Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 27 (1913)

Artikel: Zur Frage der Areopagitica
Autor: Leonissa, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Frage der Areopagitica. 437

allerdings unbewufite — fiir diese subjektivistische
Geistesrichtung. Bekanntlich hat schon Wilhelm v. Au-
vergne (T 1249) die Notwendigkeit der species im-
pressae und des Intellectus agens geleugnet. Auch
Heinrich v. Gent (1217—1293) war Gegner der species
impressae. Roger Bacon (c. 1210—1294) kannte weder
species . impressae, noch eine metaphysische Abstraktion.
Einer ausgesprochen subjektivistischen Geistesrichtung hul-
digte auch Dietrich v. Friberg (7 c. 1310).

et

ZUR FRAGE DER AREOPAGITICA.
Vox P. Jos. LEONISSA O. M. CAP.

-—o@.—-——

In der Vorrede zu seinem Werke ,,Der Weltapostel
Paulus® (gr. 8° XXVIII, 664 S. 1905, Regensburg, Manz)
hatte Franz X. Polzl die Monographien {iber die Mitarbeiter
des Apostels Paulus in der Verkiindigung und Ausbreitung
des Evangeliums bereits angekiindigt. Nunmehr liegen
dieselben vor: , Die Mitarbeiter des Weltapostels Paulus
(gr. 8°. VIII, 494 S. 1911, ebd. ebenfalls mit kirchl. Druck-
genehmigung). Sie liefern einen schétzenswerten Beitrag
zur Aufhellung der Geschichte der apostolischen Zeit, ganz
besonders der innerkirchlichen Verhidltnisse in den durch
den Weltapostel gegriindeten Christengemeinden. Ihre
Versffentlichung fillt insofern eine Liicke in der biblischen
Literatur aus, als dieser biblisch-geschichtliche Gegenstand
bisher weder bei Katholiken noch bei Andersgliaubigen in
gleicher zusammenfassender Weise behandelt worden ist.
In der Fachkritik hat dieselbe gleiche giinstige Aufnahme
gefunden, wie das erstere Werk iiber St. Paulus. Die Eigen-
schaft eines katholischen Schriftstellers hat, wie es im
Vorwort (S. IV) heillt, den Verfasser nicht gehindert, an
den aus dem Altertum {iberlieferten Nachrichten Kritik
zu iiben.
~ Beispielsweise geschieht dies in der 24. Monographie:
Dionysius der Areopagite — Areopagitica (S. 242 ff.). Der
Areopagite wird vom Pariser Bischof Dionysius unter-
schieden.  Fiir diese Unterscheidung wird als Zeugnis
angefiihrt: Gregor. Turon. historia Francorum (I, 30). Wie

30%



438 Zur Frage der Areopagitica.

wenig zuverlidssig aber gerade diese Stelle (S. 244) von den
sieben Bischofen ist, hat Baronius (annotatio ad Martyrol.
Rom. 22 Mart.) erwéhnt. Naher weist dies in bezug auf den
hl. Dionysius nach Petrus Lansselius S. I. in seiner disputa-
tio apologetica de S. Dionysio deque eius scriptis. Uber die
Féalschungen in den Martyrologien des Ado und Usuard
macht die Zeitschrift fiir kathol. Theologie (Innsbruck 1911,
S. 771 ff.) recht bemerkenswerte Aufschliisse. Von Baronius
heilt es daselbst, dal3 er fiir Identitdt des Areopagiten mit
dem Pariser Bischofe eingetreten sei, wahrend Bellarmin
und viele Mitglieder der Kommission Klemens VIII. sich
dagegen &dulerten. Der angefiihrte Lansselius tritt ent-
schieden (a. a. O.) fiir die Identitit ein. Diese Frage ist
eine rein geschichtliche und als solche rein geschichtlich
zu 16sen. Demgemafl konnten auch etwaige Verbesserungen
in den Lektionen des Romischen Breviers seinerzeit vor-
genommen werden.

Eine ganz andere Frage aber ist die beziiglich der
Schriften : die sogenannten Areopagitica. In ganz allgemeinen
Zugen wird (S. 246 ff.) der gegenwiartige Stand der wissen-
schaftlichen Untersuchungen, in welche Zeit die Entstehung
der sogenannten dionysischen Schriften zu verlegen ist,
gezeichnet. ,,Wenngleich gegenwirtig das Urteil, daf} diese
Schriften nicht der apostolischen Zeit angehdren, sozusagen
einhellig ist, so differieren die Ansichten iiber die Zeit ihrer
Entstehung um etwa 100 Jahre.” Auf dem Religions-
gespriache zu Konstantinopel i. J. 533 , beriefen sich die
Monophysiten in ihrem Kampfe gegen das Konzil von
Chalcedon unter anderen Auktorititen auch auf die Schriften
des Dionysius, des Areopagiten, die schon Cyrillus von
Alexandrien in seiner (verloren gegangenen) Schrift gegen
Diodorus von Tarsus angefiihrt habe.” Die Berufung der
Monophysiten auf den Areopagiten setzt schon notwendig
voraus, dall derselbe auch beiden Orthodoxen als Auktoritat
galt. Dem aber widerspricht es, wenn es hei3t: ,,Hypatius,
Bischof von Ephesus, hat als Wortfithrer der Orthodoxen
die Berufung auf die Schriften des Areopagiten zuriick-
gewiesen, weil diese nicht echt seien.” Tatséchlich eben
wies Hypatius nicht die Schriften als unecht zuriick,
sondern nur die von den Monophysiten aus diesen Schriften
vorgebrachten Zeugnisse (testimonia). Dall der hl. Cyrillus
von Alexandrien dieselben schon gekanut habe, wird
nicht beanstandet: ,,Die Erwahnung derselben bei Cyrillus



Zur Frage der Areopagitica. - 439

Alexandrinus scheint nicht in Abrede gestellt worden zu
sein.

Die Echtheit der areopagitischen Werke wurde damals
keineswegs bestritten. So werden sie fiir echt gehalten,
fiir Werke aus apostolischer Zeit von Severus von Antiochien,
von Ephram dem Amidier, von Pamphilius von Jerusalem,
von Leontius von Byzanz vor und nach dem Religions-
gespriach (vgl. Junglas: Leontius v. Byzanz, Paderborn 1908,
Schoningh).  Gerade Leontius ist ein Beweis dafiir, daf3 Hy-
patiusnicht die Schriften, sondern nur Zeugnisse aus denselben
als unecht zuriickwies. Denn Leontius hélt wie vor dem
Religionsgesprach so auch nach demselben an der Echtheit
dieser Schriften fest. Dagegen erbrachte er den von der
modernen Kritik vollauf bestédtigten Beweis, dal manche
Schriften, welche die Apolinaristen und Monophysiten,
um die Orthodoxen zu tauschen, falschlich den heil. Vatern
Gregor dem Wundertidter, Athanasius und dem Papste
Julius I. zuschrieben, von Apollinaris von Laodicea stam-
men. Seine griindlichen Véterstudien an den verschiedensten
Orten, wie Konstantinopel, Rom, Jerusalem, sein lang-
jahriger Aufenthalt unter den vielen Einsiedlern in der
., INeuen Laura‘ bei Jerusalem machen gewiff sein Urteil
itber die KEchtheit der Areopagitica zu einem durchaus
maligebenden. Kr erkannte aufs zuverladssigste, dafl diese
Schriften von uralters her als echte Schriften des hl. Dionysius
vom Areopag galten. Zudem traf er im Laufe seines Lebens
mit sehr vielen altehrwiirdigen M&nnern zusammen, welchen
von Jugend auf schon weit vor Proklus Tode die Echtheit
derselben bekannt war und zwar auch schon von alters her,
aus iiberkommener uralter Uberlieferung.

Die Schriften sollen um die Wende des 5. Jahrhunderts
in Syrien entstanden sein, und gerade bei den Syrern galten
sie stets als Erzeugnis des Areopagiten (vgl. Stiglmayr,
Programm des Gymnasiums Stella matutina z. B. S. 56, 69, 88,
Feldkirch 1895). Mit grofilem Geschick wird gegen Hipler
nachgewiesen, daf} der Verfasser dieser Schriften unmdoglich
im 4. Jahrhundert so geschrieben haben kénne, ohne ein
bewullter Fialscher zu sein; denn die Personlichkeiten und
Verhiltnisse, von denen die Rede ist, kéimen nur im apo-
stolischen Jahrhundert vor. Nur Sachen aus der Apostel-
zeit werden vorgebracht: der Verfasser redet vom Heim-
gang der Gottesmutter, bei welchem er mit seinem Lehrer
Augen- und Ohrenzeuge gewesen sein will; im Briefe an



440 Zur Frage der Areopagitica.

Polykarp berichtet er wirklich von der Sonnenfinsternis
beim Tode Christi, welche er mit Apollophanes in Helio-
polis gesehen haben will; er hat ebenfalls einen Brief ge-
schrieben an Johannes den Theologen, den Apostel und
Evangelisten in der Verbannung auf der Insel Patmos;
zudem stand er in ndherer Beziehung zum Apostel Paulus,
dessen Schiiler er selbst personlich gewesen sein will usw.
(vgl. Tubinger Quartalschrift 1895, S. 353 ff. insbes. 3. Teil).
Nicht minder aber wire der Verfasser ein bewuliter Fil-
scher, wenn er um die Wende des 5. Jahrhunderts ge-
schrieben hétte. Der Inhalt der Werke aber und die ganze
Schreibweise in denselben schliellen eine bewufite Falschung
vollig aus. Hipler hat dies mit aller Griindlichkeit in seiner
Schrift ,,Dionysius, der Areopagite” (Regensburg 1861,
Manz) nachgewiesen. Er sagt ganz offen heraus: ,,Wer
diese Werke liest, fiir den ist es vollig unmdoglich, an einen
bewuliten Félscher als Verfasser zu denken; so grof} ist
der Ernst, die Wahrheitsliebe, so tief die Frommigkeit,
welche in jeder Zeile durchleuchtet.

Ahnlich hatte sich schon der gelehrte P. Leonardus
Lessius S. I. ausgesprochen in seinem Briefe (LLowen, 25. April
1615) an den schon erwidahnten P. Lansselius S. I. Lessius
wundert sich, dafl man nach den ,,Vindiciae Areopagiticae
des P. Martin Delrio S. I. noch an der Echtheit der Areo-
pagltlca zweifeln koénne. Dann sagt er a. u. weiter: ,,Mihi
vero res adeo perspicua videtur, ut, etiamsi eiusmodi testi-
monia minime suppeterent, non putem ei qui attentius
expenderit operis conditionem, de autore ambigendum.
Hac enim unica ratione facile convincetur, qua et ego ex
quo autorem illum legi, convictus sum. Si opus illud non
esset magni illius Dionysii Areopagitae, qui temporibus
Apostolorum vixit, sed alicuius posterioris, ut Dionysii
Alexandrini vel Corinthii vel cuiusdam qui aliquot sae-
culis postea . . . vixerit, ut vult Scaliger: autor eius esset
mendax, hypocrita et impostor . . . Atqui prorsus incre-
dibile est autorem illius operis voluisse tam foede mentiri,
et hominibus imponere: Hoc enim non cadit in virum pro-
bum et sapientia conspicuum. Nam constat autorem illius
operis tanta fuisse sapientia et rerum divinarum cognitione,
ut summis Theologis ex quo in lucem prodiit, fuerit ad-
mirationi, et nemo post Apostolos ei putetur praeferendus,
vel etiam aequandus: Nemo de natura Divina, eiusque
perfectionibus et operationibus scripsit sublimius aut co-



Zur Frage der Areopagitica. 441

piosius: Nemo Angelorum ordines, Hierarchias, actus
hierarchicos, omnemque dlsposmonem praeter illum nobis
descripsit. Nemo Scripturas sacras, earumque sensus arca-
nos, sublimius interpretatur . . . Nemo eorum, quae in
Sacramentis geruntur mysteria, et oceultas sign.ifiea.tiones
profundius aut copiosius patefecit . . . Quod ad elocutionem
attinet, eam quoque Angelicam potius dixeris, quam hu-
manam, adeo sublimis est . . . Legi sanctum Augustinum
de Trinitate, et multa sancti Gregorii cognomento Theologi
opuscula, et aliorum Patrum doctissimos tractatus, nemo
tamen ex illis visus est mihi Dionysium vel doctrinae subli-
mitate, vel dicendi maiestate aequare. Quam ob causam
mirantur illum non solum omnes Doctores scholastici (quo-
rum aliquot etiam commentariis illum illustrarunt), SS.
Patres qui illum legerunt, ut S. Joannes Damascenus,
S. Maximus, . . . et alii multi quos recenset Delrio. Ex
quibus constat autorem istius operis fuisse eminentissimae
sapientiae et magnae sanctitatis virum . . . Quis talem ac
tantum virum credat tam putide voluisse mentiri, et tam
absurda hypocrisi falsa quadam specie antiquitatis et Apo-
stolicae consuetudinis mundo imposturam facere? Non
cadunt ista in virum probum et sanae mentis: Multo minus
in sapientissimum et sanctissimum . . . Haec ratio me ita
convincit, ut nihil de Autore huius operls possim dubitare:
Nec quisquam, opinor, dubitabit, qui lecto diligenter opere
ista expenderit. lLegi saepius, et accurate omnia expench
itaque mihi placuit, ut hunc Dionysium iam a 36 annis in
Patronum delegerim, et semper in sacrificio Missae nomi-
natim invocarim, mihi eius sapientiam et spiribtum im-
precans.*

Mit diesem Urteile iiber die Echtheit der Areopagitica
und ihren erhabenen Inhalt stimmt durchaus das dies-
beziigliche Urteil der hl. Kirche, wie es ausgedriickt ist
am Schlusse der 6. Lektion des Breviers auf das Fest des
hl. Dionysius Areopagita (9. Okt.): , Liberos scripsit ad-
mirabiles ac plane coelestes.” Einstimmig stehen auch
fiir dieses Urteil {iber die Echtheit der Areopagitica alle
hl. Viter und Kirchenlehrer und alle Heiligen, welche diese
Schriften ndher kannten: z. B: der hl. Maximus Confessor,
der hl. Johannes Damascenus, der hl. Thomas von Aquin,
der hl. Bonaventura, der hl. Franz von Sales. Ganz be-
sonders vertraut mit diesen Schriften waren auch der sel.
Albert d. Gr. O. Praed., der sel. Dionys der Kartduser, der



442 Zur Frage der Areopagitica.

sel. Petrus Canisius S. I. Aber alle sprechen einmiitig mit
der hl. Kirche diese Schriften dem hl. apostolischen Kirchen-
vater, dem hl. Dionysius Areopagita zu (vgl. dies. Jahrb.
XXV, S. 486 ff.). Diesem Urteile aber geradezu entgegen
steht das Urteil der modernen Kritik, welche diese Schriften
durchaus abhéngig machen will von den Schriften des Neu-
platonikers Proklus (vgl. P&lzl, Mitarbeiter S. 249 ff.).
Der Areopagite soll in seiner Lehre vom Ubel ganz abhéngig
sein von Proklus. Der hl. Thomas von Aquin urteilt tiber
die diesbeztligliche Lehre des hl. Dionysius ganz anders.
Von einer Abhéngigkeit von den Neuplatonikern weill er
nichts, bringt sogar den Beweis, dall die areopagitische
Lehre vom Ubel (D. N. cap. 4) 1) durchaus der neuplatonischen
widerspricht (vgl. dies. Jahrb. XV, S. 147 ff., XVII, S. 225 ff.,
S. 324 ff., XVIIIL, 8. 327 ff., XIX, 8. 176 ff., XXIII, 8. 323 {f.,
XXII, S. 431 ff.). Der Aquinate kennt des Proklus Schrift
,de causis® und zitiert dieselbe; aber die Schriften des
Areopagiten wertet er ganz anders. Diese sind ihm nicht
etwa blofl menschliche, natiirliche, sondern wahrhaft iiber-
natiirliche und gottliche Weisheit. Man beliebt zur Herab-
wirdigung des Urteils der groflen Kirchenlehrer iiber die
Areopagitica ihre Unkenntnis des Griechischen anzufiihren.
Haben aber die alten Véter z. B. der hl. Maximus Confessor
und der hl. Kirchenlehrer Johannes von Damaskus das
Griechische nicht verstanden ? Siestimmen durchaus iiberein
mit dem diesbeziiglichen Urteile der groflen Scholastiker.
Dal} der Areopagite und Proklus dem Wortlaute nach
so ilberaus héufig iibereinstimmen, macht eben den ur-
alten Verdacht zur Gewillheit, dall gerade Proklus am
meisten von allen Neuplatonikern die Areopagitica beniitzt
habe. Angesichts der auch von der modernen Kritik zu-
gegebenen ,,Tatsache, dal die dionysischen Schriften bei
ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des Schiilers Pauli
vom Areopage gelten® (vgl. Koch, Ps.-Dionysius Areopagita,
S. 260, Mainz 1900, Kirchheim), ist daran kein Zweifel
moglich. Alle Welt, Recht- und Irrglaubige wissen kein
Sterbenswortlein von einem Verfasser dieser Schriften um
die Wende des 5. Jahrhunderts; wohl aber weil man da-
mals allenthalben von uralters her durch ungetriibte Uber-
lieferung, daB diese Schriften wirklich vom Areopagiten
der Apostelzeit verfallt sind. Daher kam gleich bei deren
damaliger allgemeiner Verdffentlichung ihr so grofler Kin-
flul3 sowohl bei den Rechtglaubigen wie bei den Irrglaubigen.



Zur Frage de: Areopagitica. 443

Die kurzsichtige moderne Kritik gebéardet sich, als wenn
erst nach Proklus die Menschen zu leben angefangen héitten.
Aber damals lebten viele sehr alte Manner in eingeweihten
Kreisen, welche diese Schriften schon zu Lebzeiten des
Proklus kannten und zwar als von uralters her in solchen
Kreisen bekannte Schriften des hl. Dionysius vom Areopag.
Alle Handschriften seiner Werke tragen auch seinen Namen.
Nach der HI. Schrift galt allgemein bei Recht- und Irr-
glaubigen in ganz besonderem Male das Ansehen dieses
apostolischen Vaters. Gerade der Mil3brauch, welchen
die Neuplatoniker, insbesondere Proklus und die Irr-
gliubigen von diesen Schriften machten, war die Veran-
lassung, dall auch von mallgebender rechtgldubiger Seite
von nun an diese Schriften oOffentlich bekannt gegeben
wurden. Aller Grund fiir deren Geheimhaltung in den blof3
eingeweihten Kreisen war nun geschwunden.

Der sonst bei der modernen Kritik so geschétzte Pho-
tius sagt gleich am Anfang (cod. 1) seiner Bibliotheca aus-
driicklich, er habe das Werk des Theodorus presbyter ge-
lesen, in welchem derselbe unwiderleglich nachgewiesen hat,
dall diese Schriften tatséchlich verfalt seien vom Apostel-
schiiler, dem hl. Dionysius Areopagita. Dieser Theodorus
presbyter nun lebte nach Gennadius (de viris illustribus)
in der ersten Halfte des 5. Jahrhunderts. Um 450 fiihrt
auch Bischof Juvenalis von Jerusalem in einem Briefe an
die Kaiserin Pulcheria ausdriicklich die Worte des Areopa-
giten (D. N. c. 3) als Zeugnis fiir das apostolische Alter der
Tradition an, dall die Apostel beim Tode der Gottesmutter
zugegen waren (vgl.. Zeitschrift f. kath. Theol., Innsbruck
1880, 4. Jahrg., S. 616). Schon der Anachoret Nilus ( 430)
kannte den 8. Brief des Areopagiten, welchem er die Vision
des Karpus nacherzahlt (vgl. Koch, Ps.-Dionysius, S. 25ff.).
Nach Maruta, Bischof von Maiparkat in Syrien, war schon
im 4. Jahrhundert das Vorhandensein der areopagitischen
Werke bekannt (vgl. Stiglmayr: Feldkircher Programm
S. 95). Um die Wende des 5. Jahrhunderts und in diesem
Jahrhundert selbst konnen demnach diese Schriften nicht
entstanden sein, ebensowenig wie im 4. Jahrhundert, weil
sie zuverlidssiger uralter Uberlieferung gem&fl auch schon
im 4. Jahrhundert als echte Werke des hl. Dionysius Areo-
pagita in eingeweihten Kreisen gar wohl bekannt waren.
Im 3. Jahrhundert bereits kannte dieselben beispielsweise
ganz genau der hl. Dionysius von Alexandrien. Denn er



444 | Zur Frage der Areopagitica.

schrieb u. a. Scholien zur CH. des Areopagiten. Der heil.
Bekenner Maximus fiithrt in seinem Kommentar zu dieser
Schrift des Areopagiten ausdriicklich Worte aus den er-
wahnten Scholien (zum 5. Kap.) an.

Die vielen Anklénge der &lteren Viter und Kirchen-
schriftsteller an die dionysischen Schriften bezeugen also
offenbar deren Abhéngigkeit vom apostolischen Vater, dem
hl. Dionysius Areopagita. Insbesondere zeigt sich dies
deutlich bei den grofen Kappadoziern: dem hl. Basilius d. Gr.,
hl. Gregor von Nazianz und hl. Gregor von Nyssa. So
fihrt der hl. Gregor von Nazianz (oratlo 38) ohne Zweitel
die Stelle aus der CH. des Areopagiten von den Seraphim
und dem Dreimalheilig an, indem er beifiigt, dall dariiber
vor ihm ein anderer das Schonste und KErhabenste ,,xai-
Aota te wai tyylotare’s gelehrt habe. Ein Zeitgenosse
war auch der hl. Makarius von Agypten. Seine Schriften
Welsen viele unzweideutige Ankldnge an die Areopagitica
auf (vgl. Stoffels: Die mystische Theologie Makarius des
Agypters, Bonn, Hanstein 1908; Stiglmayr in ,,Theclogie
und Glaube®, Paderborn Schomngh 1911, 5. Heft ,,Maka-
rius im Lichte der klrchhchen Tradition ). Der hl. Maka-
rius redet wie der Areopagite von der Reinigung, Erleuch-
tung, Vollendung, von letzterer als Einigung mit Gott,
als Vergottlichung. Ebenso behandelt er nach dem Muster
des groBBen hl. Apostelschiilers den Ursprung und die Natur
des Bosen, sowie das Reich des Lichtes in der Seele. Um
die Mitte desselben Jahrhunderts lebte in Syrien der heil.
Aphraates, der Abt des Klosters Mar Matthai und zugleich
Bischof. Seine Homilien zeigen offenbare Spuren der An-
lehnung an den Areopagiten (vgl. z. B. 12., 13. u. 23. Hom.).
Gleiches gilt von den Schriften des hl. Ephradm des Syrers.
Somit kann auch das vom Patriarchen der unierten Syrier
zu Antiochien, Ignatius Ephrim IL. Rahmani, neu auf-
gefundene Weiheritual durch seine genaue Uberemstlmmung
mit dem in der EH. des Areopagiten (5. Kap.) nur besté-
tigen, dall es aus der Apostelzeit stammt, da ja die Kirche
von Antiochien apostolischen Ursprungs ist. Weit friiher
aber weisen schon die Schriften des hl. Clemens von Alexan-
drien vielfach auf ihre Abhéingigkeit von den Areopagitica
hin. In jenen Schriften nédmlich werden gleichfalls die drei
Stufen des geistlichen Lebens unterschieden. Die beider-
seitige Lehre von der misric und yrdowe ist genau dieselbe
(vgl. Ernesti: Ethik des Clemens v. Alex., Paderborn,



Zur Frage der Areopagitica. 445

Schoningh1900, S. 121 ff.; Capitaine: Moral des Clemens
v. Alex. ebds. 1903, bes. S. 278—301). Clemens spricht
selbst von der christlichen Geheimlehre (yroorixy mapd-
dooic), welche nur fiir solche bestimmt sei, die iberhaupt eines
tieferen Denkens fahig wéren (vgl. Capitaine a. a. O.
S. 32 ff., S. 222 ff., S. 240 n. 4). GewiB darf es deshalb beim
Areopagiten durchaus nicht befremden, wenn er die Ge-
heimhaltung seiner Schriften stets betont. Gerade . dies
spricht eben fiir deren Echtheit. Im 5. oder 6. Jahrhundert
wiére dazu durchaus kein Grund mehr vorhanden gewesen.
Darum konnten sie dann auch ohne alle Gefahr verdffent-
licht werden.

Klar wird so der Areopagite als Kronzeuge der aposto-
lischen Uberlieferung erwiesen. In ganz besonders hohem
Male gilt von ihm, was u. a. Bardenhewer im Vorwort zur
Neuausgabe der Bibliothek der Kirchenviter so treffend
sagt: ,,Die Kirchenvéter sind die berufenen Dolmetscher
der Predigt der Apostel. Sie haben das Denken und Fiihlen
der alten Christenheit urkundlich festgelegt. Sie haben
auch sozusagen alle Gebiete der Theologie der kommenden
Jahrhunderte selbst schon abgesteckt und ausgemessen.
Mochten neuere christliche Konfessionen noch so ent-
schieden das katholische Traditionsprinzip bekémpfen, sie
haben gleichwohl, durch die Macht der Umstdnde gedrangt,
nicht umhin gekonnt, fiir die widersprechendsten Aufstel-
lungen einen Ausgangs- oder Ankniipfungspunkt in der
kirchlichen Literatur des Altertums zu suchen. Hs war
ein protestantischer Theologe, welcher mit Warme fiir die
Sétze eintrat, dall die Zeit der Kirchenvéter die ,Griindungs-
periode’ der christlichen Theologie darstellt, dafl jede Griin-
dungsperiode, nicht nur den Vorrang der zeitlichen Priori-
tét, sondern zugleich eine in gewissem Sinne mallgebende,
normative Bedeutung hat‘, ,dafl alle Theologie der folgen-
den Zeiten auf der patristischen Theologie ruht‘. Indessen
sind die Kirchenviter nicht die Viater der einen oder an-
deren jener Landeskirchen, in welche die germanische
Christenheit durch die Katastrophe des 16. Jahrhunderts
zersprengt wurde, sie sind vielmehr die Viter der einen,
heiligen, katholischen und apostolisechen Kirche des uni-
versellen und oOkumenischen Gottesreiches. Sie werden
nicht miide zu versichern, dall sie nicht personliche Lehr-
meinungen vortragen, sondern die (,von den heiligen Vitern®
ererbte) apostolische Uberlieferung. Sie weisen die Gegner



446 Zur Fra,ge der Areopagltwa

der Lehre der Kirche mit der Erklarung ab: ,Christianus mihi
nomen est, Catholicus vero cognomen’. Und sie legitimieren
sich als Vertreter der Kirche und als Schiiler der Apostel
durch die substantielle Einheit und die geschlossene Stetigkeit
ihres Lehrvortrages; sie reichen sich untereinander die Hand,
hinweg iiber alle Schranken der Lénder und Sprachen und
Nationalitdaten ; sie kommen vom Aufgang und vom Nieder-
gang, um sich unter das Kreuz Christi zu scharen, zusammen-
geschlossen durch den Geist Christi ,in eodem scilicet dog-
mate, eodem sensu eademque sententia‘ . . . Flrwahr die
Worte dieser Viter sind Geist und Leben. Sie quellen so
tief und so unmittelbar. Sie ergreifen und erwérmen . . .
Franz Ohler hatte recht, wenn er der Ansicht war, daf}
wir nirgendwo in volleren Ziigen Glaubenstreue, Glaubens-
warme und Glaubensfreude trinken konnten als an dem
Munde und aus dem Herzen derjenigen, welche fiir ihren
Glauben nicht blof ihre Stimme erhoben, sondern auch
ihr Leben einsetzten, dafl wir nirgendwo uns besser schulen
und gilirten und wappnen kdénnten zum Kampfe gegen das
moderne Heidentum als zu den Fiifien derjenigen, welche
die Last und die Hitze des Kampfes gegen das antike Heiden-
tum getragen haben . . . Alle (Kirchenvéater) sind beseelt
von den Idealen des Christentums, alle gehoben von Be-
geisterung fiir die Kirche, alle Ménner der Zeit und der
Ewigkeit zugleich und alle Ménner des Kampfes, des einen
die Weltgeschichte tragenden Kampfes zwischen Christen-
tum und Antichristentum. Unter dem Zeichen dieses
Kampfes steht bis zu einem gewissen Grade die gesamte
patristische Literatur. Die bald so, bald anders gestalteten
Angriffte auf Christentum und Kirche waren es in erster
Linie, was den Vitern die Feder in die Hand zwang und
die Worte auf die Lippen riefen. Die apostolischen Viter
hinterlieBen den spiteren die apostolische Uberlieferung
als Erbe. Darum berufen sich die spéteren Viater auf die
von den apostolischen Vitern (inshesondere vom hl. Dionysius
Areopagita) ererbte apostolische Uberlieferung (vgl. z. B.
S. Basil. M. Ep. 140, 2; S. Gregor. Naz. Oratio 33, 15).
Diese Berufung zu unterscheiden haben wir im Texte die
Worte ,,von den heiligen Vatern ererbte‘ eingeklammert.
Dadurch, dal3 die moderne Kritik die areopagitischen
Schriften abhéngig sein liel von den Neuplatonikern,
wurde sie dazu gedréngt, ihre Entstehung in die Zeit nach
Proklus zu verlegen und so mit sich selbst in offenbaren



Zur Frage der Areopagitica. 447

Widerspruch zu treten. In den Areopagitica neuplatonischen
Geist finden wollen widerspricht geradezu dem Urteile
der hl. Kirche, welche diese Schriften ausdriicklich lobt
und empfiehlt mit den schon oft angefithrten Worten:
., Libros scripsit (i. e. S. Dionysius Areopagita) admirabiles,
ac plane coelestes.” Mit der hl. Kirche fanden viele heilige
Viater und Kirchenlehrer in den dionysischen Schriften
wahrhaft wunderbare und ganz und gar himmlische Weis-
heit. Und gewill war deshalb der erwidhnte ebenso gelehrte
wie fromme P. Lessius S. I. vollkommen im Rechte, sich
vom hl. Dionysius Areopagita dessen Geist und Weisheit
zu erflehen. Was es aber um diese Himmelsweisheit ist,
sagt uns deutlich der heiligméfBige P. Surin S. I. in seinem
.,Geistlichen Katechismus® (deutsch: Regensburg, Manz
1838; 2. Bd. 5. Teil, 5. Kap. S. 201 ff.): ,,Um wie viel die
menschliche Vernunft den Instinkt der Tiere tbersteigt,
um so viel tibertrifft jenes himmlische Licht die mensch-
liche Vernunft; deswegen muf} der Mensch es so hoch
schétzen, dafl er im Vergleiche mit demselben seine Weisheit
und seinen natiirlichen Scharfsinn fiir gar nichts halte.
Die Heiligen, welche jener Gabe teilhaftig geworden sind,
wissen dieselbe nicht hoch genug anzuschlagen und zu
ehren; denn sie halten dieselbe fiir die wahre Weisheit
und gleichsam fiir die Mittagshohe der Gnade.*

Von diesem gottlichen Lichte heillt es weiter, dall es
allen Schliissen der natiirlichen Vernunft vorzuziehen sei:
.»Diese Erinnerung ist vorziiglich Gelehrten und Welt-
weisen notig, welche meinen, wihrend sie ihren Uberlegungen
folgen, kénnten sie gar nicht fehlen, und welche auf sich
selbst und auf eigenen Scharfsinn sich zuviel verlassen.
Mochten sie doch bedenken, dall es nebst dem Lichte der
Vernunft noch ein anderes gebe, das weit gewisser und
sicherer ist, namlich die Erkenntnis und Einsicht, welche
von Gott gewohnlich den Seelen gegeben wird, die wahre
Demut haben, sich selbst mifitrauen und in zweifelhaften
Dingen zu Gott ihre Zuflucht nehmen.” Darauf wird die
Frage gestellt: ,,Gibt es demnach eine groBere Sicherheits-
regel, als in allem der Vernunft folgen?“ Die Antwort
lautet folgendermafen: ,,Wenn man unter Vernunft die
Wahrheit selbst versteht, so gibt es wahrhaft nichts Besseres,
und gibt es keine groBere Sicherheitsregel, als der Vernunft
d. h. der Wahrheit folgen. Wenn man aber von dem Ge-
brauche der Vernunft im Uberlegen und Schliisseziehen



448 Zur Frage der Areopagitica.

redet: so kann die in solchem Sinne genommene Vernunft
keineswegs verglichen oder gleich gehalten werden dem
iibernatiirlichen Lichte, welches dem Menschen auf dem
Wege der Vollkommenheit vorleuchtet, und ohne welches
sogar der scharfsinnigste Mensch auch bei der besten Ver-
nunft oft in Irrtum fallt.* Zur Erkldrung wird dann folgende
Begebenheit angefiihrt: ,,Karl von Lothringen, Bischof
zu Verdun, besuchte einst im Kollegium zu Lowen den
P. Lessius, als derselbe eben in der Bibliothek sich befand.
Indem er nun diese, die reich mit Biichern ausgestattet
war, dem Firsten zeigte, sagte er: Scheint es Ihnen nicht
ein ungemeines Gliick zu sein, wenn man alles, was hier
in so vielen Biichern enthalten ist, weill und versteht ?
Und doch mochte ich lieber gla.uben, nur der geringste
Strahl des oberen Lichtes, das von Gott zugesandt wird,
sel weit mehr wert, als dies alles. So sprach P. Lessius.
Darnach wird bemerkt: ,,Wahrlich! das ist der unschitz-
bare Wert des Lichtes, welches Gott bisweilen einer armen
Magd, oder einem Laienbruder, welcher die hé&uslichen
Geschifte im Konvente besorgt, verleihet; ein solcher Er-
leuchteter geht den groften Lehrern seines Ordens an
Weisheit, vor. Sehr wahrscheinlich war P. Franz Suarez
dieser Gabe teilhaft geworden; und deswegen pflegte er zu
sagen, recht gerne wolle er alle Seme Wissenschaft mit dem
Gebete einer Stunde vertauschen.‘

In diesem gottlichen Lichte nun haben die Heiligen
mit der hl. Kirche die Echtheit der Areopagitica erkannt.
IThnen galt wie der hl. Kirche der grofle hl. Dionysius der
Areopagita als wirklicher Verfasser der nach ihm benannten
Schriften. Gerade auf Grund dieser Schriften gebuhxt
St. Dionysius Areopagita der Titel ,,Kirchenvater und
zwar ,,Apostolischer Vater. Diesen Titel verdient er
voll und ganz nach den Kriterien der Patrologie.  Die
hl. Kirche ist es, welche den genannten Titel bestatigt.
Es fragt sich nun, woher diese kirchliche Approbation zu
entnehmen ist.  FeBler-Jungmann fithrt diesbeziiglich
in seinen Institutiones Patrologiae (Oeniponte 1890, Fel.
Rauch, tom. I, pp. 35sqq.) die ,,Criteria quibus dignoscuntur
sancti Patres nadher an. Da nun heillt es: ,,Generatim
approbatio isthaec fieri potest triplici modo, vel per Eccle-
siam universam in Concilio oecumenico congregatam, vel
per Summum Pontificem, visibile caput KEcclesiae et doc-
torem omnium Christianorum, vel denique per consensum



Zur Frage der Areopagitica. 449

Ecclesiae dispersae.”” Aus diesem dreifachen Prinzip, die
kirchliche Approbation zu erkennen, ergeben sich folgende
Regeln (a. a. O.): ,,1. Sancti Patres ab Ecclesia approbati
habendi sunt, quicunque tanquam ss. Patres allegantur
in Conciliis oecumenicis. 2. Sancti Patres ab Ecclesia
approbati habendi sunt omnes illi, quos summi Pontifices
ut tales in publicis monumentis Ecclesiae propositis seu
de fide tractantibus agnoverunt. 3. Agnoscendi sunt tan-
quam ss. Patres ab Ecclesia approbati, qui in Martyrologio
Romano venerationi fidelium proponuntur ceu, sanctitate et
doctrina insignes‘. 4. Merito quoque ss. Patribus ab Ecclesia
approbatis a,ccensentur 11, quorum secripta olim publice
in sacris conventibus post s. Scripturam legi consuevere.
5. Denique inter ss. Patres ab ipsa Ecclesia approbatos
poni merentur, qui ab insigni quodam Ecclesiae Patre,
quem tota semper et ubique venerata est Hecclesia, in dis-
quisitione dogmatica ss. Patrum nomine prolati sunt, ut
ex eorum doctrina Ecclesiae doctrina patefieret.

Ohne Zweifel lassen sich auf den Areopagiten von diesen
Regeln die 1., 2. und 5. anwenden: Das 6. allgemeine Konzil
fiihrt den Areopagiten als Beleg gegen die Monotheleten an;
das 7. allgemeine Konzil als Autoritdat aus apostolischer Zeit
fir die Bilderverehrung. Papst Martin I. fithrt den groflen
Apostelschiiler auf der Lateransynode 649 als Beleg an
fir die Lehre der zwei Willen in Christo. Papst Agatho
(Ep. I. ad Imperatores) beruft sich ausdriicklich gegen die
Monotheleten auf die Lehre des Areopagiten. Dieser Brief
wurde im 6. allgemeinen Konzil als maligebend vorgelesen.
Papst Hadrian I. nennt St. Dionysius Areopagita im Briefe
an Kaiser Karl d. Gr. mit Papst Gregor d. Gr. ausdriicklich
Lantiquus Pater et Doctor® und fithrt dessen ,,veridica
testimonia‘‘ als Zeugnis an fiir die Bilderverehrung. Papst
Nikolaus I. nennt den Areopagiten in seinem Briefe an
Kaiser Michael ausdriicklich ,,antiquus Pater et vene-
rabilis Doctor®. Der hl. Kirchenvater und Kirchenlehrer
Johannes von Damaskus beruft sich mehrmals bei dogma-
tischen Untersuchungen auf das hohe Ansehen des ,,Divus
Dionysius Areopagita, sanctissimus et Theologiae laude
praestantissimus vir.” Die hl. Kirche nun hat das Recht
auf die approba,tlo SS. Patrum. Dariiber heifit es (a. a. O.
PP 29 8q.) u ,,Proprie Patres illi solum dicendi sunt,
quos Ecclesia ipsa p10bav1t atque sinceros ac eruditos suae,
seu potius Apostolicae et Christianae doctrinae testes, magi-



450 Zur Frage der Areopagitica.

stros et iudices esse declarat. Prout enim Ecclesiae est,
declarare infallibili auctoritate, quinam fuerint auctores in-
spirati, seu condere fixum canonem S. Scripturae, ita etiam
ipsius est declarare, quinam sint testes idonei et magistri
doctrinae a Christo et Apostolis traditae, quam ipsa sola
totam novit; adeoque ipsa sola, utrum in certis quibusdam
scriptis vere contineatur, diiudicare valet . . . Quos uni-
versa Heclesia tanquam magistros suos agnoscat, utique
nonnisi ipsa Heclesia statuere potest; quod quidem ex ipsius
sive expressa declaratione, sive praxi repetendum est. Kt
revera, Hcclesia semper hoo iure usa est, dum multos, quos
in auctorita,tem recepit, seu ss. Patres venerata est, et in
rebus dubiis consuluit, ut luculenter patet ex Coneciliis
etc. sancto Spirita instruente® (S. Hormisdas Papa
epist. 70. ad Possessorem Kpisc.). Und dies trifft ganz ge-
nau zu in bezug auf den apostolischen Vater, den hl. Dio-
nysius Areopagita. Diesen hat die hl. Kirche gerade auf
Grund seiner Schriften stets fiir den Hauptzeugen der apo-
stolischen Uberlieferungen gehalten (vg. dies. Jahrbuch XXV,
S. 486 ff.).

Dem Artikel ,,Die hl. Kirche und die Areopa,gltlca,
auf den an leztangefiihrter Stelle verwiesen ist, wird in der
.. Zeitschrift fiir katholische Theologie (Innsbruck 1911,
XXXV, S. 767—775) eine besondere Aufmerksamkeit ge-
schenkt. Leider ist die Kinleitung obigen Artikels nicht
recht beachtet und deshalb iibersehen, dall es uns nicht auf
die geschichtliche Frage des einen Dionysius oder der zwei
verschiedenen Dionysii, sondern auf die dogmatische Frage
nach der Echtheit der Areopagitica ankam, dall also diese
Schriften wirklich vom hl. apostolischen Vater Dionysius
Areopagita verfallt seien. Bei einer etwaigen Durchbesserung
der Lektionen des Breviers (9. Okt.) wiirde es sich jeden-
talls nur um die geschichtliche Seite handeln. Was es um
.,,die bewiesene Nachahmung des Neuplatonikers Proklus
(485) und einer syrischen Liturgie (5. Jahrh.)* ist, hoffen
wir deutlich gezeigt zu haben, sowie dall die vorgebrachten
Griinde keineswegs ,,die Ablehnung der Authentizitit voll-
auf rechtfertigen® (a. a. O. S. 774). Wenn es (a. a. 0.) von
Kardinal Bellarmin in bezug auf sein Buch ,de scriptoribus
ecclesiasticis® heilt, ,,er halte dort weise mit seiner Dionysius-
ansicht zuriick®, so bezieht sich dies nur auf die geschicht-
liche Seite. Die Echtheit der Areopagitica zieht er in diesem
Werke gar nicht in Zweifel. Er fithrt daselbst seine noch



Gottesbeweis oder Gottesbeweise beim hl. Thomas von Aquin? 451

vorliegenden Schriften an und sagt dann weiter: ,,Ferebatur
et una (i. e. epistola) ad beatum Paulum: sed ab omnibus
merita reiecta est. De ceteris operibus viri docti et Catho-
lici nihil dubitant. Soli haeretici Lutherani, et quidam
scioli, Erasmus, Valla, et pauci alii opera supra numerata
negant. esse sancti Dionysii Areopagitae. Sed (ut alia nunc
omittam) ad auctoritatem his operibus conciliandam satis
esse debet, quod haec opera probentur a sancto Gregorio
Papa hom. 34 in Evangelia, a sancto Martino Papa, et
martyre in Concilio Romano, a sancto Agathone Pontifice
in epistola ad Imperatorem Constantinum IV. et a Nicolao
primo in epistola ad Michaelem Imperatorem. Item a Con-
cilio VI. generali Act. 4. et a Concilio VII. Act. 2. Denique
a sanctis Doctoribus plurimis, qui in hac opera, tanquam
germana sancti Dionysii Areopagitae, commentaria scrip-
serunt, ut a sancto Maximo Monacho, a sancto Thoma,
et aliis.”

Somit diirften doch nicht gerade so allgemein die Be-
mithungen fiir die Echtheit der Areopagitica das kirchliche
Lehramt, richtig verstanden, in Anspruch zu nehmen, als
vergeblich betrachtet werden. Hs gilt nur diese Werke im
rechten Lichte, mit der Weisheit und dem Geiste des
hl. Dionysius Areopagita, wie oben P. Lessius sagte, zu-
durchforschen. Sohaben es die hl. Kirchenvéter und Kirchen-
lehrer gehalten ganz in voller Ubereinstimmung mit dem
Urteile der hi. Kirche selbst. Wenn ernste katholische Ge-
lehrte (a. a. O. SchluBl) anders urteilen und ,,durch das
Zugestdndnis bezw. die Aufdeckung dieser (vermeinten)
Fialschungen die hochste kirchliche Autoritdt vor unbe-
rechtigter Verunglimpfung schiitzen®, so ist das ihre Sache.
Wir stellen uns entschieden auf die andere Seite.

GOTTESBEWEIS ODER GOTTESBEWEISE
BEIM HL. THOMAS VON AQUIN?
Vox Dr. HEINRICH KIRFEL C. Ss. R.

Unter dem Titel ,,Zur thomistischen Beweisfithrung
fiir das Dasein Gottes‘! erschien vor kurzem in einer itali-

1 A proposito della dimostrazione tomistica dell’ esistenza di Dio.
Rivista di filosofia neo-scolastica 4 (1912) 8. 758—769.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIL 31



	Zur Frage der Areopagitica

