
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Zur Frage der Areopagitica

Autor: Leonissa, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Frage der Areopagitica. 437

allerdings unbewußte — für diese subjektivistische
Geistesrichtung. Bekanntlich hat schon Wilhelm v.
Auvergne (f 1249) die Notwendigkeit der species im-
pressae und des In tell ec tu s a g en s geleugnet. Auch
He inrich v. Gent (1217 — 1293) war Gegner der species
impressae. Roger Bacon (c. 1210—1294) kannte weder
species • impressae, noch eine metaphysische Abstraktion.
Einer ausgesprochen subjektivistischen Geistesrichtung
huldigte auch Dietrich v. Friberg (j* c. 1310).

ZUK FRAGE DER AREOPAGITICA.

YON P. JOS. LEONISSA 0. M. GAP.

In der Vorrede zu seinem Werke „Der Weltapostel
Paulus'4 (gr. 8° XXVIII, 664 S. 1905, Regensburg, Manz)
hatte Franz X. Pölzl die Monographien über die Mitarbeiter
des Apostels Paulus in der Verkündigung und Ausbreitung
des Evangeliums bereits angekündigt. Nunmehr liegen
dieselben vor: ,,Die Mitarbeiter des Weltapostels Paulus"
(gr. 8°. VIII, 494 S. 1911, ebd. ebenfalls mit kirchl.
Druckgenehmigung). Sie liefern einen schätzenswerten Beitrag
zur Aufhellung der Geschichte der apostolischen Zeit, ganz
besonders der innerkirchlichen Verhältnisse in den durch
den Weltapostel gegründeten Christengemeinden. Ihre
Veröffentlichung füllt insofern eine Lücke in der biblischen
Literatur aus, als dieser biblisch-geschichtliche Gegenstand
bisher weder bei Katholiken noch bei Andersgläubigen in
gleicher zusammenfassender Weise behandelt worden ist.
In der Fachkritik hat dieselbe gleiche günstige Aufnahme
gefunden, wie das erstere Werk liber St. Paulus. Die Eigenschaft

eines katholischen Schriftstellers hat, wie es im
Vorwort (S. IV) heißt, den Verfasser nicht gehindert, an
den aus dem Altertum überlieferten Nachrichten Kritik
zu üben.

Beispielsweise geschieht dies in der 24. Monographie:
Dionysius der Areopagite — Areopagitica (S. 242 ff.). Der
Areopagite wird vom Pariser Bischof Dionysius
unterschieden. Für diese Unterscheidung wird als Zeugnis
angeführt: Gregor. Turon. historia Francorum (I, 30). Wie

30*



438 Zur Frage der Areopagitica.

wenig zuverlässig aber gerade diese Stelle (S. 244) von den
sieben Bischöfen ist, hat Baronius (annotatio ad Martyrol.
Rom. 22 Mart.) erwähnt. Näher weist dies in bezug auf den
hl. Dionysius nach Petrus Lansselius S. I. in seiner disputa-
tio apologetica de S. Dionysio deque eius script is. Über die
Fälschungen in den Martyrologien des Ado und Usuard
macht die Zeitschrift für kathol. Theologie (Innsbruck 1911,
S. 771 ff.) recht bemerkenswerte Aufschlüsse. Von Baronius
heißt es daselbst, daß er für Identität des Areopagiten mit
dem Pariser Bischöfe eingetreten sei, während Bellarmin
und viele Mitglieder der Kommission Klemens VIII. sich
dagegen äußerten. Der angeführte Lansselius tritt
entschieden (a. a. 0.) für die Identität ein. Diese Frage ist
eine rein geschichtliche und als solche rein geschichtlich
zu lösen. Demgemäß könnten auch etwaige Verbesserungen
in den Lektionen des Römischen Breviers seinerzeit
vorgenommen werden.

Eine ganz andere Frage aber ist die bezüglich der
Schriften : die sogenannten Areopagitica. In ganz allgemeinen
Zügen wird (S. 246 ff.) der gegenwärtige Stand der
wissenschaftlichen Untersuchungen, in welche Zeit die Entstehung
der sogenannten dionysischen Schriften zu verlegen ist,
gezeichnet. „Wenngleich gegenwärtig das Urteil, daß diese
Schriften nicht der apostolischen Zeit angehören, sozusagen
einhellig ist, so differieren die Ansichten über die Zeit ihrer
Entstehung um etwa 100 Jahre/4 Auf dem Religionsgespräche

zu Konstantinopel i. J. 533 „beriefen sich die
Monophysiten in ihrem Kampfe gegen das Konzil von
Chalcedon unter anderen Auktoritäten auch auf die Schriften
des Dionysius, des Areopagiten, die schon Cyrillus von
Alexandrien in seiner (verloren gegangenen) Schrift gegen
Diodorus von Tarsus angeführt habe/4 Die Berufung der
Monophysiten auf den Areopagiten setzt schon notwendig
voraus, daß derselbe auch bei den Orthodoxen als Au'ktorität
galt. Dem aber widerspricht es, wenn es heißt: „Hypatius,
Bischof von Ephesus, hat als Wortführer der Orthodoxen
die Berufung auf die Schriften des Areopagiten
zurückgewiesen, weil diese nicht echt seien.44 Tatsächlich eben
wies Hypatius nicht die Schriften als unecht zurück,
sondern nur die von den Monophysiten aus diesen Schriften
vorgebrachten Zeugnisse (testimonia). Daß der hl. Cyrillus
von Alexandrien dieselben schon gekannt habe, wird
nicht beanstandet: „Die Erwähnung derselben bei Cyrillus



Zur Frage der Areopagitica. 439

Aiexandrinus scheint nicht in Abrede gestellt worden zu
sein."

Die Echtheit der areopagitischen Werke wurde damals
keineswegs bestritten. So werden sie für echt gehalten,
für Werke aus apostolischer Zeit von Severus von Antiochien,
von Ephram dem Amidier, von Pamphilius von Jerusalem,
von Leontius von Byzanz vor und nach dem Religionsgespräch

(vgl. Junglas: Leontius v. Byzanz, Paderborn 1908,
Schöningh). Gerade Leontius ist ein Beweis dafür, daß Hy-
patiusnicht die Schriften, sondern nur Zeugnisse aus denselben
als unecht zurückwies. Denn Leontius hält wie vor dem
Religionsgespräch so auch nach demselben an der Echtheit
dieser Schriften fest. Dagegen erbrachte er den von der
modernen Kritik vollauf bestätigten Beweis, daß manche
Schriften, welche die Apoliinaristen und Monophysiten,
um die Orthodoxen zu täuschen, fälschlich den heil. Vätern
Gregor dem Wundertäter, Athanasius und dem Papste
Julius I. zuschrieben, von Apollinaris von Laodicea stammen.

Seine gründlichen Väterstudien an den verschiedensten
Orten, wie Konstantinopel, Rom, Jerusalem, sein
langjähriger Aufenthalt unter den vielen Einsiedlern in der
„Neuen Laura" bei Jerusalem machen gewiß sein Urteil
über die Echtheit der Areopagitica zu einem durchaus
maßgebenden. Er erkannte aufs zuverlässigste, daß diese
Schriften von uralters her als echte Schriften des hl. Dionysius
vom Areopag galten. Zudem traf er im Laufe seines Lebens
mit sehr vielen altehrwürdigen Männern zusammen, welchen
von Jugend auf schon weit vor Proklus Tode die Echtheit
derselben bekannt war und zwar auch schon von alters her,
aus überkommener uralter Überlieferung.

Die Schriften sollen um die Wende des 5. Jahrhunderts
in Syrien entstanden sein, und gerade bei den Syrern galten
sie stets als Erzeugnis des Areopagiten (vgl. Stiglmayr,
Programm des Gymnasiums Stella matutina z.B. S. 56, 69,88,
Feldkirch 1895). Mit großem Geschick wird gegen Hipler
nachgewiesen, daß der Verfasser dieser Schriften unmöglich
im 4. Jahrhundert so geschrieben haben könne, ohne ein
bewußter Fälscher zu sein; denn die Persönlichkeiten und
Verhältnisse, von denen die Rede ist, kämen nur im
apostolischen Jahrhundert vor. Nur Sachen aus der Apostelzeit

werden vorgebracht: der Verfasser redet vom Heimgang

der Gottesmutter, bei welchem er mit seinem Lehrer
Augen- und Ohrenzeuge gewesen sein will; im Briefe an



440 Zur Frage der Areopagitica.

Polykarp berichtet er wirklich von der Sonnenfinsternis
beim Tode Christi, welche er mit Apollophanes in Helio-
polis gesehen haben will; er hat ebenfalls einen Brief
geschrieben an Johannes den Theologen, den Apostel und
Evangelisten in der Verbannung auf der Insel Patmos;
zudem stand er in näherer Beziehung zum Apostel Paulus,
dessen Schüler er selbst persönlich gewesen sein will usw.
(vgl. Tübinger Quartalschrift 1895, S. 353 ff. insbes. 3. Teil).
Nicht minder aber wäre der Verfasser ein bewußter
Fälscher, wenn er um die Wende des 5. Jahrhunderts
geschrieben hätte. Der Inhalt der Werke aber und die ganze
Schreibweise in denselben schließen eine bewußte Fälschung
völlig aus. Hipler hat dies mit aller Gründlichkeit in seiner
Schrift ,,Dionysius, der Areopagite" (Regensburg 1861,
Manz) nachgewiesen. Er sagt ganz offen heraus: ,,Wer
diese Werke liest, für den ist es völlig unmöglich, an einen
bewußten Fälscher als Verfasser zu denken; so groß ist
der Ernst, die Wahrheitsliebe, so tief die Frömmigkeit,
welche in jeder Zeile durchleuchtet."

Ähnlich hatte sich schon der gelehrte P. Leonardus
Lessius S. I. ausgesprochen in seinem Briefe (Löwen, 25. April
1615) an den schon erwähnten P. Lansselius S. I. Lessius
wundert sich, daß man nach den ,,Vindiciae Areopagiticae"
des P. Martin Delrio S. I. noch an der Echtheit der Areo-

*
pagitica zweifeln könne. Dann sagt er a. u. weiter: ,,Mihi
vero res adeo perspicua videtur, ut, etiamsi eiusmodi testi-
monia minime suppeterent, non putem ei qui attentius
expenderit operis conditionem, de autore ambigendum.
Hac enim unica ratione facile convincetur, qua et ego ex
quo autorem illum legi, convictus sum. Si opus illud non
esset magni illius Dionysii Areopagitae, qui temporibus
Apostolorum vixit, sed alicuius posterioris, ut Dionysii
Alexandrini vel Corinthii ve3 cuiusdam qui aliquot sae-
culis postea vixerit, ut vult Scaliger: autor eius esset-
mendax, hypocrita. et impostor Atqui prorsus incre-
dibile est autorem illius operis voluisse tarn foede mentirh
et hominibus imponere: Hoc enim non cadit in virum pro-
bum et sapientia conspicuum. Nam constat autorem illius
operis tanta fuisse sapientia et rerum divinarum cognitione,
ut summis Theologis ex quo in lucem prodiit, fuerit ad-
mirationi, et nemo post Apostolos ei putetur praeferendus^
vel etiam aequandus: Nemo de natura Divina, eiusque
perfectionibus et operationibus scripsit sublimius aut co-



Zur Frage der Areopagitica. 441

piosius : Nemo Angelorum ordines, Hierarchias, actus
kierarchicos, omnemque dispositionem, praeter ilium nobis
descripsit. Nemo Scripturas sacras, earumque sensus arca-
110s, sublimius interpretatur Nemo eorum, quae in
Sacramentis geruntur mysteria, et occultas significations
profundius aut copiosius patefecit Qùod ad elocutionem
attinet, earn quoque Angelicam potius dixeris, quam hu-
manam, adeo sublimis est Legi sanctum Augustinum
de Trinitate, et multa sancti Gregorii cognomento Theologi
opuscula, et aliorum Patrum doctissimos tractatus, nemo
tarnen ex illis visus est mihi Dionysium vel doctrinae subli-
mitate, vel dicendi maiestate aequare. Quam ob causam
mirantur illum non solum omnes Doctores scholastici (quorum

aliquot etiam commentariis illum illustrarunt), SS.
Patres qui illum legerunt, ut S. Joannes Damascenus,
S. Maximus, et alii multi quos recenset Delrio. Ex
quibus constat autorem istius operis fuisse eminentissimae
sapientiae et magnae sanctitatis virum Quis talem ac
tantum virum credat tarn putide voluisse mentiri, et tarn
absurda hypocrisi falsa quadam specie antiquitatis et Apo-
stolicae consuetudinis mundo imposturam facere Non
cadunt ista in virum probum et sanae mentis: Multo minus
in sapientissimum et sanctissimum Haec ratio me ita
convincit, ut nihil de Autore huius operis possim dubitare:
Nec quisquam, opinor, dubitabit, qui lecto diligenter opere
ista expenderit. Legi saepius, et accurate omnia expendi:
itaque mihi placuit, ut hunc Dionysium iam a 36 annis in
Patronum delegerim, et semper in sacrificio Missae nomi-
natim invocarim, mihi eius sapientiam et spiritum im-
precans."

Mit diesem Urteile über die Echtheit der Areopagitica
und ihren erhabenen Inhalt stimmt durchaus das
diesbezügliche Urteil der hl. Kirche, wie es ausgedrückt ist
am Schlüsse der 6. Lektion des Breviers auf das Fest des
hl. Dionysius Areopagita (9. Okt.): ,,Liberos scripsit ad-
mirabiles ac plane coelestes." Einstimmig stehen auch
für dieses Urteil liber die Echtheit der Areopagitica alle
hl. Väter und Kirchenlehrer und alle Heiligen, welche diese
Schriften näher kannten: z. B: der hl. Maximus Confessor,
der hl. Johannes Damascenus, der hl. Thomas von Aquin,.
der hl. Bonaventura, der hl. Franz von Sales. Ganz
besonders vertraut mit diesen Schriften waren auch der sei.
Albert d. Gr. 0. Praed., der sei. Dionys der Kartäuser, der



442 Zur Frage der Areopagitica.

sei. Petrus Canisius S. I. Aber alle sprechen einmütig mit
der hl. Kirche diese Schriften dem hl. apostolischen Kirchenvater,

dem hl. Dionysius Areopagita zu (vgl. dies. Jahrb.
XXV, S. 486 ff.). Diesem Urteile aber geradezu entgegen
steht das Urteil der modernen Kritik, welche diese Schriften
durchaus abhängig machen will von den Schriften des Neu-
platonikers Proklus (vgl. Pölzl, Mitarbeiter S. 249 ff.).
Der Areopagite soll in seiner Lehre vom Übel ganz abhängig
sein von Proklus. Der hl. Thomas von Aquin urteilt über
die diesbezügliche Lehre des hl. Dionysius ganz anders.
Von einer Abhängigkeit von den Neuplatonikern weiß er
nichts, bringt sogar den Beweis, daß die areopagitische
Lehre vom Übel (D. N. cap. 4) durchaus der neuplatonischen
widerspricht (vgl. dies. Jahrb. XV, S. 147 ff., XVII, S. 225 ff.,
S. 324 ff., XVIII, S. 327 ff., XIX, S. 176 ff., XXIII, S. 323 ff.,
XXII, S. 431 ff.). Der Aquinate kennt des Proklus Schrift
,,de causis" und zitiert dieselbe; aber die Schriften des
Areopagiten wertet er ganz anders. Diese sind ihm nicht
etwa bloß menschliche, natürliche, sondern wahrhaft
übernatürliche und göttliche Weisheit. Man beliebt zur
Herabwürdigung des Urteils der großen Kirchenlehrer über die
Areopagitica ihre Unkenntnis des Griechischen anzuführen.
Haben aber die alten Väter z. B. der hl. Maximus Confessor
und der hl. Kirchenlehrer Johannes von Damaskus das
Griechische nicht verstanden Siestimmen durchaus überein
mit dem diesbezüglichen Urteile der großen Scholastiker.

Daß der Areopagite und Proklus dem Wortlaute nach
so überaus häufig übereinstimmen, macht eben den
uralten Verdacht zur Gewißheit, daß gerade Proklus am
meisten von allen Neuplatonikern die Areopagitica benützt
habe. Angesichts der auch von der modernen Kritik
zugegebenen ,,Tatsache, daß die dionysischen Schriften bei
ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des Schülers Pauli
vom Areopage gelten" (vgl. Koch, Ps.-Dionysius Areopagita,
S. 260, Mainz 1900, Kirchheim), ist daran kein Zweifel
möglich. Alle Welt, Recht- und Irrgläubige wissen kein
Sterbenswörtlein von einem Verfasser dieser Schriften um
die Wende des 5. Jahrhunderts; wohl aber weiß man
damals allenthalben von uralters her durch ungetrübte
Überlieferung, daß diese Schriften wirklich vom Areopagiten
der Apostelzeit verfaßt sind. Daher kam gleich bei deren
damaliger allgemeiner Veröffentlichung ihr so großer Einfluß

sowohl bei den Rechtgläubigen wie bei den Irrgläubigen.



Zur Frage de:* Areopagitica.

Die kurzsichtige moderne Kritik gebärdet sich, als wenn
erst nach Proklus die Menschen zu leben angefangen hätten.
Aber damals lebten viele sehr alte Männer in eingeweihten
Kreisen, welche diese Schriften schon zu Lebzeiten des
Proklus kannten und zwar als von uralters her in solchen
Kreisen bekannte Schriften des hl. Dionysius vom Areopag.
Alle Handschriften seiner Werke tragen auch seinen Namen.
Nach der Hl. Schrift galt allgemein bei Recht- und
Irrgläubigen in ganz besonderem Maße das Ansehen dieses
apostolischen Vaters. Gerade der Mißbrauch, welchen
die Neuplatoniker, insbesondere Proklus und die
Irrgläubigen von diesen Schriften machten, war die
Veranlassung, daß auch von maßgebender rechtgläubiger Seite
von nun an diese Schriften öffentlich bekannt gegeben
wurden. Aller Grund für deren Geheimhaltung in den bloß
eingeweihten Kreisen war nun geschwunden.

Der sonst bei der modernen Kritik so geschätzte Pho-
tius sagt gleich am Anfang (cod. 1) seiner Bibliotheca
ausdrücklich, er habe das Werk des Theodorus presbyter
gelesen, in welchem derselbe unwiderleglich nachgewiesen hat,
daß diese Schriften tatsächlich verfaßt seien vom Apostelschüler,

dem hl. Dionysius Areopagita. Dieser Theodorus
presbyter nun lebte nach Gennadius (de viris illustribus)
in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts. Um 450 führt
auch Bischof Juvenalis von Jerusalem in einem Briefe an
die Kaiserin Pulcheria ausdrücklich die Worte des Areopa-
giten (D. N. c. 3) als Zeugnis für das apostolische Alter der
Tradition an, daß die Apostel beim Tode der Gottesmutter
zugegen waren (vgl. .Zeitschrift f. kath. Theol., Innsbruck
1880, 4. Jahrg., S. 616). Schon der Anachoret Nil us (f 430)
kannte den 8. Brief des Areopagiten, welchem er die Vision
des Karpus nacherzählt (vgl. Koch, Ps.-Dionysius, S. 25ff.).
Nach Maruta, Bischof von Maiparkat in Syrien, war schon
im 4. Jahrhundert das Vorhandensein der areopagitischen
Werke bekannt (vgl. Stiglmayr: Feldkircher Programm
S. 95). Um die Wende des 5. Jahrhunderts und in diesem
Jahrhundert selbst können demnach diese Schriften nicht
entstanden sein, ebensowenig wie im 4. Jahrhundert, weil
sie zuverlässiger uralter Überlieferung gemäß auch schon
im 4. Jahrhundert als echte Werke des hl. Dionysius
Areopagita in eingeweihten Kreisen gar wohl bekannt waren.
Im 3. Jahrhundert bereits kannte dieselben beispielsweise
ganz genau der hl. Dionysius von Alexandrien. Denn er



444 Zur Frage der Areopagitica.

schrieb u. a. Scholien zur CH. des Areopagiten. Der heil.
Bekenner Maximus führt in seinem Kommentar zu dieser
Schrift des Areopagiten ausdrücklich Worte aus den
erwähnten Scholien (zum 5. Kap.) an.

Die vielen Anklänge der älteren Väter und Kirchen -
schriftsteiler an die dionysischen Schriften bezeugen also
offenbar deren Abhängigkeit vom apostolischen Vater, dem
hl. Dionysius Areopagita. Insbesondere zeigt sich dies
deutlich bei den großenKappadoziern : dem hl. Basilius d. Gr.,
hl. Gregor von Nazianz und hl. Gregor von Nyssa. So
führt der hl. Gregor von Nazianz (oratio 38) ohne Zweifel
die Stelle aus der CH. des Areopagiten von den Seraphim
und dem Dreimalheilig an, indem er beifügt, daß darüber
vor ihm ein anderer das Schönste und Erhabenste
Xiozd TB xal itytjloTaza" gelehrt habe. Ein Zeitgenosse
war auch der hl. Makarius von Ägypten. Seine Schriften
weisen viele unzweideutige Anklänge an die Areopagitica
auf (vgl. Stoffels: Die mystische Theologie Makarius des
Ägypters, Bonn, Hanstein 1908; Stiglmayr in ,,Theologie
und Glaube", Paderborn, Schöningh 1911, 5. Heft „Makarius

im Lichte der kirchlichen Tradition"). Der hl. Makarius

redet wie der Areopagite von der Reinigung, Erleuchtung,

Vollendung, von letzterer als Einigung mit Gott,
als Vergöttlichung. Ebenso behandelt er nach dem Muster
des großen hl. Apostelschülers den Ursprung und die Natur
des Bösen, sowie das Reich des Lichtes in der Seele. 'Um
die Mitte desselben Jahrhunderts lebte in Syrien der heil.
Aphraates, der Abt des Klosters Mar Matthai und zugleich
Bischof. Seine Homilien zeigen offenbare Spuren der
Anlehnung an den Areopagiten (vgl. z. B. 12., 13. u. 23. Horn.).
Gleiches gilt von den Schriften des hl. Ephräm des Syrers.
Somit kann auch das vom Patriarchen der unierten Syrier
zu Antiochien, Ignatius Ephräm II. Rahmani, neu
aufgefundene Weiheritual durch seine genaue Übereinstimmung
mit dem in der EH. des Areopagiten (5. Kap.) nur bestätigen,

daß es aus der Apostelzeit stammt, da ja die Kirche
von Antiochien apostolischen Ursprungs ist. Weit früher
aber weisen schon die Schriften des hl. Clemens von Alexandrien

vielfach auf ihre Abhängigkeit von den Areopagitica
hin. In jenen Schriften nämlich werden gleichfalls die drei
Stufen des geistlichen Lebens unterschieden. Die beiderseitige

Lehre von der Jitcmc und yvmoiq ist genau dieselbe
(vgl. Ernesti: Ethik des Clemens v. Alex., Paderborn,



445

Schöninghl900, S. 121 ff.; Capitaine: Moral des Clemens
v. Alex. ebds. 1903, bes. S. 278—301). Clemens spricht
selbst von der christlichen Geheimlehre (;yvcoonxfj jiaça-
ôooiç), welche nur für solche bestimmt sei, die überhaupt eines
tieferen Denkens fähig wären (vgl. Capitaine a. a. 0.
•S. 32 ff., S. 222 ff., S. 240 n. 4). Gewiß darf es deshalb beim
Areopagiten durchaus nicht befremden, wenn er die
Geheimhaltung seiner Schriften stets betont. Gerade dies
spricht eben für deren Echtheit. Im 5. oder 6. Jahrhundert
wäre dazu durchaus kein Grund mehr vorhanden gewesen.
Darum konnten sie dann auch ohne alle Gefahr veröffentlicht

werden.
Klar wird so der Areopagite als Kronzeuge der apostolischen

Überlieferung erwiesen. In ganz besonders hohem
Maße gilt von ihm, was u. a. Bardenhewer im Vorwort zur
Neuausgabe der Bibliothek der Kirchenväter so treffend
sagt: ,,Die Kirchenväter sind die berufenen Dolmetscher
der Predigt der Apostel. Sie haben das Denken und Fühlen
der alten Christenheit urkundlich festgelegt. Sie haben
auch sozusagen alle Gebiete der Theologie der kommenden
Jahrhunderte selbst schon abgesteckt und ausgemessen.
Mochten neuere christliche Konfessionen noch so
entschieden das katholische Traditionsprinzip bekämpfen, sie
haben gleichwohl, durch die Macht der Umstände gedrängt,
nicht umhin gekonnt, für die widersprechendsten Aufstellungen

einen Ausgangs- oder Anknüpfungspunkt in der
kirchlichen Literatur des Altertums zu suchen. Es war
ein protestantischer Theologe, welcher mit Wärme für die
Sätze eintrat, daß die Zeit der Kirchenväter die Gründungsperiode4

der christlichen Theologie darstellt, daß jede
Gründungsperiode, nicht nur den Vorrang der zeitlichen Priorität,

sondern zugleich eine in gewissem Sinne maßgebende,
normative Bedeutung hat4, ,daß alle Theologie der folgenden

Zeiten auf der patristischen Theologie ruht4. Indessen
sind die Kirchenväter nicht die Väter der einen oder
anderen jener Landeskirchen, in welche die germanische
Christenheit durch die Katastrophe des 16. Jahrhunderts
zersprengt wurde, sie sind vielmehr die Väter der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche des
universellen und ökumenischen Gottesreiches. Sie werden
nicht müde zu versichern, daß sie nicht persönliche
Lehrmeinungen vortragen, sondern die (,von den heiligen Vätern4
ererbte) apostolische Überlieferung. Sie weisen die Gegner



446 Zur Frage der Areopagitica.

der Lehre der Kirche mit der Erklärung ab : ,Christianus mihi
nomen est, Catholicus vero cognomen4. Und sie legitimieren
sich als Vertreter der Kirche und als Schüler der Apostel
durch die substantielle Einheit und die geschlossene Stetigkeit
ihres LehrVortrages ; sie reichen sich untereinander die Hand,
hinweg über alle Schranken der Länder und Sprachen und
Nationalitäten ; sie kommen vom Aufgang und vom Niedergang,

um sich unter das Kreuz Christi zu scharen,
zusammengeschlossen durch den Geist Christi ,in eodem scilicet dog-
mate, eodem sensu eademque sententia4 Fürwahr die
Worte dieser Väter sind Geist und Leben. Sie quellen so
tief und so unmittelbar. Sie ergreifen und erwärmen
Franz Ohler hatte recht, wenn er der Ansicht war, daß
wir nirgendwo in volleren Zügen Glaubenstreue, Glaubens-
wärme und Glaubensfreude trinken könnten als an dem
Munde und aus dem Herzen derjenigen, welche für ihren
Glauben nicht bloß ihre Stimme erhoben, sondern auch
ihr Leben einsetzten, daß wir nirgendwo uns besser schulen
und gürten und wappnen könnten zum Kampfe gegen das
moderne Heidentum als zu den Füßen derjenigen, welche
die Last und die Hitze des Kampfes gegen das antike Heidentum

getragen haben Alle (Kirchenväter) sind beseelt
von den Idealen des Christentums, alle gehoben von
Begeisterung für die Kirche, alle Männer der Zeit und der
Ewigkeit zugleich und alle Männer des Kampfes, des einen
die Weltgeschichte tragenden Kampfes zwischen Christentum

und Antichristentum. Unter dem Zeichen dieses
Kampfes steht bis zu einem gewissen Grade die gesamte
patristische Literatur. Die bald so, bald anders gestalteten
Angriffe auf Christentum und Kirche waren es in erster
Linie, was den Vätern die Feder in die Hand zwang und
die Worte auf die Lippen riefen. Die apostolischen Väter
hinterließen den späteren die apostolische Uberlieferung
als Erbe. Darum berufen sich die späteren Väter auf die
von den apostolischen Vätern (insbesondere vom hl. Dionysius
Areopagita) ererbte apostolische Überlieferung (vgl. z. B.
S. Basil. M. Ep. 140, 2; S. Gregor. Naz. Oratio 33, 15).
Diese Berufung zu unterscheiden haben wir im Texte die
Worte ,,von den heiligen Vätern ererbte44 eingeklammert.

Dadurch, daß die moderne Kritik die areopagitischen
Schriften abhängig sein ließ von den Neuplatonikern,
wurde sie dazu gedrängt, ihre Entstehung in die Zeit nach
Proklus zu verlegen und so mit sich selbst in offenbaren



Zur Frage der Areopagitica. 447

Widerspruch zu treten. In den Areopagitica neuplatonischen
Geist finden wollen widerspricht geradezu dem Urteile
der hl. Kirche, welche diese Schriften ausdrücklich lobt
und empfiehlt mit den schon oft angeführten Worten:
,,Libros scripsit (i. e. S. Dionysius Areopagita) admirabiles,
ac plane coelestes." Mit der hl. Kirche fanden viele heilige
Väter und Kirchenlehrer in den dionysischen Schriften
wahrhaft wunderbare und ganz und gar himmlische Weisheit.

Und gewiß war deshalb der erwähnte ebenso gelehrte
wie fromme P. Lessius S. I. vollkommen im Rechte, sich
vom hl. Dionysius Areopagita dessen Geist und Weisheit
zu erflehen. Was es aber um diese Himmelsweisheit ist,
sagt uns deutlich der heiligmäßige P. Surin S. I. in seinem
,,Geistlichen Katechismus" (deutsch: Regensburg, Manz
1838; 2. Bd. 5. Teil, 5. Kap. S. 201 ff.): „Um wie viel die
menschliche Vernunft den Instinkt der Tiere übersteigt,
um so viel übertrifft jenes himmlische Licht die menschliche

Vernunft; deswegen muß der Mensch es so hoch
schätzen, daß er im Vergleiche mit demselben seine Weisheit
und seinen natürlichen Scharfsinn für gar nichts halte.
Die Heiligen, welche jener Gabe teilhaftig geworden sind,
wissen dieselbe nicht hoch genug anzuschlagen und zu
ehren; denn sie halten dieselbe für die wahre Weisheit
und gleichsam für die Mittagshöhe der Gnade."

Von diesem göttlichen Lichte heißt es weiter, daß es
allen Schlüssen der natürlichen Vernunft vorzuziehen sei:
,,Diese Erinnerung ist vorzüglich Gelehrten und
Weltweisen nötig, welche meinen, während sie ihren Überlegungen
folgen, könnten sie gar nicht fehlen, und welche auf sich
selbst und auf eigenen Scharfsinn sich zuviel verlassen.
Möchten sie doch bedenken, daß es nebst dem Lichte der
Vernunft noch ein anderes gebe, das weit gewisser und
sicherer ist, nämlich die Erkenntnis und Einsicht, welche
von Gott gewöhnlich den Seelen gegeben wird, die wahre
Demut haben, sich selbst mißtrauen und in zweifelhaften
Dingen zu Gott ihre Zuflucht nehmen." Darauf wird die
Erage gestellt: ,,Gibt es demnach eine größere Sicherheitsregel,

als in allem der Vernunft folgen?" Die Antwort
lautet folgendermaßen: ,,Wenn man unter Vernunft die
Wahrheit selbst versteht, so gibt es wahrhaft nichts Besseres,
und gibt es keine größere Sicherheitsregel, als der Vernunft
d. h. der Wahrheit folgen. Wenn man aber von dem
Gebrauche der Vernunft im Überlegen und Schlüsseziehen



448 Zur Frage der Areopagitica.

redet: so kann die in solchem Sinne genommene Vernunft
keineswegs verglichen oder gleich gehalten werden dem
übernatürlichen Lichte, welches dem Menschen auf dem
Wege der Vollkommenheit vorleuchtet, und ohne welches
sogar der scharfsinnigste Mensch auch bei der besten
Vernunft oft in Irrtum fällt." Zur Erklärung wird dann folgende
Begebenheit angeführt: ,,Karl von Lothringen, Bischof
zu Verdun, besuchte einst im Kollegium zu Löwen den
P. Lessius, als derselbe eben in der Bibliothek sich befand.
Indem er nun diese, die reich mit Büchern ausgestattet
war, dem Fürsten zeigte, sagte er: Scheint es Ihnen nicht
ein ungemeines Glück zu sein, wenn man alles, was hier
in so vielen Büchern enthalten ist, weiß und versteht
Und doch möchte ich lieber glauben, nur der geringste
Strahl des oberen Lichtes, das von Gott zugesandt wirdr
sei weit mehr wert, als dies alles. So sprach P. Lessius."
Darnach wird bemerkt: „Wahrlich! das ist der unschätzbare

Wert des Lichtes, welches Gott bisweilen einer armen
Magd, oder einem Laienbruder, welcher die häuslichen
Geschäfte im Konvente besorgt, verleihet; ein solcher
Erleuchteter geht den größten Lehrern seines Ordens an
Weisheit vor. Sehr wahrscheinlich war P. Franz Suarez
dieser Gabe teilhaft geworden; und deswegen pflegte er zu
sagen, recht gerne wolle er alle seine Wissenschaft mit dem
Gebete einer Stunde vertauschen."

In diesem göttlichen Lichte nun haben die Heiligen
mit der hl. Kirche die Echtheit der Areopagitica erkannt.
Ihnen galt wie der hl. Kirche der große hl. Dionysius der
Areopagita als wirklicher Verfasser der nach ihm benannten
Schriften. Gerade auf Grund dieser Schriften gebührt
St: Dionysius Areopagita der Titel ,,Kirchenvater" und
zwar ,,Apostolischer Vater". Diesen Titel verdient er
voll und ganz nach den Kriterien der Patrologie. Dio
hl. Kirche ist es, welche den genannten Titel bestätigt.
Es fragt sich nun, woher diese kirchliche Approbation zu
entnehmen ist. Feßler-Jungmann führt diesbezüglich,
in seinen Institutiones Patrologiae (Oeniponte 1890, Fei.
Rauch, torn. I, pp. 35 sqq.) die ,,Criteria quibus dignoscuntur
sancti Patres" näher an. Da nun heißt es: ,,Generatim
approbatio isthaec fieri potest triplici modo, vel per Eccle-
siam universam in Concilio oecumenico congregatam, vel
per Summum Pontificem, visibile caput Ecclesiae et doc-
torem omnium Christianorum, vel denique per consensum



Zur Frage der Areopagitica. 449

Ecclesiae dispersae." Aus diesem dreifachen Prinzip, die
kirchliche Approbation zu erkennen, ergeben sich folgende
Kegeln (a. a. 0.)* „1. Sancti Patres ab Ecclesia approbati
habendi sunt, quicunque tanquam ss. Patres allegantur
in Conciliis oecumenicis. 2. Sancti Patres ab Ecclesia
approbati habendi sunt omnes illi, quos summi Pontifices
ut tales in publicis monumentis Ecclesiae propositis seu
de fide tractantibus agnoverunt. 3. Agnoscendi sunt
tanquam ss. Patres ab Ecclesia approbati, qui in Martyrologia
Romano venerationi fidelium proponuntur ceu, sanctitate et
doctrina insignes'. 4. Merito quoque ss. Patribus ab Ecclesia
approbatis accensentur ii, quorum scripta olim publice
in sacris conventibus post s. Scripturam legi consuevere.
5. Denique inter ss. Patres ab ipsa Ecclesia approbatos
poni merentur, qui ab insigni quodam Ecclesiae Patre,
quem tota semper et ubique venerata est Ecclesia, in dis-
quisitione dogmatica ss. Patrum nomine prolati sunt, ut
ex eorum doctrina Ecclesiae doctrina patefieret."

Ohne Zweifel lassen sich auf den Areopagiten von diesen
Kegeln die 1., 2. und 5. anwenden: Das 6. allgemeine Konzil
führt den Areopagiten als Beleg gegen die Monotheleten an;
das 7. allgemeine Konzil als Autorität aus apostolischer Zeit
für die BilderVerehrung. Papst Martin I. führt den großen
Apostelschüler auf der Lateransynode 649 als Beleg an
für die Lehre der zwei Willen in Christo. Papst Agatha
(Ep. I. ad Imperatores) beruft sich ausdrücklich gegen die
Monotheleten auf die Lehre des Areopagiten. Dieser Brief
wurde im 6. allgemeinen Konzil als maßgebend vorgelesen.
Papst Hadrian I. nennt St. Dionysius Areopagita im Briefe
an Kaiser Karl d. Gr. mit Papst Gregor d. Gr. ausdrücklich
,,antiquus Pater et Doctor" und führt dessen „veridica.
testimonia" als Zeugnis an für die BilderVerehrung. Papst
Nikolaus I. nennt den Areopagiten in seinem Briefe an
Kaiser Michael ausdrücklich ,,antiquus Pater et vene-
rabilis Doctor". Der hl. Kirchenvater und Kirchenlehrer
Johannes von Damaskus beruft sich mehrmals bei dogmatischen

Untersuchungen auf das hohe Ansehen des ,,Divus
Dionysius Areopagita, sanctissimus et Theologiae laude
praestantissimus vir." Die hl. Kirche nun hat das Recht
auf die approbatio SS. Patrum. Darüber heißt es (a. a. 0.
pp. 29 sq.) u. a.: ,,Proprie Patres illi solum dicendi sunt,,
quos Ecclesia ipsa probavit, atque sinceros ac eruditos suae,,
seu potius Apostolicae et Christianae doctrinae testes, magi-



450 Zur Frage der Areopagitica.

stros et iudiees esse declarat. Prout enim Ecclesiae est,
declarare infallibili auctoritate, quinam fuerint auctores
inspirât!, seu condere fixum canonem S. Scripturae, ita etiam
ipsius est declarare, quinam sint testes idonei et magistri
doctrinae a Christo et Apostolis traditae, quam ipsa sola
totam novit; adeoque ipsa sola, utrum in certis quibusdam
scriptis vere contineatur, diiudicare valet Quos uni-
versa Ecclesia tanquam magistros suos agnoscat, utique
nonnisi ipsa Ecclesia statuere potest ; quod quidem ex ipsius
sive expressa declaratione, sive praxi repetendum est. Et
revera, Ecclesia semper hoc iure usa est, dum multos, quos
in auctoritatem recepit, seu ss. Patres venerata est, et in
rebus dubiis consuluit, ut luculenter patet ex Conciliis
etc. sancto Spiritü instruente" (S. Hormisdas Papa
epist. 70. ad Possessorem Episc.). Und dies trifft ganz
genau zu in bezug auf den apostolischen Vater, den hl.
Dionysius Areopagita. Diesen hat die hl. Kirche gerade auf
Grund seiner Schriften stets für den Hauptzeugen der
apostolischen Überlieferungen gehalten (vg. dies. Jahrbuch XXV,
S. 486 ff.).

Dem Artikel ,,Die hl. Kirche und die Areopagitica'',
auf den an leztangeführter Stelle verwiesen ist, wird in der
„Zeitschrift für katholische Theologie" (Innsbruck 1911,
XXXV, S. 767 —775) eine besondere Aufmerksamkeit
geschenkt. Leider ist die Einleitung obigen Artikels nicht
recht beachtet und deshalb übersehen, daß es uns nicht auf
die geschichtliche Frage des einen Dionysius oder der zwei
verschiedenen Dionysii, sondern auf die dogmatische Frage
nach der Echtheit der Areopagitica ankam, daß also diese
Schriften wirklich vom hl. apostolischen Vater Dionysius
Areopagita verfaßt seien. Bei einer etwaigen Durchbesserung
der Lektionen des Breviers (9. Okt.) würde es sich jedenfalls

nur um die geschichtliche Seite handeln. Was es um
„die bewiesene Nachahmung des Neuplatonikers Proklus
(485) und einer syrischen Liturgie (5. Jahrh.)" ist, hoffen
wir deutlich gezeigt zu haben, sowie daß die vorgebrachten
Gründe keineswegs „die Ablehnung der Authentizität vollauf

rechtfertigen" (a. a. 0. S. 774). Wenn es (a. a. 0.) von
Kardinal Bellarmin in bezug auf sein Buch ,de scriptoribus
ecclesiastic is' heißt, „er halte dort weise mit seiner Dionysiusansicht

zurück", so bezieht sich dies nur auf die geschichtliche
Seite. Die Echtheit der Areopagitica zieht er in diesem

Werke gar nicht in Zweifel. Er führt daselbst seine noch



Gottesbeweis oder Gottesbeweise beim hl. Thomas von Aquin 451

vorliegenden Schriften an und sagt dann weiter: „Ferebatur
et una (i. e. epistola) ad beatum Paulum: sed ab omnibus
mérita reiecta est. De ceteris operibus viri docti et Catho-
lici nihil dubitant. Soli haeretici Lutherani, et quidam
scioli, Erasmus, Valla, et pauci alii opera supra numerata
negant. esse sancti Dionysii Areopagitae. Sed (ut alia nunc
omittam) ad auctoritatem his operibus conciliandam satis
esse debet, quod haec opera probentur a sancto Gregorio
Papa horn. 34 in Evangelia, a sancto Martino Papa, et
martyre in Concilio Romano, a sancto Agathone Pontifice
in epistola ad Imperatorem Constantinum IV. et a Nicolao
primo in epistola ad Michaelem Imperatorem. Item a Concilio

VI. generali Act. 4. et a Concilio VII. Act. 2. Denique
a Sanctis Doctoribus plurimis, qui in hac opera, tanquam
germana sancti Dionysii Areopagitae, commentaria scrip-
serunt, ut a sancto Maximo Monacho, a sancto Thoma,
et aliis."

Somit dürften doch nicht gerade so allgemein die
Bemühungen für die Echtheit der Areopagitica das kirchliche
Lehramt, richtig verstanden, in Anspruch zu nehmen, als
vergeblich betrachtet werden. Es gilt nur diese Werke im
rechten Lichte, mit der Weisheit und dem Geiste des
hl. Dionysius Areopagita, wie oben P. Lessius sagte,
zudurchforschen. So haben es die hl. Kirchenväter und Kirchenlehrer

gehalten ganz in voller Übereinstimmung mit dem
Urteile der hl. Kirche selbst. Wenn ernste katholische
Gelehrte (a. a. 0. Schluß) anders urteilen und ,,durch das
Zugeständnis bezw. die Aufdeckung dieser (vermeinten)
Fälschungen die höchste kirchliche Autorität vor
unberechtigter Verunglimpfung schützen", so ist das ihre Sache.
Wir stellen uns entschieden auf die andere Seite.

GOTTESBEWEIS ODER GOTTESBEWEISE

BEIM HL. THOMAS VON AQUIN?
Von Dr. HEINRICH KIRPEL C. Ss. R.

A —X5X5—

Unter dem Titel ,,Zur thomistischen Beweisführung
für das Dasein Gottes"1 erschien vor kurzem in einer itali-

1 A proposito della .dimostrazione tomistica dell' esistenza di Dio.
Rivista di filosofia neo-scolastica 4 (1912) S. 758—769.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 31


	Zur Frage der Areopagitica

