Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 27 (1913)

Artikel: Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert [Fortsetzung]
Autor: Okkam, Wilhelm
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762131

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 405

DREI -ZWEIFLER AM KAUSALPRINZIP
IM XIV. JAHRHUNDERT.
Von G. M. MANSER O. P.
(SchluB von S. 305.)

Wilhelm Okkam.
(t 1349).

Peter d’Ailly und Nicolaus von Autricuria waren Okka-
misten. Der Letztere sogar Zeitgenosse und hochst wahr-
scheinlich ein unmittelbarer Schiiler des berithmten Neuerers.
Das Verhiltnis der beiden zu ihrem Meister wird verschieden
beurteilt. Wahrend die einen die beiden Okkamisten fiir
ziemlich logische Fortsetzer der Lehre Wilhelms halten,
neigen andere mehr zur Ansicht, dafl sie den Prinzipien
ihres Geistesfiithrers Gewalt antaten und sie iiber Gebiithr
urgiert hatten. Vielleicht bringt unsere kurze Klarlegung
der Stellung Okkams zum Kausalproblem einiges Licht in
die Streitfrage hinein.

Okkams interessanten Lebenslauf, — seine revolutio-
nire Stellung im eigenen Orden, seine Parteinahme fiir
Ludwig den Baier gegen den Papst usw. — setzen wir als

bekannt voraus. Wir stellen auch hier nur die drei Fragen:
Hat Okkam an dem Kausalprinzip gezweifelt? Welche
Folgerungen ergaben sich ihm aus dieser Stellung? Welches
ist der letzte Erklarungsgrund seiner Stellung? — Dabei
werden wir wortlich angefiihrte Quellenbelege, insoweit sie
sich auf heutzutage allgemein zugestandene Lehrpunkte
beziehen, sorgféltig beschrinken, sogar vermeiden, um den
freundlichen Leser nicht allzusehr mit schon Bekanntem zu
beléstigen.

I.
Okkams Stellung zum Kausalprinzipe.

Hat Okkam tatsdchlich die Sicherheit des Kausalprin-
zips angezweifelt ?

Wir wollen hier zuerst die Hauptstelle, aus welcher
wir nachtriglich den Beweis fiir seine Kausalskepsis zu
schopfen beabsichtigen, wortlich anfiithren, um dem Leser
Gelegenheit zu geben, genaue Kontrolle ausiiben zu kénnen

28%*



406 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

iber die Richtigkeit dessen, was wir behaupten. Die be-
treffende Stelle findet sich in seinem Cehtilo quium
Theologicum Concl. I.!  Daselbst bekdmpft er die aristo-
telische Behauptung, daf ein Bewegtes von einem andern
bewegt werden miisse, denn sonst wire es primo und per
seipsum bewegend und daher zugleich in Akt und in Potenz,
mit den Worten: ,,quamvis sit aliquibus probabilis (ratio
aristotelica) tamen non videtur demonstrativa. Primo quia
possum rationabiliter dicere aliquid seipsum movere, sicut
anima et angelus, qui producunt varios suos actus, et gra-
vitas ipsaque movendo seipsam descendit. Kt si dicatur,
quod descendit descensu subiecti et ita non movet seipsam;
Contra, illud potius dicitur movere, quod movendo se
movet, quam aliquid aliud, cui inhaeret, vel suum sub-
iectum. KErgo precisa causa motus est descensus naturalis.
Item circumscribatur subiectum adhuc gravitas descendit.
Item patet in sacramento altaris ubi a pluribus ponuntur
accidentia sine subiecto. Aliquibus ergo videtur nullum
inconveniens aliquid posse seipsum movere, et per conse-
quens ista propositio: omne quod movetur ab alio
movetur non est per se nota: nec ex per se
notis deducitur, et per consequens non est
principium demonstrativum. — Ad argumentum in
oppositum, quando dicitur, sequeretur, quod idem esset in
actu et in potentia simul. Dicitur quod ista potest habere
duplicem sensum: unum scl. talem: idem habet aliquid
actu et non habet illud actu sed in potentia habendi est;
et iste sensus est impossibilis tanquam includens contra-
dictionem manifeste. Alium sensum talem potest habere:
idem est actu potens ad causandum in seipso aliquid, ad
quod est in potentia ad recipiendum; et hoc videtur multis
satis possibile: quod sufficit in proposito ad impedien-
dum ut predicta propositio, scl omne quod
movetur ab alio movetur sit primum princi-
pium. Aliae vero rationes aristotelis, quibus
nititur hoc idem probare, quamvis sint multis
probabiles, non omnibus tamen videntur de-
monstrativae®.?

Der wortlich angefiihrte Text bietet unter den ver-
schiedensten Gesichtspunkten Interessantes. KEs liefle sich

1 Editio Lugduni 1495. 9. E. 31.
2 Centiloquium theologicum. Concl., I. (Ed., Lugduni 1495.)



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 407

aus ihm allein schon recht gut nachweisen, mit welcher
Oberflachlichkeit Okkam die wichtigsten aristotelischen Prin-
zipien erfalite und abzutun gewohnt war, und wie wenig
er seine groflen scholastischen Vorginger kannte, die mit
viel mehr Scharfsinn die gleichen Einwinde, die er macht,
auch schon gemacht und sie zuriickwiesen. Aber lassen
wir all das beiseite. Wir wollen ja nur die Tatsache
konstatieren, dall er das Kausalprinzip d. h. den
aristotelischen Satz: omne quod movetur, ab alio movetur
nicht fiir ein absolut sicheres Axiom hielt. Das bestétigt
nun der Text ganz klar, indem Okkam:

I. alle Griinde, welche Aristoteles fiir die Giltigkeit
des Kausalprinzips angefiihrt hatte, als blof wahrschein-
liche bezeichnet, weil nicht alle Gelehrten sie fiir demon-
strativ halten ,,Aliae vero rationes aristotelis, quibus nititur
hoc idem probare, quamvis sint multis probabiles, non
omnibus tamen videntur demonstrativae‘’;

2. indem er gegen dasselbe den Einwand vorbringt:
bei den Engeln, der menschlichen Seele und dem fallenden
Korper wire Bewegung und doch nicht ab. alio, sondern
Selbstbewegung ;

3. indem er dem Kausalprinzip, da einige die geschopf-
liche Selbstbewegung fiir moglich halten, ausdriicklich so-
wohl den Charakter eines ersten Prinzips, als auch eines
sicheren abgeleiteten Prinzips abspricht, ja iiberhaupt jeden
demonstrativen Wert ,,Aliquibus ergo videtur, nullum
inconveniens, aliquid posse seipsum movere, et per conse-
quens ista propositio omne, quod movetur ab alio movetur,
non per se nota, nec ex per se notis deducitur, et per
consequens non est principium demonstrativum®;

4. indem er endlich die Zuriickfiihrung des Kau-
salprinzips auf das Kontradiktionsprinzip
nicht evident sicher hilt. Schon Aristoteles und nach ihm
die christlichen Aristoteliker betrachteten die Leugnung des
Kausalgesetzes als einen Angriff auf das Widerspruchsprin-
zip. Was bewegt wird, wird entweder von einem andern
bewegt oder ist absolut sich selbst bewegend. Wenn das
Erstere, so setzt es eben ein Anderes als Ursache voraus.
Wenn das Letztere, d. h. wenn es bewegt wird und doch
nur sich selbst bewegt, dann ist ein und dasselbe zugleich
in Akt und Potenz, mit andern Worten: ,,es ist” und ,,es
ist zugleich nicht*“. Das ist aber prizis die Leugnung des



408 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Kontradiktionsprinzips.! Diese ganze letztere Folgerung be-
anstandet Okkam. Er bemerkt dazu, daB es vielen méglich
erscheint, dall in gewissem Sinne ein und dasselbe zugleich
in Akt und Potenz sei. Und diese Meinung vieler geniigt,
sagt er, dem Kausalprinzip den Charakter eines ,,primum
principium‘ abzusprechen: et hoc videtur multis satis
possibile: quod sufficit. in proposito ad impediendum, ut
predicta propositio scl. omne, quod movetur, ab alio mo-
vetur, sit primum principium<.

Okkams Zweifel an der Giiltigkeit des Kausalprinzips
ist somit eine ganz unleugbare Tatsache.

II.
Die Folgerungen seiner Kausalskepsis.

Okkam hat die Folgerungen aus seinem Zweifel an dem
Kausalprinzip mit fast verbliffender Offenheit gezogen. Er
hat die Axt an den Baum des gesamten metaphysi-
schen Wissens gelegt, die bei ihm auf der ganzen Linie
zu einer blol wahrscheinlichen Disziplin herabsinkt. Der
zersetzende Zweifel an dem Kausalprinzip dringt bei ihm
zersetzend und zerfressend in all jene Grundthesen der
Metaphysik ein, die auf jenem ruhen.

Das zeigt sich vorerst in seiner Naturtheologie. Die
Existenz Gottes ist unbeweisbar.? Da das Kausalprinzip
keine Sicherheit bietet, vermogen wir ebensowenig die
Unmdoglichkeit einer series infinita zu beweisen.* Weder
dall Gott die unmittelbare Ursache aller Dinge, noch irgend-
eines Dinges ist, noch dafi er die Dinge mittelbar hervor-
brachte, ist beweisbar.* Folgerichtig ist es auch unbeweis-
bar, dafl er irgend etwas frei schuf. Alles das ist nur
Gegenstand des Glaubens.? Unbeweisbar ist auch: die

1 Vgl. Thomas. C. Gent. 1. I. ¢. 13.

2 Centiloquium theol. Conel. I. 1. Sent. dist. III. q. II.

3 ,,Difficile est vel impossibile probare contra philosophos, quod
non sit processus in infinitum in causis eiusdem rationis, quorum una
potest esse sine alia‘¢ 1. Sent. dist. II. q. X.; Centiloq. theol. Concl. I.

4 ,,...non potest probari naturali ratione, quod Deus sit causa
immediata efficiens omnium* ,,Secundo dico, quod non potest pro-
bari, quod Deus sit causa efficiens alicuius effectus .. . | Ex
istis sequitur demonstrative, quod non potest probari, quod Deus sit
causa mediata alicuius effectus . . .« Quodlib. II. ¢. L.

5 ,,Ideo, quod Deus sit causa libera respectu omnium tenendum
est tanquam creditum: quia non potest demonstrari per aliquam rationem,
ad quam non responderet unus infidelis¢ II. Sent. q. IV.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 409

Einzigkeit Gottes,! seine Unendlichkeit und abso-
lute Vollkommenheit,? seine Erkenntnis der Einzel-
dinge,® seiner Vorsehung,* die Unterordnung aller
Dinge unter ihn als hochstes Ziel? Uberhaupt sind
seine Attribute blole entia rationis.® Nichts Reales er-
kennen wir von dem inneren Sein Gottes ,,nec divina
essentia, nec divina quidditas, nec aliquid intrinsecum
Deo, nec aliquid, quod est realiter Deus, potest hic cog-
nosci a nobis“. Hat Okkam mit der Naturtheologie, der
hochsten aristotelischen metaphysischen Disziplin nicht
griindlich aufgerdumt?

Diese Auffassung der philosophischen Gotteslehre zog
notgedrungen eine eigentiimliche Theorie iiber das Verhéltnis
von Glauben und Wissen nach sich. An Stelle der Har-
monie des Glaubens und Wissens bei gegenseitiger Gebiets-
unterscheidung tritt die Gebietstrennung. Sie gehdren
beide ganz verschiedenen Gebieten an. Das Wissen erreicht
die Realitdt Gottes gar nicht; der Glaube allein unter-
richtet uns dariiber. Sie sind einander indifferent. An
Stelle der VernunftméfBigkeit des Glaubens tritt die Dis-
krepanz, sagt Uberweg.” Milder ausgedriickt, ist es
wenigstens das Verhéltnis der gegenseitigen Indifferensz,
der volligen gegenseitigen Entfremdung.

Den gleichen skeptischen Charakter tragt Okkams
Psychologie. Alles was das Wesen der menschlichen Seele
und die Natur ihrer Tatigkeit angeht, ist der beweisenden
menschlichen Vernunft unzugénglich und blof Gegenstand
des Glaubens. Da wir von einer intellektuellen Tatig-
keit in uns keine Kenntnis haben, ist der Schluf3 aus einer
solchen auf eine immaterielle unvergiangliche Seele
unstatthaft.® Im Gegenteil. Den Glauben nicht voraus-

1 Unum esse Deum est creditum et non demonstratum ratione
naturali nobis in via possibili¢¢ Biel. I. Sent. dist. II. q. X.
2 Teneo oppositum, quia non potest sufficienter probari, quod

Deus sit ens eminentissimum . . ,* Quodl. VII. q. XXI.
8 Non potest sufficienter probari, quod Deus intelligat aliquid
extra se, aut velit extra se , , .* Quodl. II. q. IT. ad 1.

¢ Quodl. VI, q. L. u. g. IL

5 Bei Biel. II. Sent. dist. I. q. V. a. 2. conel. Il

¢ I. Sent. dist. ITI. q. IL.; Quodl. IV. q. XVIIIL.

? GrundriB der Geschichte der Phil. II. (1905) S. 345.

8 Non autem experimur istam intellectionem, qua est operatio
propria substantiae immaterialis et ideo per intellectionem non conclu-
dimus illam substantiam incorruptibilem esse in nobis tanquam formam*

Quodl. I. q. X,



410  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

gesetzt und nur unserer Vernunft folgend, wiirden wir rich-
tiger sagen: die Seele ist eine materielle und vergidng-
Liche Form.! Wenigstens,ist es uns nicht evident, ob in
uns irgendwelche immaterielle Form, die informierendes
Prinzip des Leibes wére, existiert.? Ebenso unbekannt
mull uns daher auch der Ursprung der Seele sein. Wir
kénnen weder beweisen, daf3 die Seele erzeugt, noch daf} sie
unmittelbar geschaffen ist, noch daf} sie iiberhaupt einen
Ursprung hat.® An mehreren Stellen tritt er fiir die be-
rithmte platonische pluralitas formarum im mensch-
lichen Kompositum ein.* SchlieBlich aber erklart er seiner
Skepsis entsprechend, dall wohl weder das eine noch das
andere bewiesen werden konnte.® Héaufig hat man geglaubt,
John Locke wire der erste gewesen, der die Erkenn-
barkeit spezifisch verschiedener Substanzen
geleugnet hitte. Auch das ist unrichtig. Nicht einmal Nico-
laus von Autricuria war der erste. Vor ihm hat Okkam
den Zweifel an der Erkennbarkeit jeglicher Unterscheidung
zwischen spezifisch verschiedenen Substanzen ganz offen
ausgesprochen: ,,Quod nullam — so erklidrt er — rationem
evidentem, nec demonstrative probantem distinctionem speci-
vocam inter substantias quascumque habemus«.® Hier
kommt eigentlich der ganze antimetaphysische Cha-
rakter seiner Weltanschauung zum Vorschein.  Er bezweifelt
jede quidditative Erkenntnis der Dinge. Das ,,Ding an sich®,
die Wesenheiten der Dinge sind uns unerreichbar und des-
halb auch der Unterschied von quidditativ verschiedenen
Substanzen.

Dieser antimetaphysische oder antiintellektualistische
Zug erhdlt in Okkams Voluntarismus den beredtesten Aus-
druck. Schon -oben bei Kardinal d’Ailly bedeuteten wir,

1, Et licet secundum fidem et veritatem ista sit anima incorpores,
quae et forma incorruptibilis, tamen talis (sequens rationem naturalem)
diceret, quod esset forma extensa et corruptibilis®* Quodl. I, ¢q. X.

2 ,Intelligendo per animam intellectivam formam immaterialem
incorruptibilem . .. non potest sciri evidenter per rationem vel experien-
tiam, quod talis forma sit in nobis, nec quod talis anima sit in nobis,
nec quod talis anima sit forma corporis .. . Sed ista tria solum fide
tenemus‘‘ Quodl. I. q. X.

S Quodl., XI. 4. 1.

4 II. Sent. q. IX.; Quodl. II. q. X.

5 ,,Quod in homine sunt plures formae substantiales bene est diffi-
clle _probare vel eius oppositum‘ IV. Sent. q. VIL
¢ Quodl. III. g. VIII.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 411

dall nur die Kenntnis der Dingwesenheiten und deren Zu-
riickfithrung auf den gottlichen Verstand und die gottliche
Wesenheit als ewig unverdnderliche Norm des gottlichen
Wollens und Schaffens in der Moralphilosophie den schran-
kenlosen Voluntarismus paralisiert, gewisse unveridnder-
liche natiirliche und géttliche Gesetze ermoglicht und den
Grund zur Unterscheidung von an sich guten und an sich
schlechten Handlungen zu legen vermag. Das zeigt sich
wieder bei W. Okkam. 'Er ist Voluntarist wie Peter d’Ailly
und Nicolaus von Autricuria. Teilweise finden sich bei allen
dreien die gleichen frappanten Beispiele. Ja Okkams
Voluntarismus grenzt hie und da, wie Ritter sagt, geradezu
an Frevel.! Alles hingt nur vom géttlichen Willen ab.
Mo6glich ist etwas, weil Gott es hervorbringen kann, nicht
weil es seinem inneren Wesen und daher seinem ewigen
Denken entspricht.? In Gott und daher fiir Gott gibt es
keine unveranderlichen Gesetze, sondern nur fur uns,
insofern Gott etwas will.®* Es gibt keine innerlich d. h.
aus ihrer Wesenheit gute und schlechte Hand-
lungen, sondern gut ist eine Handlung nur, weil Gott
sie will, und schlecht, weil Gott sie nicht will; selbst der
Hal gegen Gott, der Diebstahl und der Ehebruch
sind nicht an sich bos, sondern blof3 insofern Gott sie nicht
will; wiirde Gott sie wollen oder sie jemanden vorschreiben,
wiren sie verdienstlich;* Gott kann sie dem Menschen
befehlen und dann ist der Hall Gottes eine sittlich gute
Handlung.® Verdienst, Schuld und Strafe hangen
daher wieder nur vom Willen Gottes ab: der Hall Gottes
verdient nicht aus sich Strafe, sondern blof wegen des
Willens Gottes; die Gnade Gottes berechtigt nicht aus
sich zum ewigen Leben; auch ohne Siinde kann Gott
jemanden ewig bestrafen; Gott kann den Menschen hassen,

1 Geschichte der Philos. B. VIII, S. 602.

2 1. Sent. dist. XXXXTII. q. II.

3 IIX. Semt. q. XIIIL.

4 Licet odium Dei, furari, adulterari habeant malam circumstan-
tiam annexam et similia de communi lege quatenus fiunt ab aliquo,
qui ex praecepto divino obligatur ad contrarium; sed quantum ad esse
absolutum in illis aectibus, possunt fieri a Deo sine omni circumstantia
mala annexa; sed etiam meritorie possunt fieri a viatore, si caderent
sub praecepto divino, sicut nunc de facto eorum opposita cadunt sub
praecepto divino** II. Sent. q. 190.

5 ,,8ed Deus potest praecipere, quod voluntas creata odiat eum
. . . odire Deum potest esse actus rectus in via, puta si praecipiatur
a Deo* IV. Sent. q. XIV.



412  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

welcher siindenlos, ist und jenen nicht hassen, der mit der
Stinde behaftet ist.! Wie bei Luther ist die Priadestination
nur ex parte Dei und sind die guten Werke an sich unniitz.?
Offenbar hat Okkam den Protestantismus wissenschaftlich
antizipiert.

Man mag sagen, was man will: Okkams Weltanschauung
ist in ihrer innersten Verkettung ein schroffer Angriff auf
das metaphysische Wissen seiner ganzen Ausdeh-
nung nach. Sie charakterisiert sich als: Bruch zwischen
Metaphysik und Wissenschaft, Metaphysik und
Glaube, Metaphysik und Moralphilosophie.

IIT.
Der tiefere Grund der okkamistisechen Kausalskepsis.

Okkams wissenschaftliche Stellung wird auch in der
neuesten Zeit noch ganz verschieden beurteilt. Ein Beweis
hiefiir ist de Wulf, der ihm die gleichen phil. Grundlehr-
ansichten zuschreibt wie dem hl. Thomas. Wir haben einer
solchen Auffassung schon frither widersprochen, und auf
Widerrede folgte Widerrede. In der neuesten Auflage seiner
Histoire de la philosophie médiévale hilt er gegen Jacquin und
den Schreibenden den fritheren Standpunkt vollstandig auf-
recht.®? Okkam steht wesentlich nicht im Gegensatz zu den
bedeutendsten Scholastikern des 13. Jahrhunderts.* Mit An-
selm v. Canterbury, Alexander Hales, Thomas, Bonaventura,
Skotus verbindet ihn die gleiche grundlegende Lehrsyn-
these: ,,Il y a une synthése, qui se trouve étre commune
a un groupe des principaux docteurs occidentaux, — il
suffira de citer Anselm de Canterbéry, Alexander de Hales,
Bonaventure, Duns Scot, Guillaume d’Occam®.® Okkam
beabsichtigt keineswegs die Grundlagen des mittelalterlichen
Dogmatismus niederzureilen ,,G. d’Occam n’a pas prétendu
renverser les assises du dogmatisme médiévale“.® Kr ver-

1 Item dilectio Dei et odium sunt opposita per eum, sed odium
Dei non est natura sua dignum poena aeterna .. . Item sicut se habet
poena ad peccatum, ita secundum eum gratia ad gloriam, sed Deus
potest punire aeternaliter sine aliquo peccato actuali, praecedenti vel
concomitante® I1T. Sent. q. V. — ,,Ad aliud dico potest (Deus) aliquem
odire sine omni ihiquitate in odito . . . et potest eum existentem in
iniquitate non odire in poenam aeternam®. lh.

2 1. Sent. dist. XVII. q. IL.

2% Hist. de la Philos. méd. 1912. 8. 119.

4 das. 522. 3 das. 114. 8 das. 522.




Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 413

steht nicht anders als wie Thomas die Objektivitdt unseres
Erkenntnisursprunges: ,,lui-méme ne comprend pas autre-
ment, que S. Thomas la genése de nos états représentatifs,
puisqu’il admet une action du dehors sur l'intelligence.!
Auch tritt er fiir die Abstraktion ein, die Unterschei-
dung von sinnlicher und geistiger Erkenntnis;? scharf kri-
tisiert er allerdings die Specieslehre — species impressa
—, aber nur jene materialistisch-irrtiimliche, welche den
Erkenntnisprozell in eine materielle Ubertragung des Ding-
bildes auf den Erkennenden oder auch in die Spirituali-
sierung des Phantasiebildes verlegte.®* Gegen diese irrtiim-
lichen Auffassungen hat er erfolgreich gekdmpft, wobei
aber seine Kritik den wahren Begriff der species inten-
tionalis keineswegs gefahrdet: ,,Mais ses critiques laissent
debout la vraie notion de 1’espéce intentionelle*“.* In diesem
Sinne ist wohl auch seine Stellung gegen einen Intellectus
agens aufzufassen.®

Jedermann kennt de Wulfs Verdienste auf dem Ge-
biete der mittelalterlichen Scholastik, und sie sollen am
wenigsten von uns ignoriert werden. Wem wire es ferner
nicht bekannt, wie dunkel und schwankend Okkams An-
sichten in manchen Punkten sind, so dal} seine verschiedene
geschichtliche Beurteilung mehr als erklérlich erscheint.
Dessenungeachtet ist uns de Wulfs Urteil iiber Okkam bis
zur Stunde unbegreiflich geblieben, und vielleicht gelingt es
uns, den einen und andern dunklen Punkt doch etwas besser
zu beleuchten. An was wir uns vor allem stollen, ist fol-
gendes: wie kann Okkam, der Zweifler am Kausalprinzip,
der jede sichere reale Gotteserkenntnis leugnet, die ganze
metaphysische Grundlage der Psychologie und Moralphilo-
sophie in Frage stellte, in seinen phil. Grundfragen mit
Thomas v. Aquin iibereinstimmen? Figen wir, um
ja nicht ungerecht zu sein, noch hinzu, dafl de Wulf selber
zugibt, der berithmte ,,Neuerer< hétte jede sichere Kenntnis
des Daseins und Wesens Gottes,® der Geistigkeit und Un-
sterblichkeit der Seele” — vom Kausalprinzip spricht de
Wulf nicht — bezweifelt und einem ausgesprochenen Vo-
luntarismus gehuldigt.® Dieses Gestdndnis 16st uns das
Ritsel erst recht nicht. Wie konnte Okkam zu diesen
merkwiirdigen tiefgreifenden Folgerungen kommen, wenn

1 Hist. de la Philos. méd. 1912 8. 520.
2 das. 518. 3 das. 519 u. 415—416. 4 das. 520.
5 das. 519—20. 6 das. 516. 7 das. 520. 8 das.



414  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

seine tiefgriindigsten phil. Prinzipien mit jenen des heil.
Thomas iibereinstimmen ?

In Wirklichkeit stimmen Thomas und Ok-
kam in der Begriffslehre, dem tiefsten aller
phil. Probleme nicht iiberein. Hierin glauben wir
denn auch den tieferen und letzten Erklarungsgrund
fiir seine Ka,usa,lskepsm gefunden zu haben.

Versuchen wir es den ganzen Aufbau seiner Ideenlehre
kurz zu skizzieren.

a) Okkams Sinneserkenntnis.

Die menschliche Erkenntnis beginnt mit der Sinnes-
erkenntnis. Diese ist nach Okkam eine doppelte: eine in-
tuitive und eine abstraktive.

a) Die intuitive oder schauende Sinneserkenntnis geht
jeder andern voraus und ohne sie wird iiberhaupt nichts
erkannt.! Vollzogen wird sie durch die 4ufleren Sinne.
Ihr Gegenstand bildet das augenblicklich gegenwartige
auf uns einwirkende Sinnesobjekt. Thr Akt ist die per-
ceptio, in welcher die &ulleren Sinne den von auflen ein-
wirkenden Gegenstand erfassen und zwar so lange und nur
so lange, als das Objekt gegenwértig einwirkt, weil der Sinn
nur so lang den Gegenstand zu schauen vermag.

3) Der schauenden &dulleren Sinneserkenntnis folgt die
cognitio abstractiva der inneren Sinne. Sie gehort der
Einbildungskraft — imaginatio, phantasia — an. Ihr
Akt ist die ,repraesentatio’, die Wiedervergegenwirtigung
dessen, was in der perceptio von den dullern Sinnen erfaflt
wurde. Abstraktiv wird sie genannt, weil sie von der
Gegenwart des Objektes absieht, es in seiner Abwesenheit
vergegenwartigt und erkennt.®

Wie stellt sich Okkam zuden Sinnesspecies? Schon
vor ihm hatten Petrus Aureolus (7 1322), und Wilhelm
Durandus O. P. ( 1332) auf dem Gebiete der Sinnes-
erkenntnis die Notwendigkeit jeglicher species bestritten.
Folgt Okkam diesen beiden geistesverwandten Vorgidngern,
die bekanntlich seine Geistesrichtung in wesentlichen Fragen
beeinflullten? Oder bekdmpft er nur, wie de Wulf meint,
jene be%ondere 1rrtumllche Spezws&rt gewisser mittelalter-

,,hlhll potest natura.hter cognosci in se, nisi cognoscatur intui-
tive‘s I. Sent. dist. IIL. q. II.
2 JI. Sent. gq. XVII.
$ II. Sent. q. XVIiI.



Drei Zweifler am Kausalprincip im XIV. Jahrhundert. 415

licher Materialisten, welche an eine rein physische Uber-
tragung eines Bildes vom Gegenstand auf den Empfindenden
dachten, wihrend er im ubrigen mit Thomas iberein-
stimmte 2! Unseres Erachtens leugnet er jede Art Sinnes-
species, wie schon Stéckl und Muschietti ganz richtig her-
vorhoben.? Wenigstens mit Thomas von Aquin kann er
unmoglich tibereinstimmen. Der Aquinate verlangt fiir die
Sinneskenntnis eine solche psycho -physische Einwirkung
auf den Empfindenden, dall in derselben ein wirkliches
intentionelles Bild des Gegenstandes eingeprégt wird ,,species
cogniti est in cognoscente;* dieses Bild, diese species im-
pressa ist zwar zeitlich zugleich mit dem Akte der Erkennt-
nis, aber der Ursdchlichkeit nach — prioritate causalitatis
— frither als der Erkenntnisakt, weil die species die pas-
sive Potenz determiniert, ihr den Gegenstand présen-
tiert und sie erst dadurch aktuiert; daher ist die
species ein wirkliches principium formale des Er-
kenntnisaktes ,,species rei visae est principium formale
visionis in oculo*;* in diesem Sinne tritt die species als
ein Mittleres und Drittes zwischen Objekt und Erkenntnis-
akt, indem sie zwar nicht das ist — quod —, was er-
kannt wird, sondern ein medium quo, das worin der
Gegenstand erkannt wird: ,lapis non est in anima sed
species lapidis . . . Et tamen lapis est id, quod intelligitur,
non autem species lapidis*‘;® da der Gegenstand selbst nicht
im Krkennenden sein kann, wohl aber seine species, ist
diese fiir Thomas gerade der Grund der Realitat unserer
Sinneserkenntnis. So Thomas! — Okkam ganz anders! Er
leugnet, daB eine species als Prinzip des Sinnesaktes
irgendwie diesem vorausgehen miisse;® er leugnet, dall eine
species zur Determination der passiven Potenz
notig sei ,,Nec debet poni species propter determinationem
potentiae, quia omnis potentia passiva sufficienter deter-
minatur per agens sufficiens“;” er leugnet sowohl fiir die
intuitive als abstraktive Sinneserkenntnis die Notwendig-

1 Hist. d. 1. phil. méd. 519—20.

2 Stockl, Geschichte der Phil. des Mittelalters. I1. 992; Muschietti,
Breve saggio sulla Filosofia di G. d’Ockam. 1908. 73 ff.

8 S. Th. I. q. 14. a. 1. '

4 jb. 1. q. 56. a. 1; de Anima l. II. lect. 24; De Verit. q. IL. a.
3. ad 8; ib. a. 6.

51. q. 76. a. 2 ad 4.

6 II. Sent. q. XVII.

* 11. Bent. q. XIV.



416  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

keit der species als eines das Objekt repriasentierenden
Faktors ,,nec debet poni propter repraesentationem‘; er
leugnet und zwar da, wo er gegen die species polemisiert,
dafl zwischen Objekt und FErkenntnisakt irgendwie ein
Drittes Vermittelndes dazwischen trete. Das Ob-
jekt und der Erkenntnisakt geniigen allein ,nec ..

requiritur aliud praeter obiectum et actum;! an andern
Stellen sagt er auch einfach: das Objekt und die Er-
kenntnisfdhigkeit sind die beiden einzigen Ursachen
oder Prinzipien der Erkenntnis sowohl des inneren Sinnes?
als der &ulleren Sinne.® Dasselbe Prinzip stellt er {ibrigens
auch fiir die intellektuelle Erkenntnis auf ,,sed agens
sufficiens est obiectum et intellectus.* Offenbar ist hier
nicht blofi die Rede von der Nutzlosigkeit jener materiali-
stischen Bilderiibertragung, die sich ja nur auf die dullere
Sinneserkenntnis beziehen konnte, wihrend Okkam hier
und zwar an der gleichen Stelle die Speziestheorie ebenso
scharf in bezug auf die innere Sinneserkenntnis bestreitet,
wie fiir die dullere. Hinzufiigen konnten wir auch noch
jenes beriihmte Argument, das Okkam in Sent. IT. q. XVII.
fiir die Nutzlosigkeit der Sinnesspecies anfiihrt: fiir Sinnes-
species kann weder ein hinreichender Grund aus der Er-
fahrung entnommen werden, denn sie sind ja nicht selbst
anschaubar, kénnen also nicht selbst erfahren werden, noch
aus unmittelbaren Prinzipien entnommen werden;
ein solches Prinzip wére nur der Satz: das Bewegende und
Bewegte miissen im Raume zugleich sein; der ist aber nach
Okkam — im Gegensatz zu Thomas — falsch, da es nach
ihm eine actio in distans gibt. Auch gilt der Kampf jeder
Spezies, auch der thomistischen! Kurz: Okkam und Tho-
mas denken, unseres Erachtens, iiber den Wert der Sinnes-
species wesentlich anders. Der erstere hélt gie fiir nutzlos
und wirft sie daher seinem Prinzip: ,non est ponenda
pluralitas sine necessitate’> aus dem KErkenntnisprozesse

1 ,,8i dicas, quod in visu ponitur species, dico quod non .
nec debet poni propter repraesentationem, quia in notitia in-
tuitiva non requiritur aliquod repraesentativum vel repraesentans
aliud ab obiecto et actu ... Igitur nec in abstractiva, quae
semper sequitur intuitivam, requiritur aliud praeter obiectum et actum<
lI Sent q. XIV.

2 ,,Respondeo, una causa partialis est visio corporalis et alia est
potentia phantastica. Istae duae causae sufficienter causant cum
Deo primum actum phantasiandi¢¢ II. Sent. q. XVII.

? Das. 4 J1. Sent. q. XIV. 5 II. Sent. q. XVII.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 417

hinaus; der andere hilt sie fiir absolut notwendig als ,,prin-
cipium formale*“ der Erkenntnis. Wir wiederholen es: de
Wulfs Behauptung ,,il guerroie victorieusement contre les
fausses conceptions du processus cognitif. Mais ces criti-
ques laissent debout la vraie notion de I’espéce intentio-
nelle<“,! ist uns mehr als zweifelhaft.

Hat Okkam, wie nachher seine Nachfolger Nicolaus
Autricuria und Peter d’Ailly, die Realitdt der Sinnes-
erkenntnis angezweifelt? Sicher nicht! Hierin gehen wir
mit de Wulf einig. Hat er mit seiner Leugnung der species
Veranlassung gegeben zu dem Zweifel der Nachfolger?
Moglich ist es. Wenn der dullere Gegenstand, um erkannt
zu werden, weder physisch in der denkenden Seele ver-
gegenwiartigt werden kann, noch in seinem Abbilde —
species —, wie erreichen wir dann die Realitit des dulleren
Gegenstandes in unserer Erkenntnis? Ohne species impressae
wird es schwer halten, die Realitdt der Sinneskenntnis zu
verteidigen; nicht einmal Kant hat das zustande gebracht,
trotzdem auch er eine Einwirkung von der Aullenwelt auf
den Erkennenden befiirwortete.

b) Okkams intellektuelle Erkenntnis.

Die Realitdt der Sinneskenntnis ist zwar eine notwen-
dige Voraussetzung zur Realitdt des Allgemeinwissens; aber
sie zieht die letzere noch nicht notwendig nach sich. Dazu
ist mehr notwendig. Der SchluBl von der Realitdt des
des Allgemeinwissens auf die Realitdt der Sinneskenntnis
ist statthaft aber nicht umgekehrt. Wie wahr diese Be-
hauptung ist, soll Okkams Theorie tiber den Ursprung der
intellektuellen Erkenntnis uns zeigen.

Analog seiner Sinneskenntnis, unterscheidet er auch die
intellektuelle in eine doppelte: eine intuitive und ab-
straktive.

o) Okkams intellektuelle Intuition.

Die geistig intuitive Erkenntnis schlieft sich eng an
die ihr genetisch vorausgehende Sinnesintuition an.> Inso-
fern und solange ein &uBlerer Sinnesgegenstand auf den
duBeren Sinn einwirkend perzipiert wird, vermag der Ver-
stand denselben Gegenstand ebenfalls schauend zu erfassen.

1 Hist. d. 1. phil. méd. 520,
2 Quodlibet I. q. XTIIL




418 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Er schaut ihn direkt in der Sinnesintuition und ist kraft
dessen in der Lage iiber das kontingente Sein des Gegen-
standes zu urteilen, dariiber ob Sokrates wirklich weil} sei
,,81 Socrates in rei veritate sit albus‘;! iiberhaupt schaut er
das rdumliche Zusammensein und Auseinander-
sein und alles, was das aullere veranderliche Sein
betrifft.2 Die Sphére der intellektuellen Intuition ist aber
weiter als jene der sensitiv intuitiven Erkenntnis. Der
Verstand vermag auch die eigenen innern Seelen-
zustdnde, die in keiner Weise unter die Sinne fallen,
zu schauen, so seine eigenen Tétigkeiten, jene des Willens:
wie Freude, Trauer usw.; doch erfaB3t er auch diese nur
ihren kontingenten tatséchlichen Zustinden nach, ob sie
da sind oder nicht da sind.®? — Grundbedingung fiir all
diese intuitive Verstandeskenntnisse ist daher die reale
Existenz der Gegenstidnde selbst, ohne die der Verstand
sie nicht zu schauen vermag, weil sie ihm nicht gegenwértig
gein konnen ,,naturaliter notitia intuitiva non potest esse
sine existentia rei“.* Dadurch unterscheidet sich die In-
tuition von der abstraktiv-intellektuellen Erkenntnis, die
von der Existenz und Nicht-Existenz des Gegenstandes ab-
strahiert ,,abstrahit ab existentia et non-existentia‘ und
auch stattfinden kann, wenn der Gegenstand bereits nicht
mehr ist ,,ispa re simpliciter destructa‘.5

Aber was erkennt denn der schauende Verstand an
all diesen Gegenstianden? Das Konkret-Einzelne,
das Ding, wie es eben existiert und das ist nur Einzelnes.
Aber schaut der Verstand beziiglich der duBleren Gegen-
stdnde das Sinnliche als Sinnliches? Gewil3! Verstand
und Sinn unterscheiden sich in bezug auf ihr Erkenntnis-
objekt gar nicht ,Idem omnino est obiectum sensus et
intellectus<.® Aber schaut der Verstand in seiner Intuition

1 ,Notitia intuitiva est talis, quod . . . si Socrates in rei veritate
sit albus . . . potest evidenter cognosci quod Socrates est albus; et uni-
versaliter omnis notitia incomplexa termini vel terminorum seu rei vel
rerum, virtute cuius potest evidenter cognosci aliqua veritas contingens,
maxime de praesenti, est notitia intuitiva‘ I. Sent. Prol. q. I. bei
Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande. B. III. n. 787.

2 Quodlib. VI. q. VI. dazu obiges Zitat.

8 1. Sent. Prol. q. I. 4 Ib.

5 ,,Abstractiva autem est ista, virtute cuius de re contingenti non
potest scire evidenter, utrum sit vel non sit et per illum modum ab-
trahit ab existentia et non-existentia‘ Ih.

# Quodl. I. q. XIII.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XI1V. Jahrhundert. 419

nicht etwa das Wesentliche des Einzelgegenstandes, das
was die Natur — quidditas — eines Einzeldinges not-
wendig konstituiert und dasselbe von einem andern wesent-
lich Verschiedenen unterscheidet ? Schaut der Verstand in
seiner Intuition iiberhaupt etwas Quidditativ-Reales,
sel es von der Substanz des Einzeldinges oder von den Acciden-
tien, die ihm inh&rieren ? Nichts von all dem! Eine real in
vielen Subjekten begriindete Wesenheit gibt es bei Okkam
iiberhaupt gar nicht, wie wir weiter unten sehen werden.
Was der schauende Verstand in seiner notio intuitiva er-
fafit, das sind nur rein empirische tatsdchliche
und daher kontingente duflere Zustéinde und
Verhédltnisse an dem singuldren Gegenstande.
Beweise hierfiir: 1. Okkam selber hebt fortwahrend hervor,
es handle sich bei der intuitiven Erkenntnis nur um kon-
tingente Wahrheiten! , virtute cuius (intuitivae) potest
evidenter cognosci aliqua veritas contingens®;* 2. er hebt
wieder hervor, es handle sich bei der intellektuellen Intui-
tion der &ulleren Sinnesgegenstinde nur um KExistenuz
und Nicht-Existenz® und das rdumliche Inein-
andergreifen und Auseinandersein an den Er-
scheinungsobjekten ,,sciret, sires inhaereat vel non inhaereat,

. vel unum distat ab altero loco‘ ;* er hebt 3. hervor,
auch die innern eigenen Seelenzustéinde wiirden in der In-
tuition nur insofern erkannt, als wir ihr Innesein in
uns erfithren ,quae potest homo experiri inesse
sibi‘“;® und trotzdem er, wie schon Uberweg erklédrte,® diese
innere Seelenintuition fiir die sicherste aller realen Erkennt-
nisse hilt, hebt er doch gerade von ihr hervor, dal} wir
unsere immateriellen Tatigkeiten nicht in ihrem inneren
Wesen als immaterielle erfassen und daher nicht befugt

1 ,Notitia intuitiva est talis notitia, virtute cuius potest seciri
utrum res sit vel non sit. Similiter notitia intuitiva est talis qua quum
aliqua cognoscuntur, quorum unum inhaeret alteri, vel unum distat ab
altero loco . . .; statim virtute illius notitiae complexae illarum rerum
seiret, si res inhaereat vel non inhaereat, distet vel non distet, et sic de
aliis veritatibus contingentibus* Quodl. VI. q. VL

2 1. Sent. Prol. q. L. S 1.

4 Quodl. VI. q. VI. vgl. obigen Text.

5, Intellectus noster pro statu isto non tantum cognoscit sensibilia,
sed etiam in particulari et intuitive cognoscit aliqua intellectibilia, quae
nullo modoe cadunt sub sensu, cuiusmodi sunt intellectiones, actus volun-
tatis, delectatio, tristitia et huiusmodi, quae potest homo experiri
inesse sibi¢¢ I. Sent. Prol. q. L.

8 GrundriB der Gesch. d. Phil. (1905) Bd. II. 344.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIL 29



420  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

sind, von der Immaterialitdit unserer Tatigkeiten auf eine
immaterielle Seelensubstanz zu schlielen ,,Non autem ex-
perimur istam intellectionem, qua est operatio propria
substantiae immaterialis et ideo per intellectionem
non concludimus illam substantiam incorruptibilem esse in
nobis tanquam formam.! Hier verweist also Okkam
selber auf den Zusammenhang, der zwischen seiner anti-
metaphysischen Psychologie und der rein- empirischen In-
tuition besteht. Wir werden diesen Gedanken, der grund-
legend ist fiir seine- antimetaphysische Weltansehauung,
spater weiter entwickeln.

Fir den Augenblick dringt es uns nochmals hervor-
zuheben, dafl wir nach Okkam in der geistig intuitiven
Erkenntnis nur Empirischtatsédchliches, nichts
Quidditatives, nichts Wesentliches von den
Dingen erkennen. Und die tiefste Ursache, warum er zu
dieser anti-metaphysischen Anschauung des Hinzeldinges
kam, liegt unseres Urteilens auch hier in der Leugnung
der species. Fordert Okkam fiir seine intellektuelle In-
tuition Erkenntnisspezies? Ebensowenig, wie fiir die sen-
sitive ,,ad cognitionem intuitivam habendam non oportet
aliquid ponere praeter intellectum et rem cognitam et

nullam penitus speciem . . . quia frustra fit per
plura, quod potest fieri per pauciora, sed per intellectum
et rem cognitam — man beachte die genau gleiche Aus-

drucksweise wie bei der Leugnung der Sinnesspecies
—, sine omni specie potest fieri cognitio intuitivac.?
Schaut der Verstand das Singulér-Konkrete, auch das Sinn-
liche ohne jede vermittelnde species, in der das Zufillige
zuriickgelassen und nur das Quidditative festgehalten wiirde,
so kann er in seiner Intuition nur das Empirisch-Tatséch-
liche, nur das, um mich so auszudriicken, Erscheinungs-
sein der Einzeldinge, so wie sie hic et nunc gegenwirtig
sind, erfassen. Okkam bleibt sich hierin durchaus logisch.

Fassen wir all das, was wir Wichtiges in Okkams
geistig intuitiver Erkenntnis vorgefunden, noch kurz zu-
sammen. Er vertritt mit Skotus eine direkte intellek-
tuelle Erkenntnis des Singulare als solchen, auch
des Singulare-sensibile; er hebt den spezifischen Unter-
schied zwischen dem eigentiimlichen Objekte der Sinnes-

1 Quodl I. q. X. 4
2 II. Sent. q. XV; vgl. Prantl, op. c. B. IIL. 336 n. 759.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 421

fahigkeit und der intellektuellen Erkenntnisfihigkeit prin-
zipiell auf; damit beraubt er sich auch des tiefsten und
wichtigsten Beweises fiir den Unterschied zwischen der
geistigen und sinnlichen Erkenntnis, den er selbst zwar
festhalten will, den aber spétere moderne Empiristen, die
Okkams Pfade wandelten, nicht ohne Grund leugneten.
Ferner leugnet Okkam auch fiir seine Intuition die Not-
wendigkeit von Erkenntnisspezies. Endlich teilt
er seiner Intuitionskenntnis einen ausschlieflich empi-
rischen Wert bei. In all diesen Punkten tritt Okkam
dem hl. Thomas gegeniiber, weil letzterer iiberhaupt jede
direkte intellektuelle Kenntnis des Individuums in Abrede
stellt und nur eine indirekte auf die Resultate des Schét-
zungsvermogens gestiitzte befiirwortet. Man anerkennt das
Logische in der thomistischen Losung des schwierigen Pro-
blems,* betrachtet diese Losung aber doch nicht ungern
als eine Schwiche des Thomismus im Gegensatze' zum
Okkamismus, der eine direkte intellektuelle Kenntnis des
Singulare verfocht. Das ist eine Téauschung! Abgesehen
von dem Widerspruche, in welchem die okkamistische In-
tuition des Sinnfilligen mit den Erfahrungstatsachen steht,
und abgesehen von der weittragendsten Konsequenz, die
sie nach sich zieht, daB sie zuletzt den Unterschied zwischen
sinnfilliger und geistiger Erkenntnissphére aufhebt, fiihrt
uns auch diese okk. Intuition nicht zur Erkenntnis des
inneren konkreten Seins der Einzelsubstanz. Sie fithrt uns
um kein Haar weiter als jene indirekte thomistische Kr-
kenntnis. Sie fithrt uns nur zur Erfassung rein empirischer,
veranderlicher, tatséchlicher Zustdnde eines bestimmten In-
dividuums, eine Erkenntnis, die, sofern nicht das abstraktiv
metaphysische Wissen hinzutritt, nicht einmal zu einem
Indizienbeweis hinreicht.

B) Okkams abstraktiv allgemeine Erkenntnis.

Wir haben uns bei Okkams intellektueller Intuitionlénger
aufgehalten als es vielleicht tunlich erscheinen mag. Allein,
das hat einen tieferen, sehr wichtigen Grund fiir sich. Auf
seine notio intuitiva namlich baut Okkam seine geistig ab-
straktive Erkenntnis ,,notio abstractiva‘ auf, deren eigent-
licher Gegenstand die Allgemeinbegriffe — Universalia
— sind, von denen wieder die allgemeinen Prinzipien,

! Vgl. de Wulf, Hist. d. l. Phil. méd. 415.

29*



422  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

auf welchen die Beweisfiihrungen ruhen, bedingt sind,
sodafl wir hier endlich zur Abklarung seiner Kausal-
skepsis gelangen werden. In Okkam bestdtigt uns die
Geschichte der Philosophie neuerdings, dal die Univer-
salienfrage und ihre bestimmte Losung den Charakter der
gesamten Weltanschauung eines Philosophen bedingt und
wenn Okkams theologische, psychologische, moralphiloso-
phische Ansichten einen antimetaphysischen Charakter
tragen, so kam das nicht von wungefdhr, sondern der
Grund lag in seiner Universalienlehre und diese war be-
dingt durch seine soeben dargelegte Intuitionslehre — notio
intuitiva — !

Okkam selber hat iibrigens, und das mull zu seiner
Ehre hervorgehoben werden, die Bedeutung der Universalien-
lehre, trotz der bekannten scharfen Betonung der Singulér-
erkenntnis, nicht ignoriert. Wie einem Thomas v. Aquin,
Bonaventura und Skotus, ist auch ihm das Allgemeine der
formelle- Gegenstand der Wissenschaft ,,universale, quod
est principium artis et scientiae und keine Wissenschaft
hat als solche das Individuelle zum Gegenstand, sondern
das Allgemeine, insofern es Zeichen ist, das fiir das Einzelne
supponiert ,licet nulla doctrina tractare debet de singu-
laribus signanter, seu nulla scientia proprie dicta est de
induviduis, sed de universalibus pro induviduis«.! Kigen-
artig aber war seine Auffassung des Universale, wie schon
jene Worte ,,de universalibus pro induviduis® darauf hin-
deuten. Entwerfen wir vorerst einen gedréingten Abrifi von
Okkams Anschauung iiber den Ursprung und die Natur
seines Universale. Nachher werden wir mit Beriicksichti-
gung weiterer Momente und Quellen zu einer lingerer Inter-
pretation ausholen und dabei Okkams Universalienlehre
Punkt fiir Punkt der thomistischen gegeniiberstellen, um
den wesentlichen Unterschied zwischen beiden Kklarer her-
vortreten zu lassen.

In seiner intellektuellen Intuition erfafit der
Verstand direkt das Singulare als solches, insofern es seiner
tatsichlichen Existenz nach a,ugenbhckhch auf ihn einwirkt,
weshalb er hier fahig ist iiber die Existenz des geschauten

1 ,,0mnis disciplina incipit ab induviduis . .. et ita sicut omnis
cognitio nostra ortum habet a sensu  ita omnis disciplina ortum habet
ab induviduis, licet nulla doctrina tractare debeat de singularibus sig-
nanter seu nulla scientia proprie dicta est de induviduis sed de univer-
salibus pro induviduis¢ Expos. aur. Praedicab. De specie.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 423

dulleren Dinges ein Urteil zu féllen.! Thr entspringt der
Einzelbegriff — idea singularis —, der als Zeichen nur fiir
ein einziges Kinzelding supponlert 2 Diesem ersten intui-
tiven Akte des Verstandes folgt ein zweiter, das abstrak-
tive Erkennen — notio abstractiva —, aus der das
Universale, der Allgemeinbegriff und zwar ohne Ver-
mittlung einer species® und ohne eine besondere das
Universale gestaltende Tatigkeit des Verstandes
oder Willens;* es geniigt dazu ein blofler zuriickgelassener
habitus, der den Verstand anregt, von etwas friiher
intellektuell Geschautem ein Abbild hervorzubringen.? Das
Universale entsteht namlich in folgender Weise: derselbe
Verstand, welcher vorher in einer Intuition ein augenblick-
lich gegenwirtig einwirkendes Singulare schaute, bildet
etwas dem Geschauten Ahnliches nach ,,aliquid eonsmnle
prius intellecto*, ein sehr treues Bild desselben ,,quasi
imago simillima rei prius intellectae in esse obiectivo®,
ein Bild, das so treu das Geschaute wiedergibt, daB der
Gegenstand ein und derselbe ist ,,illud fictum est tantum
tale, quale fuit prius intellectum in esse obiectivo®,® nur

1 Sent. I. Prol. q. I.

2 Summa tot. Log. I. 14.

3 ,,Est una opinio, quae ponit, quod necessarium est ponere speciem
impressam intellectui ad hoe, quod intelligat; . . . Illud quod relinquitur,
non est species sed habitus¢. Sent, II. q. XV ; Sent. II. q. XIV.

4 Universalia et intentiones secundae causantur naturaliter sine
omni activitate intellectus et voluntatis a notitiis incomplexis ter-
minorum per istam viam, quia primo cognosco aliqua singularia in par-
ticulari intuitive vel abstractive et hoc causatur ab obiecto vel habitu
derelicto ex primo actu et habita notitia statim ad eius praesentlam si
non sit impedimentum, sequitur naturaliter alius actus distinctus a primo
terminatus ad aliquid tale esse obiectivum, quale prius vidit in esse sub-
iectivo, et ille actus secundus producit universalia et intentiones secun-
das¢ Sent. II. q. XXV.

5 Ib. — ,,et illa (abstractiva notio) erit, simul cum cognitione in-
tuitiva perfecta, quia statim post cognitionem intuitivam perfectam sive
obiectum destruatur sive sit absens, potest intellectus eandem rem, quam
prius vidit intuitive considerare et formare hoc complexum — haec res
aliquando fuit — et assentire evidenter, sicut quilibet experitur; ergo
oportet ponere aliquem habitum inclinantem ad istum actum, quia
ex quo intellectus modo promte potest elicere istum actum post cogni-
tionem intuitivam et aliquando non potuit, sequitur quod nunc est ali-
quod inclinans intellectum ad illum actum, qui prius non fuit, IT. Sent.

i XY

5 6 Intellectus noster primo intelligit intuitive aliquid singulare
realiter existens, quo intellecto potest idem intellectus fingere aliquid
consimile prius intellecto, sed illud sic fictum non poterit habere esse



424  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

mit dem Unterschied, dal es von der tatsidchlichen E xi-
stenz des geschauten Objektes absieht, weil es augen-
blicklich nicht mehr einwirkt, vielleicht iiberhaupt nicht
mehr existiert.! Aber wasist denn eigentlich dieser
okkamistische conceptus universalis? Seiner
Existenzweise nach, die er in der Seele hat, halten die
einen ihn fiir ein bloBes fictum, andere fiir eine qualitas
animae, wieder andere identifizieren ihn mit dem Denkakte
selbst, was wohl das Richtigste ist.2 Wichtiger ist fiir uns
hier die Frage nach dem objektiven reprisentativen Inhalte
dieser abstrakten Idee. Worin besteht die Allgemein-
heit der okkamistischen Allgemeinidee? Driickt sie in-
haltlich eine reale Wesensindentitit vieler Einzeldinge, etwas
quidditativ vielen Gemeinsames aus? Mit andern Worten:
ist Okkams Universale metaphysisch allgemein? Keine
Spur von dem! Das Universale ist {iberhaupt, so erklirt
er kategorisch, und zwar in keiner Weise in Vielen real
begriindet.? Es ist nicht eines, das in vielen ist,
sondern nur eines, das fir viele Individuen Zeichen ist
,,pro induviduis“.? Aber wie ist das aufzufassen? Dem
Inhalte nach vergegenwirtigt uns der Allgemeinbegriff etwas
Induviduelles, Singuldres, denn er ist ja das genaue Abbild
eines ehedem geschauten induviduellen Objektes und zudem
gibt es ja nach Okkam gar nichts auller Singuldr-Kon-
kretes. Damit stimmt Okkams ausdriickliche KErkldrung
iiberein: die intuitive und abstraktive Erkenntnis unter-
scheiden sich zwar, aber nicht in bezug auf ihre Objekte
,,differunt, sed non penes obiecta‘“.> In beiden erkennen
wir nur Singuldres; aber in der intuitiven Idee ein
Singulare wie es tatsdchlich existierend uns gegenwirtig
ist, weshalb die Einzelidee nur ein Zeichen dieses Singulare

subiectivum sed tantum esse obiectivum . . . et ideo illud fictum est
tantum tale, quale fuit prius intellectum -in esse obiectivo .. . erit quasi
imago simillima rei prius intellectae in esse obiectivo ... Sent. I. dist.
13. q. 1.
ql Sent. I. Prol. q. I. dazu die oben zitierte Stelle aus I1. Sent. q. XV.
2 Sent. I. dist. 2. q. VIIL
3 ,,Nulla res extra animam, nec per se, nec per aliquid additum
reale vel rationis, nec qualitercumaque consideretur vel intelligitur,
est universalis.” Sent. I. dist. 2 q. VII. Spiter mehr!
¢ ,Ideo dico quod nulla res talis est, quae sit universalis et intrin-
seca illis, quibus est communis* I. Sent. dist. 2. q. IV.
5 ,Ideo dico, quod notitia intuitiva et abstractiva seipsis differunt,
et non penes obiecta et penes causas suas quascumque quamvis notitia
intuitiva naturaliter non possit esse sine existentia rei¢ Sent. I. Prol. q. L.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 425

,signum alicuius singularis genannt werden kann; da-
gegen fingieren wir uns in der abstrakten Kenntnis ein
Singulare, von dessen augenblicklicher Existenz wir absehen,

und das deshalb, trotzdem es etwas Singuldres vorstellt,

wegen seiner Ahnlichkeit mit andern Singularia als ein
Exemplar fiir alle andern ihm &hnlichen Exemplare suppo-
niert werden kann,! als Zeichen fiir die gesamte Menge
der einander singuldr dhnlichen Singularia gesetzt werden
kann, d. h. es ist ein ,,signum plurmm“ oder ,,pro smgulls“

wahrend der Einzelbegriff nur ein ,signum alicuius sin-
gularis® ist.? — Offenbar ist Okkamg Universale nicht
einmetaphysisches, sondern ein kollektives, ein blofes
Zeichen fiir den Umfang, die Menge singuldr dhnlicher
Dinge, aber nicht etwas, das in vielen ist. An Stelle
des inhaltlich abstrakten und daher quidditativen
aristotelischen Universale setzt er das sensitive
Gemeinbild — imago communis —, das an sich dem
Gebiete des bloflen Schéitzungsvermégens — aestimativa —
angehort, das inhaltlich ja auch nur etwas Singuldres vor-
stellt und ebenfalls von der tatsichlichen Existenz des Vor-
gestellten abstrahiert. Daher hat Okkam von seinem Stand-
punkt aus ganz recht, wenn er unermiidlich behauptet:

,,Das Universale ka,nn nicht in vielen sein.«
Sein Universale kann in der Tat nicht in vielen sein, weil
es inhaltlich singulér ist. Ein Singulare kann deshalb, weil
es Singulare ist, nie in den ihm &hnlichen Singularia sein,
so wenig als ein Exemplar von mehreren einander dhnlichen
Exemplaren in den andern Exemplaren sein kann; es kann

1 Universale non est aliquid reale habens esse subiectivum nec in
anima nec extra animam, sed tantum habet esse obiectivum in anima
et est quoddam fictum habens esse tale, quale habet res extra in esse
subiectivo et hoe per istum modum, quod intellectus videns aliquam
rem extra animam fingit consimilem in mente ita quod si haberet vim
productivam, talem rem in esse subiectivo numero distinctam a priori
produceret extra consimiliter et proportionaliter sicut est de artifice . . .
Ita in proposito illud fictum in mente ex visione alicuius rei extra
esset unum exemplar et indifferenter respiciens omnia singularia extra
et propter illam similitudinem in esse obiectivo potest supponere
pro rebus extra habentibus consimile esse extra intellectum® Sent. I.
dist. 2. q. VIIL

¢ | Aliter accipitur nomen ,singulare‘ pro omni eo, quod est unum

et est signum alicuius singularis nec est natum esse signum plu-

rium.s ,,Dicendum est igitur, quod quodlibet universale est una res

1nguIarls et ideo non est universale nisi per significationem, quia est
signum plurium* Summa t. Log. I. 14, b. Prantl. B. 3. n. 791.



426 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

nur als Zeichen an die iibrigen ihm #&hnlichen Exemplare
erinnern und sie vertreten. Das scheint uns ganz ein-
leuchtend. Aber auch das scheint uns einleuchtend, daf3
ein Universale, wie Okkam es sich gedacht hat, dem keine
Wesensidentitit der Einzeldinge, sondern nur Singuldres
zugrunde liegt, das nur auf einer Ahnlichkeit von Singu-
larien aufgebaut ist, jegliche apodiktische Beweis-
fihrung ausschlieBt und eo ipso, weil es nicht auf dem
Prinzip der Identitdt, sondern nur der Analogie ruht,
hochstens Wahrscheinlichkeit fiir gezogene SchluB-
folgerungen fiir sich in Anspruch nehmen kann.

Prantl, dessen Auffassungen vor allem de Wulf folgte,
hielt Okkams Erkenntnislehre wesentlich fiir einen aristo-
telischen Empirismus.! Wie wenig das mit der Wirk-
lichkeit stimmt, beweist das Gesagte. Und dennoch ist es
sehr begreiflich, wenn manche ihn mit Aristotelismus und
Thomismus in Verbindung brachten. Okkams Darstellungen
sind verfinglich. Abgesehen von manchen wirklich aristo-
telischen Elementen, die sich bei ihm finden, sucht er auch
anderes, das nicht aristotelisch ist, mit der Autoritat des
grofen Philosophen zu decken. Er versteht es trefflich,
aristotelischen Prinzipien und Benennungen seinen eigenen
ganz verschiedenen Sinn unterzulegen, aristotelische Lehren
aus einem Gebiet in ein ganz anderes zu transponieren.
Was Okkam iiber seine intellektuelle Intuition und die ihr
folgende abstraktive notio sagt, erinnert unwillkiirlich an
das, was die Aristoteliker iiber den Gegenstand und die
Téatigkeit des Schatzungsvermodgens sagten. Alles
das erklirt uns das Verfiangliche in Okkams Theorien, die
haufig scheinbar aristotelisch sind und in Wahrheit doch
etwas ganz anderes besagen. 7

Wie grol3 iibrigens die Kluft ist zwischen Okkam und
Thomas von Aquin und zwar bei dem ganzen Aufbau des
abstraktiven Begriffswissens, dariiber wird uns eine Para-
lelle zwischen beiden Punkt fiir Punkt durchgefiihrt unter-
richten. Dieser Vergleich wird manchen Punkt, den wir
aus Okkams Lehre schon hervorhoben, noch greller be-
leuchten, mit neuen Beweisen stiitzen und die logische Ver-
kettung seines Systems beleuchten.

1. Thomas und W. Okkam gehen schon von einer ganz
verschiedenen Basis aus. Okkams abstraktives Begriffs-

1 Gesch. d. Log. d. ‘Abendl. B. 3. S. 332.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 427

wissen setzt schon intellektuelles Wissen voraus und
baut sich auf diese bereits vorhandene geistige Erkenntnis
auf. Seine rein empirische Intuition des Singulare, in
welcher der Verstand direkt die kontingenten tatsidchlichen
Verhéltnisse des Sensibile und innerer singuliren Seelen-
zustdnde erfaflt, liefern den Stoff zur abstrakten All-
gemeinidee.! Dadurch hebt er aber auch den spezi-
fischen Unterschied zwischen dem Objekt der Sinnes-
erkenntnis und des Verstandeswissens auf: ,,Jdem omnino
est obiectum sensus et intellectus*“.? — Ganz anders Thomas.
Er bestreitet jene direkte intellektuelle Erkenntnis des Sin-
gulare ,,intellectus noster directe non est cognoscitivus nisi
universalium*“.® Thm ist die abstraktive Erkenntnis die
erste und einzige intellektive Erkenntnis auf Erden.?
Das Sinnféllige ist nur eigentiimliches Objekt der Sinnes-
kenntnis.® Das erste und eigentiimliche Objekt des Ver-
standes, sofern er mit dem Leibe verbunden, ist nur das
Allgemeine ,,ens universale®“, das Wesentliche des Dinges,
insoweit es aus dem Einzelnen abstrahiert ist.® Das Objekt
zur abstraktiv-allgemeinen Erkenntnis liefert ihm einzig und
allein das Phantasiebild ,phantasma¢. Alle natir-
lichen intellektuellen Kenntnisse stiitzen sich auf diese Basis,
auch jene von der Seele und von Gott.”

2. Ganz verschieden von Okkam fal3t Thomas die Ab-
straktion auf, aus der das Universale entsteht. Sie stiitzt
sich, wie soeben bemerkt, auf das phantasma, das nicht
blof die Rolle einer beliebigen causa instrumentalis, sondern
einer causa materialis spielt, weil aus ihm die species in-
telligibilis gewonnen werden soll.® Nach Thomas vollzieht
sich ndmlich der Entstehungsprozel der abstrakten Idee
also: die eigentlich aktiv erkennende intellektuelle Fahigkeit

1 Vgl. die obigen Zitate, wo Okkam systematisch diesen Gedanken
durchfiihrt.

2 Quodl. I. q. XIII.

3 8. Th. I. g. 86. a. 1.

4 Tb. q. 84. a. 7; q. 85. a. 1.

5 Tb. q. 78. a. 1.

¢ Th. dazu: ¢. 84. a. 7. ,,Intellectus autem humani, qui est con-
iunctus corpori, proprium obiectum est quidditas, sive natura in materia
corporali existens‘; q. 85. a. 5. ,,primo apprehendit aliquid de ipsa,
puta quidditatem ipsius rei, quae est primum et proprium obiec
tum intellectuss. Das. L. q. 85. a. 6. a. 8,

7Ib. I. g. 84. a. 7; I. q. 12 a. 12; 1. q. 88. a. 1.

8 Tb. I. q. 84. a. 6.



428 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

ist nur der Intellectus possibilis.! Der ist aber an
sich passiv und bedarf daher seines aktuell auf ihn ein-
wirkenden Objektes, um aus seiner Potenzialitdt in den Akt
iibergefiihrt zu werden.? Die Quidditas rei, das eigentliche
Objekt des moglichen Verstandes ist nun zwar im Phantasma
enthalten, aber nur potenziell, weil noch in der induvidu-
ellen Materie existierend.® Soll sie ein intelligibile in actu
werden, bedarf es dazu des Intellectus agens, der
real verschieden vom Intellectus possibilis,* die Aufgabe hat,
das im Phantasma potenziell enthaltene Wesen eines Seins
zu einem intelligibile in actu zu gestalten und hierin besteht
die Abstraktion.® Er vollzieht diese Aufgabe, indem er
im Phantasma nur das Quidditative beleuchtend, diesem
eine geistige Existenzweise gibt® und dadurch entsteht die
species intelligibilis, die dem mdoglichen Verstande
eingeprigt wird” und worin der letztere zuerst die Sache,
welche in der species prasentiert wird und dann erst durch
eine gewisse Reflexion die species selbst erkennt.® Auf
dieser abstrahierten quidditativen Kenntnis der Dinge ruht
nach Thomas alles metaphysiche Wissen. Mit ihm

1 8. Th. 1 g. 79.7%. 4

2 8. Theol. I. q. 79. a. 2.

3Ib a. 3; a. 4 ad 4um,

,,Intellectus agens et possibilis sunt diversae potenﬁlae“ I q. 79.
a. 10; ib. a. 4 ad 4um,

s ,,Oportet igitur ponere aliquam virtutem ex parte intellectus, quae
faciat intelligibilia in actu per abstractionem specierum a conditionibus
materialibus. Et haee est necessitas ponendi intellectum agendi« I. q.
73. a. 3; dass. I. q. 84. a. 6.

8 Ib. q. 85. a. 1. Zwei Klippen hat Thomas bei der Auffassung
der species intelligibilis vermieden, die beide gleich gefiahrlich wiren.
Inhaltlich d. h. in ordine repraesentativo ist dieselbe forma rei, welche
virtuell im phantasma war, in der species intelligibilis aktuell. Die species
intelligibilis ist inhaltlich nicht etwa ein vom Intellectus agens nach-
gebildetes bloBes Abbild dessen, was im Phantasma beleuchtet wurde.
Eine solche Auffassung wiirde wieder zum Subiectivismus fithren
und widerspricht dem, was Thomas sagt, daB der Agens actu intelli-
gibile macht, was vorher nur potentia intelligibile war und dafl die res
das erste ist, was wir in der species erkennen (I. 85. a. 2); dagegen gibt
der Agens jener forma rei, die im Phantasma war, einen neuen modus
essendi, die gelsmge Existenzweise und deshalb ist sie numerisch nicht
dieselbe wie im Phantasma (I. 85. a. 1. ad 3.) und handelt es sich nicht
in dem Sinne um eine Spiritualisierung des Phantasmas. Das
Phantasma bleibt in sich unverdndert. Letzteres wiirde zum Mate -
rialismus fiihren.

7 De Verit. q. IX. a. 1. ad 16um,

81 gq. 85. a. 2.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XTV. Jahrhundert. 429

steht es und ohne dasselbe fillt es! Diese quidditativ
abstrahierten Begriffe bilden den realen Inhalt der All-
gemeinideen, deren formelle Zuteilbarkeit in bezug auf die
vielen aus einer Vergleichung des abstrahierten Inhaltes mit
den Singularia, in denen die gleiche Wesenheit ist, ent-
steht. Daher kann nach Thomas der Allgemeinbegriff von
vielen einzelnen ausgesagt werden, weil sein Inhalt, jene
quidditas in vielen ist, allerdings konkret wiahrend sie im
Universale abstrakte Existenzweise hat.! Das metaphysisch
gefallite Universale bedeutet ein Innensein des einen in
vielen und daher ein Identischsein mit denselben.
Diese thomistische Abstraktion bekdmpft Okkam
auf der ganzen Linie und in bezug auf alle ihre wesent-
lichen Momente. Er bestreitet die Notwendigkeit einer
species intelligibilis, die er, wie schon oben gesagt
wurde, durch einen habitus ersetzen will.2 Typisch ist sein
Ausspruch: ,,quidquid potest salvare per talem speciem,
potest salvare sine ea aeque faciliter“.* Dem thomistischen
Grundsatz gegeniiber: eine intellektuelle species sei deshalb
notwendig, weil der materielle Erkenntnisgegenstand nicht
auf den geistigen Verstand einwirken konne,* macht er die
verstdndnislose Bemerkung: die gleiche Schwierigkeit er-
gibe sich auch mit der Annahme einer species intelligibilis.®
Er bekdmpft den thomistischen Abstraktionsprozel
selbst. Die Ansicht, wonach der Intellectus agens das Phan-
tasma beleuchtend, etwas von den individuellen Bedingungen
befreien oder aus demselben eine species hervorbringen
wiirde, erklirt er fiir irrtiimlich.® Uberhaupt — und diese
Bemerkung gilt offenbar wieder dem Thomismus sogar nach
Prantl?” —, entsteht das Universale ohne jede besondere
gestaltende Téatigkeit des Verstandes ,,sine omni activitate

I. q. 85. a. 2. ad 2um,
IT. Sent. q. XV. u. q. XXV; vgl. oben.
I. Sent. dist. 27. q. II.
S. Th. I. q. 85. a. 1. ad 3um,
II. Sent. q. XV.
,.Ex hoc patet falsitas illius opinionis, quae ponit, quod intel-
lectus agens habet actionem circa phantasmata et intellectum passivum
per modum depurationis, illustrationis et sequestrationis; quia talis
remotio vel sequestratlo aut est sec. esse subiectivum aut obiectivum;
non primo modo, quia tunc intellectus agens causando speciem aliquid
amoveret a phantasmate, quorum utrumque est falsum secundum eos,
nec etiam secundo modo, quia esse obiectivum causatur per intellectum
possibilem secundum eos¢ II. Sent. q. XV.

7 Gesch. d. Log. im Abendl. B. IIL 8. 346.

@ o B B



430 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

intellectus“.! — Damit hat auch der thomistische Intel-
lectus agens seine besondere Bestimmung verloren. Dem
Namen nach behélt er ihn noch bei. Aber er identifiziert ihn
mit dem Intellectus possibilis, weil er gar keine besondere
Aufgabe mehr hat. Die beiden Benennungen: Intellectus
agens und possibilis bedeuten nicht zwei real verschiedene
Fahigkeiten, deren eine ihrem Objekte gegeniiber aktiv,
die andere passiv ist, wie Thomas lehrt, sondern nur zwei
Zustinde der Seele der Erkenntnis selbst gegenuber 2

An Stelle der thomistischen Abstraktion finden wir bei
Okkam eine andere, die seinige, die von jener total ver-
schieden ist und in welcher derselbe Verstand, nachdem er
etwas Singuldres intuitiv erfafBt hat, dem intuitiv erfaliten
Gegenstand ein Abbild nachbildet, ohne auf die Existenz
des letzteren Riicksicht zu nehmen. Von was hier einzig
und allein abstrahiert wird, das ist nur die augenblickliche
Existenz des Gegenstandes.? Im iibrigen priasentiert Okkams
abstrakte allgemeine Idee inhaltlich denselben singuldren
Gegenstand, den der Verstand in der Intuition vorher schaute,
denn alles, was existiert, ist nach Okkam nur ein Singu-
lare und das Universale soll ja nach seiner ausdriicklichen
Erklarung nicht durch eine eigene gestaltende Téatigkeit
des Verstandes entstehen. Sollte jemand an diesem wich-
tigen Punkte unserer Auffassung von Okkams Erkenntnis-
lehre zweifeln, wiirden wir ihm nochmals in Erinnerung
rufen, was Okkam iiber das Objekt der beiden Erkenntnis-
arten, der intuitiven und abstraktiven selber sagt. Das
Objekt der abstrahierten Idee ist jenem der Intuition so
durchaus #hnlich, daB es sein treuestes Bild ist ,,imago
simillima‘“,* daf es ein und dasselbe prasentiert ,,illud fictum
est tantum tale, quod fuit prius intellectum®;® ja alles,
was Gegensta,nd der Intmtlon werden kann, kann unter

1 I1. Sent. q. XXV.

2 ,,Intellectus agens et possibilis sunt omnino idem re ac ra-
tione. Tamen ista nomina vel conceptus connotant diversa: quia intel-
lectus agens significat animam connotando intellectionem procedentem
ab anima active; possibilis autem significat eandem animam, connotando
intellectionem receptam in anima: sed idem omnino est efficiens et
recipiens‘* I. Sent. q. XXV. Es ist nicht richtig, wenn de Wulf sagt,
es handle sich hier um eine Passivitdt und Aktivitét nicht dem Objekte
gegeniiber sondern der Erkenntnis gegeniiber, wie der Text klar be-
sagt. Vgl. Hist. d. 1. Phil. méd. S. 520.

8 I. Sent. Prol. q. I.
4 1. Sent. dist. 13. q. 1.
& Ib. u. II. Sent. q. XXV.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 431

dem gleichen Gesichtspunkt ,,eadem ratione* auch Objekt
der abstrakten Idee werden.! Jene tatséchliche Existenz
ausgenommen, unterscheiden sich iiberhaupt die intuitive
und abstrakte Idee weder in bezug auf ihren Gegenstand
noch ihre Ursachen: differunt, non penes obiecta et causas.2
Beide haben also, wie wir oben darlegten, dasselbe Objekt
und werden von der gleichen Erkenntnisfahigkeit hervor-
gebracht.

Von einer quidditativen Abstraktion ist bei Okkam
gar keine Rede. Die beiden Abstraktionen, die thomistische
und okkamistische unterscheiden sich auch in ihren Re-
sultaten: jene des Aquinaten endet mit einem quiddi-
tativ von den konkreten Einzelbedingungen abstrahierten
Inhalte, der vielen zuteilbar ist, Resultat der Abstraktion
Okkams ist ein Gemeinbild, dessen représentativer In-
halt singulér ist und deshalb, weil er singulér ist, nicht in
vielen sein kann, wohl aber als Zeichen fiir die Menge der
ihm &hnlichen Singularia supponieren kann.

3. Eine frappierende Bestiatigung erhalt all das Gesagte
und speziell der letzte Punkt durch Okkams Stellung zur
Realitit der Allgemeinbegriffe. Sein Universale, so sagten
wir, kann nicht in vielen sein, weil es inhaltlich singuldr
ist. Okkam hat diese logische Folgerung, zu seiner Ehre
sei es gesagt, mutig gezogen. Wie ernst es ihm mit dieser
These war, zeigen seine langen Ausfiithrungen {iber diese
Frage, die wir aber um so kiirzer fassen konnen weil sie
keinen Zweifel aufkommen lassen, selbst nach dem Urteile
seiner wagsten Verteidiger.

Okkam bekampft jede Realitit der Allgemeinbegritfe.
Er bekémpft den alt-platonischen Realismus, der dem
Allgemeinen eine selbsténdige Existenz gab, den Ulirarea-
lismus eines Skotus Erigena und Wilhelm ven Champeaux
und Fridegisus, der das Allgemeine formell im einzelnen exi-
stieren lief; er fiihrt den Formalismus des Duns Skotus
auf den genannten Ultrarealismus zuriick; er weist jenen
Indeterminismus, dem Durandus sich gen#dhert, wo-
nach das Universale die konfuse unbestimmte Kenntnis der
Einzeldinge wére, zuriick; er erklirt den thomistischen
Realismus fir unhaltbar, denn wenn das Allgemeine
nur so im einzelnen ist, dafl} erst unser Verstand durch

4 _,,Omne illud et sub eadem ratione, quod erit obiectum intuitivae,
potest esse obiectum abstractivae‘ I. Sent. Prol. q. L.
L1k



432  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Abstraktion es absondert, so existiert es eben im einzelnen
nicht, da der Verstand die Dinge nicht zu &ndern vermag,
— eine weitere Bestdtigung, wie entschieden Okkam jene
quidditative thomistische Abstraktion, von der wir oben
sprachen, verwarfl — ! Auf die Frage: ,,utrum illud, quod
est universale et commune univocum, sit quocumque
modo realiter a parte rei extra animam‘, antwortet er
negativ.? Das Universale existiert in keiner Weise real,
denn kein Ding ist weder an sich, noch durch etwas ihm
real oder logisch Hinzugefiigtes, noch irgendwie ,,qualiter-
cumque consideretur® allgemein.® Okkams Stellung ist so
klar und bestimmt antirealistisch, daB mnicht blo83
Stockl, Uberweg-Heinze, Muschietti ihn zu den Concep-
tualisten rechnen, sondern auch Prantl* und de Wulf.5
Letzterer sagt von seinem Universale ,,dehors de nous,
I'universel n’a aucune réalité, car il n’existe & aucun
titre dans la nature.® Das ist sehr klar und sehr richtig
gesprochen. Merkwiirdig ist dabei nur, dall man die Vor-
aussetzungen und Folgen einer solchen These so wenig ge-
prift hat. Wenn die Wissenschaft formell das Universale
zum Gegenstand hat, und das Universale ist real gar nicht
begriindet, wie 148t sich dann die Objektivitat der
Wissenschaft noch retten? Wie ist dann eine Meta-
physik noch moglich? Wie 146t sich dann behaupten:
Okkam hétte die. Grundlagen des mittelalterlichen Dogma-
tismus nicht erschiittert? Darf Okkam in diesem Falle
noch mit einem Anselm, Alexander Hales, Albert, Bona-
ventura, Thomas zusammengestellt werden? Uns ist so
etwas nicht begreiflich.

Aber Okkam war logisch. « Sein Antirealismus auf dem
Gebiete der Universalienlehre war nur eine Folge seiner
antimetaphysischen Abstraktionslehre. Und aus beiden folgt
wieder ganz logisch seine Umwertung der gesamten meta~
physischen Begriffslehre, jener Wissenschaft, die wir heute
gewohnlich Ontologie nennen. Ist dem wirklichso? Einige

1 Uber die Widerlegung der verschiedenen realistischen Systeme
durch Okkam vgl. I. Sent. dist. 2, q. IV. q. V. q. VI. q. VII. q. VIII;
Summa tot. Log. p. I. c. 12.

I. Sent. dist. 2. q. VII.

Ih.

Geschichte der Log. d. Abendl. II1. 340.
Hist. d. 1. Phil. méd. 519.

Das. 516.

I O



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 433

wenige Beweise aus vielen, die hierfiir angefithrt werden
konnten, werden uns bald davon iiberzeugen.

Der transzendentale Begriff des Seins, der nach Tho-
mas von allen abstrakt-realen Begriffen zuerst durch Ab-
straktion aus der Sinneswelt erworben wird! und virtuell
in allen positiven Begriffen wiederkehrt, hat nach Okkam
mit der Realwelt nichts zu tun. Die Einteilung und Zu-
riickfithrung aller real-aligemeinen Begriffe auf die 10 Kate-
gorien, die hochsten modi essendi, ist nach Okkam keine
divisio rerum; sie sind nur entia rationis, die als Zeichen fiir
die Menge supponieren.® Der allgemeine Begriff Substanz,
das erste und wichtigste Pradikamentum ist nur ein Zeichen
fiir viele; sie bedeutet nicht etwa, wie viele irrtiimlich
sich einbilden, eine vielen Induviduen gemeinsame Natur,
sondern sie ist nur Zeichen fiir die einzelnen Induviduen.*
Nach den Aristotelikern sind die Arts- und Gattungs-
begriffe ihrem Inhalte nach in den Einzeldingen real
begriindet® und zwar so, dal der Gattungsbegriff einen
wesentlichen Teil der Art und die Art die Wesenheit des
Induviduums ausmacht.” Nach Okkam ist weder das genus
noch die species inhaltlich in den Induviduen, sondern sie
sind nur Zeichen fiir eine Menge von Induviduen.® Uber-
haupt bedeuten die Allgemeinbegriffe nichts von dem
inneren Sein der Einzeldinge, sondern sie sind nur
Zeichen fiir dieselben.” ‘

Diese Auffassung der Allgemeinbegriffe {ibertrigt dann

1 S. Th. I. q. 85. a. 3.

2 ,,unum et ens sunt ex rebus universalibus, quae non habent esse
extra animam* I. Sent. dist. 2. q. IV.

® ,Ista (praedicamentorum) non est divisio rerum extra animam,
quia res extra animam non praedicantur de pluribus, non enim praedi-
catur nisi vox vel conceptus vel aliquod signum ad placitum institutum;
sed ista est divisio vocum sive conceptuum sive intentionum in anima‘
Expos. aur. Praed. ¢. 4. Dasselbe L. c. c. 7.

,,Substantiae secundae significant multa. Hoc enim nomen ,homo*
non significat primo unam naturam communem omnibus homlmbus
sicut multi errantes imaginantur, sed significat primo omnes hommes
particulares Summ. tot. Log. I. c. 43.

5 Vgl. Thomas I. q. 85. a. 2 ad 4um,

6 ,,Sicut genus non est de esse speciei, nec pars eius, ita species
non est de esse induvidui, sed quaedam intentio in anima s1gn1flca.ns
ipsa induvidua et est praedicabilis de eis non pro se sed pro ipsis indu-
vidms . .« Exp. aur. Praed. ,species®; das Summ. t. Log. L. c. 20.

,,I-Ioc tamen apud me est omnino certum quod nec passiones
animae, nec universalia aliqua sunt res extra animam et de esse rerum
singularium . . .“ Exp. aur. Perierm. Prooem.



434  Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Okkam ganz konsequent auf die Wertung der Urteile
und Sitze, die aus jenen Ideen zusammengesetzt sind.
Die Bejahung eines Pradikates von einem Subjekte bedeutet
nicht eine inhaltliche Inhédrenz, eine Seinsinhé-
renz des Priadikates im Subjekte, sondern nur, dafB das
Pradikat fiir die gleiche Menge supponiere, fiir die auch
das Subjekt supponiert.! Eine solche Seinsinhdrenz ist
daher auch nicht notwendig fiir die Wahrheit eines
allgemeinen Satzes, sondern es geniigt jene Suppo-
sition als Zeichen.? Auch zur Wahrheit eines singu-
laren Satzes ist eine solche inhaltliche Inh&renz nicht
notig, sondern es geniigt, dal das Pradikat und Subjekt
als Zeichen fiir dasselbe supponieren.® So ist auch die
Realdefinition aufzufassen; sie bedeutet nicht etwas
Reales, das mit dem Definierten identisch wére, sondern
sie ist nur Zeichen fiir das Definierte.* Und wenn unter
den Disziplinen, die einen Realwissenschaften, die
andern logische sind, so handeln doch alle von bloBen
Termini; aber wahrend die einen dieser Termini als Zeichen
tir eine Menge real existierender Hinzeldinge supponieren
(Realwissenschaften), sind die andern nur Zeichen fiir entia
rationis.?

Auf der ganzen Linie —, in seinen Ausfiihrungen tiber
die Ideen ebensogut, wie iiber die Urteile und Séatze, be-
kiampft Okkam nichts so entschieden und konsequent wie
jene Seinsinhédrenz der Begriffe, jene Ansicht, wonach
der Inhalt eines Begriffes entweder als Wesenheit, oder

,,S;cut autem praedicatum praedmatur de subiecto, ita praedica-
tum dicimus esse in subiecto, convenire subiecto et inhaerere subiecto et
huiusmodi, quae non sunt intelligenda ac si praedicatum rea-
liter inhaereret subiecto ... sed omnia talia significant idem,
quod praedlcam nec aliter accipienda sunt‘* Summ. tot. Log I. c. 32.

2 ,Ad veritatem propositionis universalis non requiritur, quod
subiectum et praedicatum sint idem realiter, requiritur, quod
praedicatum supponat pro ommnibus illis, pro quibus supponit sub-
iectum, ita, quod de illis verificatur S. tot. Log. II. c. 4.

8 ,Ad veritatem propositionis singularis . . . non requiritur,
quod subiectum et praedicatum sint idem realiter, nec quod prae-
dicatum a parte rei sitinsubiecto, velingit realiter sub-
iecto ipsi, nec quod uniatur ipsi subiecto a parte rei

extra animam . . . Sed sufficit et requiritur, quod subiectum et prae-
dicatum supponant pro eodem Ib. c. 2.
¢ | Definitio . . . non est eadem realiter cum definito sive cum re

nec cum una dictione; tamen definitio significat idem cum definito‘
8. t. Log. 1. c. 26.
5 1. Sent. dist. 2. q. IV.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 435

Teil der Wesenheit oder tiberhaupt als etwas real Seiendes
in den Einzeldingen sich vorfinde. Alles das hilt er fiir
absurd.! Und von seinem Standpunkte aus, wir betonen
es noch einmal, hat Okkam ganz Recht. Wenn die All-
gemeinidee inhaltlich nichts Quidditativ-Abstrahiertes repré-
sentiert, wie er behauptet, wenn sie nur etwas Singulédres
enthélt, das andern Singularia dhnlich ist, dann kann ihr
Inhalt nie in vielen sein; dann ist jene Seinsinhérenz ein
Unsinn. Es fehlte Okkam die quidditative, mit andern
Worten die metaphysische Abstraktion. Und weil
diese ihm fehlte, ist seine gesamte Begriffslehre und Prin-
zipientheorie antimetaphysisch, eine rein quantita-
tive Rechnerei mit Begriffen, wie Siebeck sie nannte* und
Hobbes spéter seine Begriffslehre bezeichnete. Dabei éndert
Okkam — und hierin liegt eben das Verfiihrerische seiner
Methode — die aristotelische Terminologie nicht. Er
spricht wie die Aristoteliker, von primae und secundae
intentiones, von ,praedicationes reales* und re-
alen Definitionen usw., versteht aber darunter nie
anderes als jene Supposition des Singuldren als Zeichen fiir
eine Menge, eine Quantitit von Einzeldingen.?

Damit haben wir nun den unmittelbaren Erklarungs-
grund fiir Okkams Kausalskepsis. Er liegt in seiner blof
quantitativen Begriffslehre! Der Satz: ,,jede Wirkung
hat eine Ursache* wird nur dann zwingenden apodik-
tischen Wert haben, wenn zwischen dem Subjekte und
Pridikate ein Notwendigkeitsverhédltnis konstatier-

1 ,,Ad quaestionem est una opinio, quod quodlibet universale
univocum est quaedam res existens extra animam realiter in quolibet
singulari et de essentia cuiuslibet singularis . . . Ista opinio est sim-
pliciter. falsa et absurda‘¢ I. Sent. Dist. 2. q. IV.

2 Vgl. Uberweg-Heinze. B. 1I. 342.

¥ Ideo dico aliter ad quaestionem, quod nulla res realiter distincta
a singularibus rebus et intrinseca eis est universalis et communis
eis, quia talis res non esset ponenda nisi ad salvandam praedica-
tionem essentialem unius de altero vel ad salvandam scientiam
de rebus et definitiones rerum ... Sed primum non valet, quia
e0 ipso, quod ponitur intrinseca ibi et distincta a re singulari, oportet,
quod sit pars rei, sed pars non potest praedicari essentialiter de re ...
Nec propter secundum oportet ponere, quia ad habendam scientiam
realem sufficit habere propositiones per se, quae possunt haberi sine
tali alia re . .. Nec oportet talem rem ponere propter tertium .. . quia
nunquam definitio et definitum sunt eadem res; sicut enim non sunt
idem terminus ita non sunt eadem res, hoc non obstante, quod pro
eadem re supponunt“ I. Sent. dist. 2. q. IV.

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXVIL 30



436 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

bar ist. Das ist nur wieder dann der Fall, wenn beide in
einem irgendwie quidditativen Abhéngigkeitsverhélt-
nis stehen d. h. wenn der eine der Begriffe real-com-
prehensiv vom andern gefordert wird, wenn aus dem
Wesen der Wirkung als etwas Hervorgebrachtem die
Ursache entitativ gefolgert werden mufl. Nun leugnet aber
Okkam die quidditative Abstraktion und daher die
quidditative Erkenntnis der Dinge und daher
die quidditative Erkenntnis der Wirkung und Ursache
und logisch deshalb auch das quidditative Innesein des
einen im andern. Damit fallt fiir ibn jenes Notwendig-
keitsverhaltnis zwischen Wirkung und Ursache, das dem
Kausalprinzip einzig Sicherheit garantiert. Das Kausal-
prinzip erhélt rein quantitativen Charakter, wird zu
einer blofen mehr oder weniger wahrscheinlichen
regelmafligen Aufeinanderfolge — successio — zweier
Einzeldinge, ganz #&hnlich wie die spitern englischen Empi-
risten mit David Hume es auffallten, nur mit dem Unter-
schiede, dafl Okkam dabei die geistig intellektuelle
Erkenntnis festhilt.

Sein System charakterisiert sich als empirischer
Intellektualismus oder wenn man will: intellek-
tualistischer Empirismus! Esbedeutet einen Triumph
des absolutesten Individualismus!

Unsere Auffassung bringt Einheit in das okkamistische
System. Sie hebt jenen merkwiirdigen unfafllichen Wider-
spruch auf, den de Wulfs Darstellung hineintragt, als hatte
Okkam einerseits zwar die Realitdt der Universalien
geleugnet, jede sichere Erkenntnis Gottes und der Seele
bezweifelt und einem offenen Voluntarismus gehuldigt,
anderseits aber doch an den Grundlagen der mittelalter-
lichen Metaphysik nicht geriittelt, mit Thomas sogar
die wesentlich gleiche Erkenntnisobjektivitat ge-
mein. Nein, Okkams Philosophie ist in ihrem tiefsten
Wesen und ihrem ganzen Aufbaue nach antimetaphysiseh.
Sie ist es in der Auffassung der A bstraktion, der ganzen
Begriffstheorie, Prinzipienlehre und infolgedessen
in der Psychologie, Naturtheologie und Moral-
philosophie! ' :

Haben die drei Zweifler am Kausalprinzip: Wilhelm
Okkam, Nicolaus von Autricuria, Peter d’Ailly schon im
13. Jahrhundert Vorlaufer gehabt? Moglich ist es.
Jedenfalls gab es in gewissem Sinne Vorarbeiter —



Zur Frage der Areopagitica. 437

allerdings unbewufite — fiir diese subjektivistische
Geistesrichtung. Bekanntlich hat schon Wilhelm v. Au-
vergne (T 1249) die Notwendigkeit der species im-
pressae und des Intellectus agens geleugnet. Auch
Heinrich v. Gent (1217—1293) war Gegner der species
impressae. Roger Bacon (c. 1210—1294) kannte weder
species . impressae, noch eine metaphysische Abstraktion.
Einer ausgesprochen subjektivistischen Geistesrichtung hul-
digte auch Dietrich v. Friberg (7 c. 1310).

et

ZUR FRAGE DER AREOPAGITICA.
Vox P. Jos. LEONISSA O. M. CAP.

-—o@.—-——

In der Vorrede zu seinem Werke ,,Der Weltapostel
Paulus® (gr. 8° XXVIII, 664 S. 1905, Regensburg, Manz)
hatte Franz X. Polzl die Monographien {iber die Mitarbeiter
des Apostels Paulus in der Verkiindigung und Ausbreitung
des Evangeliums bereits angekiindigt. Nunmehr liegen
dieselben vor: , Die Mitarbeiter des Weltapostels Paulus
(gr. 8°. VIII, 494 S. 1911, ebd. ebenfalls mit kirchl. Druck-
genehmigung). Sie liefern einen schétzenswerten Beitrag
zur Aufhellung der Geschichte der apostolischen Zeit, ganz
besonders der innerkirchlichen Verhidltnisse in den durch
den Weltapostel gegriindeten Christengemeinden. Ihre
Versffentlichung fillt insofern eine Liicke in der biblischen
Literatur aus, als dieser biblisch-geschichtliche Gegenstand
bisher weder bei Katholiken noch bei Andersgliaubigen in
gleicher zusammenfassender Weise behandelt worden ist.
In der Fachkritik hat dieselbe gleiche giinstige Aufnahme
gefunden, wie das erstere Werk iiber St. Paulus. Die Eigen-
schaft eines katholischen Schriftstellers hat, wie es im
Vorwort (S. IV) heillt, den Verfasser nicht gehindert, an
den aus dem Altertum {iberlieferten Nachrichten Kritik
zu iiben.
~ Beispielsweise geschieht dies in der 24. Monographie:
Dionysius der Areopagite — Areopagitica (S. 242 ff.). Der
Areopagite wird vom Pariser Bischof Dionysius unter-
schieden.  Fiir diese Unterscheidung wird als Zeugnis
angefiihrt: Gregor. Turon. historia Francorum (I, 30). Wie

30%



	Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert [Fortsetzung]

