
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert [Fortsetzung]

Autor: Okkam, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 405

DREI ZWEIFLER AM KAUSALPRINZIP
IM XIV. JAHRHUNDERT.
VON G. M. MANSER 0. P.

(Schluß von S. 305.)

Wilhelm Okkam.

(f 1349).

Peter d'Ailly und Nicolaus von Autricuria waren Okka-
misten. Der Letztere sogar Zeitgenosse und höchst
wahrscheinlich ein unmittelbarer Schüler des berühmten Neuerers.
Das Verhältnis der beiden zu ihrem Meister wird verschieden
beurteilt. Während die .einen die beiden Okkamisten für
ziemlich logische Portsetzer der Lehre Wilhelms halten,
neigen andere mehr zur Ansicht, daß sie den Prinzipien
ihres Geistesführers Gewalt antaten und sie über Gebühr
urgiert hätten. Vielleicht bringt unsere kurze Klarlegung
der Stellung Okkams zum Kausalproblem einiges Licht in
die Streitfrage hinein.

Okkams interessanten Lebenslauf, — seine revolutionäre

Stellung im eigenen Orden, seine Parteinahme für
Ludwig den Baier gegen den Papst usw. — setzen wir als
bekannt voraus. Wir stellen auch hier nur die drei Fragen :

Hat Okkam an dem Kausalprinzip gezweifelt? Welche
Folgerungen ergaben sich ihm aus dieser Stellung Welches
ist der letzte Erklärungsgrund seiner Stellung? — Dabei
werden wir wörtlich angeführte Quellenbelege, insoweit sie
sich auf heutzutage allgemein zugestandene Lehrpunkte
beziehen, sorgfältig beschränken, sogar vermeiden, um den
freundlichen Leser nicht allzusehr mit schon Bekanntem zu
belästigen.

I.
Okkams Stellung zum Kausalprinzipe.

Hat Okkam tatsächlich die Sicherheit des Kausalprinzips
angezweifelt?
Wir wollen hier zuerst die Haupt s teile, aus welcher

wir nachträglich den Beweis für seine Kausalskepsis zu
schöpfen beabsichtigen, wörtlich anführen, um dem Leser
Gelegenheit zu geben, genaue Kontrolle ausüben zu können

28*



406 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

über die Richtigkeit dessen, was wir behaupten. Die
betreffende Stelle findet sich in seinem Centiloquium
Theologicum Concl. I.1 Daselbst bekämpft er die
aristotelische Behauptung, daß ein Bewegtes von einem andern
bewegt werden müsse, denn sonst wäre es primo und per
seipsum bewegend und daher zugleich in Akt und in Potenz,
mit den Worten: quamvis sit aliquibus probabilis (ratio
aristotelica) tarnen non videtur demonstrativa. Primo quia
possum rationabiliter dicere aliquid seipsum movere, sicut
anima et angélus, qui producunt varios suos actus, et
gravitas ipsaque movendo seipsam descendit. Et si dicatur,
quod descendit descensu subiecti et ita non movet seipsam ;

Contra, illud potius dicitur movere, quod movendo se
movet, quam aliquid aliud, cui inhaeret, vel suum sub-
iectum. Ergo précisa causa motus est descensus naturalis.
Item circumscribatur subiectum adhuc gravitas descendit.
Item patet in sacramento altaris ubi a pluribus pônuntur
accidentia sine subiecto. Aliquibus ergo videtur nullum
inconveniens aliquid posse seipsum movere, et per conse-
quens ista propositio: omne quod movetur ab alio
movetur non est per se nota: nec ex per se
notis deducitur, et per consequens non est
principium demonstrativum. — Ad argumentum in
oppositum, quando dicitur, sequeretur, quod idem esset in
actu et in potentia simul. Dicitur quod ista potest habere
duplicem sensum: unum scl. talem: idem habet aliquid
actu et non habet illud actu sed in potentia habendi est ;

et iste sensus est impossibilis tanquam includens contra-
dictionem manifeste. Alium sensum talem potest habere :

idem est actu potens ad causandum in seipso aliquid, ad
quod est in potentia ad recipiendum ; et hoc videtur multis
satis possibile: quod sufficit in proposito ad impedien-
dum ut predict a propositio, scl. omne quod
movetur ab alio movetur sit primum principium.

Aliae vero rationes aristotelis, quibus
nititur hoc idem probare, quamvis sint multis
probabiles, non omnibus tarnen videntur
demons trati vae".2

Der wörtlich angeführte Text bietet unter den
verschiedensten Gesichtspunkten Interessantes. Es ließe sich

1 Editio Lugduni 1495. 9. E. 31.
2 Centiloquium theologicum. Concl. I. (Ed. Lugduni 1495.)



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 407

ans ihm allein schon recht gut nachweisen, mit welcher
Oberflächlichkeit Okkam die wichtigsten aristotelischen
Prinzipien erfaßte und abzutun gewohnt war, und wie wenig
er seine großen scholastischen Vorgänger kannte, die mit
viel mehr Scharfsinn die gleichen Einwände, die er macht,
auch schon gemacht und sie zurückwiesen. Aber lassen
wir all das beiseite. Wir wollen ja nur die Tatsache
konstatieren, daß er das Kausalprinzip d. h. den
aristotelischen Satz : omne quod movetur, ab alio movetur
nicht für ein absolut sicheres Axiom hielt. Das bestätigt
nun der Text ganz klar, indem Okkam:

1. alle Gründe, welche Aristoteles für die Gültigkeit
des Kausalprinzips angeführt hatte, als bloß wahrscheinliche

bezeichnet, weil nicht alle Gelehrten sie für demonstrativ

halten „Aliae vero rationes aristotelis, quibus nititur
hoc idem probare, quamvis sint multis probabiles, non
omnibus tarnen videntur demonstrativae" ;

2. indem er gegen dasselbe den Einwand vorbringt:
bei den Engeln, der menschlichen Seele und dem fallenden
Körper wäre Bewegung und doch nicht ab alio, sondern
Selbstbewegung ;

3. indem er dem Kausalprinzip, da einige die geschöpfliche

Selbstbewegung für möglich halten, ausdrücklich
sowohl den Charakter eines ersten Prinzips, als auch eines
sicheren abgeleiteten Prinzips abspricht, ja überhaupt jeden
demonstrativen Wert ,,Aliquibus ergo videtur, nullum
inconveniens, aliquid posse seipsum movere, et per conse-
quens ista propositio omne, quod movetur ab alio movetur,
non per se nota, nec ex per se notis deducitur, et per
consequens non est principium demonstrativum";

4. indem er endlich dieZurückführung des
Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip
nicht evident sicher hält. Schon Aristoteles und nach ihm
die christlichen Aristoteliker betrachteten die Leugnung des

Kausalgesetzes als einen Angriff auf das Widerspruchsprinzip.
Was bewegt wird, wird entweder von einem andern

bewegt oder ist absolut sich selbst bewegend. Wenn das
Erstere, so setzt es eben ein Anderes als Ursache voraus.
Wenn das Letztere, d. h. wenn es bewegt wird und doch
nur sich selbst bewegt, dann ist ein und dasselbe zugleich
in Akt und Potenz, mit andern Worten: ,,es ist" und „es
ist zugleich nicht". Das ist aber präzis die Leugnung des



408 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Kontradiktionsprinzips.1 Diese ganze letztere Polgerung
beanstandet Okkam. Er bemerkt dazu, daß es vielen möglich
erscheint, daß in gewissem Sinne ein und dasselbe zugleich
in Akt und Potenz sei. Und diese Meinung vieler genügt,
sagt er, dem Kausalprinzip den Charakter eines „primum
principium" abzusprechen : et hoc videtur multis satis
possibile: quod sufficik in proposito ad impediendum, ut
predicta propositio sei. omne, quod movetur, ab alio mo-
vetur, sit primum prineipium".

Okkams Zweifel an der Gültigkeit des Kausalprinzips
ist somit eine ganz unleugbare Tatsache.

II.
Die Folgerungen seiner Kausalskepsis.

Okkam hat die Polgerungen aus seinem Zweifel an dem
Kausalprinzip mit fast verblüffender Offenheit gezogen. Er
hat die Axt an den Baum des gesamten metaphysischen

Wissens gelegt, die bei ihm auf der ganzen Linie
zu einer bloß wahrscheinlichen Disziplin herabsinkt. Der
zersetzende Zweifel an dem Kausalprinzip dringt bei ihm
zersetzend und zerfressend in all jene Grundthesen der
Metaphysik ein, die auf jenem ruhen.

Das zeigt sich vorerst in seiner Naturtheologie. Die
Existenz Gottes ist unbeweisbar.2 Da das Kausalprinzip
keine Sicherheit bietet, vermögen wir ebensowenig die
Unmöglichkeit einer series infinita zu beweisen.3 Weder
daß Gott die unmittelbare Ursache aller Dinge, noch irgendeines

Dinges ist, noch daß er die Dinge mittelbar
hervorbrachte, ist beweisbar.4 Polgerichtig ist es auch unbeweisbar,

daß er irgend etwas frei schuf. Alles das ist nur
Gegenstand des Glaubens.5 Unbeweisbar ist auch: die

1 Vgl. Thomas. C. Gent. 1. I. c. 13.
2 Centiloquium theol. Concl. I. 1. Sent. dist. III. q. II.
3 „Difficile est vel impossibile probare contra philosophos, quod

non sit processus in infinitum in causis eiusdem rationis, quorum una
potest esse sine alia" J. Sent. dist. II. q. X.; Centiloq. theol. Concl. I.

4 non potest probari naturali ratione, quod Deus sit causa
immediata efficiens omnium" „Secundo dico, quod non potest
probari, quod Deus sit causa efficiens alicuius effectus ." „Ex
istis sequitur demonstrative, quod non potest probari, quod Deus sit
causa media ta alicuius effectus ..." Quodlib. II. q. I.

5 „Ideo, quod Deus sit causa libera respectu omnium tenendum
est tanquam ereditum: quia non potest demonstrari per aliquam rationem,
ad quam non responderet unus infidelis" II. Sent. q. IV.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 409

Einzigkeit Gottes,1 seine Unendlichkeit und absolute

Vollkommenheit,2 seine Erkenntnis der
Einzeldinge,3 seiner Vorsehung,,4 die Unterordnung aller
Dinge unter ihn als höchstes Ziel.5 Überhaupt sind
seine Attribute bloße entia rationis.6 Nichts Reales
erkennen wir von dem inneren Sein Gottes ,,nec divina
essentia, nec divina quidditas, nec aliquid intrinsecum
Deo, nec aliquid, quod est realiter Deus, potest hic cog-
nosci a nobis". Hat Okkam mit der Naturtheologie, der
höchsten aristotelischen metaphysischen Disziplin nicht
gründlich aufgeräumt?

Diese Auffassung der philosophischen Gotteslehre zog
notgedrungen eine eigentümliche Theorie über das Verhältnis
von Glauben und Wissen nach sich. An Stelle der
Harmonie des Glaubens und Wissens bei gegenseitiger
Gebietsunterscheidung tritt die Gebietstrennung. Sie gehören
beide ganz verschiedenen Gebieten an. Das Wissen erreicht
die Realität Gottes gar nicht; der Glaube allein
unterrichtet uns darüber. Sie sind einander indifferent. An
Stelle der Vernunftmäßigkeit des Glaubens tritt die
Diskrepanz, sagt Überweg.7 Milder ausgedrückt, ist es

wenigstens das Verhältnis der gegenseitigen Indifferenz,
der völligen gegenseitigen Entfremdung.

Den gleichen skeptischen Charakter trägt Okkams
Psychologie. Alles was das Wesen der menschlichen Seele
und die Natur ihrer Tätigkeit angeht, ist der beweisenden
menschlichen Vernunft unzugänglich und bloß Gegenstand
des Glaubens. Da wir von einer in tellek tu eilen Tätigkeit

in uns keine Kenntnis haben, ist der Schluß aus einer
solchen auf eine immaterielle unvergängliche Seele
unstatthaft.8 Im Gegenteil. Den Glauben nicht voraus-

1 „Unum esse Deum est creditum et non demonstratum ratione
naturali nobis in via possibili" Biel. I. Sent. dist. II. q. X.

2 „Teneo oppositum, quia non potest sufficienter probari, quod
Deus sit ens eminentissimum Quodl. VII. q. XXI.

3 „Non potest sufficienter probari, quod Deus inteliigat aliquid
extra se, aut velit extra se ." Quodl. II. q. II. ad 1.

4 Quodl. VI. q. I. u. q. II.
5 Bei Biel. II. Sent. dist. I. q. V. a. 2. concl. II.
6 I. Sent. dist. III. q. II.; Quodl. IV. q. XVIII.
7 Grundriß der Geschichte der Phil. II. (1905) S. 345.
8 „Non autem experimur istam intellectionem, qua est operatio

propria substantiae immaterialis et ideo per intellectionem non conclu-
dimus illam substantiam incorruptibilem esse in nobis tanquam formam"
Quodl. I. q. X.



410 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

gesetzt und nur unserer Vernunft folgend, würden wir richtiger

sagen: die Seele ist eine materielle und vergängliche
Form.1 Wenigstens, ist es uns nicht evident, ob in

uns irgendwelche immaterielle Form, die informierendes
Prinzip des Leibes wäre, existiert.2 Ebenso unbekannt
muß uns daher auch der Ursprung der Seele sein. Wir
können weder beweisen, daß die Seele erzeugt, noch daß sie
unmittelbar geschaffen ist, noch daß sie überhaupt einen
Ursprung hat.3 An mehreren Stellen tritt er für die
berühmte platonische pluralitas formarum im menschlichen

Kompositum ein.4 Schließlich aber erklärt er seiner
Skepsis entsprechend, daß wohl weder das eine noch das
andere bewiesen werden könnte.5 Häufig hat man geglaubt,
John Locke wäre der erste gewesen, der die Erkennbarkeit

spezifisch verschiedener Substanzen
geleugnet hätte. Auch das ist unrichtig. Nicht einmal Nicolaus

von Autricuria war der erste. Vor ihm hat Okkam
den Zweifel an der Erkennbarkeit jeglicher Unterscheidung
zwischen spezifisch verschiedenen Substanzen ganz offen
ausgesprochen: ,,Quod nullam — so erklärt er — rationem
evidentem, nec demonstrative probantem distinctionem speci-
vocam inter substantias quascumque habemus".6 Hier
kommt eigentlich der ganze antimetaphysische
Charakter seiner Weltanschauung zum Vorschein. Er bezweifelt
jede quidditative Erkenntnis der Dinge. Das ,,Ding an sich",
die Wesenheiten der Dinge sind uns unerreichbar und
deshalb auch der Unterschied von quidditativ verschiedenen
Substanzen.

Dieser antimetaphysische oder antiintellektualistische
Zug erhält in Okkams Voluntarismus den beredtesten
Ausdruck. Schon oben bei Kardinal d'Ailly bedeuteten wir,

1 „Et licet secundum fidem et veritatem ista sit anima incorporea,
quae et forma incorruptibilis, tarnen talis (sequens rationem naturalem)
diceret, quod esset forma extensa et corruptibilis" Quodl. I, q. X.

2 „Intelligendo per animam intellectivam formam immaterialem
incorruptibilem non potest sciri evidenter per rationem vel experien-
tiam, quod talis forma sit in nobis, nec quod talis anima sit in nobis,
nec quod talis anima sit forma corporis Sed ista tria solum fide
tenemus" Quodl. I. q. X.

3 Quodl. XI. q. I.
4 II. Sent. q. IX.; Quodl. II. q. X.
5 „Quod in homine sunt plures formae substantiales bene est difficile

probare vel eius oppositum" IV. Sent. q. VII.
6 Quodl. III. q. VIII.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 411

daß nur die Kenntnis der Dingwesenheiten und deren Zu-
rückführung auf den göttlichen Verstand und die göttliche
Wesenheit als ewig unveränderliche Norm des göttlichen
Wollens und Schaffens in der Moralphilosophie den
schrankenlosen Voluntarismus paralisiert, gewisse unveränderliche

natürliche und göttliche Gesetze ermöglicht und den
Grund zur Unterscheidung von an sich guten und an sich
schlechten Handlungen zu legen vermag. Das zeigt sich
wieder bei W. Okkam. Er ist Voluntarist wie Peter d'Ailly
und Nicolaus von Autricuria. Teilweise finden sich bei allen
dreien die gleichen frappanten Beispiele. Ja Okkams
Voluntarismus grenzt hie und da, wie Ritter sagt, geradezu
an Frevel.1 Alles hängt nur vom göttlichen Willen ab.
Möglich ist etwas, weil Gott es hervorbringen kann, nicht
weil es seinem inneren Wesen und daher seinem ewigen
Denken entspricht.2 In Gott und daher für Gott gibt es
keine unveränderlichen Gesetze, sondern nur für uns,
insofern Gott etwas will.3 Es gibt keine innerlich d. h.
aus ihrer Wesenheit gute und schlechte
Handlungen, sondern gut ist eine Handlung nur, weil Gott
sie will, und schlecht, weil Gott sie nicht will; selbst der
Haß gegen Gott, der Diebstahl und der Ehebruch
sind nicht an sich bös, sondern bloß insofern Gott sie nicht
will; würde Gott sie wollen oder sie jemanden vorschreiben,
wären sie verdienstlich;4 Gott kann sie dem Menschen
befehlen und dann ist der Haß Gottes eine sittlich gute
Handlung.5 Verdienst, Schuld und Strafe hangen
daher wieder nur vom Willen Gottes ab : der Haß Gottes
verdient nicht aus sich Strafe, sondern bloß wegen des
Willens Gottes; die Gnade Gottes berechtigt nicht aus
sich zum ewigen Leben; auch ohne Sünde kann Gott
jemanden ewig bestrafen; Gott kann den Menschen hassen,

1 Geschichte der Philos. B. VIII, S. 602.
2 I. Sent. dist. XXXXIII. q. II.
3 III. Sent. q. XIII.
4 „Licet odium Dei, furari, adulterari habeant malam circumstan-

tiam annexam et similia de communi lege quatenus fiunt ab aliquo,
qui ex praecepto divino obligatur ad contrarium; sed quantum ad esse
absolutum in illis actibus, possunt fieri a Deo sine omni circumstantia
mala annexa; sed etiam meritorie possunt fieri a viatore, si caderent
sub praecepto divino, sicut nunc de facto eorum opposita cadunt sub
praecepto divino" II. Sent. q. 190.

5 „Sed Deus potest praecipere, quod voluntas creata odiat eum
odire Deum potest esse actus rectus in via, puta si praecipiatur

a Deo" IV. Sent. q. XIV.



412 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV". Jahrhundert.

welcher sündenlos, ist und jenen nicht hassen, der mit der
Sünde behaftet ist.1 Wie bei Luther ist die Prädestination
nur ex parte Dei und sind die guten Werke an sich unnütz.2
Offenbar hat Okkam den Protestantismus wissenschaftlich
antizipiert.

Man mag sagen, was man will: Okkams Weltanschauung
ist in ihrer innersten Verkettung ein schroffer Angriff auf
das metaphysische Wissen seiner ganzen Ausdehnung

nach. Sie charakterisiert sich als: Bruch zwischen
Metaphysik und Wissenschaft, Metaphysik und
Glaube, Metaphysik und Moralphilosophie.

III.
Der tiefere Grund der okkamistischen Kausalskepsis.

Okkams wissenschaftliche Stellung wird auch in der
neuesten Zeit noch ganz verschieden beurteilt. Ein Beweis
hiefür ist de Wulf, der ihm die gleichen phil. Grundlehransichten

zuschreibt wie dem hl. Thomas. Wir haben einer
solchen Auffassung schon früher widersprochen, und auf
Widerrede folgte Widerrede. In der neuesten Auflage seiner
Histoire de la philosophie médiévale hält er gegen Jacquin und
den Schreibenden den früheren Standpunkt vollständig
aufrecht.3 Okkam steht wesentlich nicht im Gegensatz zu den
bedeutendsten Scholastikern des 13. Jahrhunderts.4 Mit
Anselm v. Canterbury, Alexander Haies, Thomas, Bonaventura,
Skotus verbindet ihn die gleiche grundlegende Lehrsynthese:

,,ïl y a une synthèse, qui se trouve être commune
à un groupe des principaux docteurs occidentaux, — il
suffira de citer Anselm de Canterbéry, Alexander de Halès,
Bonaventure, Duns Scot, Guillaume d'Occam".5 Okkam
beabsichtigt keineswegs die Grundlagen des mittelalterlichen
Dogmatismus niederzureißen ,,G. d'Occam n'a pas prétendu
renverser les assises du dogmatisme médiévale".6 Er ver-

1 ,,Item dilectio Dei et odium sunt opposita per eum, sed odium
Dei non est natura sua dignum poena aeterna Item sicut se habet
poena ad peccatum, ita secundum eum gratia ad gloriam, sed Deus
potest punire aeternaliter sine aliquo peccato actuali, praecedenti vel
concomitante" III. Sent. q. V. — „Ad aliud dico potest (Deus) aliquem
odire sine omni iniquitate in odito et potest eum existentem in
iniquitate non odire in poenam aeternam". lb.

2 I. Sent. dist. XVII. q. II.
3 Hist, de la Philos, méd. 1912. S. 119.
4 das. 522. 5 das. 114. 8 das. 522.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 413

steht nicht anders als wie Thomas die Objektivität unseres
Erkenntnisursprunges: ,,lui-même ne comprend pas autrement,

que S. Thomas la genèse de nos états représentatifs,
puisqu'il admet une action du dehors sur l'intelligence".1
Auch tritt er für die Abstraktion ein, die Unterscheidung

von sinnlicher und geistiger Erkenntnis;2 scharf
kritisiert er allerdings die Specieslehre — species impressa
—, aber nur jene materialistisch-irrtümliche, welche den
Erkenntnisprozeß in eine materielle Übertragung des
Dingbildes auf den Erkennenden oder auch in die Spirituali-
sierung des Phantasiebildes verlegte.3 Gegen diese irrtümlichen

Auffassungen hat er erfolgreich gekämpft, wobei
aber seine Kritik den wahren Begriff der species inten-
tionalis keineswegs gefährdet: „Mais ses critiques laissent
debout la vraie notion de l'espèce intentioneile".4 In diesem
Sinne ist wohl auch seine Stellung gegen einen Xntellectus
agens aufzufassen.5

Jedermann kennt de Wulfs Verdienste auf dem
Gebiete der mittelalterlichen Scholastik, und sie sollen am
wenigsten von uns ignoriert werden. Wem wäre es ferner
nicht bekannt, wie dunkel und schwankend Okkams
Ansichten in manchen Punkten sind, so daß seine verschiedene
geschichtliche Beurteilung mehr als erklärlich erscheint.
Dessenungeachtet ist uns de Wulfs Urteil über Okkam bis
zur Stunde unbegreiflich geblieben, und vielleicht gelingt es

uns, den einen und andern dunklen Punkt doch etwas besser
zu beleuchten. An was wir uns vor allem stoßen, ist
folgendes: wie kann Okkam, der Zweifler am Kausalprinzip,
der jede sichere reale Gotteserkenntnis leugnet, die ganze
metaphysische Grundlage der Psychologie und Moralphilosophie

in Frage stellte, in seinen phil. Grundfragen mit
Thomas v. Aquin übereinstimmen Fügen wir, um
ja nicht ungerecht zu sein, noch hinzu, daß de Wulf selber
zugibt, der berühmte „Neuerer" hätte jede sichere Kenntnis
des Daseins und Wesens Gottes,6 der Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele7 — vom Kausalprinzip spricht de
Wulf nicht — bezweifelt und einem ausgesprochenen
Voluntarismus gehuldigt.8 Dieses Geständnis löst uns das
Rätsel erst recht nicht. Wie konnte Okkam zu diesen
merkwürdigen tiefgreifenden Folgerungen kommen, wenn

1 Hist, de la Philos, méd. 1912 S. 520.
2 das. 518. 3 das. 519 u. 415—416. 4 das. 520.
5 das. 519—20. 8 das. 516. 7 das. 520. 8 das.



414 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

seine tiefgründigsten phil. Prinzipien mit jenen des heil.
Thomas übereinstimmen

In Wirklichkeit stimmen Thomas und Ok-
kam in der Begriffslehre, dem tiefsten aller
phil. Probleme nicht überein. Hierin glauben wir
denn auch den tieferen und letzten Erklärungsgrund
für seine Kausalskepsis gefunden zu haben.

Versuchen wir es den ganzen Aufbau seiner Ideenlehre
kurz zu skizzieren.

a) Okkams Sinneserkenntnis.

Die menschliche Erkenntnis beginnt mit der
Sinneserkenntnis. Diese ist nach Okkam eine doppelte: eine
intuitive und eine ab s tr aktive.

a) Die intuitive oder schauende Sinneserkenntnis geht
jeder andern voraus und ohne sie wird überhaupt nichts
erkannt.1 Vollzogen wird sie durch die äußeren Sinne.
Ihr Gegenstand bildet das augenblicklich gegenwärtige
auf uns einwirkende Sinnesobjekt. Ihr Akt ist die per-
ceptio, in welcher die äußeren Sinne den von außen
einwirkenden Gegenstand erfassen und zwar so lange und nur
so lange, als das Objekt gegenwärtig einwirkt, weil der Sinn
nur so lang den Gegenstand zu schauen vermag.

ß) Der schauenden äußeren Sinneserkenntnis folgt die
eognitio abstraetiva der inneren Sinne. Sie gehört der
Einbildungskraft — imaginatio, phantasia — an. Ihr
Akt ist die „repraesentatio", die Wiedervergegenwärtigung
dessen, was in der perceptio von den äußern Sinnen erfaßt
wurde. Abstraktiv wird sie genannt, weil sie von der
Gegenwart des Objektes absieht, es in seiner Abwesenheit
vergegenwärtigt und erkennt.3

Wie stellt sich Okkam zu den Sinne s species? Schon
vor ihm hatten Petrus Aureolus (f 1322), und Wilhelm
Durandus 0. P. (f 1332) auf dem Gebiete der
Sinneserkenntnis die Notwendigkeit jeglicher species bestritten.
Folgt Okkam diesen beiden geistesverwandten Vorgängern,
die bekanntlich seine Geistesrichtung in wesentlichen Fragen
beeinflußten? Oder bekämpft er nur, wie de Wulf meint,
jene besondere irrtümliche Speziesart gewisser mittelalter-

1 ,,Nihil potest naturaliter cognosei in se, nisi cognoscatur intuitive"

I. Sent. dist. III. q. II.
2 II. Sent. q. XVII.
3 II. Sent. q. XVII.



Drei Zweifler am Kausalprincip im XIV. Jahrhundert. 41,5

lieher Materialisten, welche an eine rein physische
Übertragung eines Bildes vom Gegenstand auf den Empfindenden
dachten, während er im übrigen mit Thomas
übereinstimmte?1 Unseres Erachtens leugnet er jede Art Sinner-
species, wie schon Stöckl und Muschietti ganz richtig
hervorhoben.2 Wenigstens mit Thomas von Aquin kann er
unmöglich übereinstimmen. Der Aquinate verlangt für die
Sinneskenntnis eine solche psycho - physische Einwirkung
auf den Empfindenden, daß in derselben ein wirkliches
intentionelles Bild des Gegenstandes eingeprägt wird ,,species
cogniti est in cognoscente";3 dieses Bild, diese species
impressa ist zwar zeitlich zugleich mit dem Akte der Erkenntnis,

aber der Ursächlichkeit nach — prioritate causalitatis
— früher als der Erkenntnisakt, weil die species die passive

Potenz determiniert, ihr den Gegenstand präsentiert
und sie erst dadurch aktuiert; daher ist die

species ein wirkliches principium formale des
Erkenntnisaktes ,,species rei visae est principium formale
visionis in oculo";4 in diesem Sinne tritt die species als
ein Mittleres und Drittes zwischen Objekt und Erkenntnisakt,

indem sie zwar nicht das ist — quod —, was
erkannt wird, sondern ein medium quo, das worin der
Gegenstand erkannt wird: ,,lapis non est in anima sed
species lapidis Et tarnen lapis est id, quod intelligitur,
non autem species lapidis";5 da der Gegenstand selbst nicht
im Erkennenden sein kann, wohl aber seine species, ist
diese für Thomas gerade der Grund der Realität unserer
Sinnèserkenntnis. So Thomas — Okkam ganz anders Er
leugnet, daß eine species als Prinzip des Sinnesaktes
irgendwie diesem vorausgehen müsse;6 er leugnet, daß eine
species zur Determination der passiven Potenz
nötig sei „Nec debet poni species propter determinationem
potentiae, quia omnis potentia passiva sufficienter deter-
minatur per agens sufficiens" ;7 er leugnet sowohl für die
intuitive als abstraktive Sinneserkenntnis die Notwendig-

1 Hist. d. 1. phil. méd. 519—-20.
2 Stöckl, Geschichte der Phil, des Mittelalters. II. 992; Muschietti,

Breve saggio sulla Filosofia di G. d'Ockam. 1908. 73 ff.
2 S. Th. I. q. 14. a. 1.
4 Jb. I. q. 56. a. 1; de Anima 1. II. lect. 24; De Verit. q. II. a.

3. ad 8; ib. a. 6.
5 I. q. 76. a. 2 ad 4.
6 II. Sent. q. XVII.
7 II. Sent. q. XIV.



416 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

keit der species als eines das Objekt repräsentierenden
Faktors „nee debet poni propter repraesentationem" ; er
leugnet und zwar da, wo er gegen die species polemisiert,
daß zwischen Objekt und Erkenntnisakt irgendwie ein
Drittes Vermittelndes dazwischen trete. Das
Objekt und der Erkenntnisakt genügen allein ,,nec
requiritur aliud praeter obiectum et actum";1 an andern
Stellen sagt er auch einfach : das Objekt und die
Erkenntnisfähigkeit sind die beiden einzigen Ursachen
oder Prinzipien der Erkenntnis sowohl des inneren Sinnes2
als der äußeren Sinne.3 Dasselbe Prinzip stellt er übrigens
auch für die intellektuelle Erkenntnis auf „sed agens
sufficiens est obiectum et intellectus".4 Offenbar ist hier
nicht bloß die Rede von der Nutzlosigkeit jener materialistischen

Bilderübertragung, die sich ja nur auf die äußere
Sinneserkenntnis beziehen könnte, während Okkam hier
und zwar an der gleichen Stelle die Speziestheorie ebenso
scharf in bezug auf die innere Sinneserkenntnis bestreitet,
wie für die äußere. Hinzufügen könnten wir auch noch
jenes berühmte Argument, das Okkam in Sent. II. q. XVII.
für die Nutzlosigkeit der Sinnesspecies anführt : für Sinnes-
species kann weder ein hinreichender Grund aus der
Erfahrung entnommen werden, denn sie sind ja nicht selbst
anschaubar, können also nicht selbst erfahren werden, noch
aus unmittelbaren Prinzipien entnommen werden;
ein solches Prinzip wäre nur der Satz : das Bewegende und
Bewegte müssen im Räume zugleich sein ; der ist aber nach
Okkam — im Gegensatz zu Thomas — falsch, da es nach
ihm eine actio in distans gibt. Auch gilt der Kampf jeder
Spezies, auch der thomistischen Kurz : Okkam und Thomas

denken, unseres Erachtens, über den Wert der Sinnesspecies

wesentlich anders. Der erstere hält sie für nutzlos
und wirft sie daher seinem Prinzip: ,,non est ponenda
pluralitas sine necessitate"5 aus dem Erkenntnisprozesse

1 ,,Si dicas, quod in visu ponitur species, dico quod non
nec debet poni propter repraesentationem, quia in notitia in-
tuitiva non requiritur aliquod repraesentativum vel repraesentans
aliud ab obiecto et actu Igitur nec in abstractiva, quae
semper sequitur intuitivam, requiritur aliud praeter obiectum et actum"
II. Sent. q. XIV.

2 „Respondeo, una causa partialis est visio corporalis et alia est
potentia phantastica. Istae duae causae sufficienter causant cum
Deo primum actum phantasiandi" II. Sent. q. XVII.

3 Das. 4 II. Sent. q. XIV. 5 II. Sent. q. XVII.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 417

hinaus; der andere hält sie für absolut notwendig als ,,prin-
cipium formale" der Erkenntnis. Wir wiederholen es: de
Wulfs Behauptung ,,il guerroie victorieusement contre les
fausses conceptions du processus cognitif. Mais ces critiques

laissent debout la vraie notion de l'espèce intentio-
nelle",1 ist uns mehr als zweifelhaft.

Hat Okkam, wie nachher seine Nachfolger Nicolaus
Autricuria und Peter d'Ailly, die Realität der
Sinneserkenntnis angezweifelt? Sicher nicht! Hierin gehen wir
mit de Wulf einig. Hat er mit seiner Leugnung der species
Veranlassung gegeben zu dem Zweifel der Nachfolger?
Möglich ist es. Wenn der äußere Gegenstand, um erkannt
zu werden, weder physisch in der denkenden Seele
vergegenwärtigt werden kann, noch in seinem Abbilde —
species —, wie erreichen wir dann die Realität des äußeren
Gegenstandes in unserer Erkenntnis Ohne species impressae
wird es schwer halten, die Realität der Sinneskenntnis zu
verteidigen; nicht einmal Kant hat das zustande gebracht,
trotzdem auch er eine Einwirkung von der Außenwelt auf
den Erkennenden befürwortete.

b) Okkams intellektuelle Erkenntnis.
Die Realität der Sinneskenntnis ist zwar eine notwendige

Voraussetzung zur Realität des Allgemeinwissens; aber
sie zieht die letzere noch nicht notwendig nach sich. Dazu
ist mehr notwendig. Der Schluß von der Realität des
des Allgemeinwissens auf die Realität der Sinneskenntnis
ist statthaft aber nicht umgekehrt. Wie wahr diese
Behauptung ist, soll Okkams Theorie über den Ursprung der
intellektuellen Erkenntnis uns zeigen.

Analog seiner Sinneskenntnis, unterscheidet er auch die
intellektuelle in eine doppelte: eine intuitive und ab-
s trakti ve.

ce) Okkam? intellektuelle Intuition.
Die geistig intuitive Erkenntnis schließt sich eng an

die ihr genetisch vorausgehende Sinnesintuition an.2 Insofern

und solange ein äußerer Sinnesgegenstand auf den
äußeren Sinn einwirkend perzipiert wird, vermag der
Verstand denselben Gegenstand ebenfalls schauend zu erfassen.

1 Hist. d. 1. phil. méd. 520,
2 Quodlibet I. q. XIII.



418 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Er schaut ihn direkt in der Sinnesintuition und ist kraft
dessen in der Lage über das kontingente Sein des
Gegenstandes zu urteilen, darüber ob Sokrates wirklich weiß sei
,,si Socrates in rei veritate sit albus";1 überhaupt schaut er
das räumliche Zusammensein und Auseinandersein

und alles, was das äußere veränderliche Sein
betrifft.2 Die Sphäre der intellektuellen Intuition ist aber
weiter als jene der sensitiv intuitiven Erkenntnis. Der
Verstand vermag auch die eigenen innern Seelen-
zustände, die in keiner Weise unter die Sinne fallen,
zu schauen, so seine eigenen Tätigkeiten, jene des Willens :

wie Freude, Trauer usw.; doch erfaßt er auch diese nur
ihren kontingenten tatsächlichen Zuständen nach, ob sie
da sind oder nicht da sind.3 — Grundbedingung für all
diese intuitive Verstandeskenntnisse ist daher die reale
Existenz der Gegenstände selbst, ohne die der Verstand
sie nicht zu schauen vermag, weil sie ihm nicht gegenwärtig
sein können ,,naturaliter notitia intuitiva non potest esse
sine existentia rei".4 Dadurch unterscheidet sich die
Intuition von der abstraktiv-intellektuellen Erkenntnis, die
von der Existenz und Nicht-Existenz des Gegenstandes
abstrahiert ,,abstrahlt ab existentia et non-existentia" und
auch stattfinden kann, wenn der Gegenstand bereits nicht
mehr ist ,,ispa re simpliciter destructa".5

Aber was erkennt denn der schauende Verstand an
all diesen Gegenständen? Das Konkret-Einzelne,
das Ding, wie es eben existiert und das ist nur Einzelnes.
Aber schaut der Verstand bezüglich der äußeren Gegenstände

das Sinnliche als Sinnliches? Gewiß! Verstand
und Sinn unterscheiden sich in bezug auf ihr Erkenntnisobjekt

gar nicht „Idem omnino est obiectum sensus et
intellectus".6 Aber schaut der Verstand in seiner Intuition

1 „Notitia intuitiva est talis, quod si Socrates in rei veritate
sit albus potest evidenter cognosci quod Socrates est albus; et uni-
versaliter omnis notitia incomplexa termini vel terminorum seu rei vel
rerum, virtute cuius potest evidenter cognosci aliqua Veritas contingens,
maxime de praesenti, est notitia intuitiva" I. Sent. Prol. q. I. bei
Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande. B. III. n. 787.

2 Quodlib. VI. q. VI. dazu obiges Zitat.
3 I. Sent. Prol. q. I. 4 Ib.
5 „Abstractiva autem est ista, virtute cuius de re contingenti non

potest scire evidenter, utrum sit vel non sit et per ilium modum ab-
trahit ab existentia et non-existentia" Ib.

* Quodl. I. q. XIII.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 419

nicht etwa das Wesentliche des Einzelgegenstandes, das
was die Natur — quidditas — eines Einzeldinges
notwendig konstituiert und dasselbe von einem andern wesentlich

Verschiedenen unterscheidet? Schaut der Verstand in
seiner Intuition überhaupt etwas Quidditativ-Reales,
sei es von der Substanz des Einzeldinges oder von den Acciden-
tien, die ihm inhärieren Nichts von all dem Eine real in
vielen Subjekten begründete Wesenheit gibt es bei Okkam
überhaupt gar nicht, wie wir weiter unten sehen werden.
Was der schauende Verstand in seiner notio intuitiva
erfaßt, das sind nur rein empirische tatsächliche
und daher kontingente äußere Zustände und
Verhältnisse an dem singulären Gegenstande.
Beweise hierfür: 1. Okkam selber hebt fortwährend hervor,
es handle sich bei der intuitiven Erkenntnis nur um
kontingente Wahrheiten1 „virtute cuius (intuitivae) potest
evidenter cognosci aliqua Veritas contingens" ;2 2. er hebt
wieder hervor, es handle sich bei der intellektuellen Intuition

der äußeren Sinnesgegenstände nur um Existenz
und Nicht-Existenz3 und das räumliche
Ineinandergreifen und Auseinandersein an den
Erscheinungsobjekten ,,sciret, si res inhaereat vel non inhaereat,

vel unum distat ab altero loco";4 er hebt 3. hervor,
auch die innern eigenen Seelenzustände würden in der
Intuition nur insofern erkannt, als wir ihr Innesein in
uns erführen ,,quae potest homo experiri inesse
sibi";5 und trotzdem er, wie schon Überweg erklärte,6 diese
innere Seelenintuition für die sicherste aller realen Erkenntnisse

hält, hebt er doch gerade von ihr hervor, daß wir
unsere immateriellen Tätigkeiten nicht in ihrem inneren
Wesen als immaterielle erfassen und daher nicht befugt

1 „Notitia intuitiva est talis notitia, virtute cuius potest sciri
utrum res sit vel non sit. Similiter notitia intuitiva est talis qua quum
aliqua cognoscuntur, quorum unum inhaeret alteri, vel unum distat ab
altero loco .; statim virtute illius notitiae complexae illarum rerum
sciret, si res inhaereat vel non inhaereat, distet vel non distet, et sie de
aliis veritatibus contingentibus" Quodl. VI. q. VI.

2 I. Sent. Prol. q. I. 3 Ib.
4 Quodl. VI. q. VI. vgl. obigen Text.
5 ,,Intellectus noster pro statu isto non tantum cognoscit sensibilia,

sed etiam in particulari et intuitive cognoscit aliqua intellectibilia, quae
nullo modo cadunt sub sensu, cuiusmodi sunt intellectiones, actus voluntatis,

delectatio, tristitia et huiusmodi, quae potest homo experiri
inesse sibi" I. Sent. Prol. q. I.

6 Grundriß der Gesch. d. Phil. (1905) Bd. II. 344.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 29



420 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

sind, von der Immaterialität unserer Tätigkeiten auf eine
immaterielle Seelensubstanz zu schließen „Non autem ex-
perimur is tarn intellectionem, qua est operatio propria
substantiae immaterialis et ideo per intellectionem
non concludimus illam substantiam incorruptibilem esse in
nobis tanquam formam".1 Hier verweist also Okkam
selber auf den Zusammenhang, der zwischen seiner
antimetaphysischen Psychologie und der rein • empirischen
Intuition besteht. Wir werden diesen Gedanken, der grundlegend

ist für seine antimetaphysische Weltanschauung,
später weiter entwickeln.

Für den Augenblick drängt es uns nochmals
hervorzuheben, daß wir nach Okkam in der geistig intuitiven
Erkenntnis nur Empirischtatsächliches, nichts
Quidditatives, nichts Wesentliches von den
Dingen erkennen. Und die tiefste Ursache, warum er zu
dieser anti-metaphysischen Anschauung des Einzeldinges
kam, liegt unseres Urteilens auch hier in der Leugnung
der species. Fordert Okkam für seine intellektuelle
Intuition Erkenntnisspezies? Ebensowenig, wie für die
sensitive „ad cognitionem intuitivam habendam non oportet
aliquid ponere praeter intellectum et rem cognitam et
nullam penitus speciem quia frustra fit per
plura, quod potest fieri per pauciora, sed per intellectum
et rem cognitam — man beachte die genau gleiche
Ausdrucksweise wie bei der Leugnung der Sinnesspecies
—, sine omni specie potest fieri cognitio intuitiva".2
Schaut der Verstand das Singulär-Konkrete, auch das Sinnliche

ohne jede vermittelnde species, in der das Zufällige
zurückgelassen und nur das Quidditative festgehalten würde,
so kann er in seiner Intuition nur das Empirisch-Tatsächliche,

nur das, um mich so auszudrücken, Erscheinungssein
der Einzeldinge, so wie sie hic et nunc gegenwärtig

sind, erfassen. Okkam bleibt sich hierin durchaus logisch.
Fassen wir all das, was wir Wichtiges in Okkams

geistig intuitiver Erkenntnis vorgefunden, noch kurz
zusammen Er vertritt mit Skotus eine direkte intellektuelle

Erkenntnis des Singulare als solchen, auch
des Singulare-sensibile; er hebt den spezifischen
Unterschied zwischen dem eigentümlichen Objekte der Sinnes-

1 Quodl. I. q. X.
2 II. Sent. q. XV; vgl. Prantl, op. c. B. III. 336 n. 759.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 421

fähigkeit und der intellektuellen Erkenntnisfälligkeit
prinzipiell auf; damit beraubt er sich auch des tiefsten und
wichtigsten Beweises für den Unterschied zwischen der
geistigen und sinnlichen Erkenntnis, den er selbst zwar
festhalten will, den aber spätere moderne Empiristen, die
Okkams Pfade wandelten, nicht ohne Grund leugneten.
Ferner leugnet Okkam auch für seine Intuition die
Notwendigkeit von Erkenntnisspezies. Endlich teilt
er seiner Intuitionskenntnis einen ausschließlich
empirischen Wert bei. In all diesen Punkten tritt Okkam
dem hl. Thomas gegenüber, weil letzterer überhaupt jede
direkte intellektuelle Kenntnis des Individuums in Abrede
stellt und nur eine indirekte auf die Resultate des
Schätzungsvermögens gestützte befürwortet. Man anerkennt das
Logische in der thomistischen Lösung des schwierigen
Problems,1 betrachtet diese Lösung aber doch nicht ungern
als eine Schwäche des Thomismus im Gegensätze' zum
Okkamismus, der eine direkte intellektuelle Kenntnis des
Singulare verfocht. Das ist eine Täuschung! Abgesehen
von dem Widerspruche, in welchem die okkamistische
Intuition des Sinnfälligen mit den Erfahrungstatsachen steht,
und abgesehen von der weittragendsten Konsequenz, die
sie nach sich zieht, daß sie zuletzt den Unterschied zwischen
sinnfälliger und geistiger Erkenntnissphäre aufhebt, führt
uns auch diese okk. Intuition nicht zur Erkenntnis des
inneren konkreten Seins der Einzelsubstanz. Sie führt uns
um kein Haar weiter als jene indirekte thomistische
Erkenntnis. Sie führt uns nur zur Erfassung rein empirischer,
veränderlicher, tatsächlicher Zustände eines bestimmten
Individuums, eine Erkenntnis, die, sofern nicht das abstraktiv
metaphysische Wissen hinzutritt, nicht einmal zu einem
Indizienbeweis hinreicht.

ß) Okkams abstraktiv allgemeine Erkenntnis.
Wir haben uns bei Okkams intellektueller Intuition länger

aufgehalten als es vielleicht tunlich erscheinen mag. Allein,
das hat einen tieferen, sehr wichtigen Grund für sich. Auf
seine notio intuitiva nämlich baut Okkam seine geistig ab-
straktive Erkenntnis ,,notio abstraetiva" auf, deren eigentlicher

Gegenstand die Allgemeinbegriffe — Universalia
— sind, von denen wieder die allgemeinen Prinzipien,

1 Vgl. de Wulf, Hist. d. 1. Phil. méd. 415.

29*



422 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhunderfc.

auf welchen die Beweisführungen ruhen, bedingt sind,
sodaß wir hier endlich zur Abklärung seiner Kausalskepsis

gelangen werden. In Okkam bestätigt uns die
Geschichte der Philosophie neuerdings, daß die
Universalienfrage und ihre bestimmte Lösung den Charakter der
gesamten Weltanschauung eines Philosophen bedingt und
wenn Okkams theologische, psychologische, moralphilosophische

Ansichten einen antimetaphysischen Charakter
tragen, so kam das nicht von ungefähr, sondern der
Grund lag in seiner Universalienlehre und diese war
bedingt durch seine soeben dargelegte Intuitionslehre — notio
intuitiva —

Okkam selber hat übrigens, und das muß zu seiner
Ehre hervorgehoben werden, die Bedeutung der Universalienlehre,

trotz der bekannten scharfen Betonung der Singulär-
erkenntnis, nicht ignoriert. Wie einem Thomas v. Aquin,
Bonaventura und Skotus, ist auch ihm das Allgemeine der
formelle- Gegenstand der Wissenschaft „universale, quod
est principium artis et scientiae" und keine Wissenschaft
hat als solche das Individuelle zum Gegenstand, sondern
das Allgemeine, insofern es Zeichen ist, das für das Einzelne
supponiert „licet nulla doctrina tractare debet de singu-
laribus signanter, seu nulla scientia proprie dicta est de
induviduis, sed de universalibus pro induviduis".1 Eigenartig

aber war seine Auffassung des Universale, wie schon
jene Worte „de universalibus pro induviduis" darauf
hindeuten. Entwerfen wir vorerst einen gedrängten Abriß von
Okkams Anschauung über den Ursprung und die Natur
seines Universale. Nachher werden wir mit Berücksichtigung

weiterer Momente und Quellen zu einer längerer
Interpretation ausholen und dabei Okkams Universalienlehre
Punkt für Punkt der thomistischen gegenüberstellen, um
den wesentlichen Unterschied zwischen beiden klarer
hervortreten zu lassen.

In seiner intellektuellen Intuition erfaßt der
Verstand direkt das Singulare als solches, insofern es seiner
tatsächlichen Existenz nach augenblicklich auf ihn einwirkt,
weshalb er hier fähig ist über die Existenz des geschauten

1 „Omnis disciplina incipit ab induviduis et ita sicut omnis
cognitio nostra ortum habet a sensu, ita omnis disciplina ortum habet
ab induviduis, licet nulla doctrina tractare debeat de singularibus
signanter seu nulla scientia proprie dicta est de induviduis sed de universalibus

pro induviduis" Expos, aur. Praedicab. De specie.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 423

äußeren Dinges ein Urteil zu fällen.1 Ihr entspringt der
Einzelbegriff — idea singularis —, der als Zeichen nur für
ein einziges Einzelding supponiert.2 Diesem ersten intuitiven

Akte des Verstandes folgt ein zweiter, das abstrak-
tive Erkennen — notio abstractiva —, aus der das
Universale, der Allgemeinbegriff und zwar ohne
Vermittlung einer species3 und ohne eine besondere das
Universale gestaltende Tätigkeit des Verstandes
oder Willens;4 es genügt dazu ein bloßer zurückgelassener
habitus, der den Verstand anregt, von etwas früher
intellektuell Geschautem ein Abbild hervorzubringen.5 Das
Universale entsteht nämlich in folgender Weise: derselbe
Verstand, welcher vorher in einer Intuition ein augenblicklich

gegenwärtig einwirkendes Singulare schaute, bildet
etwas dem Geschauten Ähnliches nach ,,aliquid consimile
prius intellecto", ein sehr treues Bild desselben „quasi
imago simillima rei prius intellectae in esse obiectivo",
ein Bild, das so treu das Geschaute wiedergibt, daß der
Gegenstand ein und derselbe ist „illud fictum est tantum
tale, quale fuit prius intellectum in esse obiectivo",6 nur

1 Sent. I. Prol. q. I.
2 Summa tot. Log. I. 14.
3 „Est una opinio, quae ponit, quod necessarium est ponere speciem

impressam intellectui ad hoc, quod intelligat; Illud quod relinquitur,
non est species sed habitus". Sent. II. q. XV ; Sent. II. q. XIV.

4 „Üniversalia et intentiones secundae causantur naturaliter sine
omni activitate intellectus et voluntatis a notitiis incomplexis ter-
minorum per istam viam, quia primo cognosco aliqua singularia in par-
ticulari intuitive vel abstractive et hoc causatur ab obiecto vel habitu
derelicto ex primo actu et habita notitia statim ad eius praesentiam, si
non sit impedimentum, sequitur naturaliter alius actus distinctus a primo
terminatus ad aliquid tale esse obiectivum, quale prius vidit in esse sub-
iectivo, et ille actus secundus producit universalia et intentiones secun-
das" Sent. II. q. XXV.

5 Ib. — „et illa (abstractiva notio) erit, simul cum cognitione in-
tuitiva perfecta, quia statim post cognitionem intuitivam perfectam sive
obiectum destruatur sive sit absens, potest intellectus eandem rem, quam
prius vidit intuitive considerare et formare hoc complexum — haec res
aliquando fuit — et assentire evidenter, sicut quilibet experitur; ergo
oportet ponere aliquem h ab i tum inclinantem ad istum actum, quia
ex quo intellectus modo promte potest elicere istum actum post
cognitionem intuitivam et aliquando non potuit, sequitur quod nunc est ali-
quod inclinans intellectum ad illum actum, qui prius non fuit', II. Sent,
q. XV.

6 „Intellectus noster primo intelligit intuitive aliquid singulare
realiter existons, quo intellecto potest idem intellectus fingere aliquid
consimile prius intellecto, sed illud sie fictum non poterit habere esse



424 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhunderfc.

mit dem Unterschied, daß es von der tatsächlichen
Existenz des geschanten Objektes absieht, weil es
augenblicklich nicht mehr einwirkt, vielleicht überhaupt nicht
mehr existiert.1 Aber was ist denn eigentlich dieser
okka m istische conceptus universalis? Seiner
Existenzweise nach, die er in der Seele hat, halten die
einen ihn für ein bloßes fictum, andere für eine qualitas
animae, wieder andere identifizieren ihn mit dem Denkakte
selbst, was wohl das Richtigste ist.2 Wichtiger ist für uns
hier die Frage nach dem objektiven repräsentativen Inhalte
dieser abstrakten Idee. Worin besteht die Allgemeinheit

der okkamistischen Allgemeinidee? Drückt sie
inhaltlicheine reale Wesensindentität vieler Einzeldinge, etwas
quidditativ vielen Gemeinsames aus? Mit andern Worten:
ist Okkams Universale metaphysisch allgemein Keine
Spur von dem! Das Universale ist überhaupt, so erklärt
er kategorisch, und zwar in keiner Weise in Vielen real
begründet.3 Es ist nicht eines, das in vielen ist,
sondern nur eines, das für viele Individuen Zeichen ist
,,pro induviduis".4 Aber wie ist das aufzufassen? Dem
Inhalte nach vergegenwärtigt uns der Allgemeinbegriff etwas
Induviduelles, Singuläres, denn er ist ja das genaue Abbild
eines ehedem geschauten induviduellen Objektes und zudem
gibt es ja nach Okkam gar nichts außer Singulär-Kon-
kretes. Damit stimmt Okkams ausdrückliche Erklärung
überein: die intuitive und abstraktive Erkenntnis
unterscheiden sich zwar, aber nicht in bezug auf ihre Objekte
„differunt, sed non penes obiecta".5 In beiden erkennen
wir nur Singuläres ; aber in der intuitiven Idee ein
Singulare wie es tatsächlich existierend uns gegenwärtig
ist, weshalb die Einzelidee nur ein Zeichen dieses Singulare

subiectivum sed tanfcum esse obiectivum efc ideo illud fictum est
tantum tale, quale fuit prius intellectum in esse obiectivo erit quasi
imago simillima rei prius intellectae in esse obiectivo ." Sent. I. dist.
13. q. I.

1 Sent. I. Prol. q. I. dazu die oben zitierte Stelle aus II. Sent. q. XV.
2 Sent. I. dist. 2. q. VIII.
3 „Nulla res extra animam, nec per se, nec per aliquid additum

reale vel rationis, nec qualitercumque consideretur vel intelligitur,
est universalis.4' Sent. I. dist. 2 q. VII. Später mehr

4 „Ideo dico quod nulla res talis est, quae sit universalis et intrin-
seea. illis, quibus est communis" I. Sent. dist. 2. q. IV.

5 „Ideo dico, quod notitia intuitiva et abstractiva seipsis différant,
et non penes obiecta et penes causas suas quascumque quamvis notitia
intuitiva naturaliter non possit esse sine existentia rei" Sent. I. Prol. q. I.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 425

„Signum alicuius singularis" genannt werden kann;
dagegen fingieren wir uns in der abstrakten Kenntnis ein
Singulare, von dessen augenblicklicher Existenz wir absehen,
und das deshalb, trotzdem es etwas Singuläres vorstellt,
wegen seiner Ähnlichkeit mit andern Singularia als ein
Exemplar für alle andern ihm ähnlichen Exemplare suppo-
niert werden kann,1 als Zeichen für die gesamte Menge
der einander singular ähnlichen Singularia gesetzt werden
kann, d. h. es ist ein „signum plurium" oder „pro singulis",
während der Einzelbegriff nur ein „signum alicuius
singularis" ist.2 — Offenbar ist Okkams Universale nicht
ein metaphysisches, sondern ein kollektives, ein bloßes
Zeichen für den Umfang, die Menge singulär ähnlicher
Dinge, aber nicht etwas, das in vielen ist. An Stelle
des inhaltlich abstrakten und daher quidditativen
aristotelischen Universale setzt er das sensitive
Gemeinbild — imago communis —, das an sich dem
Gebiete des bloßen Schätzungsvermögens — aestimativa —
angehört, das inhaltlich ja auch nur etwas Singuläres
vorstellt und ebenfalls von der tatsächlichen Existenz des
Vorgestellten abstrahiert. Daher hat Okkam von seinem Standpunkt

aus ganz recht, wenn er unermüdlich behauptet:
„Das Universale kann nicht in vielen sein."
Sein Universale kann in der Tat nicht in vielen sein, weil
es inhaltlich singulär ist". Ein Singulare kann deshalb, weil
es Singulare ist, nie in den ihm ähnlichen Singularia sein,
so wenig als ein Exemplar von mehreren einander ähnlichen
Exemplaren in den andern Exemplaren sein kann ; es kann

1 „Universale non est aliquid reale habens esse subiectivum nec in
anima nec extra animam, sed tantum habet esse obiectivum in anima
et est quoddam fictum habens esse tale, quale habet res extra in esse
subiectivo et hoc per istum modum, quod intellectus videns aliquam
rem extra animam fingit consimilem in mente ita quod si haberet vim
productivam, talem rem in esse subiectivo numéro distinctam a priori
produceret extra consimiliter et proportionaliter sicut est de artifice
Ita in proposito illud fictum in mente ex visione alicuius rei extra
esset unum exemplar et indifferenter respiciens omnia singularia extra
et propter illam similitudinem in esse obiectivo potest supponere
pro rebus extra habentibus consimile esse extra intellectum" Sent. I.
dist. 2. q. VIII.

2 „Aliter accipitur nomen „singulare' pro omni eo, quod est unum
et est signum alicuius singularis nec est natum esse Signum plu-
rium." „Dicendum est igitur, quod quodlibet universale est una res
singularis et ideo non est universale nisi per significationem, quia est

signum plurium" Summa t. Log. I. 14, b. Prantl. B. 3. n. 791.



426 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

nur als Zeichen an die übrigen ihm ähnlichen Exemplare
erinnern und sie vertreten. Das scheint uns ganz
einleuchtend. Aber auch das scheint uns einleuchtend, daß
ein Universale, wie Okkam es sich gedacht hat, dem keine
Wesensidentität der Einzeldinge, sondern nur Singuläres
zugrunde liegt, das nur auf einer Ähnlichkeit von Singu-
larien aufgebaut ist, jegliche apodiktische
Beweisführung ausschließt und eo ipso, weil es nicht auf dem
Prinzip der Identität, sondern nur der Analogie ruhtr
höchstens Wahrscheinlichkeit für gezogene
Schlußfolgerungen für sich in Anspruch nehmen kann.

Prantl, dessen Auffassungen vor allem de Wulf folgte^
hielt Okkams Erkenntnislehre wesentlich für einen
aristotelischen Empirismus.1 Wie wenig das mit der
Wirklichkeit stimmt, beweist das Gesagte. Und dennoch ist es
sehr begreiflich, wenn manche ihn mit Aristotelismus und
Thomismus in Verbindung brachten. Okkams Darstellungen
sind verfänglich. Abgesehen von manchen wirklich
aristotelischen Elementen, die sich bei ihm finden, sucht er auch
anderes, das nicht aristotelisch ist, mit der Autorität des
großen Philosophen zu decken. Er versteht es trefflich,
aristotelischen Prinzipien und Benennungen seinen eigenen
ganz verschiedenen Sinn unterzulegen, aristotelische Lehren
aus einem Gebiet in ein ganz anderes zu transponieren.
Was Okkam über seine intellektuelle Intuition und die ihr
folgende abstraktive notio sagt, erinnert unwillkürlich an
das, was die Aristoteliker über den Gegenstand und die
Tätigkeit des Schätzungsvermögens sagten. Alles
das erklärt uns das Verfängliche in Okkams Theorien, die
häufig scheinbar aristotelisch sind und in Wahrheit doch
etwas ganz anderes besagen.

Wie groß übrigens die Kluft ist zwischen Okkam und
Thomas von Aquin und zwar bei dem ganzen Aufbau des
abstraktiven Begriffswissens, darüber wird uns eine Para-
lelle zwischen beiden Punkt für Punkt durchgeführt
unterrichten. Dieser Vergleich wird manchen Punkt, den wir
aus Okkams Lehre schon hervorhoben, noch greller
beleuchten, mit neuen Beweisen stützen und die logische
Verkettung seines Systems beleuchten.

1. Thomas und W. Okkam gehen schon von einer ganz
verschiedenen Basis aus. Okkams abstraktives Begriffs-

1 Gesch. d. Log. d. Abendl. B. 3. S. 332.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 427

wissen setzt schon intellektuelles Wissen voraus und
baut sich auf diese bereits vorhandene geistige Erkenntnis
auf. Seine rein empirische Intuition des Singulare, in
welcher der Verstand direkt die kontingenten tatsächlichen
Verhältnisse des Sensibile und innerer singulären Seelen-
zustände erfaßt, liefernden Stoff zur ab s trakten
Allgemein i d e e.1 Dadurch hebt er aber auch den spezi-
fischenUnterschied zwischen dem Objekt der
Sinneserkenntnis und des Verstandeswissens auf: ,,Idem omnino
est obiectum sensus et intellectus".2 — Ganz anders Thomas.
Er bestreitet jene direkte intellektuelle Erkenntnis des
Singulare ,,intellectus noster directe non est cognoscitivus nisi
universalium".3 Ihm ist die abstraktive Erkenntnis die
erste und einzige intellektive Erkenntnis auf Erden.4
Das Sinnfällige ist nur eigentümliches Objekt der Sinnefe-
kenntnis.5 Das erste und eigentümliche Objekt des
Verstandes, sofern er mit dem Leibe verbunden, ist nur das
Allgemeine „ens universale", das Wesentliche des Dinges,
insoweit es aus dem Einzelnen abstrahiert ist.6 Das Objekt
zur abstraktiv-allgemeinen Erkenntnis liefert ihm einzig und
allein das Phantasiebild ,,phantasma". Alle natürlichen

intellektuellen Kenntnisse stützen sich auf diese Basis,
auch jene von der Seele und von Gott.7

2. Ganz verschieden von Okkam faßt Thomas die
Abstraktion auf, aus der das Universale entsteht. Sie stützt
sich, wie soeben bemerkt, auf das phantasma, das nicht
bloß die Rolle einer beliebigen causa instrumentalis, sondern
einer causa materialis spielt, weil aus ihm die species in-
telligibilis gewonnen werden soll.8 Nach Thomas vollzieht
sich nämlich der Entstehungsprozeß der abstrakten Idee
also : die eigentlich aktiv erkennende intellektuelle Fähigkeit

1 Vgl. die obigen Zitate, wo Okkam systematisch diesen Gedanken
durchführt.

2 Quodl. I. q. XIII.
3 S. Th. I. q. 86. a. 1.
4 Ib. q. 84. a. 7; q. 85. a. 1.
5 Ib. q. 78. a. 1.
6 Ib. dazu: q. 84. a. 7. „Intellectus autem humani, qui est con-

iunctus corpori, proprium obiectum est quidditas, sive natura in materia
corporali existens"; q. 85. a. 5. ,,primo apprehendit aliquid de ipsa,
puta quidditatem ipsius rei, quae est primum et proprium obiec
tum intellectus". Das. I. q. 85. a. 6. a. 8.

7 Ib. I. q. 84. a. 7; I. q. 12 a. 12; I. q. 88. a. 1.
8 Ib. I. q. 84. a. 6.



428 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

ist nur der Intel le c tus possibilis.1 Der ist aber an
sich passiv und bedarf daher seines aktuell auf ihn
einwirkenden Objektes, um aus seiner Potenzialität in den Akt
übergeführt zu werden.2 Die Quidditas rei, das eigentliche
Objekt des möglichen Verstandes ist nun zwar im Phantasma
enthalten, aber nur potenziell, weil noch in der induvidu-
ellen Materie existierend.3 Soll sie ein intelligibile in actu
werden, bedarf es dazu des Intellectus agens, der
real verschieden vom Intellectus possibilis,4 die Aufgabe hat,
das im Phantasma potenziell enthaltene Wesen eines Seins
zu einem intelligibile in actu zu gestalten und hierin besteht
die Abstraktion.5 Er vollzieht diese Aufgabe, indem er
im Phantasma nur das Quidditative beleuchtend, diesem
eine geistige Existenzweise gibt6 und dadurch entsteht die
species intell ig ibilis, die dem möglichen Verstände
eingeprägt wird7 und worin der letztere zuerst die Sache,
welche in der species präsentiert wird und dann erst durch
eine gewisse Reflexion die species selbst erkennt.8 Auf
dieser abstrahierten quidditativen Kenntnis der Dinge ruht
nach Thomas alles metaphysiche Wissen. Mit ihm

1 S. Th. I. q. 79. a. 4.
2 S. Theol. I. q. 79. a. 2.
3 Ib. a. 3; a. 4 ad 4um.
4 „Intellectus agens et possibilis sunt diversae potentiae" I. q. 79.

a. 10; ib. a. 4 ad 4um.
5 „Oportet igitur ponere aliquam virtutem ex parte intellectus, quae

faciat intelligibilia in actu per abstractionem specierum a conditionibus
materialibus. Et haec est nécessitas ponendi intellectum agendi" I. q.
73. a. 3; dass. I. q. 84. a. 6.

6 Ib. q. 85. a. 1. Zwei Klippen hat Thomas bei der Auffassung
der species intelligibilis vermieden, die beide gleich gefährlich wären.
Inhaltlich d. h. in ordine repraesentativo ist dieselbe forma rei, welche
virtuell im phantasma war, in der species intelligibilis aktuell. Die species
intelligibilis ist inhaltlich nicht etwa ein vom Intellectus agens
nachgebildetes bloßes Abbild dessen, was im Phantasma beleuchtet wurde.
Eine solche Auffassung würde wieder zum Subiectivismus führen
und widerspricht dem, was Thomas sagt, daß der Agens actu intelligibile

macht, was vorher nur potentia intelligibile war und daß die res
das erste ist, was wir in der species erkennen (I. 85. a. 2); dagegen gibt
der Agens jener forma rei, die im Phantasma war, einen neuen modus
essendi, die geistige Existenzweise und deshalb ist sie numerisch nicht
dieselbe wie im Phantasma (I. 85. a. 1. ad 3.) und handelt es sich nicht
in dem Sinne um eine Spiritualisierung des Phantasmas. Das
Phantasma bleibt in sich unverändert. Letzteres würde zum
Materialismus führen.

7 De Verit. q. IX. a. 1. ad 16um.
8 I. q. 85. a. 2.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 429

steht es und ohne dasselbe fällt es! Diese quidditativ
abstrahierten Begriffe bilden den realen Inhalt der
Allgemeinideen, deren formelle Zuteilbarkeit in bezug auf die
vielen aus einer Vergleichung des abstrahierten Inhaltes mit
den Singularia, in denen die gleiche Wesenheit ist,
entsteht. Daher kann nach Thomas der Allgemeinbegriff von
vielen einzelnen ausgesagt werden, weil sein Inhalt, jene
quidditas in vielen ist, allerdings konkret, während sie im
Universale abstrakte Existenzweise hat.1 Das metaphysisch
gefaßte Universale bedeutet ein Innensein des einen in
vielen und daher ein Identischsein mit denselben.

Diese thomistische Abstraktion bekämpft Okkam
auf der ganzen Linie und in bezug auf alle ihre wesentlichen

Momente. Er bestreitet die Notwendigkeit einer
species intelligibilis, die er, wie schon oben gesagt
wurde, durch einen habitus ersetzen will.2 Typisch ist sein
Ausspruch: ,,quidquid potest salvare per talem speciem,
potest salvare sine ea aeque faciliter".3 Dem thomistischen
Grundsatz gegenüber: eine intellektuelle species sei deshalb
notwendig, weil der materielle Erkenntnisgegenstand nicht
auf den geistigen Verstand einwirken könne,4 macht er die
verständnislose Bemerkung: die gleiche Schwierigkeit
ergäbe sich auch mit der Annahme einer species intelligibilis.5
Er bekämpft den thomistischen Abstraktionsprozeß
selbst. Die Ansicht, wonach der Intellectus agens das
Phantasma beleuchtend, etwas von den individuellen Bedingungen
befreien oder aus demselben eine

^
species hervorbringen

würde, erklärt er für irrtümlich.6 Überhaupt — und diese
Bemerkung gilt offenbar wieder dem Thomismus sogar nach
Prantl7 —, entsteht das Universale ohne jede besondere
gestaltende Tätigkeit des Verstandes ,,sine omni activitate

1 I. q. 85. a. 2. ad 2um.
2 II. Sent. q. XV. u. q. XXV; vgl. oben.
3 I. Sent. dist. 27. q. II.
4 S. Th. I. q. 85. a. 1. ad 3um.
5 II. Sent. q. XV.
6 „Ex hoc patet falsitas illius opinionis, quae ponit, quod

intellectus agens habet actionem circa phantasmata et intellectum passivum
per modum depurationis, illustrationis et sequestrationis ; quia talis
remotio vel sequestratio aut est sec. esse subiectivum aut obiectivum;
non primo modo, quia tunc intellectus agens causando speciem aliquid
amoveret a phantasmate, quorum utrumque est falsum secundum eos,
nec etiam secundo modo, quia esse obiectivum causatur per intellectum
possibilem secundum eos" II. Sent. q. XV.

7 Gesch. d. Log. im Abendl. ß. III. S. 346.



430 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

intellectus".1 — Damit hat auch der thomistische Intel-
lectus agens seine besondere Bestimmung verloren. Dem
Namen nach behält er ihn noch bei. Aber er identifiziert ihn
mit dem Intellectus possibilis, weil er gar keine besondere
Aufgabe mehr hat. Die beiden Benennungen: Intellectus
agens und possibilis bedeuten nicht zwei real verschiedene
Fähigkeiten, deren eine ihrem Objekte gegenüber aktiv,
die andere passiv ist, wie Thomas lehrt, sondern nur zwei
Zustände der Seele der Erkenntnis selbst gegenüber.2

An Stelle der thomistischen Abstraktion finden wir bei
Okkam eine andere, die seinige, die von jener total
verschieden ist und in welcher derselbe Verstand, nachdem er
etwas Singuläres intuitiv erfaßt hat, dem intuitiv erfaßten
Gegenstand ein Abbild nachbildet, ohne auf die Existenz
des letzteren Rücksicht zu nehmen. Von was hier einzig
und allein abstrahiert wird, das ist nur die augenblickliche
Existenz des Gegenstandes.3 Im übrigen präsentiert Okkams
abstrakte allgemeine Idee inhaltlich denselben singulären
Gegenstand, den der Verstand in der Intuition vorher schaute,
denn alles, was existiert, ist nach Okkam nur ein Singulare

und das Universale soll ja nach seiner ausdrücklichen
Erklärung nicht durch eine eigene gestaltende Tätigkeit
des Verstandes entstehen. Sollte jemand an diesem wichtigen

Punkte unserer Auffassung von Okkams Erkenntnis-
lehre zweifeln, würden wir ihm nochmals in Erinnei*ung
rufen, was Okkam über das Objekt der beiden Erkenntnisarten,

der intuitiven und abstraktiven selber sagt. Das
Objekt der abstrahierten Idee ist jenem der Intuition so
durchaus ähnlich, daß es sein treuestes Bild ist ,,imago
simillima",4 daß es ein und dasselbe präsentiert ,,illud fictum
est tantum tale, quod fuit prius intellectum" ;5 ja alles,
was Gegenstand der Intuition werden kann, kann unter

1 II. Sent. q. XXV.
2 „Intellectus agens et possibilis sunt omnino idem re ac ratio

ne. Tarnen ista nomina vel conceptus connotant diversa: quia
intellectus agens significat animam connotando intellectionem procedentem
ab anima active; possibilis autem significat eandem animam, connotando
intellectionem receptam in anima: sed idem omnino est efficiens et
recipiens" I. Sent. q. XXV. Es ist nicht richtig, wenn de Wulf sagt,
es handle sich hier um eine Passivität und Aktivität nicht dem Objekte
gegenüber sondern der Erkenntnis gegenüber, wie der Text klar
besagt. Vgl. Hist. d. 1. Phil. méd. S. 520.

3 I. Sent. Prol. q. I.
4 I. Sent. dist. 13. q. I.
6 lb. u. II. Sent. q. XXV.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 431

dem gleichen Gesichtspunkt ,,eadem ratione" auch Objekt
der abstrakten Idee werden.1 Jene tatsächliche Existenz
ausgenommen, unterscheiden sich überhaupt die intuitive
und abstrakte Idee weder in bezug auf ihren Gegenstand
noch ihre Ursachen: differunt, non penes obiecta et causas".2
Beide haben also, wie wir oben darlegten, dasselbe Objekt
und werden von der gleichen Erkenntnisfähigkeit
hervorgebracht.

Von einer quidditativen Abstraktion ist bei Okkam
gar keine Rede. Die beiden Abstraktionen, die thomistische
und okkamistische unterscheiden sich auch in ihren
Resultaten: jene des Aquinaten endet mit einem quiddi-
tativ von den konkreten Einzelbedingungen abstrahierten
Inhalte, der vielen zuteilbar ist, Resultat der Abstraktion
Okkams ist ein Gemeinbild, dessen repräsentativer
Inhalt singulär ist und deshalb, weil er singulär ist, nicht in
vielen sein kann, wohl aber als Zeichen für die Menge der
ihm ähnlichen Singularia supponieren kann.

3. Eine frappierende Bestätigung erhält all das Gesagte
und speziell der letzte Punkt durch Okkams Stellung zur
Realität der Allgemeinbegriffe. Sein Universale, so sagten
wir, kann nicht in vielen sein, weil es inhaltlich singulär
ist. Okkam hat diese logische Folgerung, zu seiner Ehre
sei es gesagt, mutig gezogen. Wie ernst es ihm mit dieser
These war, zeigen seine langen Ausführungen über diese
Frage, die wir aber um so kürzer fassen können weil sie
keinen Zweifel aufkommen lassen, selbst nach dem Urteile
seiner wägsten Verteidiger.

Okkam bekämpft jede Realität der Allgemeinbegriffe.
Er bekämpft den alt-platonischen Realismus, der dem
Allgemeinen eine selbständige Existenz gab, den Ultrarealismus

eines Skotus Erigena und Wilhelm von Champeaux
und Fridegisus, der das Allgemeine formell im einzelnen
existieren ließ ; er führt den Formalismus des Duns Skotus
auf den genannten Ultrarealismus zurück; er weist jenen
Indeterminismus, dem Durandus sich genähert,
wonach das Universale die konfuse unbestimmte Kenntnis der
Einzeldinge wäre, zurück; er erklärt den thomistischen
Realismus für unhaltbar, denn wenn das Allgemeine
nur so im einzelnen ist, daß erst unser Verstand durch

1 „Omne illud et sub eadem ratione, quod erit obiectum intuitivae,
potest esse obiectum abstractivae4' I. Sent. Prol. q. I.

* Ib.



432 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

Abstraktion es absondert, so existiert es eben im einzelnen
nicht, da der Verstand die Dinge nicht zn ändern vermag,
— eine weitere Bestätigung, wie entschieden Okkam jene
quidditative thomistische Abstraktion, von der wir oben
sprachen, verwarf1 — Auf die Frage: ,,utrum illud, quod
est universale et commune univocum, sit quocumque
modo realiter a parte rei extra animam", antwortet er
negativ.2 Das Universale existiert in keiner Weise real,
denn kein Ding ist weder an sich, noch durch etwas ihm
real oder logisch Hinzugefügtes, noch irgendwie „qualiter-
cumque consideretur" allgemein.3 Okkams Stellung ist so
klar und bestimmt antirealistisch, daß nicht bloß
Stöckl, Überweg-Heinze, Muschietti ihn zu den Concep-
tualisten rechnen, sondern auch Prantl4 und de Wulf.5
Letzterer sagt von seinem Universale ,,dehors de nous,
l'universel n'a aucune réalité, car il n'existe à aucun
titre dans la nature".6 Das ist sehr klar und sehr richtig
gesprochen. Merkwürdig ist dabei nur, daß man die
Voraussetzungen und Folgen einer solchen These so wenig
geprüft hat. Wenn die Wissenschaft formell das Universale
zum Gegenstand hat, und das Universale ist real gar nicht
begründet, wie läßt sich dann die Objektivität der
Wissenschaft noch retten? Wie ist dann eine
Metaphysik noch möglich Wie läßt sich dann behaupten :
Okkam hätte die. Grundlagen des mittelalterlichen Dogmatismus

nicht erschüttert Darf Okkam in diesem Falle
noch mit einem Anselm, Alexander Haies, Albert,
Bonaventura, Thomas zusammengestellt werden? Uns ist so
etwas nicht begreiflich.

Aber Okkam war logisch. \ Sein Antirealismus auf dem
Gebiete der Universalienlehre war nur eine Folge seiner
antimetaphysischenAbstraktionslehre. Und aus beiden folgt
wieder ganz logisch seine Umwertung der gesamten
metaphysischen Begriffslehre, jener Wissenschaft, die wir heute
gewöhnlich Ontologie nennen. Ist dem wirklich so Einige

1 Uber die Widerlegung der verschiedenen realistischen Systeme
durch Okkam vgl. I. Sent. dist. 2, q. IV. q. V. q. VI. q. VII. q. VIII;
Summa tot. Log. p. I. c. 12.

2 I. Sent. dist. 2. q. VII.
3 Ib.
4 Geschichte der Log. d. Abendl. III. 340.
5 Hist. d. 1. Phil. méd. 519.
6 Das. 516.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 433

wenige Beweise aus vielen, die hierfür angeführt werden
könnten, werden uns bald davon überzeugen.

Der transzendentale Begriff des Seins, der nach Thomas

von allen abstrakt-realen Begriffen zuerst durch
Abstraktion aus der Sinneswelt erworben wird1 und virtuell
in allen positiven Begriffen wiederkehrt, hat nach Okkam
mit der Realwelt nichts zu tun. Die Einteilung und Zu-
rückführung aller real-allgemeinen Begriffe auf die 10
Kategorien, die höchsten modi essendi, ist nach Okkam keine
divisio rerum ; sie sind nur entia rationis, die als Zeichen für
die Menge §upponieren.3 Der allgemeine Begriff Substanz,
das erste und wichtigste Prädikamentum ist nur ein Zeichen
für viele; sie bedeutet nicht etwa, wie viele irrtümlich
sich einbilden, eine vielen Induviduen gemeinsame Natur,
sondern sie ist nur Zeichen für die einzelnen Induviduen.4
Nach den Aristotelikern sind die Arts- und Gattungsbegriffe

ihrem Inhalte nach in den Einzeldingen real
begründet5 und zwar so, daß der Gattungsbegriff emen
wesentlichen Teil der Art und die Art die Wesenheit des
Induviduums ausmacht. Nach Okkam ist weder das genus
noch die species inhaltlich in den Induviduen, sondern sie
sind nur Zeichen für eine Menge von Induviduen.6
Überhaupt bedeuten die Allgemeinbegriffe nichts von dem
inneren Sein der Einzeldinge, sondern sie sind nur
Zeichen für dieselben.7

Diese Auffassung der Allgemeinbegriffe überträgt dann

1 S. Th. I. q. 85. a. 3.
2 „unum et ens sunt ex rebus universalibus, quae non habent esse

extra animam" I. Sent. dist. 2. q. IV.
3 „Ista (praedicamentorum) non est divisio rerum extra animam,

quia res extra animam non praedicantur de pluribus, non enim praedi-
catur nisi vox vel conceptus vel aliquod signum ad placitum institutum;
sed ista est divisio vocum sive conceptuum sive intentionum in anima"
Expos, aur. Praed. c. 4. Dasselbe 1. c. c. 7.

4 „Substantiae secundae significant multa. Hoc enim nomen ,homo'
non significat primo unam naturam communem omnibus hominibus,
sicut multi' errantes imaginantur, sed significat primo omnes homines
partieulares" Summ. tot. Log. I. c. 43.

5 Vgl. Thomas I. q. 85. a. 2 ad 4um.
6 „Sicut genus non est de esse speciei, nec pars eius, ita species

non est de esse induvidui, sed quaedam intentio in anima significans
ipsa induvidua et est praedicabilis de eis non pro se sed pro ipsis indu-
viduis. ." Exp. aur. Praed. „species"; das Summ. t. Log. I. c. 20.

7 „Hoc tarnen apud me est omnino certuin quod nec passiones
animae, nec universalia aliqua sunt res extra animam et de esse rerum
singularium ..." Exp. aur. Perierm. Prooem.



434 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhunderfc.

Okkam ganz konsequent auf die Wertung der Urteile
und Sätze, die aus jenen Ideen zusammengesetzt sind.
Die Bejahung eines Prädikates von einem Subjekte bedeutet
nicht eine inhaltliche Inhärenz, eine Seinsinhä-
renz des Prädikates im Subjekte, sondern nur, daß das
Prädikat für die gleiche Menge supponiere, für die auch
das Subjekt supponiert.1 Eine solche Seinsinhärenz ist
daher auch nicht notwendig für die Wahrheit eines
allgemeinen Satzes, sondern es genügt jene Supposition

als Zeichen.2 Auch zur Wahrheit eines singu-
1 ä r e n Satzes ist eine solche inhaltliche Inhärenz nicht
nötig, sondern es genügt, daß das Prädikat und Subjekt
als Zeichen für dasselbe supponieren.3 So ist auch die
Realdefinition aufzufassen; sie bedeutet nicht etwas
Reales, das mit dem Definierten identisch wäre, sondern
sie ist nur Zeichen für das Definierte.4 Und wenn unter
den Disziplinen, die einen Realwissenschaften, die
andern logische sind, so handeln doch alle von bloßen
Termini ; aber während die einen dieser Termini als Zeichen
für eine Menge real existierender Einzeldinge supponieren
(Realwissenschaften), sind die andern nur Zeichen für entia
rationis.5

Auf der ganzen Linie —, in seinen Ausführungen über
die Ideen ebensogut, wie über die Urteile und Sätze,
bekämpft Okkam nichts so entschieden und konsequent wie
jene Seinsinhärenz der Begriffe, jene Ansicht, wonach
der Inhalt eines Begriffes entweder als Wesenheit, oder

1 „Sicut autem praedicafcum praedicafcur de subiecto, ifca praedica-
tum dieimus esse in subieefco, convenire subieefco efc inhaerere subieefco efc

huiusmodi, quae non sunt intelligenda aesi praedicatum
realiter inhaereret subiecto sed omnia talia significant idem,
quod praedicà-ri nee aliter aceipienda sunt" Summ. tot. Log. I. c. 32.

2 „Ad veritatem propositions universalis non requiritur, quod
subiectum et praedicafcum s int idem realiter, requiritur, quod
praedicafcum supponat pro omnibus illis, pro quibus supponit
subiectum, ita, quod de illis verificatur" S. tot. Log. II. c. 4.

3 „Ad veritatem propositions singularis non requiritur,
quod subiectum et praedicatum sint idem realiter, nec quod
praedicatum a parte rei sit in subiecto, velinsit realiter
subiecto ipsi, nec quod uniatur ipsi subiecto a parte rei
extra animam Sed suffieit et requiritur, quod subiectum et
praedicatum supponant pro eodem" lb. c. 2.

4 „Definitio non est eadem realiter cum definito sive cum re
nec cum una dictione; tarnen definitio significat idem cum definito"
S. t. Log. 1. c. 26.

5 I. Sent, disfc. 2. q. IV.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 435

Teil der Wesenheit oder überhaupt als etwas real Seiendes
in den Einzeldingen sich vorfände. Alles das hält er für
absurd.1 Und von seinem Standpunkte aus, wir betonen
es noch einmal, hat Okkam ganz Recht. Wenn die AJ1-
gemeinidee inhaltlich nichts Quidditativ-Abstrahiertes
repräsentiert, wie er behauptet, wenn sie nur etwas Singuläres
enthält, das andern Singularia ähnlich ist, dann kann ihr
Inhalt nie in vielen sein; dann ist jene Seinsinhärenz ein
Unsinn. Es fehlte Okkam die quidditative, mit andern
Worten die metaphysische Abstraktion. Und weil
diese ihm fehlte, ist seine gesamte Begriffslehre und
Prinzipientheorie antimetaphysisch, eine rein quantitative

Rechnerei mit Begriffen, wie Siebeck sie nannte2 und
Hobbes später seine Begriffslehre bezeichnete. Dabei ändert
Okkam — und hierin liegt eben das Verführerische seiner
Methode — die aristotelische Terminologie nicht. Er
spricht wie die Aristoteliker, von primae und secundae
intentiones, von ,,praedicationes reales" und
realen Definitionen usw., versteht aber darunter nie
anderes als jene Supposition des Singulären als Zeichen für
eine Menge, eine Quantität von Einzeldingen.3

Damit haben wir nun den unmittelbaren Erklärungsgrund

für Okkams Kausalskepsis. Er liegt in seiner bloß
quantitativen Begriffslehre! Der Satz: „jede Wirkung
hat eine Ursache" wird nur dann zwingenden
apodiktischen Wert haben, wenn zwischen dem Subjekte und
Prädikate ein Notwendigkeitsverhältnis konstatier-

1 ,,Ad quaestionem est una opinio, quod quodlibet universale
univocum est quaedam res existons extra animam realiter in quolibet
singulari et de essentia cuiuslibet singularis Ista opinio est sim-
pliciter falsa et absurda" I. Sent. Dist. 2. q. IV.

2 Vgl. Uberweg-Heinze. B. II. 342.
3 Ideo dico aliter ad quaestionem, quod nulla res realiter distincta

a singularibus rebus et intrinseca eis est universalis et communis
eis, quia talis res non esset ponenda nisi ad salvandam praedica-
tionem essentialem unius de altero vel ad salvandam scientiam
de rebus et definitiones rerum Sed primum non valet, quia
eo ipso, quod ponitur intrinseca ibi et distincta a re singulari, oportet,
quod sit pars rei, sed pars non potest praedicari essentialiter de re
Nec propter secundum oportet ponere, quia ad habendam scientiam
realem sufficit habere propositiones per se, quae possunt haberi sine
tali alia re Nec oportet talem rem ponere propter tertium quia
nunquam definitio et definitum sunt eadem res; sicut enim non sunt
idem terminus ita non sunt eadem res, hoc non obstante, quod pro
eadem re supponunt" I. Sent. dist. 2. q. IV.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 30



436 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

bar ist. Das ist nur wieder dann der Fall, wenn beide in
einem irgendwie quidditativen Abhängigkeitsverhältnis

stehen d. h. wenn der eine der Begriffe real-com-
prehensiv vom andern gefordert wird, wenn aus dem
Wes en der Wirkung als etwas Hervorgebrachtem die
Ursache entitativ gefolgert werden muß. Nun leugnet aber
Okkam die quidditative Abstraktion und daher die
quidditative Erkenntnis der Dinge und daher
die quidditative Erkenntnis der Wirkung und Ursache
und logisch deshalb auch das quidditative Innesein des
einen im andern. Damit fällt für ihn jenes
Notwendigkeitsverhältnis zwischen Wirkung und Ursache, das dem
Kausalprinzip einzig Sicherheit garantiert. Das Kausalprinzip,

erhält rein quantitativen Charakter, wird zu
einer bloßen mehr oder weniger wahrscheinlichen
regelmäßigen Aufeinanderfolge — successio — zweier
Einzeldinge, ganz ähnlich wie die spätem englischen Empiristen

mit David Hume es auffaßten, nur mit dem
Unterschiede, daß Okkam dabei die geistig intellektuelle
Erkenntnis festhält.

Sein System charakterisiert sich als empirischer
Intellektualismus oder wenn man will: intellek-
tualistischerEmpirismusiEs bedeutet einen Triumph
des absolutesten Individualismus!

Unsere Auffassung bringt Einheit in das okkamistische
System. Sie hebt jenen merkwürdigen unfaßlichen Widerspruch

auf, den de Wulfs Darstellung hineinträgt, als hätte
Okkam einerseits zwar die Realität der Universalien
geleugnet, jede sichere Erkenntnis Gottes und der Seele
bezweifelt und einem offenen Voluntarismus gehuldigt,
anderseits aber doch an den Grundlagen der mittelalterlichen

Metaphysik nicht gerüttelt, mit Thomas sogar
die wesentlich gleiche Erkenntnisobjektivität
gemein. Nein, Okkams Philosophie ist in ihrem tiefsten
Wesen und ihrem ganzen Aufbaue nach antimetaphysisclu
Sie ist es in der Auffassung der Abstraktion, der ganzen
Begriffstheorie, Prinzipienlehre und infolgedessen
in der Psychologie, Natur théologie und Moral-
philosophie!

Haben die drei Zweifler am Kausalprinzip: Wilhelm
Okkam, Nicolaus von Autricuria, Peter d'Ailly schon im
13. Jahrhundert Vorläufer gehabt Möglich ist es.
Jedenfalls gab es in gewissem Sinne Vorarbeiter —



Zur Frage der Areopagitica. 437

allerdings unbewußte — für diese subjektivistische
Geistesrichtung. Bekanntlich hat schon Wilhelm v.
Auvergne (f 1249) die Notwendigkeit der species im-
pressae und des In tell ec tu s a g en s geleugnet. Auch
He inrich v. Gent (1217 — 1293) war Gegner der species
impressae. Roger Bacon (c. 1210—1294) kannte weder
species • impressae, noch eine metaphysische Abstraktion.
Einer ausgesprochen subjektivistischen Geistesrichtung
huldigte auch Dietrich v. Friberg (j* c. 1310).

ZUK FRAGE DER AREOPAGITICA.

YON P. JOS. LEONISSA 0. M. GAP.

In der Vorrede zu seinem Werke „Der Weltapostel
Paulus'4 (gr. 8° XXVIII, 664 S. 1905, Regensburg, Manz)
hatte Franz X. Pölzl die Monographien über die Mitarbeiter
des Apostels Paulus in der Verkündigung und Ausbreitung
des Evangeliums bereits angekündigt. Nunmehr liegen
dieselben vor: ,,Die Mitarbeiter des Weltapostels Paulus"
(gr. 8°. VIII, 494 S. 1911, ebd. ebenfalls mit kirchl.
Druckgenehmigung). Sie liefern einen schätzenswerten Beitrag
zur Aufhellung der Geschichte der apostolischen Zeit, ganz
besonders der innerkirchlichen Verhältnisse in den durch
den Weltapostel gegründeten Christengemeinden. Ihre
Veröffentlichung füllt insofern eine Lücke in der biblischen
Literatur aus, als dieser biblisch-geschichtliche Gegenstand
bisher weder bei Katholiken noch bei Andersgläubigen in
gleicher zusammenfassender Weise behandelt worden ist.
In der Fachkritik hat dieselbe gleiche günstige Aufnahme
gefunden, wie das erstere Werk liber St. Paulus. Die Eigenschaft

eines katholischen Schriftstellers hat, wie es im
Vorwort (S. IV) heißt, den Verfasser nicht gehindert, an
den aus dem Altertum überlieferten Nachrichten Kritik
zu üben.

Beispielsweise geschieht dies in der 24. Monographie:
Dionysius der Areopagite — Areopagitica (S. 242 ff.). Der
Areopagite wird vom Pariser Bischof Dionysius
unterschieden. Für diese Unterscheidung wird als Zeugnis
angeführt: Gregor. Turon. historia Francorum (I, 30). Wie

30*


	Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert [Fortsetzung]

