
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Zweifler am Kausalprinzip im'XIV". Jahrhundert. 291

wie sein Vorgänger eine Erkenntnis der sittlichen
Vorschriften vor der Erkenntnis Gottes voraus; dann wird es
auch ohne vorausgehende Annahme eines höchst weisen
Weltschöpfers unmöglich sein, nachzuweisen, daß die
Weltordnung wirklich in allen Einzelheiten vernünftig (d. h.
in diesem Falle : unserem menschlichen Ideal von
Vernünftigkeit entsprechend) eingerichtet sei; endlich wird
man auch sagen können, daß jedes Zurückbleiben hinter
dem Ideal der Sittlichkeit eben einen der Voraussetzung
zuwiderlaufenden Mangel an gutem Willen in sich schließt.

Hiermit wären wir am Ende unseres Weges angelangt.
Wollen wir nun noch einen Rückblick auf die durchmessene
Strecke werfen und die einzelnen Bemerkungen zu einem
Gesamturteil zusammenfassen, so werden wir sagen dürfen:
Prof. Kneib hat in seiner Darstellung der Gottesbeweise
eine Fülle von Material zusammengetragen und eine Reihe
interessanter moderner Philosophen, die mit denselben
zusammenhängen, diskutiert; seine Darstellung ist jedenfalls
aktuell; leider steht aber die spekulative Durcharbeitung
des Stoffes nicht auf gleicher Höhe. Wenn es im Falle
einer Neubearbeitung dem Verfasser gelänge, die Tiefe
seiner Ausführungen in ein entsprechendes Verhältnis zum
Reichtum des Gebotenen zu bringen, wäre seine Leistung
ausgezeichnet.

—

DREI ZWEIFLER AM KAUSALPRINZIP
IM XIV. JAHRHUNDERT.

VON G. M. MANSER 0. P.

Die Behauptung, daß die verschiedensten und
einflußreichsten Geistesrichtungen der modernen Philosophie schon
im Mittelalter Vorläufer besaßen, hätte noch vor nicht allzu
langer Zeit bei den einen Kopfschütteln, bei den anderen
wirklichen Anstoß erweckt. Lange Zeit hielt man die
mittelalterliche Scholastik für eine ihrem wesentlichen
Gehalte nach einheitlich harmonische Geistessynthese, deren
Schöpfer und Vertreter nur in untergeordneten Punkten
auseinander gegangen wären. Ging man doch so weit, in
dieser angeblichen doktrinären Einheit das typische Ge-

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 21



292 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV". Jahrhundert.

präge der mittelalterlichen Scholastik zu suchen. Dabei
machte sich dann allerdings das Bedürfnis gebieterisch
geltend, doch wieder zwischen „Scholastikern" und ,,Anti-
scholastikern" zu unterscheiden, eine Ausscheidung, die
nicht bloß in ihrer Durchführung vielfach willkürlich war,
sondern auch unhistorisch, weil das Mittelalter selber sie
nicht kennt. Im Sinn und Geist des Mittelalters selbst war
Scholastik gleichbedeutend mit „Wissenschaft", gleichviel,
welche Richtung sie einschlug. Andere betrachteten — ihre
Ansicht ist vielfach auf die erwähnte Meinung aufgebaut —,
die moderne Philosophie für ein Geisteserzeugnis, das ohne
zeitlich frühere Vorarbeiten und Voraussetzungen auf einmal
wie eine völlige Neuschöpfung in den endlich heller gewordenen

denkenden menschlichen Köpfen entstanden wäre.
Zwischen Mittelalter und Neuzeit finden sie keine oder fast
keine Brücken. Und doch gibt es deren viele und ganz
verschiedene. Nicht allein der Thomismus, sondern
auch die sog. moderne Philosophie ruht auf den
Schultern von Scholastikern!

Einen trefflichen Beleg hierfür finden wir in der
geschichtlichen Entwicklung des Kausalprinzips. Die Leugnung

dieses wichtigen grundlegenden wissenschaftlichen
Gesetzes, das im Mittelalter zumeist unter den Formeln;
omnis effectus habet suam causam und omne quod movetur,
ab alio movetur, bekannt war, wird gewöhnlich unter die
wichtigsten Errungenschaften- der neueren Philosophie
gerechnet Vielfach galt David Hume (1711 — 1776) als der erste
bewußte formelle Zweifler an demselben. Seine
geistesverwandten Vorgänger: Bacon von Verulam (1561 — 1626),
Thomas Hobbes (1588—1679), John Locke (1632—1704)
und Berkeley (1685—1754) galten bloß als indirekte
unbewußte Vorarbeiter der. Humeschen Auffassung. Das
letztere ist unzweifelhaft richtig. Dagegen war Hume,
welcher auf Kant (1724—1804) entscheidenden Einfluß
ausübte, bei weitem nicht der erste bewußte Bezweifler
des Kausalprinzips. Wir möchten hier auf drei Scholastiker
verweisen, die dem 14. Jahrhundert angehören und schon
damals, also längst vor der Reformation und unmittelbar
nach der Hochscholastik des 13. Jahrhunderts das Ursäch-
lichkeitsgesetz in Frage stellten. Es sind das : Peter d'Ailly,
Nicolaus von Autricuria und Wilhelm Okkam.

Versuchen wir es die Position der drei Zweifler etwas
genauer zu fixieren, wobei wir, chronologisch rückwärts



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 293

schreitend, es nicht unterlassen werden, auf die Ursache
ihrer Skepsis und ihre folgenschweren Konsequenzen
aufmerksam zu machen.

Peter d'Ailly
(1350—1420).

Pierre d'Ailly — Petrus de Alliaco —, gebürtig aus
Compiègne an der Oise, gehört in wissenschaftlicher und
kirchenpolitischer Hinsicht zu den markantesten
Persönlichkeiten seiner Zeit. Er war ein fruchtbarer Schriftsteller,
über dessen zahlreiche Werke uns Salembier und Paul
Tschackert wertvolle Aufschlüsse erteilen.1 Die wichtigen
öffentlichen Stellungen, die er rasch nacheinander bekleidete,
sprechen weiter für seine Bedeutung. Kaum hatte er 1380 an
der Pariser Hochschule promoviert, wird er 1389 schon
Kanzler der Universität, dann Hoftheologe Karls VI.,
1397 Bischof von Cambrai, 1411 Kardinal. Im Streite
zwischen Bonifaz IX. und seinem Gegenpapst Benedikt XIII.
machte er seinen Einfluß für letzteren geltend. Besonderes
Vertrauen genoß er bei den französischen Bischöfen. Die
Chroniken seiner Heimat nannten ihn ,,Frankreichs Adler
und der Ketzer fürchterlichen Hammer" ,,Aquila Franciae,
aberrantium a veritate malleus indefessus". Die große
Rolle, welche er auf dem Konzil zu Konstanz (1414) in den
Verhandlungen mit Hus, bei der Wahl Martins V. und
besonders den Beratungen über kirchliche Reformpläne
spielte, ist bekannt. Dort und kühner noch in bereits früher
verfaßten Schriften vertrat er eine ganze Reihe von Thesen,
die offenkundigst den Geist des berüchtigten Defensor
pacis, des Marsilius von Padua reflektieren und die hundert
Jahre später zu den Grundzügen des Reformprogrammes
Martin Luthers gehörten, so: die Leugnung der Unfehlbarkeit

des Papstes, dem er einen bloßen Verwaltungsprimat

zusprach, den Zweifel über die Infallibilität des
allgemeinen Konzils, — nur die allgemeine unsichtbare

Kirche hielt er für unfehlbar —, die starke Betonung
der Hl. Schrift als ausschließlich einziger Quelle des
Glaubens, die Oberhoheit des allgemeinen Konzils
über den Papst, die demokratische Ausgestaltung

1 Petrus de Alliaco, auctore Luduvico Salembier. Insulis. 1886.
S. XIII—XLIX. Peter von Ailly v. Dr. Paul Tschackert. Gotha 1877.
S. 348—366. Dictionnaire de Théologie catholique. A. Vacaut. „Ailly".

21*



294 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

der Kirche, die aktive Teilnahme der Laien an kirchlichen

Entscheidungen.1 Überhaupt war Peter d'Ailly
eines der wichtigsten Bindeglieder zwischen Marsiliusvon
Padua, Wilhelm Okkam und Luther. Luther rühmte sich
sogar, die Werke des Kardinals alle auswendig gekannt zu
haben

Ehe wir nun Peters Stellung, zum Kausalprinzip
besprechen, schicken wir noch eine Bemerkung über das
letztere selbst voraus. Das Kausalprinzip trug bei Aristoteles

und den größten Scholastikern vor allem einen
metaphysischen Charakter d. h. der Satz: jede Wirkung
hat eine Ursache, drückte eine Seinsabhängigkeit
zwischen Wirkung und Ursache aus. Das ist nun wieder
in diesem Sinne zu verstehen, daß die Wirkung aus ihrem
inneren Wesen — quidditas — weil sie etwas Gewirktes ist,
eine Ursache verlangt, und daß daher ihrer Wesenheit nach
verschiedene Wirkungen auch wieder der Natur nach
verschiedene Ursachen verlangen. Daraus folgt weiter, daß
nach der metaphysischen Auffassung des Kausalgesetzes,
zwischen einer gegebenen Wirkung und ihrer Ursache ein
nexus necessarius ist, so zwar, daß, wenn jede Wirkung
ihre Ursache und jede verschiedene Wirkung eine
verschiedene Ursache hat, es ganz richtig ist zu sagen: jede
freie Wirkung hat notwendig eine freie Ursache und jede
notwendige Wirkung hat notwendig eine notwendige
Ursache, wenn Ursache und Wirkung in eodem genere sich
befinden. Alles das liegt in der quidditativen d. h.
metaphysischen Auffassung des Kausalprinzips. Es bedeutet
eine Seinsabhängigkeit! nicht eine bloß äußere und daher
zufällige Aufeinanderfolge zwischen Erscheinungen. Nur
metaphysisch aufgefaßt, kann das Kausalgesetz die sichere
Grundlage sicherer wissenschaftlicher Erkenntnisse sein,
kann es uns zum Beweise des Daseins Gottes führen. Die
Geschichte der Philosophie ist die treue Zeugin dieser
Behauptung. Selbstverständlich setzt diese metaphysische
Auffassung des Ursächlichkeitsgesetzes, gerade weil sie
quidditativ ist, real existierende Dingnaturen,
Dingwesenheiten voraus, denen spezifisch verschiedene
Tätigkeiten entquellen, und sie setzt weiter voraus die Erkennbarkeit

dieser Dingwesenheiten und diese letztere, d. h. die

1 Vgl. dazu den quellenmäßigen Nachweis bei Salembier S. 235 ff.,
Tschackert S. 16 u. 190 ff.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 295

Erkenntnis des Dinges an sich, ist bedingt durch die inhaltliche

Abstraktion. Die Geschichte der Philosophie vom
14. Jahrhundert bis Kant und weit über Kant hinaus
leistet den Beweis, daß jede wirklich metaphysische
Auffassung des Kausalprinzips mit oder ohne die Abstraktion
der Begriffe steht und fällt. — Da nun die bloße
Zergliederung des abstrahierten Begriffes „Wirkung"
„gewirkt sein" ein anderes als Wirkendes d. h. Ursache
verlangt, halten die Aristoteliker das Kausalprinzip für ein
primum principium per se evidens, das unbeweisbar ist, weil
es für jeden Beweis vorausgesetzt wird, das keines Beweises
bedarf, weil seine Gültigkeit aus der bloßen Analyse der
Begriffe in die Augen springt.

Prüfen wir nun Peter d'Aillys skeptische Stellung
gegenüber dem Kausalprinzip, ihren tieferen Grund und
ihre unmittelbaren Folgen.

a) Seinen Zweifel an der Gültigkeit des Gesetzes läßt
er vor allem an einer Stelle durchblicken, wo er auf die
Beweise für das Dasein Gottes zu sprechen kommt. Er zitiert
das Kausalprinzip in jener bei Thomas bekannten Formel
„omne quod movetur ab alio movetur",1 eine tiefsinnige so
oft mißverstandene Fassung, die von Aristoteles VII. Phys.
c. 1. herrührt: t'jcav to xtrovfjsrov vjr.o nvoc. dvdyxrj xive?-
ö&at. Die Beweise für das Dasein Gottes, welche der
Stagirite anführt, haben, so erklärt er, keinen demonstrativen

Wert, denn wenn selbst das Kausalprinzip und die
Unmöglichkeit einer series infinita einleuchtend wären, was
aber nicht der Fall und nicht zugegeben ist, wäre der
Beweis für einen unbeweglichen Beweger noch nicht erbracht,
da damit die Unmöglichkeit einer Kreisbewegung von
Ursachen noch nicht erwiesen wäre: „Licet esset evidens,
omne, quod movetur, ab alio moveri, et concesso, quod non
est processus in infinitum in moventibus — quod non est
evidens — : tarnen per hoc non concluditur movens immobile

Non est evidens, quod circulatio non sit possibilis;
imo sie est, quod est possibilis diverso genere causae .a

„Auch wenn der Satz ein jedes, das bewegt wird, wird
von einem anderen bewegt, einleuchtend wäre" — „Licet
esset evidens, omne, quod movetur ab alio movetur" —, in
diesen Wvorten liegt das klare Geständnis Peter d'Aillys,

* C. G. 1. I. c. 13. S. Th. I. q. II. a. 3.
2 Quaestiones in I. Sent. q. III. a. 2 (Ed. Argent.).



296 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

daß er am Kausalprinzip zweifelt. Und im folgenden Artikel
derselben Quaestio kommt er auf seinen Zweifel an dem
Kausalprinzip zurück, indem er gegen den Satz : omne
quod movetur ab alio movetur den Einwand geltend macht :

es sei ja möglich, daß etwas ohne ein anderes anfange
zu sein bloß durch Entfernung eines Hindernisses seines
Seins, sowie ja etwas auch von selbst ohne fremden
Einfluß aufhören könne.1 — Die Tatsache, daß Peter
d'Ailly das Kausalprinzip anzweifelte, steht also unleugbar

fest.
Aber wie hat er denn überhaupt das Prinzip aufgefaßt

Hierüber belehrt uns eine andere sehr interessante Äußerung.
Zwischen kreatürlichen Wirkungen und Ursachen, sagt
nr, ist nie ein notwendiges Abhängigkeitsverhältnis,
sondern ein rein zufälliges. Ursache und Wirkung verhalten
sich nicht so zueinander, daß die Wirkung aus der inneren
Natur „ex natura rei" der Ursache notwendig hervorginge
oder notwendig eine bestimmte Ursache voraussetzte: „Nulla
causa secunda sic estproprie causa alieuius effectus, nec aliquis
effectus sie ex natura rei sequitur ex aliqua causa secunda,
quod causa necessario inferat effectum vel quod effectus
necessario praesupponat illam causam; immo effectus pure
contingenter sequitur ex secunda, et secunda causa pure
contingenter antecedit effectum suum."2 Nun verstehen
wir, warum Peter d'Ailly das Kausalprinzip bezweifelt ;

verstehen wir, warum er eine series infinita von Bewegenden
nicht absolut für unmöglich hält ; verstehen wir seinen
Einwand von der Kreisbewegung und die Bemerkung : es könnte
ja auch etwas entstehen ohne ein anderes durch bloße
remotio eines Hindernisses. Kardinal d'Ailly gab dem
Kausalprinzip nicht einen metaphysischen Sinn,
sondern nur einen rein quantitativ-mechanischen. Ihm
ist Kausalität nicht eine innere Seinsabhängigkeit, die
zwischen einer gegebenen Wirkung und Ursache einen
notwendigen, weil in der Wesenheit der Dinge begründeten
Zusammenhang begründet. Seine Kausalität ist eine bloße
äußere rein zufällige „pure contingenter'4 Aufeinanderfolge
von Ursache und Wirkung, eine Auffassung, mit der er jener
David Humes und der übrigen Empiristen um Jahrhunderte
vorausgelaufen ist.

1 Ib. a. 3.
2 Quaest. in IV. Sent. q. I. zit. b. Salembier. S. 162.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 297

b) Aber wie gelangte d'Ailly zu dieser für jene Zeiten
gewiß merkwürdigen Auffassung des Kausalitätsprinzips
Mit anderen Worten: welches ist der eigentliche und letzte
Grund seiner Kausalskepsis

Das Kausalprinzip gehört zu den tiefsten, grundlegendsten
philosophischen Problemen. Aber es ist doch nicht

das fundamentalste. Da es aus zwei Begriffen „Ursache"
und „Wirkung" besteht, wird es naturnotwendig, je nachdem

die Ideen und Begriffe verschieden gewertet werden,
eine verschiedene Bedeutung haben. Gibt man jenen real
quidditativen Wert, wird das Kausalprinzip ebenfalls
metaphysischen Charakter tragen. Repräsentieren aber die
Ideen nur subjektive Phänomene, dann kann die Kausalität
anders nicht aufgefaßt werden als eine bloße äußere suc-
cessio von Phänomenen.

So war es bei Peter d'Ailly! Er ist Nominalist. Die
Ideen haben keinen realen Wert ,,Idea non habet quid rei.
sed quid Hominis. Unde potest" describi: idea est aliquid
cognitum a principio productivo intellectuali, ad quod ip-
sum aspiciens potest aliquid in esse reali producere."1 Wie
seine Vorgänger: Petrus Aureolus (f 1322), Wilhelm Du-
randus (f 1332), W. Okkam im heftig entbrannten Kampfe
gegen den übertriebenen Realismus des Skotismus dem
entgegengesetzten Extreme verfallen, den Allgemeinbegriffen
jede Realität abstritten, so hält es auch Peter d'Ailly
sogar eines Philosophen unwürdig, den Gattungs- und
Artbegriffen irgendeine reale Grundlage zuzusprechen.2 Und der
Grund hiervon liegt, wie Salembier ganz richtig hervorhob :

in der Leugnung der aristotelischen Abstraktion.3 Ohne
diese Abstraktion ist jegliche Mühe vergeblich, zu einer
metaphysischen Auffassung der Ideen und des Kausalprinzips
zu gelangen. Das bestätigt die Geschichte der Philosophen
des 14. und 15. Jahrhunderts, bestätigt der Empirismus von
John Locke bis Hume, bestätigt der Kantismus.

Wie tief sich übrigens die Skepsis bei Peter d'Ailly
eingefressen hatte, zeigt noch ein weiterer Umstand. Auch
die Realität der äußeren Sinneserkenntnis steht ihm
nicht absolut sicher. Nicht einmal die Existenz der äußeren
Welt, die Kant bekanntlich verteidigte, nachdem Berkeley

1 Quaest. in I. Sent. q. VI. a. 3.
2 „Concedentes aliqnod unum esse plura individua unius generis

vel speciei non sunt digni vocari philosophi" Quaest. in I. Sent. q. V.
3 Petrus de Alliaco. S. 159.



298 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

sie geleugnet hatte, hält d'Ailly über jeden Zweifel erhaben.
Weder daß der Mensch existiert, noch daß er etwas von
dem Esel Verschiedenes ist, noch daß überhaupt etwas
Sinnfälliges außer uns sich findet, ist absolut sicher, denn
es wäre möglich, daß alles das uns nur so erschiene, ohne
wirklich zu sein. ,,Simpliciter et absolute, nullum extrin-
secum a nobis sensibile evidenter cognoscitur esse ut puta
quod albedo est, quod nigritudo est, quod homo est, quod
homo est alius asino et sie de similibus. Probatur primo,
quia stat sine contradictione, apparere et assentire sic esse
et tarnen sic non esse -1 Allerdings gestützt auf den
gewöhnlichen Naturlauf und den Einfluß Gottes und vor allem,
um vielen absurden Konsequenzen zu entgehen, die aus
dem Zweifel sich ergeben müßten, dürfen wir vernünftigerweise

dennoch an der Außenwelt festhalten.2
D'Aillys Gedankengang ist durchaus logisch. Infolge

Leugnung der Abstraktion spricht er den Ideen und
Begriffen jeden quidditativen metaphysischen Wert ab. Und
da das Kausalprinzip aus den beiden Begriffen „Ursache"
und „Wirkung" resultiert, muß er auch ihm den metaphysischen

Charakter absprechen, es zu einer bloßen subjektiven
Erscheinungsaufeinanderfolge herabdrücken,* die für eine
reale Weltordnung keine Bechtsgültigkeit mehr haben,
konnte, weil ihr der Charakter der nécessitas von Wirkung
und Ursache entging, die nur in den erkennbaren Wesenheiten

der außer unserer Betrachtungsweise existierenden
Dinge einen sicheren Anj^er finden kann.

c) Die unmittelbaren Folgen dieser Kausalskepsis
zeigen sich dann im weiteren Verlaufe seiner Ausführungen
über Gott. Die Existenz Gottes — so hörten wir
schon oben — ist unbeweisbar.3 Unbeweisbar daher auch
Gottes Einheit die ja auf der Existenz aufgebaut ist.4 Un-

1 Quaest. in I. Sent. q. I. a. 1. Diese Ansicht scheint er dann allerdings

in s. Tractatus de Anima XI. p. 4. modifiziert zu haben. Vgl. Sa-
lembier, 1. c. S. 160; Tschackert, 1. c. S. 305. Stöckl, Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. B. II. S. 1031.

2 Ib.
8 Quaest. in I. Sent. q. III. a. 3; daselbst sagt er weiter: „Licet

propositio: Deus est, non sit nobis evidens aut evidenter demonsti'abilis,
tarnen est naturaliter probabilis Nam ex nullis apparentibus natura-
liter potest concludi, Deum esse evidenter."

4 „Ista propositio: Deus est, non est per se nota, nec est per se nobis
demonstrabilis, nec est nobis per experientiam evidens, ut satis patet ex
dictis in primo articulo. Igitur ista: tantum unus Deus est, non potest



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 29 &

beweisbar sind auch die göttlichen Attribute, zumal der
Satz, daß Gott die Dinge erkenne.1 Unbeweisbar sind alle
jene philosophischen Sätze, die sich auf das letzte Ziel
des Menschen beziehen : Ob es ein letztes Ziel gebe Ob
Gott oder der Mensch selber dieses letzte Ziel sei Ob der
Mensch alles zu einem letzten Ziele hinzuordnen die Pflicht
habe Und selbst den Satz als wahr vorausgesetzt, daß
etwas das letzte Ziel des Menschen sei, vermögen wir daraus
nicht mit Sicherheit den Schluß zu ziehen, daß jenes höchste
Ziel über alles zu lieben sei.2 — Wir sehen, Peter d'Ailly
hat gründlich aufgeräumt mit der Metaphysik als Wissenschaft.

Und das alles, weil er das Kausalprinzip seines
metaphysischen Charakters beraubte. Die Gesetze dgr
Logik sind furchtbar!

Wir können unser kurzes Exposé liber Peter d'Ailly
nicht schließen ohne einen kleinen Zusatz. Mit Peters Anti-
Intellektualismus stand sein scharf akzentuierter
Voluntarismus in engster Verkettung. Die Kenntnis des Dinges
an sich, d. h. der Dingwesenheiten und die Zurückführung
der abstraktiv unveränderlichen Dingnaturen auf den
göttlichen Verstand und zuletzt auf die göttliche Wesenheit als
ewige unveränderliche Norm des göttlichen Willens und
Schaffens ist in der Moral und Naturphilosophie die einzig
sichere Quelle und Basis für unveränderliche natürliche und
göttliche Gesetze und für die wichtige Unterscheidung
zwischen an sich guten, an sich schlechten und an sich
indifferenten menschlichen Handlungen. Indem der
Vpluntarismus die Dinge und menschlichen Handlungen
nur von dem Willen Gottes als letzter Norm abhängig machte,.,
hat er stets — wenn er logisch war — alle diese Unterschiede
mitsamt jeglicher Gesetzesunveränderlichkeit über den
Haufen geworfen und dem absolutesten Moral und
Rechtsrelativismus Tür und Tor geöffnet.

nobis evidenter probari Consequentia patet, quia secunda infert pri-
mam." Quaest. in I. Sent. q. III. a. 3.

1 „Non est evidens in naturali lumine nec demonstrabile naturali
ratione, quod Dens cognoscit alia a se." Quaest. in I. Sent. q. XI. a. 2„

2 „Non est nobis evidens, quod sit aliquis finis ultimus omnium,
propter quem omnia fiunt. Nec est nobis evidens quod homo debeat
ordinäre omnia opera sua ad alium finem, quam seipsum, seu ad suam
perfectionem Non est nobis evidens, quod ista consequentia sit bona,,
sive haec conditionalis vera: si aliquis est finis ultimus omnium, ill© est
maxime diligendus et propter seipsum. Quaest. in I. Sent. q. II. a. 2.



300 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

So ist es auch bei Kardinal d'Ailly: „Nichts ist aus
seiner inneren Natur gut oder schlecht, so daß Gott es
notwendig lieben oder hassen müßte. Nicht ist die Gerechtigkeit

etwas ihrer inneren Natur nach Gutes, sondern einzig
nur durch das göttliche Belieben „ex mera acceptatione
divina". Gott selbst ist nicht deshalb gerecht, weil er die
Gerechtigkeit liebt, sondern eher das Gegenteil ist wahr:
etyras ist gerecht, weil Gott es liebt und akzeptiert.1 Keine
Handlung ist aus ihrem inneren Wesen verdienstlich und
strafwürdig, sondern nur durch das Belieben und
Mißbelieben Gottes „Nullus actus est meritorius vel demeritorius
essentialiter et intrinsece, sed solum ex divina acceptatione
et deacceptione."2 Mit Berufung auf Okkam hält er es für
möglich, daß Gott dem Menschen den Haß Gottes befehlen
könnte und alsdann würde der Mensch, Gott hassend,
Verdienste erwerben.3 Sogar, wenn Gott das Geschöpf ohne
jegliche Sünde und Schuld ewig bestrafte und leiden ließe,
es wäre keine Ungerechtigkeit oder Grausamkeit!4

Solches und ähnliches Zeug leistet Peter d'Ailly noch
vieles. „Daß die Kirche aber trotzdem ihr sittliches
Bewußtsein nicht verlor, bemerkt Tschackert scharf und
zutreffend, war wahrlich nicht das Verdienst ihrer tonangebenden

Geister/'5
Alles das Gesagte aber ist eine gute Illustration dafür,

welche Früchte der Angriff auf das metaphysische Wissen
und speziell die metaphysische Auffassung des
Kausalprinzips zeitigen mußte und hundert Jahre vor der
Reformation wirklich gezeitigt hat und zwar bei solchen, die redlich
bestrebt waren, die damaligen kirchlichen Verhältnisse zu
heilen.

1 „Nullum est bonum vel malum, quod Deus de necessitate sive ex
natura rei diligat vel odiat loquendo de dilectione vel odio spirituali. Nee
aliqua qualitas est ex natura rei iustitia, sed ex mera acceptatione divina;
nec Deus iustus est, quia iustitiam diligit, sed potius e contra aliqua res
est iustitia, quia Deus earn diligit, id est acceptât". Quaest. in I. Sent,
q. IX.

2 Ib. q. XII.
3 „Ipse (Occam) concedit, nec reputat inconveniens, quia voluntas

ereata possit meritorie Deum odire, quia Deus illud posset praecipere,
quum possit quidquid fieri non implicat contradictionem." Quaest. in
I. Sent. q. XIV. a. 3.

4 „Etiamsi si Deus aliquam creaturam aeternaliter puniret, vel affli-
geret sine eius peccato, vel pure annihilaret, nullam iniustitiam vel crude-
litatem ei faceret." Ib. q. XII.

5 1 Peter von Ailly. S. 325.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 301

Nikolaus von Autrieuria.
Pierre d'Ailly hatte seine Vorgänger, Vorgänger, welche

nicht weniger kühn waren als er selbst. Unter diese rechnen
wir Nikolaus von Autrieuria, den Rashdall in einem Artikel,,
der uns in die Hände fiel, während wir an unserem
Aufsatze schrieben, einen ,,mittelalterlichen Hume" „a medieval
Hume" genannt hat.1

Nikolaus von Autrieuria oder Ultricuria in der Diözese
Verdun war schon 1338 zu Paris Magister in artibus und
Baecalaureus in theologia et legibus. Damals erhielt er,
um an der Pariser Universität die Auslagen seiner Studien
decken zu können, ein Kanonikat in Metz.2 Geburts- und
Todesdatum sind uns bis dato noch unbekannt. Im Jahre
1340 wui?de er als Lizentiat der Theologie vor Papst Benedikt

XII. nach Avignon geladen, um sich mit 5 Gefährten,
die ebenfalls angeklagt waren, gewisser Lehren wegen zu
verantworten. Diese Mitangeklagten waren : Johannes Ord.
Servorum B. Mariae, Elias von Corsone, Guido von Veeli,
Petrus von Monte-Regali und der Zisterzienser Henricus
Anglicus.3 Erst im Jahre 1346 wurden von Clemens VI.
65 Sätze verurteilt, die Nikolaus in 9 Briefen an seinen
Gegner, den Franziskaner Bernhard von Arezzo, verteidigt
hatte.4 Er wurde zugleich aller bereits erworbenen
akademischer Grade beraubt und des noch zu erwerbenden Magisters
in der Theologie als untauglich erklärt.5 Nikolaus unterwarf

sich noch im gleichen Jahre, und in einer Predigt
gehalten am St. Katharinentage 1347 in der Dominikanerkirche
zu Paris zählt er seine Irrtümer tief bereuend selber auf.
Das Verzeichnis derselben hat P. Denifle, aus verschiedenen
Dokumenten schöpfend, hergestellt und in seinem Ohartu-
larium publiziert.6 Die letzte Nachricht, die wir von Nikolaus

haben, datiert aus dem Jahre 1350, wo er Dekan der
Kirche in Metz wurde.7

Die skeptischen Akzente sind bei Nikolaus noch
bedeutend schärfer oder wenigstens leichtfertiger als bei Peter

1 Nicholas de Ultricuria a medieval Hume. By Dr. Hastings Rash
dall. London 1907.

2 Chart. Univ. Paris. V. II. n. 1041, nota.
3 Chart, v. II. n. 1041.
4 Chart, v. II. n. 1124. S. 579.
5 Ib. 1. c. S. 585.
6 Chart. II. n. 1124. S. 576—587.
7 Chart. II. n. 1041 nota.



302 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

d'Ailly. Alierdings erklärt er, eingangs zu dem
Selbstbekenntnis der begangenen Irrtümer, daß er keinen
derselben mit hartnäckigem Sinne verfochten hätte, ,,nullum
eorum assuerim animo pertinaci"1 und läßt hie und da auch
durchblicken, wie wenn er die eine und andere These nur aus
polemischem Interesse aufgestellt hätte. Allein solche und
ähnliche Erklärungen sind bei Retraktationen cum grano
salis aufzunehmen, und das ist bei Ultricuria um so
begründeter, als der Verhörbericht ihm an einer Stelle den
Vorwurf geriebener Ausflüchte ,,excusationem vulpinam"
nicht erspart.2 Übrigens bildet die Liste seiner selbst
bekannten Irrtümer inhaltlich eine ziemlich geschlossene
Synthese.

a) Den Zweifel an dem Kausalprinzip spricht er sehr
bestimmt aüs. Daraus, daß etwas hervorgebracht
ist, können wir nicht sicher wissen, ob es einen
Hervorbringer voraussetze „Item, eadem epistola
dixi, quod hoc consequentia non est evidens : a est productum,
igitur aliquis producens a est vel fuit".3 Damit stimmt
auch die folgende These überein „Item, dixi quarta epistola
ad Bernardum, quod haec consequenti(a : a est et prius
no)n fuit, igitur alia res ab a est, non est evidens evidenti(a
deducta ex primo) principio".4 Wie hat er das Kausalprinzip

selber aufgefaßt Teilte er der Kausalität einen
metaphysischen Charakter zu oder hielt er sie nur für
eine bloße mechanische successio von an sich
unveränderlichen Stoffen und Atomen Das letztere ist offenbar
der Fall. Es geht das aus einer ganzen Reihe von Thesen
herVor, die aus seinem Wérklein „Exigit ordo exsecutionis"
— Anfangsworte desselben — herausgezogen wurden bei
der Verurteilung, und in denen er die Seinsveränderung
der Dinge, auf welcher die Seinsabhängigkeit von Wirkung
und Ursache sich stützt, entweder einfach leugnet oder
doch lebhaft bezweifelt. Die Substanzen und Accidenzien,
von denen wir sagen, daß sie entstehen und vergehen, sind
in Wirklichkeit ewig und unveränderlich,5 auch die Akte

1 Chart. II. n. 1124. S. 576.
2 Ib. S. 582. 3 Ib. S. 578.
4 Ib. S. 577. Was in Klammer gesetzt ist, ist Textergänzung von

Denifle.
5 ,,Item, quod res absolute permanentes, de quibus dicitur commu-

niter, quod generantur et corrumpuntur, sunt eterne sive sint- substantiae
sive accidentia." Chart. II. n. 1124. S. 581.



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. 303

der Seele.1 Da das Weltall an sich und in all seinen Teilen
absolut. vollkommen ist, müssen Teile und Ganzes ewig
sein und kann es daher weder einen Übergang vom Nichtsein
zum Sein, noch vom Sein zum Nichtsein geben.2 Was wir
^eneratio und corruptio nennen, ist nur eine Verbindung
oder Trennung von bereits vorhandenen Atomen, denn es
gibt in den Naturdingen nichts weiter als örtliche
Veränderungen : ,,in rebus naturalibus non est nisi motus localis".3
Die Kausalität ist daher nur eine Aufeinanderfolge des
einen nach dem andern.4 Sogar in dem Begriffe: ,,ens
corruptibile" soll ein innerer Widerspruch enthalten sein.5
An anderer Stelle begnügt er sich damit zu sagen: die
Ansicht, daß die Dinge ewig unveränderlich seien, hätte mehr
für sich, als die entgegengesetzte.6

Eines steht jedenfalls unleugbar fest: Nikolaus v. Ult-
ricuria hat das Kausalprinzip tatsächlich bezweifelt
und ihm einen bloß mechanischen Charakter
zuerteilt

b) Wo liegt die letzte und tiefste Ursache der
Kausalskepsis bei Nikolaus von Autricuria

Die Auffassung von der absoluten Seinsunveränderlich-
keit der kreatürlichen Dinge mußte, so führten wir oben
aus, zur rein mechanischen Fassung und dem Zweifel des
Kausalgesetzes führen. Aber sie ist nicht der letzte Grund
seiner Kausalskepsis! Auch an ihr hat er ja tatsächlich
wieder gezweifelt, wie wir hörten. Die letzte Ursache liegt
tiefer. Sie liegt im Zweifel all jener Erkenntnisse, welche
auch für das Kausalprinzip vorausgesetzt werden und

1 „Item, quod actus animae nostra© sunt aeterni." Ib. S. 582.
2 „Item, quod Universum est perfectissimum sec. se et sec. omnes

partes suas... et propter hoc oportet, tarn totum quam partes esse eterna,
nee transir© de non esse in esse, nec e converso.' Ib. S. 581.

3 „Item, quod in rebus naturalibus non est nisi motus localis scilicet
[congregation]is et disgregationis, ita quod quando ad talem motum sequi-
tu[r congregatio] corporum athomalium naturalium, colliguntur ad in-
-vicem [et sortiuntur njaturam unius suppositi, dicitur generatio; quando
se[gregantur, dicitur corrupjtio." Ib. 581.

4 „Item, quod si poneret generationem, non poneret subiectum, sed
solum ordinem ipsiufs causae post] non esse, puta hoc ens est, et prius
non fuit." Ib. 583.

5 „Item, quod esse corruptile includit repugnantiam et contradictio-
nem." Ib. 582.

6 „Item, quod isti conclusioni, quod res permanentes sunt aeternae,
magis est assentiendum, quam oppositae.'' Ib. 582.



304 Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert.

deren Bezweiflung ihn zu jener Annahme von der Un
Veränderlichkeit der geschöpfliehen Dinge führte. Wir
erklären uns!

Nikolaus von Ultricuria hat eigentlich so ziemlich an
allem gezweifelt, was grundlegend ist für die Sicherheit des
Kausalprinzips. Er bezweifelt, wie Pierre d'Ailly, die
Existenz der äußeren Welt „Item, dixi semel in vico
Straminum, quod non potest evidenter ostendi, quin omnia,
quae apparent, sint vera".1 Er zweifelt daher auch, ob
unsere Erkenntnisfähigkeiten bei Erwerbung der Erkenntnisse

irgendeinen Einfluß von Seiten der Objekte
erleiden.2 Logisch zweifelt er deshalb auch daran, ob wir
die Existenz irgendeiner Wirkung zu erkennen
vermögen.3 Wieder logisch zieht er es ebenfalls in Zweifel, ob
die kreatürlichen Dinge überhaupt kausal tätig
seien d. h. ob es tatsächlich ein kreatürliches Hervorbringen

gäbe oder ob vielleicht nicht vielmehr alles ewig
unveränderlich wäre. Er ist ein scharfer Gegner des Aristoteles

und verwahrt sich ganz speziell gegen seinen Intellektus,
wobei er offenbar die aristotelische Abstraktion im Auge
hat.4 Ursprünglich wollte er wenigstens noch eine Wahrheit :

das Kontradiktionsprinzip für unantastbar sicher gelten
lassen.5 Aber auch an diese setzte er später, als er sich
einmal auf der schiefen Bahn befand, den zersetzenden
Zweifel, wie sein offenes Bekenntnis bezeugt: Item, dixi
in quadam disputatione, quod contradictoria adinvicem
idem significant".6

So brachen alle festen Voraussetzungen eines sicheren
Kausalprinzips zusammen. Auch bei Nikolaus war der
Zweifel an der Realität der Sinneserkenntnis
und der abstraktiv-quidditativen Erfassung der
Begriffe die letzte Ursache seiner Kausalskepsis.

c) Es ist nicht nötig, die Folgen der genannten Skepsis
ausführlicher auseinanderzusetzen. Logisch seinen
Voraussetzungen entsprechend, spricht er dem syllogistischen

1 Ib. 578. Dazu auch S. 580, 583.
2 „Item, quod potentiae nihil recipiuht ab obiectis." 582.
3 „Item, dixi in epistola praedicta, quod nulla potest esse simpliciter

demonstratio, qua existentia tantum demonstretur existentia effectue."
Ib. 577.

4 Ib. 580. 5 Ib."579 u. 577.
6 Ib. 578; dazu auch S. 580: „Ite[m quod propositiones] : Deus est

et Deus non est, penitus idem significant [licet alio modo]."



Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert. '305

Beweisverfahren jeden zwingenden Wert ab.1 Weder
der Schluß von der Existenz des intellektuellen Erkennt-
nisaktes auf die Existenz eines Verstandes ist stichhaltig
noch jener vom Willensakte auf den Willen.2 Unsicher sind
wir weiter : über die Existenz unseres eigenen Leibes,a
über den Unterschied von Substanz und Akzidenz,4 über
die Verschiedenheit der Dinge überhaupt,5 ihre
Zweckmäßigkeit.6 Wie Pierre d'Ailly huldigt auch Nikolaus dem
absolutesten Voluntarismus. Der Diebstahl kann unter
gewissen Umständen erlaubt sein.7 Gott kann den Haß
Gottes dem Geschöpfe vorschreiben, und wenn er es einem
Geschöpfe gegenüber wirklich tut, erwirbt dasselbe, Gott
hassend, größere Verdienste, als wenn es ihn liebte,8

1 „Item, dixi, proh dolor quod ex eo, quod una res est, non potest
evidenter evidentia deducta ex primo principio inferri, quod alia res sit."
Item dixi quod ex eo, quod una res est, non potest evidenter inferri,
quod alia res non sit." Ib. 576.

2 „Item dixi, quod istae consequentiae non sunt evidentes: actus
intelligendi est: ergo intellectus est. Actus volendi est: igitur voluntas
est." 578.

3 „Item dixi quod de substantia materiali alia ab anima nostra,
non habemus certitudinem evidentiae. Ib. 577.

4 Ib. 578. 5 Ib. 577.
• „Item dixi quod aliquis nescit evidenter, quoduna res sit finis

a[lterius]." Ib. 577.
7 „In quadam quaestione dicitur [de]terminasse, quod in aliquo casu

furtum erat licitum." Ib. 583.
8 „Quod Deus potest praecipere rationali creaturae, quod habeat

ipsum odio, et ipsa obediens plus meretur quam si ipsum diligeret." Ib. 584.

—x—-s


	Drei Zweifler am Kausalprinzip im XIV. Jahrhundert

