Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 27 (1913)

Artikel: Wabhre und falsche Mystik
Autor: Leonissa, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

208 Wahre und falsche Mystik.

als eine einzigartige, vorziigliche, seinen Einflul auf die
materielle Welt und namentlich auf uns Menschen als einen
durchgreifenden, eindringenden, effektvollen. Sie lehren
uns das ganze Universum und uns in demselben mit ganz
anderen Augen betrachten, bieten uns Menschen manches
Trostreiche und Hoffnungsvolle in den Triibsalen dieser
Zeit, lehren uns mit erleuchteten Blicken lesen im' groflen
Buche der Schopfung und der mit ihr gegebenen und in ihr
zum Teil real.sierten Regierungspldnen Gottes, lehren uns
Menschen Demut, Bescheidenheit und Unterwerfung, da
sie unsere ganze Schwiche, Hinfilligkeit, Geringheit in
diesem Universum klar vor Augen stellen. Wir schlieflen
mit den bereits einmal erwidhnten Worten des hl. Thomas:!
,,Minimum quod potest haberi de cognitione rerum altissi-
marum desiderabilius est quam certissima cognitio, quae
habetur de minimis rebus.*

WAHRE UND FALSCHE MYSTIK.
Vox P. JOS. LEONISSA O. M. Car.

@

1. Fr. Joseph v. Hl. Geiste: Gebetsschule der hl. Theresia.
Regensburg, Pustet 1911. 160, XII u 208 8. — 2. H. Jager: My-
stisches Gnadenleben. Trier, Paulinus-Druckerei 1911. Lkl 8° 106 S.
— 3. Jean Delacroix: Ascétique et Mystique. Paris, Bloud 1912.
160. 63 8. — 4. E. Lamballe, Eudiste: La Contemplation ou Prin-
cipes de Théologie mystique. Paris, Téqui 1912. 120, XI u. 204 S.
— 5. I. Paquier: Qu’est-ce que le Quiétisme? Paris, Bloud 1910.
160. 123 S.

Nachstehende Zeilen sollen nur ein bescheidener Rundgang durch
die neueste mystische Literatur sein. Der Reihe nach gehen wir die ein-
zelnen Werke durch und kniipfen daran einige kritische Bemerkungen.
In der Gebetsschule der hl. Theresia ist Rede vom Gebet im all-
gemeinen, vom miindlichen Gebet, von der Betrachtung und mit allem
Rechte am ausfiihrlichsten von der Beschauung, da ,,die Erklirung dieser
Gebetsweise den breitesten Raum in den Schriften der hl. Theresia ein-
nimmt‘‘ (Vorrede). Né&her werden bei der Beschauung behandelt: ihr
Wesen; Vorbedingungen zu ihrer Erlangung; Wirkungen; Dauer ihres
Aktes; in eigenem Abschnitt: Gebet der Vereinigung. Auflerdem kommen
noch eigens zur Sprache: Trostungen und SiBigkeiten im Gebete. — Pas-
sive Lauterung der beschaulichen Seelen. — Lehren der hl. Theresia iiber

* I.g. 1. & 5. ad 1.



Wahre und falsche Mystik. 209

die Seelenfiihrer. Bei dem hohen Ansehen der hl. Theresia in der hl. Kirche
gerade auf dem Gebiete der Mystik ist gewil ihre Gebetsschule sehr am
Platze. Treffend heiBlt es (8. 90 f.) diesbeziiglich: ,,Mit Ausnahme des
hl. Johannes vom Kreuze hat wohl kein Mystiker den Weg zur Beschauung
so genau und so deutlich beschrieben und markiert ‘wie Theresia. Das
eigentiimliche Merkmal ihrer Schriften besteht hauptsichlich darin,
daB sie nicht nur Aufkléirung vermitteln tiber die Natur und das Wesen
des beschaulichen Gebetes, sondern auch iiber die zur Erlangung der
Kontemplationsgnade erforderlichen persénlichen Vorbedingungen; The-
resia weist gleichsam mit dem Finger auf den springenden Punkt hin,
wo die dem Gebete und der Betrachtung ergebene Seele den ersten ent-
scheidenden Schritt in das Gebiet des beschaulichen Lebens macht. Dank
diesern Umstande wéhlen dann auch alle neueren mystischen Schriftsteller
die hl. Theresia von Jesu und den hl. Johannes vom Kreuze zu Fiihrern
auf dem Gebiete der Beschauung.‘

Bei der Frage nach dem Wesen der Beschauung (8. 92 ff.)
wird statt einer strengen Begriffsbestimmung vielmehr nach der heil.
Theresia eine Beschreibung der Beschauung gegeben, wie sie eine solche
anfiihrt in ihrem ,,Leben‘ (Kap. 10) und im ,,Weg der Vollkommenheit*
(Kap. 25). An erster Stelle heif3t es: ,,In der Beschauung erhebt sich die
Seele iiber sich selbst, so daf} sie ganz auller sich zu sein scheint. Der Wille
liebt, das Gedéachtnis ist beinahe wie verloren, der Verstand scheint mir
untétig zu sein, jedoch verliert er sich nicht, sondern ist nur, wie gesagt,
untétig und gleichsam bestiirzt iber die Menge der Dinge, die er hier ge-
wahrt, weil Gott ithn erkennen 1iat, dall er von allem, was die gottliche
Majestdat ihm vorstellt, nichts begreifen kann. Zur ndheren Erklirung
wird dann (8. 96 f.) gesagt: ,,Wenn die hl. Theresia von einem Untéatigsein
oder Gebundenwerden des Verstandes spricht, so verlangen diese Aus-
driicke eine weise Beschrinkung durch eine Ergidnzung, die zwar von der
Heiligen nicht ausdriicklich beigefiigt wurde, die sich aber aus dem Zu-
sammenhange von selbst nahelegt. Nicht schlechthin ,gebunden® (im
Texte steht ,ungebunden’, offenbar ein Druckfehler, 8. 97, Z. 1. v. o.)
ist der Verstand, sondern nur, untdtig in Hinsicht auf seine naturhafte,
seinem Wesen und seiner Anlage entsprechende Tatigkeit, die besteht
im Auffassen, Begriffebilden, Vergleichen, Zusammensetzen, Teilen,
Schliisseziehen. In dieser Hinsicht ist der Verstand gebunden, weil ihm die
zu dieser naturgemifen Titigkeit erforderlichen Gegensténde infolge
jener gottlichen Erhebung entzogen sind. An Stelle derselben stellt ndm-
lich Gott dem Verstande eben durch die genannte Erhebung, besser durch
Erleuchtung oder Einstrahlung eines besonderen Lichtes (Kontemplations-
licht, vielleicht ein intensiver Grad des Glaubenslichtes), ,Dinge zum Hr-
kennen vor, die er nicht begreifen kann.¢

Die Ansicht verschiedener i#lterer und neuerer Mystiker, welche,
gestlitzt auf diese letztere AuBerung der hl. Theresia, das eigentiimliche
Wesen der vollkommenen, ,iibernatiirlichen oder eingegossenen Be-
schauung® in dem Schauen auBerordentlicher Dinge oder in der
gottlichen Mitteilung verborgener Dinge suchen, wird durchaus ab-
gelehnt. Nach dieser Aufstellung wire eben die Beschauung gleichbedeutend
mit Vision. Diese Ansicht hat aber gar keine Grundlage weder in der
wahren Mystik, noch in den Worten der hl. Theresia, daB Gott in der
Beschauung Dinge vorstellt, welche der Verstand nicht begreifen kann.
Die Heilige sagt vielmehr ausdriicklich, die Erhebung der Seele geschehe
..nicht nach Art einer Vision‘* (Leben a. a. O.). Mittels der iibernatiirlichen
Erleuchtung erkennt der Beschauliche, Gott sei ein iiber alles natiirliche



210 Wahre und falsche Mystik.

Begreifen und Verstehen unendlich erhabenes Wesen. Deshalb bezeichnen
auch die alten Mystiker dieses Erkennen als ein ,,Nicht-Erkennen‘ (vgl.
S. 97 ff.). Uber die Titigkeit des Willens bei der Beschauung sagt die
hl. Theresia kurz: ,,Der Wille liebt.“ Aber dieses Lieben ist ganz anders
wie auller der Beschauung; es vollzieht sich nicht als eine vom Menschen
hervorgerufene, aus eigener EntschlieBung hervorgehende Willenstitigkeit,
sondern als vom HI. Geiste ohne eigene Anstrengung und Bemiihung
hervorgebracht. Die beschauliche Liebe ist dann um so reiner und geistiger
und darum desto wirkungsvoller und gnadenreicher, je weniger dabei das
sinnliche Begehrungsvermogen mitwirkt.

So ist denn die Beschauung wesentlich himmlischen Ursprunges.
Von ibr sagt die hl. Theresia (Weg d. Vollk. a. a. O.): ,,Was man davon
verstehen kann, ist die Einsicht, daf3 diesein Gut ist, dessen Besitz man durch
alle auf Erden mdogliche Miihe nie verdienen kénnte. Kurz, es ist eine
Gabe des Herrn Himmels und der Erde, der nach MaBigabe seiner Grofle
ausspendet.”’ Die Beschauung ist demmnach durchaus iibernatiirlich und
vollig unverdienbar. Wiederholt schirft deshalb auch die hl. Theresia dem
allzu heftigen und ungestiimen Verlangen nach der Beschauung gegeniiber
nachdriicklich die Ubung wahrer Demut ein. Diese ist nicht blof eine not-
wendige Vorbedingung zur Erlangung der Beschauung, sondern auch das
Mittel zur Bewahrung der erlangten Beschauung. Damit sind wir bei
der hochst praktischen Frage nach den Vorbedingungen zur Gewinnung
dieses kostbaren Schatzes der Beschauung angelangt (vgl. 8. 108 ff.) Solche
sind der hl. Theresia: zunichst entschlossener Ernst in Erfiillung des
gottlichen Willens; dann die Ubung des betrachtenden Gebetes. Als letzte
und unmittelbare Vorbedingung oder Vorbereitung fiir die Eingielung
des Beschauungslichtes bezeichnet die Heilige das ,,Geket der Sammlung*.
Von diesem Gebete war schon Rede bei der Betrachtung (S. 48 ff.) als
vom Bindeglied zwischen Betrachtung und Beschauung (bes. 8. 51 ff.).
Die hl. Theresia erklirt die genannte Gebetsweise (Weg, Kap. 28) etwas
naher: ,,Der hl. Augustin sagt, er habe Gott an vielen Orten gesucht und
Ihn endlich in seinem eigenen Innern gefunden. ... Wie leise die Seele
auch reden mag, so ist Gott ihr nahe und hort sie. Auch keiner Fliigel
bedarf sie, um Thn zu suchen; sie braucht Thn nur einsam in ihrem Innern
anzuschauen und soll ja einen so guten Gast nicht als Fremden betrachten,
sondern in grofler Demut mit Thm wie mit ihrem Vater reden. Sie soll
Thm ihre Noten vortragen, Thn um Hilfe bitten und in aller Wahrheit
erkennen, daf} sie nicht wert ist, Seine Tochter zu sein. Hiitet euch aber
auch vor einer gewissen Scheu, die manche an sich haben und fiir Demut
halten. Nicht das ist Demut, dafl ihr eine vom Kénige dargebotene Gnade
zuriickweist, sondern das, daf} ihr erkennt, wie unverdient euch dieselbe
erteilt werde, und dafl ihr in dieser Erkenntnis sie annehmt und euch
dariiber freut. Filirwahr, das wire mir die rechte Demut, wenn ich den

Gebieter des Himmels und der Erde . . . in meinem Hause beherbergte,
Thm aber aus Demut keine Antwort geben, nicht bei Thm bleiben und Sein
Geschenk nicht annehmen wollte! . . . Einer solchen Art von Demut

solltihreuch, m. T., nicht befleiBen. Gehet vielmehrmit diesem himmlischem
Koénige um wie mit eurem Vater oder Bruder oder Briutigam, bald in
dieser bald in anderer Weise.

In der neuen deutschen Ausgabe der Schriften der hl. Theresia (3. Bd.
,»Weg der Vollkommenheit* 1907. Regensburg, Pustet) wird dazu (8. 159)
folgende Anmerkung gemacht: ,,Um die Lehre der Heiligen recht zu ver-
stehen, mufBl man zwei Arten von Sammlung unterscheiden: eine natur-
liche, zu der wir durch eigenes Bemiihen gelangen kénnen, und eine



Wahre und falsche Mystik. 211

tibernatiirliche, die nicht von unserem eigenen Fleifle, sondern von einer
auBerordentlich eingegossenen Gnade abhiéngt. Von ersterer ist in dieser
Abhandlung ausfiihrlich die Rede; die letztere erklirt die Heilige in einem
ihrer geistlichen Berichte (in dieser Ausgabe im 8.) und in der ,,Seelenburg*
(4. Wohnung, 3. Hauptst.). In der Gebetsschule wird eigens von der
tibernatiirlichen Sammlung gehandelt (8. 114 ff.). Wiederholt wird dieses
Gebet auch Gebet der Ruhe genannt (z. B. 8. 114, 8. 123, 8. 129, S. 133).
Die hl. Theresia unterscheidet aber in der ,,Seelenburg* (4. Bd. 1. Teil)
beide. Nach dem Gebet der Ruhe (geistige Siiligkeiten; 4. Wohnung,
2. Hauptst.) fiigt sie das Gebet der Sammlung ein und spricht dann von
den Wirkungen des Gebetes der Ruhe (3. Hauptst.), welche in der Gebets-
schule (8. 121 ff.) als Wirkungen des Gebetes der Sammlung angefiihrt
werden. Vom Gebete der Ruhe sagt die Heilige (a. a. O. 8. 79 ff.) u. a.:
.. Kaum ist jenes himmlische Wasser aus der genannten Quelle (Gott)
in der Tiefe unserer Seele hervorgebrochen, so erweitert und erfiillt es
unser ganzes Inneres und verschafft der Seele unaussprechliche Giiter,
so daf} diese selbst nicht begreifen kann, was ihr da gegeben wird. ... Durch
alle moglichen Anstrengungen kénnten wir so etwas nicht in uns bewirken,
und eben daraus ersieht man, dafl diese Minze nicht aus unserem Metalle,
sondern aus dem reinsten Golde der gottlichen Weisheit gepragt ist.
In diesem Zustande sind meines Erachtens die Seelenkrifte noch nicht
(mit Gott) vereinigt, sondern nur vertieft (in Ihn) und wie verwundert
iiber das, was sie gewahren . . . Der Wille muf3 hier wohl, wie mir scheint,
einigermaflen mit dem Willen Gottes vereinigt sein. (Anm. des Herausg.
3. 81: Der Leser beachte, daB hier von einer mystischen Vereinigung,
wenn auch nur unvolikommenen, die Rede ist.) Aus den Wirkungen
aber und aus den Werken, die auf dieses Gebet der Ruhe folgen, erkennt
man dessen HEchtheit, einen besseren Probierstein, als diesen, gibt es nicht.

Nach Erklarung des Gebetes der Sammlung heil3t es (a. a. O. 8. 91):
., Dieses Gebet steht viel niederer, als das Gebet der geistigen Siiigkeiten
(d. i. der Ruhe), die, wie ich sagte, von Gott kommen; es ist nur der An-
fang, von welchem man dahin gelangt, und man darf dabei weder die
Betrachtung, noch die T#tigkeit des Verstandes aufgeben. Kurz vorher
(8. 90) war gesagt, die Seele moge ohne alle Gewalt und ohne alles Gerdusch
das Nachdenken einhalten, nicht aber den Verstand oder das Denkvermogen
aufzuheben suchen; vielmehr sei es gut, dafB sie sich erinnere, sie stehe
vor Gott, und bedenke, wer dieser Gott ist. In diesem Zustande aber
komme es dennoch oft vor, daB die Seele ohne Denken sei, allerdings
immer nur auf kurze Zeit; wenn nidmlich Gott dem Verstand ein Licht
verleiht, welches alles, was wir (durch natiirliches Erkennen) erreichen
konnen, so weit iibertrifft, da er von Staunen hingerissen und ohne zu
wissen wie, viel besser unterrichtet wird, als durch alle Anstrengungen,
die ihn nur noch mehr verwirren. Die hl. Theresia halt offenbar das Gebet
der tbernatiirlichen Sammlung und um so mehr das Gebet der Ruhe
fiir ein beschauliches. Das Bindeglied zwischen Betrachtung und Be-
schauung bildet das Gebet der natiirlichen Sammlung. So verstehen die
Heilige auch die beiden Kirchenlehrer St. Franz Sales (Theotimus, 6. Buch,
7. u. ff. Kap.) und St. Alphons Liguori (Praxis Confessarii, nr. 127 sqq. seu
alias: Appendix I. De Directione animarum. spirituali, nr. 7 sqq.). Der
hl. Alphons sagt (a. a. O. nr. 133 f.) ausdriicklich: ,,Primus gradus
contemplationis est recollectio supernaturalis . . . Secundus
gradus est quietis.



212

Wahre und falsche Mystik.

Die Gebetsschule geht dann iiber zu den Wirkungen der Be-
sehauung (8. 134 ff.). - Die innerlich innerste Erfahrung der kentempla-
tiven Gottvereinigung mull ihre Bestatigung finden durch eine weit sichere
und ganz untriigliche Erfahrung: durch den Fortschritt in den Tugen-
den. Der beste Priifstein fiir die Echtheit der Beschauung ist: Ndchsten-
liebe und Demut. Wiederholt schérft die hl. Theresia diese Wahrheit ein
(S.1391f.). Als weitere Frucht der Beschauung nennt die Heilige: kindliche
Gottesfurcht und das Verlangen nach der seligen Anschauung
Gottes (8. 142 1ff.). Ziel wie des Gnadenlebens iiberhaupt so auch der
Beschauung ist Losschilung des Menschen von allen selbstsiichtigen und
deshalb gottwidrigen Bestrebungen und vollige Hingabe an Gott in Er-
fiillung seines heiligsten Willens. Aber bei der Beschauung muf sich das
Anstreben dieses Lebenszieles gemaf3 der tieferen Wirksamkeit der iiber-
natiirlichen Lebenskrifte weit entschiedener und eifriger kundgeben.
Denn Gott gibt ja gerade die Gabe der Beschauung als besonders wirk-
sames Mittel zur Erlangung der Vollkommenheit. Weiter beantwortet
die hl. Theresia auch die Frage nach der Dauer der Beschauung (S. 148 {f).
Da nun (S. 148) wird daran erinnert, ,,daf die Beschauung unter die sog.
Charismen zu rechnen ist d. h. zu jenen iibernatiirlichen Gnaden, die
den Charakter des AufBlerordentlichen an sich tragen‘. Sollen hier unter
Charismen die sog. gratiae gratis datae verstanden sein, so ist zu bemerken,
dafl zu diesen keineswegs alle jene tbernatiirlichen Gnaden zu rechnen
sind, welche den Charakter des AuBlerordentlichen an sich tragen. Doch
verweisen wir dariiber nidher auf die Besprechung der 4. Schrift. Selbst
von der vollkommenen Beschauung sagt die hl. Theresia, daf} sie in ununter-
brochener Folge nie lange dauern kann, hdéchstens eine Viertelstunde.
Doch bleibt dann der Wille gewohnlich an Gott gekettet, in Gott versenkt,
von Bewunderung und heiliger Ergriffenheit durchdrungen (S. 150).

Es tritt auch der Fall ein, dafl die Beschauung eine kiirzere oder
lingere Unterbrechung erleidet. Der Beschauliche gerit oft in eine Seelen-
verfassung, als ob er noch nie zur Beschauung gelangt wire. Alsdann
bedarf nach dem Rate der Heiligen die Seele der Unterstiitzung des Ver-
standes, d. h. des nachdenkenden Betrachtens, um den Willen entflammen
zu kénnen (8. 151.) Aber diese Betrachtung der kLeschaulichen Seelen
ist doch meist ganz verschieden von der gewdhnlichen verstandesméfBigen
Betrachtung; die Arbeitsleistung des Verstandes besteht da nur in einem
miihelosen, einfachen Vorstellen eines den Willen ergreifenden Gegen-
standes (8. 153 f.). Gleichwohl kann es auch vorkommen, daf die be-
schauliche Seele nach Art jener Seelen betrachten mufl, welche noch nie zum
beschaulichen Gebete Zutritt hatten. Diese Bemerkung der hl. Theresia
rechnet mit der Tatsache, dal gerade beschauliche Seelen bisweilen in
einen Zustand grofler innerer Trockenheit hinsichtlich geistlicher Dinge
geraten und grofie Mithe haben, um den Glaubenswahrheiten irgend eine
Aufmerksamkeit zu widmen. Gleiche Anschauung iiber diesen Punkt
hat auch der hl. Johannes vom Kreuze. Derselbe macht diese Riickkehr
zur Betrachtung des Lebens und Leidens Christi hauptsichlich jenen
Seelen zur Pflicht, welche eben anfangen, die Beschauung (im Texte,
S. 155, steht irrtiimlich ,,Betrachtung‘‘) zu liben, da diese Gnade in ihnen
noch einen mehr schwankenden, unbesténdigen Charakter hat und die
Seelen nicht lange in diesem ihnen bisher fremden Kreise verweilen kénnen.

Von den Tréstungen im Gebete (S. 157 ff.) unterscheidet dio
hl. Theresia besonders zwei Arten: Freuden (Erquickungen) und SiufBig-
keiten. Die ersten haben in unserer Natur ihren Ursprung und enden
in Gott; die anderen dagegen haben ihren Ursprung in Gott, werden jedoch



Wahre und falsche Mystik. 213

auch von unserer Natur empfunden (vgl. Seelenburg, 4. Wohn. 1. u. fi.
Hptst.). Letztere kommen im Gebete der Ruhe vor. Die Wirkung dieser
geistigen, unmittelbar von Gott kommenden Freude ist eine freudige
Begeisterung fiir den Dienst Gottes, ein gewisser seelischer Aufschwung
und entschiedener Eifer zur Tugendiibung, ein Gefiihl iibernatiirlicher
Vollkraft, die vor Schwierigkeiten nicht zuriickschreckt. Die Mitteilung
dieser geistigen SiiBigkeiten geschieht im héchsten Frieden, in Ruhe und
Wonne, im Innersten der Seele. Wohl zu beachten aber ist, was die
Heilige immer wieder betont, dafl solche SuBigkeiten keineswegs ein
Gradmesser der grofleren oder geringeren gottlichen Liebe oder Voll-
kommenheit sind. Dieselben sind nur ein Hilfs- oder Aneiferungsmittel
zum Streben nach Vollkommenheit und je entschiedener sie den Willen
anregen, dieses Ziel zu verfolgen, desto mehr Wert haben sie. Ausdriicklich
sagt die Heilige (a. a. O. 8. 70):,,Die Liebe besteht néimlich nicht in wonnigen
Gefiihlen der Andacht, sondern in dem festen Entschlusse, in allen Stiicken
Gott gefallen zu wollen, sowie darin, dafl wir uns nach Moglichkeit vor
jeder Beleidigung Gottes hiiten, und dafl wir IThn um stete Vermehrung
der Ehre und Verherrlichung Seines Sohnes und um immer grofere Aus-
breitung der katholischen Kirche bitten. Dies sind die Zeichen der Liebe. "

Einen weiteren Schritt zum Gipfel der Beschauung bedeutet das
Gebet der Vereinigung (8. 164 ff.). Die hl. Theresia beschreibt das-
selbe niher in ihrem ,,Leben*, im 8. Berichte iiber ihr inneres Leben und
in der ,,Seelenburg®. Die kurzen Umrisse, welche die Heilige von diesem
Gebete gibt, lassen vor allem wenigstens soviel erkennen, dall es ein
hoherer Grad der Beschauung ist. Denn es gibt nur eine Art von Be-
schauung, welche freilich stufenweise vervollkommnet werden kann. Die
vollere Einstrahlung des tibernatiirlichen Beschauungslichtes hebt nun im
Gebete der Vereinigung die Selbsttétigkeit der Seele zeitweise mehr auf.
Der Geist erscheint wie gebannt. Der Verstand gerédt in eine Art von
Entziickung. Selbst der Leib kann sich dem Einflusse dieser iibernatiir-
lichen Gnade nicht entziehen. Die geistigen Vermdgen sind ganz in Gott
versenkt, so dafl den niederen Vermogen genommen ist sich zu betéatigen,
und der Leib ganz ohnmichtig oder erstorben zu sein scheint. Die lingste
Zeit aber, in welcher alle Seelenkrafte gebunden sind, ist sehr kurz. H&lt
dieser Zustand eine halbe Stunde an, so ist es schon viel. Am lingsten
bleibt hier der Wille gefesselt; die anderen Vermogen fangen bald wieder
an unruhig zu werden, konnen jedoch vom Willen wieder zum Stillstand
gebracht werden. So konnen denn im steten Wechsel zwischen Hemmung
und Tétigsein der Seelenkrifte einige Stunden des Gebetes voriibergehen
(vgl. Leben, Kap. 18). Sehr ausfiihrlich beschreibt die Heilige die Wir-
kungen dieses hohen Gebetes. Die Tugenden wachsen noch weit mehr
als auf den vorhergehenden Stufen der Beschauung, insbesondere Demut
und Nichstenliebe, gliithender, ganz uneigenniitziger Seeleneifer. Zudem
ist auch ein groBes Verlangen nach Leiden diesem Gebete eigentiimlich
(vgl. Seelenburg, 5. Wohnung). Weil die Gebetsschule mehr praktischen
Zwecken und Bediirfnissen dienen soll, so kommen die ungewd&hnlichen,
auffilligen und ganz auBerordentlichen, mystischen Zustdnde nicht mehr
zur Sprache. Ubrigens kann sich ja auch ,,das Reich Gottes'* in der be-
gnadeten Seele zur héchstméglichen Vollkommenheit entfalten ohne jene
ganz aullergewdhnlichen Wirkungen zu zeigen, wie sie z. B. die hl. Theresia
in sich erfuhr.

Zu den dunkelsten und geheimnisvollsten Erscheinungen des be-
schaulichen Lebens gehért die sogenannte passive Lauterung der be-
schaulichen Seelen (8. 176 ff.). Im Unterschiede von der aktiven,



214 Wahre und falsche Mystik.

selbsttétigen Reinigung, von der Arbeit der Selbstiiberwindung und Selbst-
zucht, versteht man unter der leidenden Reinigung im weiteren Sinne
die Reinigung von den ungeordneten Neigungen und Leidenschaften
mittels der mannigfachen Leiden des Lebens, der:korperlichen oder see-
lischen, sei es, dal} sie herriihren von den Geschdpfen oder von der eigenen
Gebrechlichkeit. Ganz im engen Sinne aber wird der Ausdruck ,,passive
Lauterung‘‘ gebraucht, um damit eine unmittelbar durch ein besonderes
Eingreifen Gottes verhiéngte Art von Seelenleiden zu bezeichnen, der die
beschaulichen Seelen unterworfen werden. Um das Ubel des geistlichen
Stolzes zu unterdriicken oder hintanzuhalten, versetzt Gott die Anféinger
des beschaulichen Gebetes kiirzer oder ldnger in einen Zustand innerer
Trockenheit und Trostlosigkeit, einer quilenden Erkaltung des Eifers,
eines empfindlich fiihlbaren Widerwillens gegen alle Beschéftigung mit
Gott, einer trigen Unaufgelegtheit zur Tugendiibung. So will Gott sie
demiitig, dankbar, ergeben in den géttlichen Willen machen. Weit dunkler
und geheimnisvoller aber gestaltet sich die passive Léuterung in den héheren
Gebetsstufen. Da gibt es z. B. Stichelreden und Verleumdungen allerlei
Art von seiten der Leute, mit denen man umgeht. Aber diese Reden
stirken viel mehr die Seele, als daB sie dieselbe entmutigten; weil der
Weg der Leiden ihr erfahrungsgemiB groBen Gewinn bringt. Uberdies
wird die Seele heimgesucht von sehr schweren, schmerzvollen Krankheiten.
Dazu kommen die noch weit heftigeren inneren Leiden (vgl. Seelenburg,
6. Wohnung, 1. Hptst.). Mit der Schilderung der hl. Theresia deckt
sich inhaltlich ganz die des hl. Johannes vom Kreuze in seinem Buche:
,»Dunkle Nacht der Seele.” Den ausschlaggebenden Beweis fiir die gott-
liche Urséichlichkeit der geschilderten passiven Reinigung erbringen
deren Wirkungen, besonders die itiberaus griindliche Demut.

Die dem Gebete ergebenen Seelen bediirfen nun nicht blo8 auf den
hoheren Stufen des geistlichen Lebens, sondern nach den Anschauungen
der hl. Theresia auch schon in dessen Anfingen der kundigen und kraft-
vollen Leitung eines geistlichen Lehrmeisters. Darum bringt die Gebets-
schule zum Schlusse recht passend die Lehren der hl. Theresia iiber
die Seelenfiihrer (8. 194 ff.). Einen Seelenfiihrer hielt sie auf dem Wege
der Frommigkeit fiir durchaus notwendig. Auf die eigene Einsicht und das
eigene Urteil sich zu verlassen, das sah die Heilige als den Anfang zur
Selbsttduschung und zur volligen Abirrung von den Wegen des Heils an.
Sie war fest tiberzeugt, daBl der geistliche Fortschritt einer Seele von
der Unterwirfigkeit unter die Leitung eines geistlichen Lehrmeisters
bedingt sei. Von einem tiichtigen Seelenfiihrer fordert sie verschiedene
Eigenschaften, welche in unserem trefflichen Biichlein etwas niher nach
den Worten der Hoeiligen ausgefiihrt werden. Xurz verlangt sie von
einem solchen, daB er nicht geschmeidig und allzu nachgiebig, sondern
abgetotet, wirklich gelehrt und erfahren sei.

Das zweite Biichlein ,,Mystisches Gnadenleben‘ ist gewisser-
mafBen Fortsetzung des bereits in 4. Auflage erschienenen Buches von
demselben Verfasser im gleichen Verlage: ,,Der Kampf um das hoéchste
Gut, Anleitung zur christlichen Vollkommenheit inmitten der Welt.*
Zunichst wendet sich ,,Mystisches Gnadenleben‘ an die geistlichen Leiter
innerlicher Seelen oder an solche, welche sich auf ein solches Amt vor-
bereiten wollen ; sodann an solche Seelen, welche ernstlich nach der innigsten
Vereinigung mit Gott und nach vollkommenster Hingabe an die gottliche
Vorsehung streben. Diesen Seelen sind moglichst kurze, praktische
mystische Anleitungen sehr anzuraten; damit sie stets leicht feststellen
kénnen, ob sie auf dem richtigen Wege sind, sowie auch schnell zu unter-



Wahre und falsche Mystik. 2156

scheiden wissen das Wesentliche vom Unwesentlichen, das wirklich Gott-
liche von dem Kigenen und dem Satanischen. Die Kenntnis des echten
mystischen Gnadenlebens befdhigt aber auch den Seelenfiihrer, leicht
herauszufinden, ob ein Beichtkind sich selber tduscht oder gar ihn zu
tduschen sucht. Die Abhandlung zerfdllt in 2 Abschnitte. Der erste
behandelt: Vorbedingungen, Baumaterial u. dgl. zum Aufbau
des mystischen Gnadenlebens; der zweite: Das stufenweise
Aufsteigen zum Gipfel desselben. Der erste zihlt 9, der zweite
7 Kapitel. Gegenstand des 1. Kapitels ist: ,,Die mystische christliche
Vollkommenheit, der Gipfel des irdischen Gnadenstandes* (S. 9 ff.).
Zweierlei christliche Vollkommenheit wird da unterschieden. Die eine
wird gefallt als die moglichst innige Vereinigung mit Gott und die dazu
notwendige moglichst vollkommene Verihnlichung mit Gott, insbesondere
mit dem menschgewordenen Gottessohne. Diese wird die gewdhnliche
christliche Vollkommenheit genannt. AuBer dieser soll es dann noch eine
andere aullergewohnliche, sogenannte mystische christliche Vollkommen-
heit geben. Von dieser heif3t es (8. 12): ,,Aus den nach Vollkommenheit
strebenden Katholiken wihlt der allwissende Gott in Seinem unerforsch-
lichen Ratschlusse eine verhdltnismiéfBig kleine Schar auBlergewohnlich
eifriger Seelen aus, welche Er aus reiner Liebe, unverdient, zu einer mehr
als gewohnlichen christlichen Vollkommenheit fithren will; welche Er
durch auBergewohnliche Gnaden schneller als andere mit Sich verdhnlichen
und schon auf Erden inniger als andere mit Sich vereinigen will. Zu diesem
Zwecke und in dem Grade, als Verdahnlichung und Vereinigung vorwérts
schreiten, unterhilt der Allerhochste mit diesen Seelen schon auf Erden
einen immer klarer und inniger werdenden, auBergewdéhnlichen, sogen.
mystischen Verkehr, und fithrt sie so stetig hoher, eventuell bis zur
mystischen Einheit mit Sich.” Dann ist beigefiigt: ,,Fiir solche Seelen
und ihre Fiihrer ist dieses Buch geschrieben. ¢

Demgegeniiber nun ist wohl zu beachten, dafl die christliche Voll-
kommenheit an sich nur eine ist (vgl. 8. Thom. 8. Theol. 2. 2. qu. 184.
a. 1. 8q.). Die Vollkommenheit richtet sich némlich einzig und allein nach
der GroBe der Liebe Gottes. Diese ist am vollkommensten, wenn sie
immer aktuell mit Gott sich beschéftigt, was freilich hienieden nicht moglich
ist. Der gewodhnliche Christ zeigt die Liebe darin, daB er alles meidet,
was mit ihr unvereinbar ist, also die schwere Siinde. Vollkommen aber
ist diese Liebe, wenn auch alles vermieden wird, was den Menschen hindern
konnte, dall seine Seele sich génzlich Gott hingibt; und darin besteht die
christliche Vollkommenheit. Diese dann ist um so grofler, je vollkommener
die Liebe ist. Ist die Mystik auch eine durchaus unverdiente Gnade, so
wird sie wesentlich doch nur mitgeteilt zur Vollendung der Liebeseinigung
mit Gott. Der Uberlieferung gemifl ward sie stets wesentlich aufgefaft
als Folge, Vollendung und Krone der Aszese (vgl. niéher die 3. Schrift)
Nach den oben angefithrten Worten aber wire die Mystik etwas ganz
Absonderliches, ja geradezu Wunderbares. Damit stimmt auch die (S. 14)
gegebene Definition: ,,Unter christlicher Mystik ist das auflergewohnliche
Gmnadenleben zu verstehen, welches mancher der nach christlicher Voll-
kommenheit strebenden Seelen durch ein aulBlergewohnliches, person-
liches, der Seele jedesmal zum BewuBtsein kommendes Eingreifen Gottes
zuteil wird, um sie schon auf Erden zu einer mehr als gewohnlichen Ver-
dhnlichung und Vereinigung mit Gott zu fiithren.

Darnach ist es nicht zu verwundern, da8 im 2. Kapitel nur ,,das
Streben nach der gewohnlichen christlichen Vollkommenheit* befiir-
wortet wird. Dazu wird dann eine kurze Anleitung, insbesondere auch

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVIIL 15



216 Wahre und falsche Mystik.

iiber das innere Gebet gegeben (S. 14 fi.), welche manche gute Winke
bietet. Die Beschauung (8. 22) wird als erworbene und eingegossene
unterschieden. Die Gebetsschule 14t nur eine Art von Beschauung zu
(vgl. noch néher die 3. und 4. Schrift). ,,Das Streben nach der mystischen
christlichen Vollkommenheit'* wird im 3. Kapitel (8. 22 ff.) im all-
gemeinen, wenigstens direkt genommen, als nutzlos und verkehrt bezeich-
net. ,,Ob irgend eine Seele einige Hoffnung nach diesem reinen Geschenke
gottlicher Liebe hegen darf, ob sie bejahenden Falles entsprechende Akte
der Sehnsucht erwecken und Bitten an Gott richten darf, hingt von
ihrem Seelenzustand und der inneren goéttlichen Fithrung ab‘ (8. 23).
.,Diejenigen Seelen, welche noch keine mystische Gnade erhalten haben,
diirfen trotz ihrer groBlen Sehnsucht nach dem Heilande sich nicht nach
personlichen mystischen Erlebnissen sehnen, sie diirfen also nicht aus
sich das mystische Gebiet betreten wollen' (8. 25 f.).

Wie enge die Grenzen der Mystik gezogen sind, lehrt auch das
4. Kapitel: ,,Das Prinzip und die Begleiterscheinungen des mystischen
Verkehrs mit Gott* (8. 27 ff.). ,,Das Prinzip und das Wesentliche der
mystischen Gnaden besteht nun darin, da3 der in der Seele stets anwesende
Gott Sich der von Thm bewohnten Seele geistig so vergegenwirtigt, daf
die Seele ihren Gott tatsidchlich geistig findet, und zwar nicht etwa nur
durch den lebendigen Glauben an Seine Allgegenwart, sondern durch eine
jedesmalige, unbedingt sichere Erfahrung*‘ (8. 27). .,.Wenn Gott Sich einer
von Thm bewohnten Seele so vergegenwirtigen will, dal3 sie Ihn finde,
IThn verstehe, mit Thm verkehren kénne, so hat Er dabei immer nur die
Absicht, die Ehre Gottes und das Heil der Seelen zu fordern, insbhesondere
die so heimgesuchte Seele zu vervollkommnen. Zu dem. Ende belehrt und
stirkt Er jedesmal diese Seele in entsprechender Weise. . . Im mystischen
Leben unterscheidet man hauptsichlich sechs verschiedene Mittel, wo-
durch Gott in auBlergewdhnlicher Weise die Seelen belehrt'* (S. 28). Diese
Mittel sind die korperlichen, imaginativen und intellektuellen Ansprachen
und Visionen. ,,Die koérperlichen und imaginativen Ansprachen und
Visionen und die spéter noch zu besprechenden Ekstasen und Verziickungen,
welche alle teils Mittel, teils Folgezustinde der mystischen Heimsuchungen
sind, werden Begleiterscheinungen des mystischen Verkehrs genannt.
Sie gehoren nicht zum Wesen des mystischen Gnadenlebens . . . Man
sollte daher auf die Begleiterscheinungen keinen so groflen Wert legen,
wie dieses vielfach geschieht. . . . Die intellektuellen Ansprachen und
Visionen Gottes gehoren dagegen zum Wesen des mystischen Gnaden-
lebens, weil man bei diesen rein geistigen Vorkommnissen Gott direkt
geistig findet und so mit lhm verkehrt. Die Zunahme des mystischen
Gnadenlebens besteht darin, dal Gott Sich erstens von der Seele immer
héufi er finden ldBt und zweitens mit ihr immer klarer und inniger ver-
kehrt; denn das Ziel des mystischen Gnadenlebens ist ja die moglichst
innige, liebevolle Vereinigung der Seele mit Gott* (8. 29 f.).

Ganz bestimmt werden hier die intellektuellen Ansprachen und
Visionen zum Wesen des mystischen Gnadenlebens gerechnet. Damit
ist fiir dieses deutlich ein wunderbarer Charakter gefordert. Dem wider-
spricht aber geradezu die hl. Theresia, wie schon bei der Gebetsschule
angedeutet wurde. Wohlgemerkt noch, was zum Wesen der Mystik
gehort, mul} sich in allen mystischen Zustdnden vorfinden. Die hl. The-
resia nun sagt ausdriicklich: ,,Es begegnete mir nidmlich, wenn ich mir
Christum als in mir gegenwiirtig vorstellte und so mich in dessen Nihe
versetzte, und bisweilen auch unter der Lesung, dall mich plotzlich ein
Geftihl der Gegenwart Gottes iiberkam, so zwar, daf} ich ganz und gar nicht



Wahre und falsche Mystik. 217

zweifeln konnte, Er sei in mir, oder ich sei ganz in Thn versenkt. Dies war
jedoch keine Art von Vision, sondern das, was man, wie ich glaube,
mystische Theologie (Gebet der Vereinigung, vgl. 18. Kap.) nennt‘‘ (L' ben,
Kap. 10). Darauf folgen dann die Worte, die in der Gebetsschule beim
Wesen der Beschauung angefithrt wurden. Von den intellektuellen An-
sprachen und Visionen sagt die Heilige, dal} sie etwas ganz anderes sind,
als das Gefiihl der Gegenwart Gottes in der Beschauung aus deren Wir-
kungen (a. a. O. Kap. 27). Da heift es u. a.: ,,Diese Vision ist nicht wie
eine gewisse Gegenwart Gottes, welche besonders jene, denen das Gebet
der Vereinigung und der Ruhe gegeben ist, oftmals fiihlen. Dort finden wir
nidmlich, wie es scheint, sobald wir zu beten beginnen, denjenigen, mit dem
wir reden wollen. Wir meinen es zu erkennen, daB Gott uns hort, und zwar,
aus den Wirkungen und den geistigen Gefiihlen, die wir wahrnehmen,
als da sind: die Gefiihle einer glithenden Liebe, eines starken Glaubens,
mit siiler Wonne verbundene Entschliisse. Es ist dies zwar eine grofle
Gnade von Gott, und wem sie gegeben ist. der schétze sie hoch, weil sie
eine sehr erhabene Stufe des (Gebetes ist; allein sie ist noch keine Vision.
Man nimmt diese Gegenwart Gottes nur aus den Wirkungen
wahr, welche sie, wie gesagt, in der Seele hervorbringt und wodurch
Seine Majestat Sich ihr fiihlbar machen will. Hier aber, in besagter (Ver-
standes-) Vision, erkennt man klar, daB Jesus Christus, der Sohn der
Jungfrau, gegenwértig ist. In jenem anderen Gebete offenbaren sich
nur gewisse Einflilsse der Gottheit; hier aber erkennt man nebstdem,
dall auch die allerheiligste Menschheit bei uns ist und uns Gnaden erweisen
will.** Wiederholt schon wurde in unserem Jahrbuche (XXIII, S. 343 ff.;
XXV, S. 116 £f. u. 8. 221 ff.) auf die allzugrolie Einschrinkung der Mystik
als der alten Uberlieferung widersprechend hingewiesen (vgl. auch die
oben angefiihrte 3. u. 4. Schrift).

Zunichst werdennun die dulleren Begleiterscheinungen des mystischen
Lebens beschrieben, und zwar im 5. Kapitel (S. 31 ff.): ,,Durch die &ulleren
Sinne wahrnehmbare Visionen und Ansprachen.” Es werden kurz die
verschiedenen Arten angefiihrt und erklart. Ganz richtig wird (8. 34)
bemerkt: ,,Es kommt nicht darauf an, wie die Gnade (der korperlichen
Visionen und Ansprachen) mitgeteilt wurde, sondern darauf, ob die Vision
und Ansprache von Gott und einem guten Geiste herriihrte und besonders
darauf, was Gott der Seele mitteilen und mit der Heimsuchung beab-
sichtigen wollte.”* Das 6. Kapitel (S. 35 ff.) bespricht: ,,Durch die Phan-
tasie wahrnehmbare Ansprachen und Visionen. Die Privatoffenbarungen.
Die imaginativen (imaginiren) Ansprachen werden niiher als die successiven
(aufeinander folgenden) formalen und wesentlichen unterschieden. Zur
groBeren Belehrung einer Seele wendet Gott gerne eine imaginative Vision
an. Solcher gibt es 2 Arten: Durch die ersten mehr oder weniger gléiinzenden
Phantasiebilder will Gott die Begnadeten fiir tiberstandene Leiden trosten
oder fiir zukiinftige Leiden stdrken. Bei der zweiten Art ist die Tatsache
des gegenseitigen Verkehrs die Hauptsache, und das Bild ist nur gleichsam
der Widerschein dieses Verkehrs im Spiegel der Phantasie. Recht praktisch
wird die Mahnung gegeben (8. 42): ,,Die Seele muf} sich vor, withrend und
nach diesen imaginativen Gnaden &ufBlerst zuriickhaltend und vorsichtig
verhalten, damit sie vom Satan nicht getduscht wird und sich nicht selbst
tduscht.* Eine Folge gottlicher Heimsuchungen sind: ,,Die gewdhnlichen
Ekstasen und die Verziickungen. Von diesen handelt das 7. Kapitel
(8. 43 ff.). . Die Ekstase ist eine so starke geistige Erregung der Seele,
daf3 dadurch die #uBeren und innere Sinne des Menschen bis zu einem
gewissen Grade gebunden werden. . . Die Verziickung ist eine besondcre

15%



218 Wahre und falsche Mystik.

Form der Ekstase . . . und wird von Gott jedesmal direkt bewirkt® (8. 44 {.).
Die mancherlei dulleren Wirkungen beider werden kurz erlautert (S. 45).
Von den echten, von Gott herriihrenden Ekstasen werden die falschen,
vom Satan oder der eigenen Natur bewirkten, unterschieden (8. 46 f£.).
Auch wird das Verhalten gegeniiber den Ekstasen angegeben (8. 47 f.).

Sehr wichtig im geistlichen Leben ist es, zu kennen: ,,Die Einwir-
kungen der bosen Geister auf unsere dufleren Sinne und unsere Phantasie,
und die deshalb notwendige Unterscheidung der Geister. Die Selbst-
tduschungen.’ Davon ist ndher Rede im 8. Kapitel (8. 48 ff.). Zur Er-
gdnzung gelegentlicher diesbeziiglicher Bemerkungen werden die Haupt-
merkmale des Einwirkens der wverschiedenen Geister kurz zusammen-
gestellt (8. 50 ff.). Die guten Geister (Gott, Engel und Heilige) be-
wirken in unserem Geiste Klarheit, in unserem Herzen Frieden und deshalb
in unserem Willen Kraft und Entschiedenheit. Die Anregungen der bosen
Geister lassen meist den Verstand unbefriedigt, das Herz kalt, den Willen
schwach. Von der verkehrten Natur her neigen die Menschen mehr oder
weniger zu all dem, was dem Eigendiinkel und falscher Eigenliebe schmei-
chelt. Daher kommen auch im mystischen Leben so gar viele Selbsttéu-
schungen vor. Satan liebt es, diese zu benutzen und zu ergénzen, um die
Menschen desto sicherer irre zu fithren. Darum ist dem Beichtvater mystiche
Schulung und stets kluge Vorsicht notwendig. Zum Schlusse des 1. Ab-
schnittes behandelt das 9. Kapitel (8. 56 £f.): ,,Die intellektuellen Visionen
und Ansprachen.”” Gott verkehrt als reiner Geist am liebsten mit den
Seelen in geistiger Weise. Dieser Verkehr kommt, wie bereits im 4. Kapitel
gesagt worden, zustande mittelst intellektueller Ansprachen und Visionen,
welche zum Wesen des mystischen Gnadenlebens (8. 30) gehoren sollen.
Dem widerspricht aber auch geradezu, wenn es (S. 56) heifit: ,,Dieser
rein geistige Verkehr findet nur auf den beiden obersten Stufen des
mystischen Gnadenlebens statt, weil dazu nur diejenigen Seelen beiéhigt
sind, welche in der akzidentellen Umgestaltung in das Ebenbild Gottes
schon weit vorgeschritten sind.”* Durch den himmlischen Verkehr erhiélt
die Seele einen sehr eindrucksvollen Vorgeschmack der ewigen Seligkeit.
,»Jmmer klarer und tiefer gestalten sich diese geistigen Heimsuchungen
Gottes. Je tiefer der gottliche Geist den menschlichen Geist durchstrahlt,
desto tiefer schaut auch dieser umgekehrt in die Gottheit und gewinnt
dadurch einen stets hoheren Begriff von der Unerme8lichkeit Gottes*
(8. 59). ,,Die Seele ist bei diesem gottlichen Verkehre bestrebt, alles in
Vereinigung mit dem HI. Geiste zu tun, dessen inneren bestédndigen Hin-
fluB3 sie bemerkt, so oft sie an IThn denkt. Ist die Seele auf die héchste
Stufe des mystischen Gnadenlebens gelangt, dann bildet der intellektuelle
Verkehr mit Gott bei allen besonderen Mitteilungen desselben die Regel;
denn dieser intellektuelle Verkehr gehort zum Wesen des mystischen
Umganges mit Gott, zum Leben der innigsten Vereinigung mit Ihm*
(S. 60). Demnach fénde sich das Wesen der Mystik sogar nur auf der
hochsten Stufe (!).

Wir kommen nun zum zweiten Abschnitt: ,,Das stufenweise
Aufsteigen zum Gipfel des mystischen Gnadenlebens® in 7. Ka-
piteln in fortlaufender Reihe. Das 10. Kapitel (8. 62 ff.) erlautert: ,,Die
Einfithrung der Seele in das mystische Gebiet.” Seelen, welche durch
Kampf gegen die Siinde und durch Ubung der Tugend jahrelang eifrig
nach christlicher Vollkommenheit gestrebt haben, sind im allgemeinen
zum Eintritt in das mystische Gebiet geniigend vorbereitet. Aber die
Erteilung der mystischen Gnaden ist nicht bestimmt an die Erfiillung
gewisser Bed ingungen gekniipft. ,,Wenn Gott mit einer bestimmten



Wahre und falsche Mystik, 219

Seele in néhere Beziehung treten will, so floit Er dieser Seele eine stille,
friedliche, andauernde Sehnsucht nach Thm ein, damit sie sich ganz Seiner
inneren Leitung {iiberlasse und an Seiner Hand mit Aufbietung ihrer
geistigen und korperlichen Krifte immer mehr lebe fiir IThn. . . . Befindet
sich eine Seele in dieser Verfassung und stehen keine besonderen Hinder-
nisse im Wege, so wird die Seele so allmihlich aus dem gewdhnlichen
in das mystische Gebiet hiniibergeleitet, daf} sie die Tatsache dieses Uber-
ganges oft gar nicht merkt* (8. 63 £.). Im 4. Kapitel wurden schon die sechs
aufeinanderfolgenden Stufen dieses mystischen Gnadenlebens aufgezihlt.
Einzeln werden sie jetzt in nachstehenden Kapiteln beschrieben.

Die erste Stufe kommt im 11. Kapitel (S. 66 ff.) zur Sprache:
,,Die Sammlung des Geistes und die Ruhe des Herzens in Gott.”* Die
nihere Beziehung Gottes zur Seele wird eingeleitet durch héhere und stetig
zunehmende Verleihung der Gaben des HI. Geistes. Mit Recht wird be-
tont, dall es ohne eine gediegene Aszese keine echte Mystik gibt. Die Be-
irachtung geht nicht durch eigene Bemiihung, sondern durch besonderes
Eingreifen Gottes iliber in das Gebet der mystischen Sammlung
des Geistes in Gott. Will der HI. Geist bei den Heimsuchungen vor
allem das Herz zur Liebe anregen, dann entsteht das Gebet der mysti-
schen Ruhe des Herzens in Gott: Diese beiden Gnaden bilden die erste
Stufe des mystischen Gnadenlebens und werden auch eingegossene
Beschauung genannt. Diese wird etwas niaher beschrieben und von der
sogenannten erworbenen unterschieden (8. 69 ff. vgl. auch 2. Kap. Nr. 7).
Das 12. Kapitel (S. 74 {f.) behandelt: ,,Die Zubereitungen der Seele fiir
die mystische Vereinigung mit dem Heilande.** Diese Zubereitungen d. i.
die sogenannten aktiven und passiven Reinigungen werden eingehender
beschrieben. ,,Verhaltnism#d8ig wenige harren aus und fassen auf der
zweiten Stufe festen Full. Das sind die hochherzigen Seelen, welche Gott
nicht um des Lohnes willen, sondern um der Liebe willen dienen und ihre
Freude darin finden, wenn sie unter persénlichen Opfern Gott eine Freude
bereiten kénnen. Gott a8t Sich von Seinem Geschopfe aber an Lieke nicht
iiberbieten; Er gibt ihnen immer mehr, als sie Thm geben. Je mehr die
Seelen sich Thm hingeben, so wie Er will, desto mehr gibt auch Er Sich
den Seelen hin‘* (8. 79 f.).

Die dritte Stufe: ,,Das Finden des Heilandes beim Reginnen mysti-
scher Freundschaft* wird im 13. Kapitel (8. 81 ff.) besprochen. Jede
Gott wahrhaft liebende Seele sehnt sich schon auf Erden nach Gott dem
Herrn; sie will nicht blof fiir Thn wirken, sondern auch alles in Gottes
unmittelbarer Nihe, unter Gottes Augen tun. Aber mannigfachen Hinder-
nissen gegeniiber fiihlt die Seele sich ganz ohnmichtig, bis der Heiland
eines Tages unerwartet ihr inniges, von Ihm ihr eingefloBtes Sehnen gar
lieblich befriedigt und sie so in die neue Stufe des mystischen Gnadenlebens
einfithrt. Es wird gesucht, dies an Beispielen zu erkldren mittels imaginérer
Visionen. So wird aber doch wirklich den unwesentlichen Begleiterschei-
nungen zuviel Aufmerksamkeit geschenkt. Dagegen wird richtig bemerkt:
., Vollkommene Hingabe des ganzen Menschen an Gott, aufrichtigste Demut
und unbedingte Herzensreinigkeit, selbstloses und opferwilliges Streben
zur Verherrlichung Gottes und zum Heile der Seelen, und die liebevolle
Betrachtung des Lebens und der Leiden des Heilandes sind vorziigliche
Mittel, um das Herz des Heilandes an sich zu ziehen‘* (8. 87). Aber in
Seiner unendlichen Liebe zu den Menschen begniigt Sich der Heiland
nicht mit der Liebe der Freundschaft. Es gibt eine noch innigere und hohere
Liebesvereinigung: ,,Der mystische Brautstand.” Diesen erklirt das
14. Kapitel (8. 88 ff.). Zur Vorbereitung dienen groBle Seelenleiden,



Wahre und falsche Mystik.

welche die Seele lautern von noch verborgenem Siindenschmutz, von jeder
natlirlichen Liebe zu irgendeiner Person oder Sache und wvon aller ver-
kehrten Eigenliebe. Auch allerlei peinliche Kérperleiden miissen zur
Seelenlauterung beitragen. Am Ende dieser Zubereitungen kommt iiber
die Seele ein groBer Gottesfriede. Grofle geistige Freuden entziinden dann
immer mehr in der Seele das Feuer gottlicher Liebe, bis endlich der gott-
liche Brautigam das heiBe Sehnen nach Ihm stillt und Sich mit der Seele
innig verlobt (8. 91 ff.). Brédutigam und Braut wirken zusammen, um die
Seele durch Ubung heldenmiitiger Tugenden immer schoner zu gestalten.
Diese vierte Stufe des mystischen Gnadenlebens vollzieht sich meistens
in der Form der imaginativen Visionen und Ansprachen und ist oft be-
gleitet von Ekstasen. Ein hoher Grad aufrichtigster Demut, edelmiitiger
Hochachtung, kindlichen Vertrauens, engelreiner Keuschheit muB die
mystische Braut beseelen und sie so schiitzen vor Selbsttduschung und
Satanstrag (S. 94 £.).

Die Heimsuchungen des Heilandes werden immer &fter, schlieBlich
tiglich und dann ist der Seele, als gehe Er nicht mehr fort. Der voriiber-
gehende mystische Brautstand geht nun tiber in den bleibenden ,,mystischen
Ehestand®, welchen das 15. Kapitel (S. 95 ff.) beschreibt. Diesen kann
man einteilenin 2 Perioden. In der ersten soll die Seele sich eingewshnen
in dieses Zusammenleben mit Gott, um stets bei all ihren #uBBeren Pflichten
Geist und Herz auf Gott gerichtet zu halten. Sie fiihrt nur mehr ein Leben
mit Gott fiir Gott. Eine andauernde himmlische Ruhe kommt iiber sie.
Alles tut die Seele Giott zuliebe und betet ohne Unterla3. Ihr ganzes Leben
wird dadurch ein tberaus segensreiches (S. 96 f). Mit der Bekraftigung
des ferneren Zusammenlebens gleichsam wie durch Ehevertrag wird die Seele
in die zweite Periode des mystischen Ehestandes eingefiihrt, welcher
die fiinfte Stufe des mystischen Gnadenlebens bildet. Jetzt wird das
geistige Zusammenleben mit dem Heilande der Seele immer mehr ,,zur
zweiten Natur® (8. 98 ff.). Dabei wird an einem Beispiele gezeigt, wie der
Heiland zuweilen mit solchen Seelen innerlich verkehrt. Ein solcher Ver-
kehr, der nur einige Minuten oder gar nur Sekunden dauert, geniigt, um
einen lebenslénglichen Eindruck auf die begnadete Seele zu machen.
Der Gottessohn fiihrt nun schliellich Seine Braut dem himmlischen Vater
zu, um schon hienieden zusammen mit ihr Wohnung zu nehmen bei Ihm.
Jetzt erkennt die Seele klar und deutlich, wie sie in Gott und wie die drei
gottlichen Personen in ihr wohnen.

Alsdann nimmt das Leben der Seele nach und nach einen anderen
Charakter an. Der Heiland ladet die Seele durch eine intellektuelle An-
sprache ein, nur mehr mit Ihm das Leben zu leben, das Er von nun an mit
dem Vater und dem HI. Geiste in ihr leben wolle. Die Seele zdgert nicht
und geht freiwillig in das volle Eigentum ihres Gottes, in die Teilnahme
an Seinem goéttlichen Leben ein. Damit hat sie die sechste Stufe der
mystischen christlichen Vollkommenheit erreicht. Diese hochste Stufe
ist: ,,Die mystische Einheit mit Gott.” Davon handelt noch zum Schlusse
das 16. Kapitel (S. 101 ff.). Solche Seelen empfinden es besténdig,
daf3 der dreieinige Gott in ihnen der Urquell ihres geistlichen Lebens ist.
,.Der innere Verkehr mit Gott wird immer mehr ein rein geistiger, in-
tellektueller, so daf die fritheren Begleiterscheinungen dieses Verkehrs,
die imaginativen Visionen und Ansprachen und die Ekstasen nur selten
und ausnahmsweise vorkommen, weil sie eben fast nicht mehr nétig sind*
(S. 102). So kommt denn die Seele den drei gottlichen Personen immer
néher und nimmt auch in mystischer Beschauung immer inniger teil an
den Beziehungen, welche die drei gottlichen Personen zueinander und zu



Wahre und falsche Mystik. 221

den Menschen haben. ,,In ihrem Sinnen und Trachten fast eins geworden
mit Gott, wird sie infolgedessen auch selbstiindig innerhalb dieses gemein-
schaftlichen Lebens nichts tun, was nicht mit den Wiinschen Gottes iiber-
einstimmt. Gewissermallen unter vier Augen wird sie Thm alles sagen,
was sie auf dem Herzen hat, eigene Wiinsche und die iibernatiirlichen
und natiirlichen, geistigen und koérperlichen Anliegen ihrer Mitmenschen.
So wird sie im Stillen und unerkannt viele geistige und leibliche Werke der
Barmherzigkeit infolge ihrer Beziehungen zum dreieinigen Gott spenden«
(S. 104).

Aber trotz ihrer hohen Vollkommenheit ist die Seele noch nicht ganz
gewil3 ihrer ewigen Seligkeit. ,,Der Gedanke, sie konne trotz aller guten
Vorsédtze Gott in Zukunft doch noch durch eigene Schuld untreu werden,
erhilt die Seele in einer kindlichen Furcht und veranlaBt sie, Ihn immer
wieder zu bitten, Er moge sie fiir Sich bewahren und sie schiitzen gegen
Seine Feinde. Dann sich ganz auf Ihn verlassend, lebt und kémpft sie auf
Erden nur noch fiir ihren Gott und Seine Interessen, wohl wissend, daf3 der
Heiland die Sicherung ihrer ewigen Seligkeit zu Seinen heiligsten Interessen
zahlt (S. 105). ,,Wenn der unendlich gute Gott in Seinem unerforschlichen
Ratschlusse beschlossen hat, mit irgend einer Seele in mystischen Verkehr
zu treten, so gibt Er ihr die entsprechenden zuvorkommenden Gnaden.
Dann ist es Pflicht der Seele, mit diesen energisch und dauernd mitzu-
wirken. Guter Wille, Ausdauer, Selbstverleugnung und Opfersinn sind
behufs Uberwindung vieler Schwierigkeiten recht notwendig; dieselben
sind aber auch mit Hilfe der Gnaden, also bei eifriger Benutzung der
Gnadenmittel, jederzeit leicht zu erhalten. Gott unterstiitzt und stérkt
gerne die Seelen, welche zu Thm ihre Zuflucht nehmen; Er hilft besonders
gerne denen, welche sich bemiihen, durch Gebet, Wirken und Leiden
Thn immermehr zu verherrlichen und zu erfreuen‘‘ (S. 106). Gewil ist
stets ernstlich zu beachten, was im mystischen Leben Hauptsache
und was Nebensache ist, wie dies auch in verschiedenen Kapiteln nidher
ausgefiihrt ist; aber wenn die intellektuellen Ansprachen und Visionen
Gottes zum Wesen des mystischen Gnadenlebens gezihlt werden, dann
wird dieses iiber Gebiihr eingeschrinkt und wiirden so auch mehrere
Stufen von demselben auszuschalten sein. Ja, im Grunde genommen
wire sogar das mystische Gnadenleben auf die hochste Stufe einzuengen,
da es von dieser (8. 60) heilt: ,,Dann bildet der intellektuelle Verkehr
mit Gott bei allen besonderen Mitteilungen desselben die Regel.” Das
aber heilit geradezu das mystische Leben zu einem durchaus engelgleichen
Zustande machen. Zu noch niherer Kritik verweisen wir einfach auf die
beiden jetzt folgenden Schriften.

Die ,,Ascétique ot Mystique‘ bildet das 637. Bindchen der bekannten
Collection Bloud, ,,Science et Religion“. Der erste Teil bringt einen
Gesamtiiberblick iiber das geistliche Leben: nimlich- das asze -
tische und mystische. Die Arbeit des aszetischen Lebens besteht
darin, mit der gewohnlichen Gnadenhilfe die Seele zu reinigen, das Gebet
zu pflegen und die Tugenden zu iiben. Zunichst gilt es, die Seele von
den Siinden zu reinigen; dann ist notig eine beherzte und beharrliche
Abtotung der dreifachen Begierlichkeit, sowie gute Regelung der soge-
nannten Leidenschaften (passiones). Darauf muf folgen die Abtdtung
der duBeren und inneren Sinne. Die #uBere Abtétung ist notig, damit
die innere standhaft bleibe: .aber auch diese notwendig, um die #@ullere
zu kriftigen. HEs gilt eben das sinnliche Erkennen und Begehren zu unter-
werfen der Vernunft und dem Willen und diese dann Gott. Denn nur so
wird die ordnungsméBige innere Erneuerung zustande kommen. Da heifit



222 Wahre und falsche Mystik.

es freilich fiir die Seele viele Opfer bringen ; aber sie soll auch wissen, daB}
das vorgesetzte Ziel, Beschauung und vollkommene Gottesliebe, reichlich
alle Miihe lohnen. Allerdings aus uns allein koénnen wir das nicht leisten.
Darum muf} ein kriftiges Gebet Hilfe bringen, muf3 reichliche Gnaden
erwirken zum mutigen und beharrlichen Kampfe und endlichen Siege.
,,Omnia possum in eo, qui me confortat'‘ (Phil. 4, 13). So schreitet denn
die Seele riistig voran auf dem Wege der Tugend. Sie hat die ersten Schritte
im ernstlichen inneren Leben gemacht; aber es bleibt noch viel zu tun
itbrig. Unter dem groflen Eifer in getreuer Erfiillung der Standespflichten,
in den Werken der Gottes- und N#chstenliebe verbirgt sie noch viele Eigen-
liebe, noch zu grofles Wohlgefallen an den Enpfindungen des Trostes,
an den einzelnen Tugendwerken und an den eigenen Bemiithungen. Wie
viel findet sich bei solchen Seelen noch von allerlei zu natiirlichen Anhéng-
lichkeiten, wie viel noch von eitler Neugier, von Eigensinn und Eigenwillen,
von Lieblosigkeit im Urteil iber andere! So ist also die zum Bésen geneigte
und zu allem Guten trige Natur noch lange nicht ganz unterworfen. Da
braucht es fiir die groBmiitige Seele noch weit mehr Sammlung und Ent-
sagung. Da gilt es aufgeben alle unniitzigen Gedanken und unnétigen
Sorgen; mutig und freudig aufnehmen alle Arten von Verdemiitigung
und gerne geduldig ausharren in den mancherlei Priifungen des Lebens;
auch groflere Strenge anwenden in Behandlung des Leibes. Da gilt es
vor allem auch ausharren in inbrinstigem Gebete bei allem natiirlichen
Widerwillen, bei aller Geistesdiirre und Trostlosigkeit; in allem stets
gleichformig mit dem heiligsten Willen Gottes. :
Wenn so die Seele um jeden Preis verharrt in der Entsagung und
liebevollen Unterwiirfigkeit unter den heiligsten Willen Gottes, dann
wird Gott bald tétig eingreifen in das persoénliche Leben der Seele und in
ihr mehr unmittelbar wirken. Es beginnt allméhlich fir die Seele ein ganz
neuer Zustand, zwar ganz verschieden von den friitheren, aber doch deren
gesetzmiflige Folge: das ist der beschauliche oder mystische Zustand.
Schwer ist es, genau den Augenblick zu bestimmen, wann die Seele in
denselben eingeht, und besonders deutlich anzugeben, welches seine
wesentlichen Bestandteile sind. Findet die grofmiitige Seele keinerlei
Geschmack noch Trost mehr beim Verkehr mit Gott, harret sie aber
dennoch mutig aus im Gebete, sucht sie zum Ersatze nicht etwa Trost
bei den Geschopfen, in natiirlichen Freuden und sinnlichen Vergniigen;
ergibt sie sich still vertrauensvoll der gottlichen Vaterhand, dann ver-
setzt sie Gott, wie der hl. Johannes vom Kreuz sagt, in die dunkle Nacht
der Sinne. Der hl. Alphons (a. a. O. nr. 128) nennt diesen Zustand ,,ariditas
sensibilis supernaturalis®. Diese erklirt er ndher dahin: ,,Haec molesta
ariditas est quidam tractus gratiae, est lux quaedam supernaturalis, sed
lux, quae affert poenam et obscuritatem, quoniam volens se nudo spiritui
communicare, et inveniens sensus atque potentias animae sui non adhuc
capaces, €x eo, quia nondum prorsus a consolationibus sensibilibus sint
disiunctae, et consequenter materialibus, quae plenae sunt formis, imagi-
nibus et figuris, produecit in anima huiusmodi tenebras tam molestas,
sed valde utiles, quoniam per ipsas anima pervenit ad alienationem quam-
dam ab omnibus voluptatibus sensibilibus tam terrenis quam spiritualibus;
et insuper acquirit magnam suarum miseriarum cognitionem atque
impotentiae ad quodvis opus bonum perficiendum, et simul magnam erga
Deum venerationem, qui illi repraesentatur venerabilis et terribilis.*
Dann fiigt der hl. Kirchenlehrer zur Leitung solcher Seelen hinzu: ,,In
hoe statu director debet animam confortare ad sperandas res magnas
a Deo, qui ad hunc finem ita se gerit cum ea. Insinuet ei, ne conetur se



Wahre und falsche Mystik. 223

exercere in meditatione, sed humiliet se, faciet actus oblationis totamque
se Deo committat, perfectissime resignata dispositionibus suae voluntatis,
quae tota tendit ad bonum nostrum.** Nach dieser purgatio sensus pflegt
der Herr die Gabe der Beschauung zu verleihen.

Der hl. Johannes vom Kreuze gibt wiederholt (z. B. Aufstieg, 2. B.
Kap. 13 {.; dunkle Nacht, 2. B. Kap. 9) drei verschiedene Merkmale an,
an welchen man das Vorhandensein des mystischen Zustandes in einer
Seele erkennen kann. Im ,,Wechselgesang®® (29. Str., Schlufl) sagt er
dariiber im allgemeinen: ,,Wenn eine Seele auf dem geistlichen Wege
soweit gelangt ist, daf} sie sich fiir alle natiirlichen Weisen und Wege
des Verfahrens im Umgange mit Gott verloren hat, und Thn nicht mehr
durch Betrachtungen, Formen, Gefiihle und andere geschopfliche und
sinnliche Mittel sucht, sondern iiber all das und iiber alle eigene Weise und
Art hinweggeht, und mit Gott im Glauben und in der Liebe freudigen
Umgang pflegt, dann kann man sagen, sie sei fiir Gott gewonnen; denn
sie ist in Wahrheit fir alles, was nicht Gott ist, verloren.”“ Der Beginn
des mystischen Zustandes zeigt sich, kurz gesagt, dadurch an, daf} die Seele
unvermdagend ist zum Betrachten und keinerlei Geschmack daran hat,
allen Dingen entfremdet wird und Ekel hat an den Geschépfen und der
Welt, dagegen aber vor allem innige Freude merkt an voller Einsamkeit
bei alleiniger liebeatmenden Aufmerksamkeit auf Gott. In der ,,Liebes-
tlamme** (3. Str. 3. V. § 9) sagt der Heilige u. a. diesbeziiglich: ,,Wenn die
Seele zu dieser Zeit nicht mehr wie frither, sich ergotzet an anderen Er-
kenntnissen, so geht sie voran und wandelt auf dem tubernatiirlichen Wege;
sie hat kein Sonderverstindnis mehr. Wiirde sie da noch sonderheitlich
fassen und verstehen, so wiirde sie nicht vorangehen; denn Gott ist unbe-
greiflich und tibersteigt den Verstand. Je weiter also die Seele geht,
desto mehr hat sie sich von sich selbst zu entfernen und im Glauben zu
wandeln; sie hat zu glauben und nicht zu schauen(!). Und so nédhert
sie sich Gott mehr durch Nichtverstehen als durch Verstehen, in dem Sinne,
wie wir gesagt haben (vgl. z. B. ,,Wechselgesang‘, 39. Str. 4. V.). Und
darum sollst du dir d. i. der geistliche Lehrer darob keinen Kummer
machen. Denn wenn der Verstand nicht durch Beschéftigung mit Sonder-
kenntnissen und anderen Verstindnissen des diesseitigen Lebens riick-
warts geht, so schreitet er voran, und dieses Voranschreiten besteht
eben darin, dafl er mehr im Glauben wandle(!). Da er weder weil
noch wissen kann, wie Gott ist, so wandelt er Ihm dadurch zu, daf3 er nicht
weill und nicht versteht. Um daher das Rechte zu treffen, soll er eben
das tun, was du an ihm verdammest, er soll sich ndmlich nicht verwickeln
in deutliche Erkenntnisse, sondern im vollkommenen Glauben
wandeln®!

Dann heifit es (§ 10) u. a. weiter. ,,In der Beschauung teilt Gott
der Seele liebeatmende Erkenntnis mit, die zugleich wie ein wirmendes
Licht ist und nichts Unterscheidbares an sich hat. Und gerade so wie die
Erkenntnis, ist dann auch die Liebe im Willen. Wie die Erkenntnis all-
gemein und dunkel ist, und der Verstand nicht vollkommen deutlich er-
kennen kann, was er erkennt, so liebt auch der Wille im allgemeinen, ohne
eine Unterscheidung zu machen. Denn da Gott bei dieser zarten Mitteilung
Licht und Liebe ist, so bildet Er in gleicher Weise diese beiden Vermogen
(im Menschen) obwohl er dabei manchmal in das eine mehr, als in das
andere einwirkt. Deshalb empfindet man zuweilen mehr Erkenntnis,
als Liebe, zu anderen Malen mehr innige Liebe als Erkenntnis. . . . In der
eingegossenen Beschauung ist der Wille bei Gott und von anderen Freude-
geniissen losgeschilt. Deshalb mufl man besorgt sein, daB der Wille von



224 Wahre und falsche Mystik.

seinen Neigungen entleert und ledig sei. . . . Somit braucht man sich nicht zu
kiimmern, ob der Wille, wenn er an den Saften und Geniissen besonderer
Akte kein Behagen mehr finden kann, vorwiérts gehe. Denn durch die
Liebe irgend eines sinnlichen Dinges nicht riickwérts gehen, heiBt vorwirts
gehen in dem Unzugéinglichen, welches Gott ist. . . . Und dann wird das
Cebot der Liebe erfiillt, welches will, dal man Gott tiber alles liebt. Dies
nun geschieht in aller Vollkommenheit, wenn der Wille von allen besonderen
Dingen ganz entleert und entbléBt ist.” Darum denn gibt der Heilige
solchen Seelen (§ 15) noch folgende Mahnung: ,,Wenn Gtott so ausgezeichnete
Gnaden erweiset, dall Er euch durch den Stand der Einsamkeit und
Sammlung fithrt und euch von eurem miihseligen Sinne absondert, so
kehret nicht mehr zurtick! Lasset eure Titigkeit fahren, die da friither euch
geholfen die Welt und euch selbst zu verleugnen, jetzt, da Gott selber
der Werkmeister sein will, nur sehr hinderlich wire. Wenn ihr besorgt
seid, eure Téatigkeit in kein Ding mehr einzulegen, sie von allem abzulésen
und in nichts mehr zu verwickeln; — denn das ist es, was ihr in diesem
Stande eurerseits zu tun habt, verbunden mit der liebeatmenden und ein-
faltigen Aufmerksamkeit auf Gott, ohne der Seele eine Gewalt anzutun,
als die sie abzulésen und loszuschélen von allem und aufwirts zu richten,
damit ihr nicht ihren Frieden und ihre Ruhe stoéret; — dann wird Gott
eure Seele mit himmlischer Erquickung speisen, weil ihr kein Hindernis
mehr setzet.*

Der gewohnliche, ordentliche mystische Zustand hat in allen seinen
Stufen als gemeinsamen Untergrund: ,,eine liebevolle Vereinigung mit
Gott, bewirkt durch eine allgemeine dunkle Erkenntnis Gottes und der
gottlichen Dinge.”” Von den ganz aufBlerordentlichen oder wunderbaren
mystischen KErscheinungen wund Vorkommnissen wird nicht geredet.
Dieselben tragen eben durchaus nichts bei zur Vollkommenheit der Gott-
vereinigung und sind keineswegs verlangenswert, bergen vielmehr mancherlei
Gefahren fur die Seelen, welchen sie zuteil werden. Das groBle Werk der
Beschauung besteht demnach darin, die Seele zu vereinfachen, ihre Fihig-
keiten immer fahiger zu machen fiir die innigste, vollkommene Gottver-
einigung. Die Art und Weise dieser Vereinfachung ist dargelegt mit den
Worten Grou’s S. J. in dessen Handbuch fir innerliche Seelen ,Manuel
des ames intérieures’ (deutsche Ubers. erschien Miinster i. W. 1903,
Alphonsus-Buchhandlung). Da nun heiit es u. a.: ,,Sobald sich die Seele
Gott vollkommen hingegeben hat, damit Er in Zeit und Ewigkeit alles
mit ihr tue, was Thm geféllt, vereinfacht Er sie zuerst in ihrem Wesen,
indem Er in sie hineinlegt die Grundlage eingegossener, iibernatiirlicher
Liebe, welche einfache und einzige Triebfeder ihres Verhaltens wird. . . .
Gott vereinfacht sie in ihrem Verstande. Die Menge von Gedanken,
mit denen sie frither iiberladen war, verschwindet; sie kann nicht. mehr
nachdenken, noch Erwégungen und Selbstgespriéche anstellen. Kin ein-
faches, aber unerkléarliches Licht erleuchtet sie; sie wandelt beim Scheine
dieses Lichtes, ohne einen besonderen Gegenstand wahrzunehmen. . . .
Auflerhalb des Gebetes befindet sich die Seele fast in demselben Zustande;
sie mag lesen oder sprechen, sie mag sich mit Arbeit oder héuslichen Ge-
schiften befassen, so fiithlt sie, dal sie weniger bei dem ist, was sie tut,
als bei Gott, fiir den sie es tut, und daB Gott die innerste Beschaftigung
ihres Geistes ist; so daB in dieser Hinsicht ihr Gebet und ihre Aufmerk-
samkeit auf Gott ununterbrochen sind und durch keinen &uBeren-Gegen-
stand abgelenkt werden. Diese Einfalt der Richtung des Geistes wird
von Tag zu Tag vollkommener, und die Hauptsorge der Seele besteht
darin, alles fern zu halten, was sie zur Vielfdltigkeit zuriickfithren kénnte.



Wahre und falsche Mystik. 225

Gott vereinfacht den Willen, indem Er ihn auf ein einziges Ziel,
auf einen einzigen Gegenstand, auf einen einzigen Wunsch, nimlich auf
die Erfiillung des gottlichen Willens richtet. . . . So findet ihr vereinfachter
Wille seine Ruhe und seinen Mittelpunkt in dem Willen Gottes. Gott
vereinfacht die Seele, indem Er sie nach und nach von sich selbst und von
jeder Riicksicht auf ihre eigenen Interessen losmacht, ja sie sogar von aller
Aufmerksamkeit auf ihre gegenwértige Lage ablenkt. . . . Cott zioht sie
unaufhorlich nach innen und trennt sie von allen duBleren Gegenstéinden. . .
Gott vereinfacht sie in ihrem ganzen duBerlichen Verhalten. Xein
Winkelzug, keine Verstellung, keine Heuchelei, keine R#nke, keine An-
spriiche, keine Erkiinstelung, keine menschliche Riicksicht sind in ihr.
Sie wandelt einfdltig, wie Gott sie anregt, sie sagt und tut, was sie fiir
ihre Pflicht hilt, ohne sich zu beunruhigen, was man sagen oder denken
wird . . . sie sieht nur Gott in allem, was ihr von seiten der Geschopfe
widerfahrt. Dies ist ein kurzes Bild der christlichen Einfalt, so wie sie
gich in einer Seele findet, die sich von Gott fithren 1ift. Und es ist leicht
zu sehen, daf diese Tugend die ganze Vollkommenheit der inneren Wege
in sich schlieBt, dal} sie deren Anfang, Mitte und Ende ist, und daB die
Seele den hochsten Grad der Heiligkeit erreicht hat, wenn sie vollkommen
einféltig geworden, in allem nur Gott sieht, in allem nur Gott liebt, keine
anderen Interessen als die Interessen Gottes hat, das heilt Seine Ehre
und die Erfiilllung Seines Wohlgefallens. Dieser einfiéltige Wandel ist
dasselbe, was oben der hl. Johannes vom Kreuz genannt hat ,,im voll-
kommenen Glauben wandeln®. Diese Vollkommenheit aber ist die Frucht
der Gabe der eingegossenen Beschauung.

Der zweite Teil bringt zum besseren Verstdndnisse e inige not -
wendige Erklirungen. Zun#chst wird hingewiesen auf die beiden
verschiedenen Richtungen der Mystik, welche besonders in Frankreich
zutage treten: die einen fassen die Mystik in weitem, die andern in
engem Sinne. In den Anmerkungen (8. 30 f., S. 56 {.) ist die beiderseitige
Literatur angefiihrt. Die Hauptkontroverspunkte werden eingehend be-
sprochen. Dazu wird vorerst der genaue Sinn der Worte ,,Vollkommen -
heit, Beschauung, Einigungsleben, mystischer Zustand® fest-
gestellt. Die Vollkommenheit wird genommen im Sinne der gaénzlichen
Hingabe an Gott. Auf zwei Wegen gelangt man zu dieser vollkommenon
Einigung mit Gott: entweder im tétigen oder im beschaulichen Leben.
Beide Lebensarten haben dasselbe Ziel; beiden gilt, dem Eigenwillen
entsagen, um zur vollkommenen Liebe, der innigen Vereinigung mit Gott
zu gelangen. Mit Hilfe der gewdohnlichen Gnade kann die groBmiitige
Seele es weit bringen auf dem Wege der Vollkommenheit; aber zur vollen
Hohe der Vollkommenheit kann sie nicht gelangen ohne besondere, mysti-
sche Gnaden der Beschauung als Wirkung der Gaben des HI. Geistes,
zumal der Weisheit und des Verstandes. Diesbeziiglich sagt ausdriicklich
P. Ludwig Lallemant 8. J. in seinem ,,Unterricht im geistlichen Leben*
(bearbeitet von Faber, Regensburg 1859, Manz; 7. Hauptpunkt, 4. Artikel,
§ 2, S. 340 f.): ,,Ohne die Beschaulichkeit werden wir niemals (ganz)
groBe Fortschritte in der Tugend machen und nie (vollkommen) geeignet
sein, andere darin zu férdern. Wir werden uns nie ganz von unseren
Schwiichen und Unvollkommenheiten befreien. Wir werden stets an die
Erde gebunden bleiben und uns nie viel iiber bloB natiirliche Gefiihle
erheben. Wir werden nie imstande sein, Gott einen vollkommenen Dienst
zu erweisen, aber mit ihr werden wir sowohl fiir uns selbst als fiir andere
in einem Monate mehr bewirken, als wir ohne sie in zehn Jahren aus-
richten wiirden. Sie bringt Akte von groBer Vollkommenheit hervor,



226 Wahre und falsche Mystik.

die ganz rein sind von aller Beimischung der Natur; die erhabensten Akte
der Liebe Gottes, die wir nur sehr selten chne diese Gabe wverrichten:
kurz sie vervollkommnet den Glauben und alle Tugenden, und erhebt
sie auf die hochste Stufe, die sie erreichen kénnen.* So erscheint denn
offenbar die Mystik als Krone und Vollendung des geistlichen Lebens.

' Bei der Einteilung der Gebetszustande wird die ,,erworbene
Beschauung, contemplatio acquisita‘ als Mittelstufe zwischen der Be-
trachtung und der ,,eingegossenen Beschauung, contemplatio infusa‘
abgelehnt. Bossuets Gebet der Einfachheit und der einfachen Gegenwart
Gottes, sowie das Gebet der einfachen Hingabe an Gott vom hl. Franz
Sales und der hl. Franziska Chantal werden als mystische Gebetsarten
angesehen, weil sich bei denselben die 3 Kennzeichen, welche der hl. Jo-
hannes vom Kreuz fiir das mystische Gebet aufgestellt hat, vorfinden.
Die eingegossene Beschauung wird unterschieden in eine ordnungsméfige,
ordentliche und in eine aullerordentliche, wunderbare, bei welch letzterer
wunderbare Begleiterscheinungen auftreten als Wirkung der sogenannten
gratiae gratis datae. Als Wesensmerkmale des mystisechen Zu-
standes werden abgelehnt die Wahrnehmung der Gegenwart Gottes;
die Wirksamkeit der Seele mittels geistiger Sinne nach Art der reinen
Geister; die unmittelbare Wahrnehmung Gottes Selbst. Die cognitio
experimentalis der gottlichen Gegenwart findet sich allerdings oft in mysti-
schenZustiinden, aber keineswegs in allen, kann demnach nicht als Wesens -
merkmal derselben angesehen werden. Im iibrigen ist diese Wahrnehmung
auch keine unmittelbare, sondern eine mittelbare, nimlich eine Wahr-
nehmung dieser Gegenwart mittels der Wirkungen derselben. Der
hl. Johannes vom Kreuz unterscheidet eine dreifache Gegenwart Gottes
in der Seele (Wechselges., 11. Str. 1. V.): ,.Die erste ist die wesentliche
(mittels der Allgegenwart). . . . Die zweite ist die geistliche vermdge der
Gnade. . . . Die dritte ist die durch geistige Zuneigung. Denn in vielen
Seelen pflegt Gott mancherlei Arten der geistigen Gegenwart, wodurch Er
sie erquickt, ergotzt und erfreut, zu bewirken. Allein sowohl diese Arten
geistiger Gegenwart, als alle tbrigen sind verborgen. Denn Gott zeigt
Sich dabei nicht, wie Er ist; das ertridgt eben die Natur dieses (irdischen)
Lebens nicht.“ Hier handelt es sich um die dritte Art der Gegenwart.

Durch die Annahme der geistigen Sinne nach Art der reinen Geister
wird der mystische Zustand geradezu dem engelgleichen gleichgestellt,
welcher in sich ein wunderbarer ist (vgl. oben das zu Jégen ,,Myst. Gnaden-
leben‘* Gesagte; ,,Katholik‘, Mainz 1912, 8. 97 ff., 171 ff., 291 ff., 372 ff.).
Die unmittelbare Wahrnehmung des go6ttlichen Wesens nach Art der
visio intuitiva ohne irgendwelche species oder mittels der species impressa
widerspricht der gesunden Philosophie und Theologie. Diese lehren uns,
daB die cognitio experimentalis nicht im unmittelbaren Wahrnehmen
des gottlichen Wesens besteht, sondern im mittelbaren; die mystisch
begnadete Seele erfafit die Gegenwart Gottes aus Seiner Tatigkeit und
aus den Wirkungen, welche Gott in der Seele hervorbringt. Besonders
eingehend hat die Ansicht einer solchen unmittelbaren Wahrnehmung
widerlegt Saudreau in seinem Buche ,,Les Faits extraordinaires de la
Vie spirituelle’* (Angers 1908, Grassin; pp. 101-—169). Darnach wird der
Begriff der Mystik bestimmt als hohere Kenntnis Gottes verbunden
mit inniger Liebe im Willen, beide eingegossen mittels der Gaben des
HI. Geistes. Der hl. Johannes vom Kreuz sagt (Dunkle Nacht, 2. Buch,
18. Kap.) von der Mystik: ,,Sie ist die Wissenschaft der Liebe, eine von
Gott eingegossene, liebeatmende Erkenntnis, welche die Seele sowohl
erleuchtet als zugleich in Liebe entziindet, bis sie stufenweise aufsteigend



Wahre und falsche Mystik. 227

zu Gott, ihrem Schopfer gelangt. Denn nur die Liebe ist es, welche die
Seele mit Gott einigt.

Die gegebene Begriffsbestimmung der Mystik schmiilert jedoch
keineswegs den Unterschied zwischen Aszese und Mystik. Aller-
dings haben beide manche Beziehungen zu einander; insbesondere erfiillen
beide den gleichen Zweck zur Vollkommenheit zu fithren, aber dabei er-
génzen sie einander; die Mystik erscheint so recht als Folge und Krone der
Aszese. In beiden bt die Seele dieselben Tugenden des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe und man kann von der einen zur anderen tiber-
gehen ohne Sprung und Gewalt. Der Unterschied indes ist hinlidnglich
gekennzeichnet. Zunichst sind die Erkenntnisse und Liebesakte im mysti-
schen Zustande weit groler und vollkommener als im aszetischen. Aber der
erstere ist nicht etwa bloB ein hoherer Grad des Gnadenstandes, als der
letztere. Der Haupt- und Grundunterschied zwischen Mystik und Aszese
ist der, dafl der Hl. Geist in der mystich begnadeten Seele auf eine ganz
neue Weise wirkt. Die-Wirksamkeit des Hl. Geistes ersetzt die mensch-
liche Téatigkeit. Der mystische Zustand ist eine Wirkung der Gaben des
HIl. Geistes. Die mystische Tugendiibung ist durchaus verschieden von der
aszetischen. Bei letzterer fithren wir uns selbst mit Hilfe der Gnade; bei
ersterer werden wir gefiihrt, wie der hl. Thomas (8. Theol. 2. 2. qu. 52. a. 2.)
sagb: ,,In donis Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens,
sed magis ut mota.* Als Wirkung der Gaben des Hl. Geistes zeigen sich
die mystischen Zustédnde nicht in menschlicher Weise, nach menschlicher
Art, sondern in tibermenschlicher Weise, nach gottlicher Art. Der hl. Tho-
mas sagt dies (3. Sent. dist. 34. qu. 1. a. 1.) mit den Worten: ,,Dona a virtu-
tibus distinguuntur in hoe, quod virtutes perficiunt ad actus humano
modo, sed dona ultra humanum modum.

Es folgen noch einige praktische SchluBfolgerungen. Zum
mystischen Zustande als der regelrechten Entwicklung der wahren Voll-
kommenheit gelangen fiir gewohnlich alle Seelen, welche sich wiirdig
zubereiten. Wenn derselbe auch eine ganz unverdiente und durch eigene
Kriafte unerreichbare Gabe ist, so erfordert er doch keine besondere, aus-
nahmsweise Berufung. Die hl. Theresia (z. B. Weg, Kap. 20 u. 26) sagt
ausdriicklich, daB Gott uns alle dazu einladet und daf3 alle, die auf dem Wege
nicht zuriickbleiben, endlich von diesem gottlichen Wasser trinken werden,
also das Ziel erreichen. Daraus ergibt sich ganz naturgeméf3, da3 das Ver-
langen nach den ausgezeichneten Gnaden, welche der HI. Geist den grof3-
miitigen Seelen vorbeh&lt, ganz berechtigt ist. Das ist eine einhellige Liehre
der groflen Mystiker aller Zeiten, der heil. Viter und Kirchenlehrer, auch
der groBlen deutschen Mystiker: z. B. Sel. Albert d. Gr., Sel. Heinrich
Seuse, Tauler. Alle diese Apostel echt christlicher Mystik machen sich
eine Freude und eine Pflicht daraus, die eifrigen Seelen zur Mystik als
dem Wege zur hochsten Vollkommenheit einzuladen. Ernstes und beharr-
liches Streben nach der christlichen Vollkommenheit bereitet auch vor
zu den mystischen Gaben. Dieses beiderseitige Verlangen aber méchtig
zu wecken und zu fordern, trigt groBenteils bei die eifrige Lesung echt
christlich mystischer Schriften. Diese fordern vor allem groBmiitige,
bestandige Entsagung und Sammlung.

Ein kostbares Buch ist P. L amballes: La Contemplation ate.
Das Vorwort sagt iiber die Veranlassung zu dessen Herausgabe: ,,On
a assez gouté, semble-t-il, quelques articles que nous avons publiés dans
Ami du Clergé sur la contemplation mystique. Les éloges les plus
encourageants nous sont venus du clergé séculier et régulier, de direc-
teurs et de rédacteurs de revues importantes, de professeurs de théologie,



228 Wahre und falsche Mystik.

dans les seminaires et facultés, de religieux jesuites, bénédictins, capu-
eins, maristes et-autres. Ces articles ont été recherchés, a tel point que
du dernier paru ..., il ne restait plus un seul exemplaire . . . C'est
pourquoi on nous demande de tous cétés de les éditer & part, en méme
temps que I'on s’occupe ailleurs de les traduire en langue étrangeére.
Nous sommes heureux de répondre & ce désir. L’attention se reporte done
de plus en plus sur ces études si nécessaires! Dans quel diserédit n’é-
taient-elles pas tombée .., hélas! par suite des excés des faux mystiques
du seiziéme et du dix-septiéme siécle. 1l fallait se garder des abus; mais
il ne fallait pas negliger et calomnier une voie de perfection aussi estimable
qu’est la contemplation mystique, voie par laquelle ont passé toutes
les d&mes qui sont parvenues & une haute sainteté'” (S. V f.).

Uber Zweck und Plan heif3t es (8. VIII ff.) dann: ,.C’est pour aider
quelques directeurs d’ames & s’acquitter du devoir qui leur incombe que
nous avions exposé en quelques articles de ’Ami du Clergé la substance
de la doctrine mystique. Nous n’avons pas eu le loisir nécessaire pour
refondre et développer ce travail. Aprés tout nous croyons qu’il suffit.
Son aspect simple et modeste ne doit pas étonner. Nous aurions voulu le
simplifier encore. Les questions bien élucidées se rameénent toujours &
quelques principes clairs, auxquels viennent se rattacher les inombrables
idées particuliéres; celles-ci ainsi déduites se comprennent d’elles-mémes
et s’éclairent les unes par les autres. Nous aurions désiré qu’il en fit ainsi
dans ce petit volume. . .. Nous pensons du moins qu’il peut rendre service
a grand nombre de prétres qui n’ont pas le temps de lire sur un méme
sujet plusieurs gros volumes. Il nous semble surtout que ce travail serait
fort approprié & un milieu de séminaristes. . . . aussi . .. serait utile dans
les communautés religieuses, tout spécialement pour les supérieures et les
maitresses des novices.‘

Der Text der genannten Wochenschrift ist genau beibehalten;
nur sind einige erklarende Anmerkungen beigefiigt. Die Behandlungs-
weise selbst wird ndher (S. X f.) gekennzeichnet: ,,Un souci exagéré
peut-étre de ne froisser personne nous avait fait proserire, autant qu’il
nous semblait possible, toute polémique; nous ne réfutions auncune opinion
qu’en exposant a coété le plus clairement que nous pouvions la doctrine
des grands maitres saint Thomas et saint Francgois de Sales, saint Jean
de la Croix et sainte Thérése, que nous avions pris pour guides. On nous
a fait remarquer qu’il serait utile de réfuter un peu plus directement
certaines opinions adverses. Nous cédons a cette maniére de voir. Mais en
combattant, dans 'intérét des dmes, des doetrines et des raisonnements,
nous voudrions garder la plus grande charité pour les personnes. A vrai
dire, ceux que nous combattons sont souvent des fréres d’armes, qui ont
contribué, au milieu d’un oubli trop général, a tenir en honneur la doctrine
mystique. Mais ils sont accepté quelques-unes des erreurs de ceux qui la
dépréciaient et ils y ont ainsi incorporé des éléments dont elle mourrait
ou dont elle aurait pour le moins beaucoup a souffrir. ' Signaler ces méprises,
et compléter quelques exposés ou en déduire des conséquences utiles,
tel sera le but des notes que nous ajoutons & notre préecédent travail.
Daran schlieft sich dann der aufrichtige und hochsinnige Wunsch des
Verfagssers, dem wir volle Erfilllung gonnen: ,,Puissent ces pages, écrites
pour éclairer les dmes et les porter a aimer Dieu davantage, obtenir ce
résultat largement . . . et n’en avoir point d’autre.”” Um von vornherein
dem werten Leser ein durchaus sachliches Urteil zu ermioglichen, haben
wir die urschriftlich einleitenden Worte selbst vorgebracht, zumal die ent-
sprechenden Sprachkenntnisse doch allgemein vorauszusetzen sind.



Wahre und falsche Mystik. 229

Zur ndheren Einteilung des Buches wird (S. VIII f.) bemerkt:
,»»Fin gomme 1l est plus complet qu’il ne parait: qu’est-ce que ¢’est que la
contemplation ? qui y est appelé ? comment agir avec les dmes contem-
platives ? par quelles phases particuliéres peuvent-elles passer? Nous
croyons que ce sont les seules questions qu’il est indispensable de résoudre.
Elles sont traitées parfois d’une fagon succincte, mais nous donnons tant
de références qu’il est facile de compléter les lectures utiles; ces lectures
seront d’ailleurs trés abordables pour quiconque connaitra le contenu de
ce petit volume.'* Der Verfasser ward gebeten um eine gewi3 bedeutungs-
volle Studie iiber die mystische Beschauung. Er bietet nun hiermit das
Ergebnis einer gewissenhaften und langen Studie der hl. Theresia und des
hl. Johannes vom Kreuz, des hl. Thomas und des hl. Franz von Sales.
In der Einleitung (S. 1 f.) heillt es diesbheziiglich: ,,Les deux premiers
sont reconnus par I’Eglise comme les maitres de la mystique; les deux
autres sont a la fois grands mystiques, grands théologiens et docteurs de
I'Bglise. De plus, ils sont tous les quatre parfaitement d’accord. Avec
eux on ne saurait s’égarer; a ’encontre d’eux on fait fausse route. Nous
préférons done exposer plus abondamment et d’une maniére indiscutable
la doctrine de ces grands maitres que de multiplier les noms d’auteurs
secondaires en ne faisant que des citations trop incomplétes. Nous ne nous
interdirons pourtant pas absolument de montrer comment toute la tradition
est d’accord avec les grands maitres que nous suivons.‘

Der angefiithrten Einteilung geméfl umfaBt nun die Studie 4 Kapitel.
Das 1. Kapitel (S. 3—51) behandelt die Natur der mystischen Be-
schauung. Zunichst wird erklidrt, in welchem Sinne diese eine auller-
ordentliche Gnade ist. Keineswegs ist die Beschauung eine gratia
,.gratis data‘‘, sondern ,,gratum faciens’. Es gilt von ihr, was im An-
schlusse an den seligen Dionysius den Kartauser (Doctor ecstaticus)
Philippus a SSma Trinitate (Theol. myst., discurs. prooem. a. 1) von der
mystischen Theologie sagt: ,,Theologia mystica realiter idem est ac prae-
stantissimum donum Spiritus Saneti, quod sapientia nuncupatur, sumendo
sapientiam, non prout est donum gratiae gratis datae, sed prout est donum
gratiae gratum facientis, supernaturale, infusum, caritati inseparabiliter
unitum.** Die Beschauung ist eine actualis gratia gratum faciens, aber
nicht eine solche, welche uns stets zu Gebote steht, sondern eine solche,
welcher eine auflerordentliche Bewegung des HI. Geistes zu Grunde liegt.
Sie ist eben eine Wirkung der Gaben des HI. Geistes, insbesondere der
Gaben des Verstandes und der Weisheit. Die Beschauung ist demnach
auBlerordentlich nicht dem Wesen nach, sondern secundum modum,
gemif3 der besonderen, auBlerordentlichen Wirkungsweise des HI. Geistes.
Glaube und Liebe werden in der Beschauung passiv und nicht mehr
modo humano, sondern ultra humanum modum (vgl. 8. Thom.
3. Sent. diet.. 34. 9. u. 1. a. 1.) erweckt, obwohl sie wesentlich dieselben
gottlichen Tugenden bleiben, wie auBer der Beschauung. _

Mit Recht wird (8. 12 ff.) betont, dafl es sehr wichtig ist, die besondere
Bedeutung der Gaben des HI. Geistes wohl zu erkennen. Denn weil man
dieselben nicht genug kennt, versteht man auch schlecht die héchsten
Stufen des geistlichen Lebens. Die Gaben sind ja die gewohnliche Grund-
lage des Lebens der Heiligen. Der hl. Thomas kennzeichnet so liberaus
lichtvoll den wesentlichen Unterschied unseres Wirkens unter dem Einfluf3
dieser Gaben und der gewohnlichen Tugendiibung. Das Eigentiimliche
der Gaben besteht darin, in uns eine Art leidenden Zustandes hervorzu-
rufen. Mittels der Tugend fithren wir uns selbst, mit der Gabe aber
werden wir gefithrt, wie St. Thomas (2. 2. qu. 52. a. 2.) sagt: ,.In donis



230 Wahre und falsche Mystik.

Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens, sed magis mota."
Die Wirksamkeit der Gaben des HIl. Geistes ist eine zweifache. Zu-
ndchst wird durch sie der Christ befédhigt, die mit der heiligmachenden
Gnade empfangenen Tugendkréfte vollkommen anzuwenden. Nur ge-
stédrkt durch diese Gaben kann der Begnadete seine Aufgabe erfiillen,
ganz fir Gott zu leben und mit allem Ernst sein ewiges Heil zu wirken.
Weiter kann dann der Christ nur durch dieselben Gaben die ihm so not-
wendige Empféanglichkeit fiir die Erleuchtungen und Einsprechungen
der Gnade und die Gefiigigkeit fiir deren Einwirkungen erlangen. Erst
durch sie werden wir also Gefédl3e der Gnade und Werkzeuge des HI. Geistes
im vollen Sinne. Nur der, welcher die Gaben des Hl. Geistes in sich wirken
1aBt, lernt die groBe Kunst, in Gott und aus Gott, d. h. wahrhaft tiber-
natiirlich zu leben. Und dazu sind doch alle Christen berufen (vgl.
Weill, Apologie. 5. Bd. * S. 176 ff.).

Eine gottliche Aufgabe ist dem Menschen gestellt. Die Vergott-
lichung des Menschen ist der letzte Zweck, um dessen willen ihn Gott
geschaffen hat. Dazu ist Christus Mensch geworden und dazu diirfen wir
selber mitwirken. Wir sollen vergottlicht werden, nicht blof durch die
Gnade, die Gott uns eingief3t, sondern auch dadurch, daf3 wir Gott selber
in unserem Wandel nachahmen. Keine andere Aufgabe, kein anderes
Ziel kennt auch die christliche Mystik., Sie ist ja im Grunde nichts
andres als das Christentum in seiner vollen Konsequenz. Darum findet
auch sie keine hohere Vollkommenheit zur Nachahmung als Jesum Christum.
den Heiligen und Gerechten, den Heiligen der Heiligen. Jesus Christus
schwach gekannt und unvollkommen nachgeahmt, macht den anfangen-
den Christen aus. Jesus Christus gekannt und nachgeahmt, soweit es
menschenmdoglich ist, macht den Mystiker, den Vollkommenen, den
Heiligen. Zur Vollkommenheit aber steigt man nur langsam und allméhlich
auf verschiedenen Stufen empor. Entsprechend dem Anfang, Fortgang
und AbschluBl einer jeden menschlichen Téatigkeit werden drei Abstufungen
des geistlichen Lebens unterschieden. Die Vollkommenheit selbst ist nur
die Vollendung dessen, was der erste Schritt zur Gerechtigkeit grundgelegt
hat. Damit ist avch die Frage beantwortet, ob Mystik und Aszetik von
einander verschiedene Wissenschaften seien. An sich scheint diese Frage
rein lehrgemiB (doktrindr) zu sein, hat aber doch ihre Bedeutung fiir’s
Leben, und zwar nach zwei Seiten hin. Ist die Mystik etwas wesentlich
Wunderbares, eine gratia gratis data im Unterschied von der gratia gratum
faciens, dann kann man es keinem verdenken, wenn er sagt, er begniige
sich mit den alltiéiglichen Ubungen der Aszese, die ,,hohen Dinge‘* iiber-
lasse er den Mystikern. Umgekehrt liegt es dann nahe, dal} einer voll
Verlangen nach der Vollkommenheit ganz iibersieht, wie der Weg zum
Hochsten von den untersten Fundamenten des geistlichen Lebens beginnt
und durch die beschwerlichen Wege der Reinigung und Erleuchtung
fuhrt (a. a. 0. 8. 88—101; 8. 199. f, auch Note 4).

‘ Wie die Beschauung, das mystische Gebet, so ist auch die Mystik,
die volle Glaubens- und Liebeseinigung mit Gott, Wirkung der Gaben
des HI. Geistes. Weil sowohl das mystische Beten wie das mystische
Leben eine gratia gratum faciens ist, tritt die enge Beziehung zur Voll-
kommenheit klar zutage, wenn auch beide unserseits weder gefordert
noch strenggenommen verdient werden kénnen, tuibersteigen sie ja weit
unsere eigenen Krifte. Aber fiir gewohnlich wird derjenige, welcher sich
geeigneterweise zubereitet insbesondere durch groBe Sammlung und
Euntsagung, dieser mystischen Gnaden teilhaft werden. Darum schlieBt
sich an die Darstellung der Natur der Beschauung im vorliegenden Buche



Wa,hre und falsche Mystik. 231

als 2. Kapitel ganz folgerichtig an die Berufuung zur Beschauung
(8. 51—106) und zwar gleichfalls im engsten AnschluB an die erwidahnten
Fiihrer. Die christliche Mystik ist nicht bloB die hochste Bliite des
christlichen Denkens und Lebens, nicht bloB die vollkommenste Art, die
Aufgabe des Christentums zu erfiillen, sondern sie umspannt das ganze
Cln istentum selbst, sie ist das Christentum in seiner vollen, unver-
kiitmmerten Ausgestaltung, darum ist sie aber auch fiir alle, die das
Christentum ganz und unverkiirzt in sich aufnehmen und nach auBlen
iiben wollen (a. a. O. 8. 242—251; 8. 741—766; vgl. auch 8. 767—793;
S. 794—815 wu. 5. Abt. passim). Die Vollkommenheit besteht in nichts
anderem als in der Einigung des Menschen mit Gott. Die letzte Stufe
auf dem Wege zum Ziel, der sogenannte Einigungsweg hat dies zu
leisten. Es ist eben das, was schon in der Taufe durch die Gnade begonnen
und vom Menschen versprochen wurde. Wer nicht zur Vollkommenheit
gelangt, der bleibt hinter der Aufgabe zuriick, die ihm die Taufe aufer-
legte. Und wer bis zur hochsten Vollkommenheit vordringt, der kann sich
keines hoheren Verdienstes rithmen, als daB er mit der Erfiillung seines
Taufgeliibdes Ernst gemacht hat. An Gott glauben hei3t eben nicht
blo3 mit dem Verstand annehmen, dal} ein Gott ist, sondern sich Gott
mit ganzem Willen und ganzem Herzen hingeben. An Gott glauben
heif3t, sich mit Gott durch tatkréaftiges Streben zu vereinen suchen.

- Das ganze Taufversprechen bewegt sich um zwei Worte: Absage
wider alles Bose und Zusage an Gott. Und der ganze Weg der Vollkommen-
heit wird von der mittelalterlichen Mystik ebenfalls in zwei Worte zu-
sammengefallt: Abkehr und Einkehr. Abwendung von allem, was
unsere Natur verdirbt und fesselt; Einkehr zu Gott in unserem Innern.
damit die befreite Natur mit Gott geeinigt werde. Je mehr wir Gott
dhnlieh werden, desto vollkommener sind wir. Wol en wir aber Gott
wirklich &hnlich werden, so miissen wir uns gewohnen, Gott in uns wie in
einer Wohnung oder einem Tempel gegenwartig zu denken, wie auch Gott
zu Abraham sprach (1. Mos. 17, 1): ,,Wandle vor mir und sei vollkommen.‘*
In der Gegenwart Gottes wandeln und uns ganz Gott hingeben, das ist
die Vollkommenheit; den eigenen Willen lassen und nur Gobtes Willen
tun, wije es Tauler sagt in dem schénen Lied:

.. Wer Jesum in sich haben will,
LaB’ alles, was sein eigner Will’,
Und tue Gottes Willen still,

Und mach zur Tat den Glauben.*

Welch groBe Helden der griindlichen Gelassenheit, der vollen Gleich-
formigkeit mit Gottes heiligstem Willen waren die Heiligzen! ,,Fiat, fiat!
Dein Wille geschehe!** war ihr Wahlsprach. Hat diese Hingabe an Gottes
Willen jenen Grad erreicht, dal} zwischen der Seele und Gott nur mehr
ein Wollen und Nichtwollen besteht, dann ist jener Zustand eingetre en,
den die Mystiker die geistliche Vermiéhlung oder Ehe nennen, ein
Zustand, von dem sie sagen, er bilde den Abschluf3 und den Gipfel der
hier auf Erden erreichbaren Vollkommenheit, aber auch die hochste Siufe
der mystischen Gottvereinigung (vgl. auch: Denifle, Das Geistl. Leben,
Graz 1908, Moser; 3. Teil, insbes. Kap. 6, 7, 12 {., 14 ff., 19 f., 23).

Dem Gesagten nach steht also die mystische Vereinigung in innigster
Beziehung zur Vollkommenheit. Dasselbe gilt aber auch vom mystischen
Gebete, von der Beschauung. Danach kann es uns auch nicht befremden,
wenn im vorliegenden Buche, 2. Kapitel, an der Hand der sicheren Fihrer
nachgewiesen wird, da im allgemeinen alle zur Beschauung berufen

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIL 16



232 Whahie und falsche Mﬁstk

sind, welche wirklich Ernst machen m't dem Streben nach der christ-
lichen Vollkommenheit. TIst sie ja nicht eine grat'a gratis data, sondern
eine gratia sanctificans. Darum darf man nach devselben verlangen, dieselbe
erbltten, sich dazu bereiten. DaB die Beschauung tatsichlich verhalinh
malig wenigen zuteil wird, liegt eben daran, daf verhaltmsmaﬁlg wenigo
sich ernstlich 2ur Erlangung dxeser ausgezeichnetén Gnadengabe zubereiten.
An Gott liegt es nicht; Er 148t Sich an GroBmut und Freigebigkeit vom
uns nicht iibertreffen. Die Fiihrer bestitigen ohne allen Zweifel, da die
Beschauung dag Ziel des geistllchen Lebens ist. Die Betrachtung und
anderen gelsthchen Ubungen, sowie das tuoendhafte Leben fithren die
grofBmiitigen Seelen zu diesem erhabenen Zlele der mystischen, eingegossa-
nen Beschauung. Die Unterscheidung einer contemplatio infusa und einer
contemplatio acquisita wird emcrehend (8. 92 ff.) als unzulissig erwiesen.
Die Tatsachen, insbesondere im Lebén der Heiligen, bestitigen (vgl. 8.100 if.
deutlich die Lehre, ddB die Beschauung das Gebet der Vollkommenen
ist (vel. auch: Delacroix, Ascétique et Mystique, S. 34 ff.; S. 56 ff. Je
Das 3. Kapitel nun bringt (S. 106—140) eine alivemelne An-
Jeitung zur Beschauung. Es kommen da néher zur Sprache Vor-
bereltuno auf die Beschauung. — Rintritt in die Beschauung. — Verhalten
auBer tind in der Be%chauunor Die Vorbereitung oder besser Zubereltun g
besteht hauptsichlich in der Entsagung und Sammlung. Je mehr
sich die Seele losschidlt von der Anhinglichkeit an die Geschbpfe und
sich auch selber abstirbt, desto besser wird sie zubereitet fiir die innigste
Vereinigung mit Gott (vgl. die Schriften des hl. Johannes vom Kreuz.
bes. ..Aufstieg‘ und .,Dunkle Nacht‘‘; Denifle a. a. O. 8. 525 ff.). Die
Samm ung wird gefordert durch exfr;ge geistliche Lesung, betrachtendes
Gebet, hauflore StoBO‘ebete u. dergl. Anderswo (Stzmmen von Maria
Laach 1912, 82. Bd. S. 168) heiit es diesbeziiglich treffend: , Es ist cine
ausgemachte Tatsache, von allen Lehrern des Geisteslebens anerkannt,
dafl fiir gewphnlich eine gegenseitige Wechselbeziehung besteht wwisehen
dem Zustand der alltdglichen und der héheren Aszese (Mystik). Die Er-
hebung zur eigentlichen Mystik vollzieht sich stufenweise nach und nach
durch eine griindliche Reinigung des Herzens von freiwilligen Siinden
und Anhiinglichkeiten an das Irdische, durch Aneignung entsprechender
Tugenden und noch mehr durch lange Bekanntschaft und Ubung des
einfachen, gewéhnlichen, betrachtenden Gebetes. Der Weg kann durch
keine menschliche Methode, sondern blofi durch den HIl. Geist beigebracht
werden. Das ist als unverriickbarer Grundsatz festgehalten worden.*
Letzteres hat auch die Saudreau Schule stets fest(reha.lten, trotzdem
sie sehr wenig vertraut sein soll mit der deutschen mittelalterlichen
Mystlk wie es 1rgendwo .Der Katholik®, Mainz 1912, Kirchheim,
9. Bd. S. 295 ff.) heilt. Auch diese Schule unterschreibt vollauf den Fatz:
,,Dle myst1sche Gnade ist ein freies Geschenk (ottes, menschlicher An-
strengung nicht erreichbar,’* was iibrigens nur vollige Unkenntnis mit
Saudreaus Schrzften oder boswillige Ent;-.tellung des wahren Sachverhalts
in Abrede zu stellen vermag (vgl. Entvegnung& a. 0.8, 376; Saudreaus
Q(,hrlften insbes. ,,Vie d Union a Dieu’’ und Ubers.: ,,Das Gotto eeinte
beschauh che Leben“ von einem Beuroner-Benediktiner, Graz und
Wien 1908, Styria, bes. 1. und 11. Kap.). Als Kenner der deutschen
mittelalterlichen Mystik gelten, — wahrscheinlich auch nach dem Urteil
des Ubersetzers im ,,Ka.thohk“ (a. a. 0). — wohl Wei}, Denifle, Greith
(Dze deutsehe Mystik im Prediger-Orden, Freiburg i. Br. 1861, Herder),
sowie Zahn (Christliche Mystik, Paderborn 1908, Schomnc*h] Diese
aber stehen samtlich, w enigstens der Hauptsache nach und in den he-



Wahre und falsche Myshk 283

strittenen Punkten auf Seite Saudreaus. Tauler und Seuse insbesondere
kennen keine andere Mystik, als die im Dominikanerorden- traditionelle,
die auch die des hl. Thomas von Aquin und seines Lehrers des sel. Alberths
Magnus ist. Dieser stimmt zudem ganz genau mit der Mystik des hl. Bona-
ventura, welche die des hl. Vaters Franziskus und seines Ordens ist, eben-
falls ganz traditionell. ~ Der Benediktinerorden, der Karmelitenorden,
der Kartiuserorden, der Zisterzienserorden usw. kennen auch nur diese
Mystik (vgl. Saudreau ,,Vie d’Union* und Ubers.). Von Seuse sagt
u. 8. Greith (a. a. O. 8. 325): ,,Die Lehre Heinrich Susos von dem be-
schaulichen Leben ist sonach, richtig verstanden, dem Wesen nach die
alte Lehre, wie sie von jeher in der Kirche von den bewihrtesten Meistern
vorgetragen und von dem hl. Bernhard und den Viktorinern in ihren
Schriften ist ausgesprochen worden* (vgl. zu Tauler und Seuse ,,Das
Gottgeeinte beschauliche Leben, Ubers. von Saudreau, S. 228
~—247 und 247—261). Fiir diese von Saudreau verteidigte mystische
Tradition treten auch die besten Geisteslehrer aus der Gesellschaft Jesu
ein: Suarez, De Ponte, Lallemant und seine Schiiler, Caussade, Grou usw.
Alle unterschelden mit den alten Meistern, auch mit den deutschén
mittelalterlichen, wesentlich den eicentlichen mystischen Zustand
von dem ganz und gar auBerordentlichen engelgleichen Zustand.
Beim Lesen der Bemerkungen des Ubersetzers (,,Katholik** a. a. O.
S. 295 ff.) muBten wir so ganz unwillkiirlich vor uns hinschmunzel~, und
es fiel uns ebenso unwillkiirlich das bekannte Sprichwort ein:
.,Bescheidenheit ist eine Zier,
Doch tut man leichter ohne ihr.*

Bei seiner Vorliebe fiir deutsche mittelalterliche Mystik wird es uns
der Ubersetzer gewil auch nicht verargen, wenn wir reden nach biederer,
alter deutscher, kérniger Art, zumal er als Mystiker sich gewil auch
deutschkoérniger Tugend befleiBBigt und sicherlich abhold ist aller modernen
wehleidigen, siiBlichen Gefiihlsduselei. Die sogenannte franzosische und
belglsche Saudreau-Schule (a. a. O.) ziéhlt a,llerwarts sehr namhafte An-
hénger (vgl. Delacroix a. a. O. 8. 30 f., 56 f.). Von fachkundigen Werken
dieser Seite seien beispielsweise erwihnt: Schwalm-Faucillon O. P.
., La Vie avee Dieu‘‘; Ch. Sauvé 8. 8. ,,Le culte du Sacré-Coeur'* und
..Saint Joseph'‘; De Besse O. M. Gap. ,,La Science de la Priére*; R ous-
set O.P. , La Vie spirituelle,** sowie in seinen anderen aszetisch-mystischen
Schriften; der Kanoniker de Bretagne: La Vie réparatrice; Dumas: In-
troduction & I'union intime avec Dieu; Dom Vital Lehodey: Les Voies de
Poraison mentale; vorliegendes Buch von Lamballe, sowie das dfter ge-
nannte von Delacroix; R. P. Arintero O.Praed. in seinem ausgezeich-
neten Werks: La Evolucion mystica, Salamanca 1908; ete. Von den Zeit-
schriften seien genannt: Revue Thomiste; Revue des Smences philosophiques
et theolog1q11e<5 Etudes Franciscaines; Ami du Clergé ; Revue ecelésiastique
de Liége; Revue Augustinienne; Croix; Ciudad de Dios; Revista de Estudios
fra,ncisca,nos. Wir haben also nicht bloB eine franzosische tmd belgische
Saudreau-Schule (vgl. ,.Katholik** a. a. O. ), sondern auch eine spanlqche
und sogar de utsehe, und noch mehr: eine italienische und englische.
Kardinal Kasimir Giennari, ein bewithrter Kenner der Mystik (vgl.- Zahn
a. a. 0. 8. 33 und o6fter), schrieb (21. Aug. 1903) u. a. an Saudreau:
..Vous y expliquez la nature de 'état mystique non d’ upre:: I’opinion deé
cettains auteurs modernes qui Pont en partie faussée, mais suivant la
solide doctrine des grands Maitres de la spiritualité. Selon cet ensmg-
nement, 1’état mystique n’est pas aussi inabordable que l'ont donné a
entendre ces auteurs modernes, il est, au contraire, & la portée de tous.

16%



234 Wahre und falsche Mycstlk

Die deutsche mittelalterliche Mystik steht durchaus nicht
im Widerspruch mit der franzosischen, italienischen, spanischen usw. Sie
ist vielmehr wesentlich dieselbe eine, echte katholische Mystik d. h. eine
alle Zeiten, Lander, Volker, Alter und Geschlechter umfassende Mystlk
Auch die deutsche mittelalterliche Mystik stellt die Mystik in die engste
Beziehung zur Vollkommenheit und hélt den Einigungsweg fiir den der
Vollendung; auch ihr ist die Aszese Vorschule der Mystik, diese Ziel,
Krone und Vollendung jener. Ihr ist die mystische Einigung keineswegs
..eine unmittelbare Wahrnehmung der gottlichen Wesenheit‘ (,,Katholik*
a. a. 0. 8. 447). In diesem Sinne fallt sie keineswegs die ,,cognitio.experi-
mentalis Dei®* (a. a. O. S. 297). Gerade die deutschen Mystiker 146t
Zahn (a. a. 0. 8. 102 ff.) bei Behandlung des ethisch- aszetischen Strebens
der Mysztiker zu Worte kommen. Da nun heil3t es u. a. (S. 108 ff.): ,,Das
einzige Hohenmafl des mystischen Fortschrittes ist die Liebe, die wahre,
lebendige Gottes- und Néachstenliebe, welche der grofle Inhalt des Lebens
Jesu war, das unser hochstes Ideal ist und unser einziges Gesetz. Insofern
aber die Liebe nur dort herrschen kann, wo die innere Freiheit wohnt,
diese innere Freiheit aber nicht gewonnen wird ohne die Aszese, muf} eben
die Aszese, auch nach ihrer Adulleren und nach ihrer nsgativen Seite,
als Wegebereiterin der Mystik gelten ... Und je mehr das Ziel der
Gotteinigung als bestimmend gefal3t wird, um so gebietender zeigt sich die
Pflicht der Aszese. Das sittliche Opfer ist die groBle Arznei zur Genesung
vom Lgoismus des Fleisches und des Geistes, es ist das grofle, segens-
reiche Geheimnis des Lebens, das aus dem Sterben quillt, des wahren
geistigen und geistlichen Lebens.** Jedenfalls wird sich auch unser bewuf3ter
Ubersetzer nicht striuben goegen Tauler, Seuse, Mechtild von Magdeburg,
David von Augsburg, Hermann von Fritzlar, hl. Mechtild von Hackeborn
usw.

Immer wieder gilt es (Zahn a. a. O. S. 101 unten) ,,hervorzuheben,
dafl nach der Anschauung der christlichen Mystik das erste dies ist,
dall mit aller Klarheit und Sicherheit. und mit einer bis ins Kleinste
reichenden Konsequenz der ganze, weite, tiefe, hohe Baudes Lebens
und Wirkens aufgerichtet werde auf den Fundamenten des
Glaubens an Gott, der' Hingabe an Gott, des Vertrauens auf Gott, des
Gehorsams gegen Gott, der unserer Seele Ursprung und Endziel, unseres
ganzen Daseins Herr und Vater ist. Der Bau der echten Mystik mufl ruhen
duf dem Grunde einer wahren Aszese. ,,Nach dem Sinne der Mystiker
ist der Aufruf zur mystischen Hohe untrennbar vom Aufruf zur sittlichen
Vollendung. Wer nach der Vollendung der intellektiven und affektiven
Gotteinigung im Gebete strebt, muBl zu gleicher Zeit danach trachten,
sein ganzes Leben nach Moglichkeit zu ldutern und zu heiligen, seinen
Willen mit dern gottlichen Willen in allem zu vereinigen‘* (a. a. O. 8. 187).
Die mystische Gotteinigung hienieden aber, auch auf der hochstmoglichen
Stufe, wird nie und nimmer eine unmittelbare Wahrnehmung der gott-
lichen Wesenheit** sein. Ein solcher Zustand ist der ewigen Seligkeit
vorbehalten (vgl. Revue det Sciences philos. et théolog. Le Saulchoir,
Kain, Belgique, 1912, 6. vol. 8.489: ,,6 viter 1’exc és de ceux qui prétendent
atteindre dés ici-bas l'essence méme du Dieu trés-Haut®). Sehr richtig
schreibt hieriiber die Mutter Anna Seraphina Baulier, die aus Erfahrung
die hochsten mystischen Stufen kannte und von der seligen Margareta
Maria Alacoque iiberaus geschiitzt ward, in ihren Avis (3. Teil, n 22 £.):
., 11 faut bien remarquer que ce qui établit la vie deiforme en I’ame mystique
ost bien quelque chose de divin, mais non pas Dieu méme, et que toutes
les communications de lumiére et d’amour qui élévent I'esprit et le coeur



Wahre und falsche Mystik. ' 235

ne sont pas quelque chose d’incréé ou de I’essence divine, puisque nous
ne sommes faits enfants que par grdce. Aussi 1’Ame expérimente
bien que ce n’est pas l’essence divine qui est en elle pour
devenir ce plus intime et ce plus qu’elle-méme, mais une
participation créée de l'incréé qui fait devenir ’ame par grice quelque
chose de ce que Dieu est par nature. Ainsi tout ce qui se voit, qui
se sent et qui s’acquiert dans la vie déiforme n’est pas Dieu,
mais un pur don de Dieu . . . ce serait tomber dans une grosse erreur
de prendre I'Etre divin participé pour la Divinité méme.*

Gerade hier liegt ein wunder Punkt des gegnerischen (Ubersetzer
und Anhang) Systems. Passend beleuchtet diesen Zahn (a. a. O. S. 33 £.)
mit den Worten: ,,Alles echt mystische Erleben wird sich zwar gerne an
Regeln orientieren, die aus der priifenden Vergleichung vieler Kinzeler-
fahrungen gewonnen sind. Dagegen fiihrt jeder Versuch, die personiiche
Erfahrung des einzelnen ohne weiteres als vollgiltige Quelle des mystischen
Erkennens und als zureichende Norm des mystischen Lekens gelten zu
lassen, soviel wie sicher zu den uferlosen Bereichen des schwirmerischen
Mystizismus. Was vor dieser Gefahr schitzt, ist das Festhalten ¢én der
historischen, gottlichen Offenbarung, an der kirchlichen Lehre als der
entscheidenden Instanz. Ks ist sonach auch fiir die Mystik als (materiale
und beziehungsweise formale) Erkenntnisquelle in erster und leitender
Linie die gottliche Offenbarung zu betrachtan, wie sie in der Schrift
und Tradition sich ausgesprochen hat und in der Lehre der Kirche sich
darbietet. Diese Feststellung hat unter anderem den Verteil, daBl damit
eine rein deskriptive Methode sich ausschlieBt. Die Mystik hat
mehr zu leisten, als die berichteten Phiinomene nachzuberichten und mehr
oder weniger passend aneinanderzureihen, mehr oder minder farbenfrisch
zu schildern. Gerade die Orientierung an der Glaubenslehre, aber
auch an den Lehren der gesunden Vernunft bildet eine wesentliche
Pflicht der Mystik.* Demnach ist es durchaus za mibilligen, wenn mystische
Schriftsteller die einschligigen philosophischen oder theologischen Fragen
einfachhin beiseite schieben. Wie Weill (a. a. O. 8. 845) sagt, sind die
Grundlagen fiir eine brauchbare Mystik eine richtige Philosophie
und eine gute Theologie, oder wenn das zu gelehrt erscheint, eine gesunde
Vernunft und ein kriftiger Wille, ein lebendiger Glaube und wahre
Liebe zu Gott.

Bei MiBlachtung dieser notwendigen Grundlagen kann es dann
freilich nicht befremden, wenn das Wesen der Mystik nur zu oft mit
ganz nebensdchlichen und bloB zufdlligen Dingen verquickt wird (vgl.
z. B. Ubers. ,,Fiille der Gnaden* Kap 1.), wenn beispielsweise das Merk-
mal der Auffilligkeit oder gar des Wunderbaren in den Begriff der Mystik
hineingetragen wird. Wesentlich sind in der Mystik durchweg zu unter-
scheiden die gratiae gratum facientes von den gratiae gratis datae, den
eigentlichen Charismen. Die Gnaden der Einigung sind die ersteren, zu
den letzteren gehoren insbesondere die Visionen und Offenbarungen.
Die sogen. Charismen gehoren keineswegs zum Wesen der Mystik. Dem-
gomilB faBt Zahn (a. a. O. 8. 27 u. 30 {.) ganz richtig das mystische
Leben als den diesseitigen Vollendungsstand der Gottver-
einigung oder genauer als die mit der gottlichen Gnade erreichte dies-
seitige Vollendung der Gotteserkenntnis und Gottesliebe zugleich mit den
auBerordentlichen inneren und #uBleren Gaben, welche sich mit diesem
Seelenzustande hiiufig, wenn auch keineswegs notwendig verbinden; die
Mystik aber als die Wissenschaft, welche auf Grund der gottlichen
Offenbarung und der menschlichen Erfahrung die d esseitige Vereinigung



236 Wahre und falsche Mystlk

der Seelo mit Gott in ihren Entwicklungs- und Vollendungsstufen nach
ihrem wesentli-hen Charakter und nach ihren akzidentellen Erscheinungs-
formen aus theoretisch-praktischem Interesse darzustellen versucht.

D e sogen. ,,cognitio exper.mentalis Dei” (Katholik a. a. 0. S. 297)
hat durchaus nichts gemein mit e ner irrigen .,unmittelbaren Wahr 10 mung
oder Beriihrung der gottlichen Wessnheit* (a. a. O. 8. 447). Diese cognitio
expemmentahs heiBt auch affectiva (vgl. Zahn a. a. O. S. 29 u. 28). Der
hl. Thomas unterscheidet (2. 2. qu. 97. a. 2. ad 2) die cognitio speculativa
und cognitio affectiva sive etpemmentahs In der M1gneqchen Ausgabe
heifit es statt affectiva ,;ef ectiva‘‘, was im Grunde auf eins hinau:kommt:
denn wie der hl. Gregor d. Gr. sagt, ist die Liebe nie miiBig. Die wahre
Liebe zeigt sich im Wirken und Leiden fiir den Geliebten. Der hl. Bona-
ventura &uBert sich (3. Sent. dist. 35. qu. 1) diesbeziiglich: ,,Actus doni
sapientiae partim est cogmtwm et partim est affectivus; 1ta quod in
cognitione inchoatur et in affectione consummatur, secundum quod ipse
gustus vel saporatio est experlrnentalls boni et duleis cognitio. Et ideo actus
praecipuus donisapientiae proprnssune dictae est ex parte affectiva.< Der
seraphische Lehrer lehnt ein unmittelbares Wahrnehmen Gottes in seiner
Wesenheit entschieden ab (2. Sent. dist. 23. a. 2. qu. 3). Wenn einzelne
Autorititen vom Schauen, Wahrnehmen Gottes hienieden reden, so
ist dies vom innerlichen Wirken Gottes zu verstehen: ,,Si quae auctoritates
id dicere inveniantur, quod Deus in praesenti ab homine videtur et cernitur,
non sunt intelligendae, quod videtur in sua essentia, sed quod in aliquo
effectu interiori cognoscitur, sicut iam melius pateblt nisi fortassis
in his qui rapiuntur, sicut credimus fuisse in Paulo, qui specialitate
privilegii statum viatorum supergrediuntur, nec ibi aliquid agunt,
sed solum aguntur.” Der hl. Kirchenlehrer unterscheidet (a. a. Q.) eine
vierfache Weise der Gotteserkenntnis und zwar der {ibernatiirlichen, da
er von der blofl natiirlichen nicht redet: ,,videlicet per fidem, per contem-
plationem, per apparitionem et per apertam visionem.‘‘ Von der Wahr-
nehmung der Gegenwart Gottes sagt er: ,,Si autem cognosco Deum per
hoc quod est praesens mihi, hoc potest esse tripliciter: aut per hoc quod
ost. praesens mihi in effectu proprio; et tunc est contemplatio, quae
tanto, est eminentior, quanto effectum divinae gratiae magis sentit in se
homo, wvel quanto etiam melius scit considerare Deum in exterioribus
creaturis. Aut est praesens mihi in bigno proprio et sic est apparitio. . . .
Aut est praesens Deus in lumine suo et in seipso; et sic est . . . aperta visio
(in coelo), . .** Fiir unsern Zweck kommt nur die erste in Betracht Hier
aber heilit es mit aller nur wiinschenswerten Deutlichkeit ausdriicklich
von der Wahrnehmung der Gegenwart Gottes, daB diese zu verstehen
sei vom Fiihlen des inneren.gottlichen Gnadenwirkens, wie es auch die
Saudreau-Schule stets gelehrt hat.

In derselben Weise wie der Doctor Seraphicus fa@it auch der Doctor
Mellifluus, der hl. Bernhard, die cognitio experimentalis. Wie Greith
(a. a. Q. 8. 27 £f.) ndher ausfiihrt, fand er im Hohenliede die Grundzuwe des
beschaulichen Lebens niedergelegt. Wahre Vereinigung der Seele mit Gott
war ihm auch fiir die Wissenschaft das hochste Zielbestreben, die Tugend
und Betrachtung aber der Weg, der zu ihr hinfithrt. Die Seele mul} ihrer
Sinnlichkeit und Eigenheit ersterben und von Tugend zu Tugend fort-
sehreiten, um des Lichtes teilhaft zu werden, worin sie das Licht der Gott-
Leit zu erkennen vermag. Uber das Wahrnehmen der Gegenwart Gottes
aulert sich der Heilige otter ebenfalls dahin, dafB er die Néahe des Wortes
(Gotte%) erkennen konnte aus den Wirkungen. Vo) dem Augenblicke,
daBl es in seine Seele eingezogen, ist diese vom Schlafe aufgeweckt, das



Wahre und falsche Mystik. 237

I arte und versteinerte Herz erweicht, geriibrt und verwundet worden.

Nie erkannte er diese Nahe durch auBerordenthche Zeichen oder durch

Stimmen und Gestalten (Vlsl,onen und, Offenb&rungen) sondern er nahm

deren Wirkung wahr an der Bewegung seines Herzens. Er erfuhr Gottes

titige Macht an der Abnahme seiner Stinden, an dor Abtotung fleischiicher

Begmrden, an der Beqserung del Fchler, an der Erneuerung des Lebens
. dergl.

Mit den heil. Kirchenlehrern stimmt auch durchaus die deutsche
mittelalterliche Mystik {iberein. Awuch sie erschliet die ceheimnisvolle
gottliche Gegenwart aus den Wirkungen in der Seele. Gewi3 ein
unverdéchtiger Zeuge dieser deutschen Mystik ist Denifle in seinem
goldenen Bilichlein: ,,Das Geistliche Leben® (6. Aufl. Graz 1908). Da
nun (5. 531 1. 111, 6) heilt es: ,,Man kann aber recht wohl erkennen, wann
der HI. Geist bei einem sei. Ich werde gewahr, o mein Gott. schreibt
Sankt Bernhard, daf du in mir gegenwértig bist, wenn mein Herz von
dir bewegt wird. Des Herzens Bewegung ist eine Minnekehr zu Gott und
eine Abkehr mit Verschmihung von der Welt. Das sicherste Zeichen
aber, daBf jemand den HI. Geist empfangen habe, ist, daBl der Mensch
zich selber mififalle. Denn, wenn der HI. Geist zu uns kommt, so lehrt Er
uns alle Wahrheit, das ist, Er zeigt uns wahrlich unsere Fehler und ver-
nichtet uns in uns selber und lehrt uns, wie wir der Wahrheit nicht rach-
kommen und schédlich bei kleinen Dingen bleiben. Er lehrt uns versinken
in tiefe Demut und einen ganzen Unterwurf tun unter Gott und unter
jede Kreatur. Dies ist eine Wissenschaft, da in alle Wissenschaft be-
schlossen ist und deren man zu wahrer Vollkommenheit bedarf.<<  Die
,,eognitio Dei experimentalis‘‘ zeigt sich offenbar beim Frieden im
Unfrieden (a.a. O. 8. 566 {f.), bei griindlicher Gelassenheit (a.a. O.
8. 580 ff.) d. i. bei voller Gleichférmigkeit mit Gottes heil gstem Willen.

Diese volle Willenseinigung ist auch die wahre Liebeseinigung,
die wesentliche unio mystica. Das ist auch das Lieblingslied der deut-
schen Mystiker. Sie sagen uns in allen Tonarten, was es um diese Ge-
lassenheit ist. Da horen wir z. B. (a.a. O. 8. 580 f.): ,,Wahre Heiligkeit
und gottliche Ubung kann kein Mensch in der Wahrheit haben, der nicht
in Christo gestorben ist von allen seinen Fehlern, Liisten und Elaensucht
und der nicht einen ernsten Willen hat, alle Dinge, wie schwer sie seien,
die auf ihn fallen kénnen, wegen Gott zu leiden, der Ermahnung Gottes
zu folgen und alles mit den ‘Werken in denen er den Willen Gottes erkennt,
soviel seine menschliche Kraft leisten kann, zu vollbringen.” Die rechte
Gelassenheit in den Willen Gottes bringt groen Reichtum (a. a. O.
S. 593 ff.): .,,Wer sich Gott in Minne uberolbt und nichts begehrt und
verlangt, auBBer was Gott will, der ist der fremste Mensch, der da lebt,
und er lebt sonder Sorgen; denn Gott kann das, was Thm gehort, nicht
verlieren. Ein solcher Mensch besitzt auch alle Tugend denn rechte
Gelassenheit bringt mit allen Gaben auch alle Tugenden mit sich . .~
Die wahre Gelassenheit ist der Grund und ‘das Fundament unserer
Seligkeit. . . . Der gelassenen Menschen Gebet erhért auch Gott. Ihr
Wesen und Sinn bittet ohne Worte mehr als anderer Leute o'roBes weinendes
(Gebet; denn sie bitten in und mit Gott, ihr Wesen und The Leben ist ein
lauteres Gebet ... Die rechte, demiitige Gelassenheit mit einem rechten
Aufgeben des elgenen Willens in rechtem, reinem Glehorsam 'fiihrte die
Mutter Gottes iiber alle Hohe der Engel und iiber alle Hohe aller He1-
ligen. . . . Mag also auch die Gelassenheit in diesem Leben am allermelsten
kosten, . .. go ist sie doch gerade dasjenige, was am alleredelsten ist.*



238 Wahre und falséhe Mystik.

Seine allerminniglichsten Freunde behandelt Gott keineswegs zart
und weiehlich (a. a. O. 8. 614 ff.). Er fiihrt sie ,,einen wilden Weg, der
gar finster und elend ist‘’. Inwendig ist lauter Finsternis. ,,Der Mensch
wird auch zuweilen sogar sich selbst {iberlassen und er kommt in eine
solche Bedréingnis, dal er nicht weill, ob ihm je recht war und ob er einen
Gott habe oder nicht und ob Er es sei oder nicht. Es wird ihm so wunderlich
wehe und wehe, dall ihm die ganze weite Welt zu enge wird. Weder weill
noch empfindet er etwas von seinem Gott und alle anderen Dinge mag er
nicht empfinden, . . . Konnte es eine Holle geben in diesem Leb n, so
deuchteihn, daf3 es mehr als die Holle wiire: recht minnen und des geminnten
Gottes darben! ... Zu all dem kommt aber noch, daB3 es ihnen in dieser
Qual unglaublich scheint, daB3 diese Finsternis jemals konne zum Lichte
werden. Doch sehen sie wohl, daB sie anders nicht kénnen vorwérts kommen.
Diese geistlichen Mértyrer sind nach ihrem eigenen Diinken die Armsten, die
da leben, aber vor Gott sind sie die Reichsten; sie sind nach ihrem Be-
diinken die Allerfernsten von Gott und sie sind doch die Allernéchsten;
sie sind nach ihrem Diinken die Allerverworfensten vor Gott und sie sind
doch die Allerauserkorensten ; sie sind nach ihrem Empfinden Gott am aller-
untreuesten, wiewohl sie in der Tat die Getreuesten und Ernsthaftesten
sind, Seine Ehre zu fordern und Seine Unehras zu hindern; denn darum
leiden sie dies alles. . . . Sie halten sich fiir die allerbosesten Menschen,
die in dieser Welt sein mégen, und sie sind die Allerreinsten vor Gott.
Darum gehabt euch wohl, der Herr ist sicherlich bei euch (trotzdem sie
nichts unmittelbar sehen und fiithlen von Gottes Gegenwart!). Haltet
euch nur an den Stamm des wahren, lebendigen Glaubens mit einer
gottlichen, lebendigen Hoffnung und lasset euch mnicht zuriicktreiben,
sondern dringet hindurch mit Minne und Begehrung (deutlich haben wir
hier das Wesen.der Mystik), hinget und lehnet euch stets und in gutem
Vertrauen an euern treuen Gott, es wird schon ganz gut werden! In
dieser Finsternis wird die geistliche Stérke der geistlichen Martyrer ge-
boren, die da von innen durch die sterbende Minne sterben, wie die
anderen Mirtyrer, deren Fest die Kirche feiert, durch das Schwert von
auBen. Die hierin feststehen, in denen erlischt alle irdische Lust, und
zwar mehr als mit allen duBeren Ubungen, die man in vielen Jahren iiben
konnte. . . . Sie sollen aber wissen, leiden sie es nicht aus, so verléingern sie
das Leiden und machen sich’s viel schwerer und berauben sich selbst der
wahren Frucht, die hieraus kommen wiirde in kurzer Zeit, wiirden sie nur
gutwillig leiden und sich aus Liebe lassen. Je einféltiger sie dies téten, desto
adeliger wiirden sie es erwerben und um so adeliger verklidrt werden.*

Die volle Vereinigung der begnadeten Seele hienieden mit Gott
ist ein Vorgeschmack der ewigen Hochzeit, wo Gott in aller Wahrheit
gegenwértig ist (a. a. O. 8. 621 ff.). ,,In dieser Vereinigung wird der Geist
gezogen tiber alle seine Schwachheit, Natiirlichkeit und Ungleichheit und er
wird geldutert, verkldrt und erhoben iiber alle seine Kraft und iiber sich
selbst und all sein Wesen und Wirken wird iibergefiihrt in eine gottliche
Weise. . . . Man wird aber eins mit Gott durch die Einigung in der Minne,
so dall der Mensch nach der Wahrheit, die Gott ist, umgebildet wird in
Gedanken und im Willen; aber er wird nicht so eins mit Gott, dal} er das
werde, was Gott ist . . . Awuch bei der allerhéchsten, innigsten, nichsten
Einigung der See e mit Gott bleibt doch die gottliche Natur und Gottes
Wesen hoch erhaben, ja hoher als alle Hohe. . . . Was bleibt aber dem
Menschen in dieser Vereinigung ? Nichts anderes als ein grundloses Ver-
nichten seiner selbst und ein ganzes Verleugnen aller seiner Eigenheit
im Willen und Gemiit, in den Weisen und im Leben. Der Mensch sinkt



Wahre und falsche Mystik. 239

in dieser Verlorenheit also zu Grunde, daB, kénnte er noch tiefer sinken,

so daB er aus Minne und Demut zunichte Wurde, er es gern tite. Er diinket
sich dessen unwiirdig, daf3 er ein Mensch sei oder daf3 er das Kruzifix ansehe,

das an die Wand gemalt ist, — ein solches Vernichten seiner selbst wird in
ihm geboren. . . . Niemals ward auch diesen Menschen das Leiden unseres
Herrn und seine heilige Menschheit so griindlich lieb als jetzt und es diinket
sie, dal} sie erst anfangen sollten zu leben, und sie fangen auch recht an mit
allenn Tugenden und heiligen Ubungen. . . . Sie scheinen von auBlen ein un-
niitzes Volk zu sein und diirre; denn sie sind demiitig, klein, sie haben
weder groBe Worte noch Werke noch Ubungen und sie sind ihrerseits
die aller_mindesten. Aber, wer die lebendigen Adern erkennen wiirde,
die in ihrem Grunde verborgen liegen: Waffen (Weheruf = ach! wehe!),
welch ein wonniglich Ding wére es, das zu erkennen.

», Ehe aber eine solche Vereinigung eintritt, mull die Natur zuvor
noch manchen Todes sterben. Hierzu gehért manch schwerer unbekannter
Weg, auf dem Gott den Menschen leitet, zieht und ihn sterben lehrt.
Denn wahrlich, soll dem Menschen etwas Besonderes von Gott werden,
so mull es auch sauer verdient werden. Aber, welch edles, fruchtbares
und wonnigliches Leben wird in diesem Sterben geboren! Wer sollte also ab-
lassen, sich dazu zu bereiten ? Dazu gehort unserseits ein Aufgeben alles
zeitlichen Trostes und aller Ergétzung und alles dessen, was mehr als
rechter Notbedarf ist, es sei leiblich oder geistlich; denn ein Ausgang
der zeitlichen Dinge ist ein Hingang ewiger Dinge. Man soll verlassen
alle menschliche Heimlichkeit, sonst wird man nicht inne gottliche Heim-
lichkeit. All das, was zwischen uns und Gott eine Scheidewand bilden
kann, mull wegfallen; denn Gott will allein Hauswirt sein, ohne alle Ge-
meinschaft. Der wahre Weg zur Vereinigung mit Gott ist ein wahres
Verleugnen seiner selbst, ein lauteres, griindliches, blofles Minnen und
Meinen Gottes und nichts des Seinigen in irgendeinem Dinge, sondern
allein die Ehre und Glorie Gottes begehren und suchen, und da der Mensch
alle Dinge als von Gott geschickt aufnehme und von niemand anderem,
es sei nun Lieb oder Leid, sill oder sauer, und daf} er das alles wieder
dem freien Willen Gottes aufopfere, von wann es herkemme, ohne alle
Umwege. Wenn der Mensch auf diese Weise alle zeitlichen Dinge und
Kreaturen durchbrochen und iibersprungen hat, so kann er im beschau-
lichen Leben vollkommen werden. Man soll eben nicht fliegen wol-
len, ehe man Federn hat. Soll diese Vereinigung eintreten, so muf
ferner eine kraftige Einkehr, ein Einholen und eine innerliche Samm-
lung aller niedersten und obersten Kréfte vorausgehen, um aller Zer-
streuung vorzubeugen, da ja vereinigte Dinge kraft:ger sind. . Weil
nun die Seele nicht wirken kann, es seien denn auch die Sinne dabel SO
miissen diese, soll der innere Mensch die gottliche Wahrheit empfangen,
in die Einigkeit des inneren Menschen einbezogen werden, weil nur diescr
gottlicher Wahrheit empfinglich ist. Vor allem aber bedarf es dazu einer
auBerordentlichen Gnade Gottes, da diese hier beschriebenen Wirkungen
nicht eine Folge der natiirlichen Eigenschaft sind, sondern der Uberfor-
mung, die der Geist Gottes dem geschaffenen Geiste aus freier Giite
verleiht. _

,, Wird aber ein Mensch von Gott nicht hoher erhoben iiber all sein
Verstindnis (mittels hoher Erleuchtungen) so halte er sich an die ge-
wohnliche Lehre der heiligen Kirche, wie man ja manch gute einfache
Menschen sieht, die in loblicher Heiligkeit enden, ohne zu diesem Wege
berufen worden zu sein. Darum verzage niemand. HEs gibt auch Leute,
und gie leben in der Tat, welche nur Wasser (rinken und Gerstenbrot



essen, und es geht auch so. Alle miissen sich mittels der Minne mit Gott
vereinen. Dazu gohoren aber jene vier Ubungen die man mem[agls, mag
man auch noch so hoch kommen, aufgeben darf. Die erste ist, daBl man
sich allzeit sammle von aller Manmtrfa.ltlgkelb in eme emfa.che Stﬂ,lheit.
Die zweite, daB man in sich selber eine emslge bestandlge Wohnung
habe. Die dritte, daf man fortwihrend auf den duBeren Mens[chen
achte in einer erkhchen Nachfolge des hohen Bildes unseres Herrn, Jesu
Christi nach aller ‘Vollkommenheit, soweit es moghch ist, m Demut in
willigem Gehorsam, in Sanftmut, was Gott zu leiden glbt frohhch ZU
leiden, aller Menschen Fehler iibersehen, und sich sowie alle Geschopfe
nur wegen Gott minnen. Die vierte Ubung ist, 'daB sich der Mensch, wo
er sich selber findet, auch zu Grunde lasse. Hiitet euch ferner vor den
mindesten wie vor den groBten Fehlern, seid gern mit guten Leuten ver-
traut und endllch voll helhgen Gebetes, andachtlger Betra,chtung und
rechten Ernstes.” Kurz gefat (a. a. O. S. 322 f.) ist das Ziel alles Strebens
einer wahrhaft gottsuchenden Seele in den Worten: ,,Memet “und
minnet in allen Dmgen Gott vom Grunde aus und Seine Ehre, aber nicht
eure Lust und euren Nutzen. Deshalb Verleugnet euch selbst und euren
Eigenwillen im Tun, im Lassen, im Dulden ohne Widerwillen, um mchts
anderes zu erkiesen. Alle jene, welche hier Gott wahrhaft minnen, h&ben
nur einen Willen, némlich den liebsten Willen Gotteq darum lassen sie
sich Thm, in welcher Weise Er sie auch fuhr

Zur nitheren Probe, wie so ganz die deutsche Mystik - mit der
spanischen iibereinstimmt, moge uns noch d],e hl. Theresia tiber d&s
Wesen der Gottvcremlgung belehren, und zwar aus ihrem ‘Meister-
werk, der ,,Seelenburg®. Sie spricht (5. Wohnung, 3. Ha.uptstuck)
von der wahren Vereinigung. Wir benutzen die neue Regenqburger (qut‘,et )
Ausgabe (Bd. 4, 1. Teil). Da nun (S. 124 ff.) heilt es u. a. ,,Dle wahre
Vereinigung laBt sich mit der Hilfe des Herrn gar wohl von uns erremhen,
wenn wir ernstlich nach Vereinigung unseres Willens mit dem gotthchen
streben, so dall wir nur das wollen, was der Wille Gotteb ist. O Wle viele
werden unser sein, die wir, wie ich schon erwa.hnt zu haben glaube sa.gen
und auch meinen, wir wollten gar nichts anderes und stiirben dafiir! Ich
sage euch aber und werde es noch oft wiederholen: wiire dies wirklich der
Fall, dann hiittet ihr ja schon die Gnade der Vereinigung (wohl zu merken 0
vom Herrn erlangt, und es wiirde euch dann auch nicht mehr betruben,
wenn er euch jene wonnige Verelmgung (die also keineswegs die Wa,'b,re
Vereinigung ausmacht!) nicht gewidhrt, von welcher blsher die Rede war
(im 1. u. 2. Hptstek), denn das Wertvollste an ihr ist, daB sie hervorgehb
aus derjenigen, von welcher ich jetzt rede, und wir konnen nicht zu ihr
oelangen wenn nicht die Veremlgung, die in der volhgen ngabe unseres
Willens in, den gottlichen besteht, eine ganz wahre ist. O wie wiingchens-
wert ist diese Vereinigung! Glicklich die Secle, die sie erlangt hat! Sie
wird in diesem Leben der Ruhe geniellen und im anderen denn kein irdi-
scher Zufall wird sie mehr betriiben, als nur, wenn sie smh m der Gefahl
sieht, Gott zu verlieren oder wenn sie wahrmmmt dafl Er von anderen
beleidigt wird.*

Von dieser wahren Vereinigung sagt dann die Heilige, dall die Aui-
hebung der Seelenkrifte nicht notwendig sei, um zu ihr zu gelangen. Der
Herr 1aft auf verschiedenen Wegen den Seelen die Rmcht;umer seiner
Gnaden zukommen; aber auf allen muB man sterben, a,bsterben a.lien
Gesehopfen und sich selbst, allem, was nicht Gott ist, um nur fi ur G‘rott
und in Gott zu leben. ,,Diese (wahre) Verem.lgung ist es, die mh mu'
mein ganzes Leben lang gewunscht habe; diese ist es, um die ich umegpp



Wahre und falsche Mystik. 241

Herrn allzoit bitte. Sie ist die klarste und sicherste Vereinigung.
Aber leider, wie wenige aus uns werden zu derselben gelangen! . . Was meint
ihr aber, meine Tochter, ist wohl der Wille, des Herrn ? D,J.e's, daB wir
ganz vollkommen seien, um eins zu sein mit Thm und dem Vater, wie, S?J‘p?
Majestiit fiic uns gebetet hat. Seht da, wie viel uns noch abgeht um zy
dieser Vermmguno‘ zu gelangen. Ich gesteh,e euch, daf ich dies nur mlt
groBer Betriibnis schrelbe, woil ich mich noch so weit von dlebem ZIBJ’B
entfernt sehe, und dies nur durch meine eigene Schuld. Denn um dasqallbe
zu erreichen, braucht uns der Herr keine auBerordenthchen Wonnen
zu verleihen; es geniigt, daf} er uns Seinen Sohn zum W’egwelser gegeben,
hat.*

Die geistliche Lehrmeisterin zeigt dann, worin die \«ollkommenhelt
nach Jesu Beispiel niher besteht. ,,Hier verlangt der Herr nur zwei Stiicke
von uns: die Liebe zu Seiner '\Ia;estat und die Liebe zum Nachsten
Diese d0ppelte Liebe also zu iiben, miissen wir uns Miihe geben denn dann,
wenn wir hierin vollkommen unsere Pflicht erfiillen, tun wir den, Wlllen
Gottes und werden so eins mit ihm sein. . . . Das sicherste Zeichen
von der Haltung der genannten zwei Stiicke ist meines Erachtens dleseq
daB wir die Liebe gegen den N#chsten treu bewahren Denn ob Wn:
Gott lieben. konnen wir nicht wissen, obwohl wir aus gewissen tuftlgen
Anzeichen auf das Vorhandensein dieser Liebe in uns schlieBen kénnen;
ob wir aber den Nichsten lieben, dies konnen wir wissen. Und seid uber-
zeugt, je mehr ihr in der Liebe des Néchsten voranschreitet, um so m,eh1
nimmt auch eure Liebe gegen Gott zu. Denn der Herr liebt uns qo sﬁhr,
daB Er zur Belohnung der Liebe, die wir zum. Nichsten tragen uns?rer
Liebe zu Thm auf tausendfiltige Weise Wachstum verleiht; dies ist mir
iiber allen Zweifel erhaben. Es ist darum von grofer VVlchtlgkelt da,B
wir sehr darauf achten, wie wir uns in Ansehung der Nichstenliebe ver-
halten. Uben wir diese mit groBer Vollkommenheit, dann mangelt uns auch
die Liebe Gottes nicht; denn ich glaube bei der Verderbtheit unserer Natur
wiirden wir die Liebe zum Nichsten nie vollkommen iiben, wenn sie 11x.cht
aus der Liebe Clottes, als aus ihrer Wurzel, hervorsproﬁte Weil also, aif
der Nichstenliebe so viel gelegen ist, darum laBt uns Sorge tragen, auch
kleine Dinge in Ubung derselben zu beachten. . . . O, meine Schwostern,
wie klar zeigt es sich, welche unter euch den N dchsten wahrhaft heben
und bei welchen die Tugend noch nicht so vollkommen vorhanden ist.
Wiirdet ihr einsehen, wie wichtig diese Liebe fiir uns ist, so wiirdet ihr euch
um nichts anders mehr kiimmern.

Die Heilige fiihrt noch niher aus, dal} der Weg zur Vereinigung
keineswegs in der Wonmgen Andacht besteht und wie irrig die Memqu
ist, an dieser wonnigen Andacht sei alles gelegen. ,,0 nein, meine
Schwestern, nein, Werke w111 der Herr haben. Darum ma.che dir, wenn
du siehst, daB du einer Kranken irgendeine Lmdel ung - Verschaffen ka.nnst
nichts daraus, deine Andacht a.ufzugeban. um, ihr diese Lmderung Zu
bringen. Bezelge ihr dein Mitleid, nimm teil an ihren Schmerzen, und wenn
du selbst dir eine Speise, deren sie bedarf, versagen miiBtest, so tuo, es,
doch nicht so fast um ihrer willen, als Vlelmehr weil du weiBlt, daBl dem
Herr es haben will. Dies ist die wahre Vereinigung mit Seinem Willen. .
Ubt ihr wahre Nachstenliebe, dann versichere ich euch, daf} ihr yon
der gottlichen Majestat gewil die Veremlgung erlangen werdot, von del
hier die Rede war. Seht ihr aber in Hinsicht dieser Tugend noch, e,men
Mangel an euch, dann gla.ubt mir, dal} ihr noch mcht zu dieser Verelmgung
gelangt seid, wenn ihr auch wegen der Andacht und der Wonnen, die i
empfindet, und wegen einer gewissen unvollkommenen Aufhebung del



242 Wahre und falsche Mystik.

Seelenkriifte im Gebete der Ruhe, womit einigen Personen schon alles
geschehen zu sein scheinen mag, meint, ihr wiret schon so weit gekommen.
Blttet alsdann unseren Herrn, Er wolle euch die Nachstenhebe in ihrer
Vollkommenheit verleihen, im tbrigen aber laBt Thn walten; denn Seine
Majestét wird euch mehr geben, als ihr zu verlangen wi3t, wenn ihr euch
anstrengt und bemitiht seid zu tun, was in euren Kridften steht. Darum
tut eurem Willen Gewalt an, in allem (d. i. was nicht siindhaft ist) dem
Willen eurer Mitschwestern nachzugeben, auch wenn ihr etwas voneurem
Rechte opfern miiltet; vergeBt eueren eigenen Vorteil ob des ihrigen,
mag euere Natur sich noch so sehr dagegen striuben ; suchet, wo immer sich
Gelegenheit dazu bietet, Biirden zu tibernehmen, damit andere derselben
iiberhoben werden. Denn glaubt ja nicht, daB ihr diese Tugend iiben
konnt, ohne euch etwas kosten zu lassen, und daf ihr es schon getan finden
werdet. Seht nur, was unseren Briutigam die Liebe gekostet, die Er zu
uns getragen, da Er, um uns vom ewigen Tode zu erlésen, eines so qual-
vollen Todes, des Todes am Kreuze, gestorben ist.*

Bei der Vollendung der Emlgun , der sogenannten Vermiahlung
(7. Wohnung) kommt die hl. Theresia wieder ofter auf die angefiihrte
wahre Vereinigung zu sprechen und hebt ausdriicklich hervor, daB
alle groflen Gnaden dieser Stufe nur zur haéchsten Vollkommenheit dieser
Vereinigung hinfithren sollen (a. a. O. 4. Hauptst., S. 298 ff.). ,,Es wird gut
sein, meine Schwestern, dafl ich euch sage, zu welchem Zwecke der Herr
so grofle Gnaden in dieser Welt verleiht. Habt ihr dies, wenn ihr darauf
geachtet, auch schon aus den Wirkungen derselben abnehmen koénnen,
so will ich es euch hier doch noch einmal sagen, damit ja keine denke,
es geschehe dies nur zur Ergdtzung der Seelen. Dies wiire ein grofler Irrtum;
denn Gott kann uns keine gréBere Gnade verleihen, als daB Er uns ein
Leben gibt, welches dem Leben Seines so geliebten Sohnes gleichférmig
ist. Und darum halte ich fiir gewifl, dall diese Gnaden, wie ich hier
schon einigemal gesagt habe, zur Stdrkung unserer Schwachheit
dienen, damit wir dem Herrn durch Ertragung vieler Leiden nachfolgen.
Wissen wir ja, wie gerade diejenigen, welche zunichst um Christus unseren
Herrn waren, immer auch die gréfiten Leiden zu erdulden hatten.
O meine Schwestern, wie sehr wird die Seele, in welcher der Herr in so
besonderer Weise wohnt, ihrer eigenen Ruhe vergessen; wie wenig wird
sie die Ehren achten, und wie fern von allem Verlangen, fiir etwas gehalten
zu werden, wird sie sein! Denn ist sie, wie billig, viel mit Gott heschéftigt,
50 wird sie nur wenig an sich selbst denken; all ihr Denken ¢eht vielm«hr
dahin, wie sie Thm mehr gefallen und in was oder wodurch sie ihre Liebe
zZu Ihm an den Tag legen kénne. Dahin, meine Téchter, zielt das innerliche
Gebet, und dazu dient auch die geistige Vermihlung, daf unaufhoriich
Werke, lauter Werke daraus hervorgehen, die, wie ich euch schon gesagt
habe, zugleich das Kennzeichen sind, da3 diese Gnade von Gott kommt.*

Die hl. Lehrmeisterin betont immer wieder, den Eigenwillen zu
brechen, in tiefster Demut Christo dem Herrn auf dem Kreuzwege zu
folgen. ,,WiBlt ihr, was es heillt, in Wahrheit ein geistliches Leben
fithren ? Nichts anderes, als sich zu Sklaven Gottes machen, die Er, be-
zeichnet mit Seinem Malzeichen, mit dem Kreuze, als Sklaven der ganzen
Welt, wie Er selbst es war, verkaufen kann, nachdem sie Thm schon ihre
Freiheit hingegeben; denn dadurch tut Er uns kein Unrecht an, sondern
erzeigt uns eine nicht geringe Gnade. Wer sich dazu nicht entschlief3t,
glaube ja nicht, daB er weit voranschreiten werde; denn das ganze Gebdude
des geistlichen Lebens beruht, wie ich schon gesagt habe, auf dem Funda-
mente der Demut, und ist dieses Fundament nicht ganz verlissig,



Wahre und falsche Mystik. 243

=0 wird der Herr dieses Geb#dude nie sehr hoch erheben wollen, und zwar
schon zu unserem eigenen Nutzen, damit es nimlich nicht einstiirze.
Um also, meine Schwestern. einen guten Grund zu legen, befleile sich
eine jede aus euch, die Geringste von allen und aller Sklavin zu sein,
immer darauf bedacht, wie oder wodurch sie den anderen zu Gefallen sei,
oder dienen kénne. Denn was ihr in dieser Beziehung tut, das tut ihr mehr
fir euch selbst, als fiir die anderen; da legt ‘hr namhch so feste Grundsteine,
daf3 euch die Burg nicht einstiirzen wird. Ich sage darum nochmal: damit
das Gebdude des geistlichen Lebens dauerhaft sei, ist es nicht hinreichend,
den Grund dazu blofl mit miindlichem Gebete und mit der Beschauung
zu legen; denn wenn ihr nicht bemiiht seid, Tugenden zu erwerben und zu
itben, werdet ihr immer Zwerginnen bleiben.‘

Je hoher die Gnaden smd welehe der Herr den Seelen mitteilt,
desto mehr sollen diese fiir die Ehre Gottes und das Heil der Seelen wirken
und leiden. Dies zeigt sich besonders in der letzten Wohnung, welche
die hl. Theresia beschreibt. ,,Es ist also der Seele (die der Herr zu einem
so erhabenen Stande gefithrt) ein sehr hartes Los beschieden, solange
sie hienieden lebt; denn wie viel sie auch leistet, so ist doch ihre innere
Kraft noch weit grofer, und da ihr alles wie nichts erscheint, so fiihrt sie
gegen sich selbst einen heftigeren Krieg als zuvor. Daher miissen wohl
jene groflen Buliibungen gekommen sein, die wir an vielen Heiligen,
inshbesondere an der glorreichen Magdalena anstaunen, die vorher ein
so weichliches Leben gefithrt; daher jenes heifle Verlangen unseres Vaters
Elias nach der Ehre Gottes; daher auch jener Eifer des heiligen Dominikus
und des heiligen Franziskus, Seelen zu gewinnen, damit von denselben
der Herr gelobt werde. Die Heiligen mufBten, ich versichere euch, indem
sie auf sich selbst vergaBen, nicht wenig ausstehen. Ich wiinsche, meine
Schwestern, da3 auch wir uns selbst zu vergessen uns bemiihen, nicht
aber, dafl wir nach geistigen Wonnen verlangen und deshalb das
Gebet iiben, sondern um uns in demselben Krifte zum Dienste Got-
tes zu sammeln. Nicht auf einem noch unbetretenen Pfade sollen wir
zu wandeln wiinschen; denn da wiirden wir uns am ehesten wverirren.
Das aber wire wohl ein neuer Weg, wenn wir meinten, diese Gnaden Gottes
auf einem anderen Wege zu erlangen, als der gewesen, den der Herr selbst
und seine Helhgen oewa,ndelb sind. Moge uns dies ja nicht in den Sinn
kommen

Bei den Werken aber kommt es nicht auf deren Grofle an, sondern
auf die Liebe. ,,Endlich, mine Schwestern, zum Schlusse noch ein
Wort. Bauen wir ja nicht Tirme ohne Fundament; denn der Herr sieht
nicht so fast auf die GroBe der Werke, als auf die Liebe, mit welcher sie
vollbracht werden. Tun wir, was wir kénnen, so wird Seine Majestat
uns helfen, daf3 wir téglich mehr zu tun vermégen. Lallt uns nur nicht gleich
ermiiden, sondern die kurze Zeit unserer Lebensdauer, die vielleicht noch
kiirzer ist, als wir uns denken. innerlich und #ufBerlich dem Herrn das
Opfer darbringen, das wir zu bringen imstande sind. Seine Majestét
wird es vereinigen mit dem Opfer, welches Sie fiir uns am Kreuze dem Vater
dargebracht hat, damit es jenen Wert erhalte, den unser Wille verdient
hat, wenn auch unsere Werke nur gering sind.” So hoch nun aber auch
die Stufe ist, von welcher die Heilige in der siebten Wohnung redet, so
sagt sio doch ausdriicklich auch von dieser, dal} sie, soweit ez auf Gott
ankommt, allen zuginglich sei. Wenn wir dieselbe nicht alle erreichen,
so liegt nur an uns c,elber ganz allein die Schuld. ,,Denn, sagt sie (2. Hptst.
S. 280 f. a.a. 0.), es ist' ganz gewill, daB der Herr uns mit Sich selbst erfiillt,
sobald wir uns alles Erschaffenen entleeren und aus Liebe zu Gott d&von



244 Wakhre und falsehe Mystik.

losreifen (d. i. nach der deutschen Myc;tll«, ,entbildet der Kreatur).
Und 0 betete denn auch einmal Jesus Christus, unser Herr, fiir Seine
Apostel, daB sie eins seien mit dem Vater und mit Thm, wie Jesus Christus,
unser Herr, ‘n dem Vater ist und der Vater in Thm. Tch weill nicht, welch
grofere Liebe es ‘geben konne, als diese. Und da ist niemand ausge-
nommen von uns allen; denn so sprach die gottliche Majestiit: ,Nicht
fiir sie allein bitte ich, sondern auch fiir alle dleJenlﬂun die an Mich gla,uben
werden,* und: ,Ich bin in ihnen‘. O Gott, wie wahr sind diese Worte,
ukid tis Vollkointen verstoht s dis Séele, die sie im Gebete der geistigen
Vermiihlung an sich erfiillt sieht ! Und wie gut wiirden auch wir alle
sie verstehen, wenn wir es nicht durch eigene Schuld verhinderten!
Denn die Worte Jesu Christi, unseres Komgb und Herrn, konnen nicht
triigen. Weil es: aber an uns fehlt, da wir uns nicht bereiten und uns
nicht voon allem losmachen, was jenes Licht aufhalten kann, darum
sehoh wir uns auch nicht in dem Spiegel, den wir betrachten, und dem
unser Urbild emgegra.ben ist.”  Zum besseren Verstindnis schaltet der
deutsche Herausgeber nach dent Worte ,vemos* des Originals ,nada‘ ein und
fibersetzt dann: ,,dé,rum sehen (gewa,hren) wir auch nichts (von Gottes
GegehWa.i't) in dem Spiegel (d. i. in unserer Seele), den wir betrachten, und
dem unser Urbild (Jma,gen) eingegraben ist.‘

Nach dér Zubereiturg zur Beschauung geht P. Lamballe im 3. Kap.
iiber zum Eintritt in die Beqchauuho Iminer wieder warnen die
mystischen Lehrmeister, daB fan sich nicht elgenmachtlg zur Beschauung
VYordringen, Sonderh dle Beru:funn' durch den HI. Geist abwarten solle.
Da fragt es sich denn, woran man diese Berufung sicher erkennen kénne.
Hauptsidchlich wird diese Frage noch dem hl. J ohannes vom Kreuz be-
antWwortet. Dieser Hellwe gibt hauptsichlich drei Zeichen der gott-
lichen Berufung zur Beschauunv an (z. B. Aufstwg, 2. Buch,
13. f. Kap.). Das erste Zeichen ist dleses daf} eine fiir die Beschauung
hinlénglich vorbereitete Seelé nicht mehr betra.chten kann. Das zweite
Zeichen bestéht darin, daB die Seele, wenn sie nicht betrachten und iiber
die tibernatiirlichen und géttlichen Dinge nicht nachdenken kann, doch
auch keine Freude an Zerstreuungen und kein ‘Wohlcefa,llen an irdischen
Dingen findet. Das dritte Zeichen ist, dal die Seele mit einem aufrerk-
#arden Blick voll Liele 7u (ot sich wendet und im Frieden und in innerer
Ruhe sich Lefindet. Dieses letztere Zeichen ist das wichtigste und eigent-
lich maBligebtende. Darum sagt (a. a. 0.) der Heilige: ., Diese drei Zeichen
wenigstens, und zwar alle zusammen, muf} eine geistliche Person in sich
erblicken, um sicher den Stand der Betrachtung verlassen und jenen
‘der Beschauung und des Geistes betreten zu kénnen. Xs reicht nicht hin,
blof} das erste oder zweite Zeichen in sich zu'finden, wenn man nicht auch
das dritte findet. . ‘

‘Das Verhalten des Beschaulichen wird zunichst auller der
Bes'chauung betrachtet, und zwar heim gewghnlichen Gebete und aufler
demisélben. Der hl. Johannes vom Kreuz und die hl.' Theresia geben die
Anweisungen. Beide sprechen sich 6fter in ihren Schriften dariiber aus.
Vém Verhalten beeim Gebete sagt (dunkle Nacht, 1. Buch, 10. Kap.
®é¢hluB) ‘der hl. Johannes: ,,Dze Betrachtung soll nur dann aufgegeben
werden, wehn 1nan nicht mehr kann, und nur fiir die Zeit, da der Herr
entweder durch den Weg der Relmaung und Pein eder durch die voll-
Kommene Beschauung sie hindert. Sonst soll man immer diese Stiitze
tind Hilfe der Betrachtung beibehalten, zumal die des Lebens und Leidens
des Herrn, welche fiir die Reinigung und Geduld und fiir den sichern Weg
am besten ist und eine vorziigliche Hilfe fiir die erhabene Beschauung



Wahre und falsche Mystlk 245

gewihrt. " Ahnlich driickt sich die hl. Theresia (Leben, 13. Kap. 8. 152)
aus: ,,ZWa,x ddrf man von der Erkenntnis seiner selbst niemals a,blassen,
und és gibt keine so groﬁe Riesensecle auf diesem Wege, die nicht oftm&ib
wieder ein Kind werden und an der Brust saugen miiite. Dies ist eine
Wahrheit, die man nie vergessen moge, und auf die ich ihrer groﬁen
Wmhtwkelt halber vmllemht “hioch ofter zu sprechen kommen werde; denn
keine Gebetsqtufe ist so erhaben, daB es bei derselben nicht oftmals notig
wiire, wieder zum Anfange zuriickzukehren. Die Betrachtung der Siinden
und dle Erkenntnis seiner selbst ist das Brot welches man auf dem Wege
des Gehetes zu allen Spelsen so kostlich sie auch sein mégen, genieflen muB
ja'ohne dies Brot kénnte inan sich gar nicht erhalten.* AuBer der Gebetgsz
muf die beechauhche Seele mdghchst die Sammlung bewahren. Die Liebe
immer mehr zu entflammen sind ihr recht niitzlich fromme Lesungen,
Anhérung von geistlichen Reden, inshesondere auch iiber die Glaubens-
Gehelmmsse helhge Unterhaltungen.

Beim Verhalten wihrend der Beqchauung selbst ist zu beachten,
daB die freie Tétigkeit der Leschaulichen Seele nie ganz aufhért. Das
Verhaltén nun wird niher geregelt nach der Anleitung der beiden vorhin
genannten Heiligen und des hl. Kirchenlehrers Franz Sales. Als zwei
Haubtregeln gelten stets eine liebevolle Aufmerksamkeit auf Gott zu
bewahren und sich véllig losschilen von allem auBer Gott: ginzliche
Entsag‘ung und volle Hingabe an Gott, Gleichférmigkeit mit dem gotte
lichén Willen; Opfer und Liebe. Fiir gewohnlich ist dies der Weg zur voll-
kommeénen Gottelmgﬁng Der hl. Joha,nnes (Liebesflamme, 3. Str.
3.V, Nr. 15) sagt dlesbezuchch ,.Ihr Seelen denn! Wenn Gott so aus-
gezelchnete Gnaden erweiset, da3 Er euch durch den Stand der Einsamkeit
und Sammlung fithrt und euch von eurem miihseligen Sinne absondert,
s6 kehret nicht mehr zuriick! Lasset eure Titigkeit fahren, die da, wenn
sie euch vorher im Stande der Anfanger verhilflich war, die Welt und euch
selbst zu verleugnen, jetzt, da Gott selbst Sich wiirdigt, der Werkmeister
Zu sein, ein groBes Hindernis sein wird. Wenn ihr besorgt seid, eure Tatig-
keit in kem Ding mehr einzulegen, sie von allem abzul6sen und in mchtq
mehr zu verwickeln, — denn das ist es, was ihr in diesemn Stande ven
clirer Seite zu tun habt, verbunden mit der liebeatmenden und einfiltigen
Aufmerksamkeit (auf Gott), ohne der Seele eine (Gewalt anzutun, au[.’;ez
um sie von allem loszuschiilen und aufwiirts zu richten, damit ihr nicht
ihren Frieden und ihre Ruhe storet, — dann wird Gott eure Seele m1t
himimlischer Erquickung speisen, weil ihr kein Hindernis mehr setzet.’

Das 4. Kapitel (8. 141-—201) erortert niher die verschiedenen
Arteéen der mystischen Beschauung. In bezug auf die Einteilung
der Boschauung gilt als bestimmender Grund nach der hl. Theresia dle
grofiére oder ‘geringere gottliche Titigkeit, der unserseits eine mindere
oder stirkere Tatigkeit entbpncht Danach werden denn die Beschauungs-
arten u’hterschieden als unvollstindig passiv und als vollsténdig
passiv. Die ersteren kann man auch unvollkommene, die anderen
vollkémmene Beschauung nennen. Die Ausfithrung schlieft sich
wieder an die drei letztgena.nnfen Lehrer an.. Der hl. Franz Sales folgt
der hl. Theresia genau und auch der hl Johannes vom Kreuz stimmt
mit ihr iiberein. Dio vollig passiven Arten beginnen mit dem Gebete der
Bitigung; die diesem vorausgehenden sind die unvollig passiven.
Zu Ietzteren zihlt die hl. Theresia die Sammlung, die Ruhe, den Schlaf
der Seelenkmfte Wesentlich ist diese unvollkommene Beschauung
einAktder Liebe, folglich dqux]Ienq Der hl. Franz Sales (Theotimus
7. Buch, 2. Kap.) sagt: ,,Dor Wille ist es allein, welchen Gott will; aber alle



246 Wahre und falsche Mystik.

anderen Vermogen laufen dem Willen nach, um zugleich mit ithm mit
Gott vereint zu sein. Der hl. Johannes (Geistl. Gesang, 13. Str.)
lehrt: ,,Gott teilt sich der Seele nicht mit durch die Erkenntnis, welche
sie von Thm hat, sondern vielmehr durch die Liebe, welche diese Kenntnis
ihr einfloBt. Die Liebe ist die Vereinigung des Vaters und des Sohnes;
sie ist auch das Band der Einigung zwischen der Seele und Gott.* -Ahnlich
driickt sich o&fter die hl. Theresia aus. Dieses stets gleiche Wesen kann
sich jedoch in den mannigfachsten Formen #ufern; bald ofter oder seltener,
bald stiérker oder schwicher, bald linger oder kurzer u. dergl.

Bei beiden Klassen der Beschauung, der unvollkommenen und. dm
vollkommenen, kommt die schmerz- oder pelnvolle Beschauung
vor, welche deshalb zwischen beiden hier gleich im Anschlu8 an die unvoll-
kommene Beschauung zur Sprache kommt Diese Peinen und Schmerzen
kommen notwendig von der Beschauung selbst her, insofern sie nach
dem Ausdruck des hl. Johannes vom Kreuz ,,eine dunkle Nacht¢ ist.
Dieser Heilige handelt dariiber inshesondere in seiner Schrift: Dunkle
Nacht der Seele in zwei Biichern. Das erste handelt von der Nacht
des Sinnes, das andere von der Nacht des Geistes. Er sagt (a. a. O.
1. Buch, 8. Hptst.) dariiber: ,,Diese Nacht, welche, wie schon gesagt, die
Beschauung ist, verursacht zweli Arten der Fmsterm% oder L#uterung
in den ge'stlichen Personen, den zwei Teilen des Menschen gemiB3, niimlich
dem sinnlichen und dem geistigen. 8o wird denn die eine Nacht oder die
sinnliche Léuterung, durch welche eine Seele geldutert und entbloft
wird, dem Sinne nach geschehen und diesen dem (Geiste nach bilden;
und die andere ist die geistige Nacht oder Léuterung, wodurch die Seele
dem Geiste nach geldutert und entbloBt wird, um fir die Liebeseinigung
mit Gott zubereitet und zugerichtet zu werden. Die sinnliche ist die
gewodhnliche und die bei vielen eintritt. . . . die geistige ist die, welche bei
sehr wenigen, solchen, die schon getibt und vorangeschritten sind, vor-
kommt. . . . Die erstere Nacht oder Liuterung ist bitter und erschreckend
fur den Smn die andere ohne Vergleich noch mehr; denn sie ist gar sehr
erqchreckend fiir den Geist.” Von der Nacht des Geistes (a a. O.
2. Buch, 5. Hptst.) heilt ex: ,,Diese dunkle Nacht ist ein EinfluB Gottes
auf die Seele, der sie reinigt von ihren Albernheiten und ihren angewthnten
Unvollkommenheiten, natiirlichen und geistlichen. Die Beschaulichen
nennen sie eingegossene Beschauung oder mystische Theologie, wo . jott
in geheimer Weise die Seele unterrichtet und belehrt in der Vollkommenheit
der Liebe, ohne daf} die Seele dabei irgend etwas mehr tut, als liebea}tmend
auf Gott merken, auf ihn horchen, Sein Licht empfangen, ohne daB sie
versteht, wie diese Beschauung sich in sie ergie3t. Denn es ist die liebreiche
Weisheit Gottes, welche ganz besondere Wirkungen in der Seele hervor-
bringt, indem sie dieselbe durch Reinigung und Erleuchtung -zubereitet
fiir die Liebesoinigung mit Gott. . . . Aus zwei Ursachen ist diese gottliche
Weisheit nicht nur eine Nacht und Finsternis fiir die Seele, sondern auch
oine Pein und Qual: erstlich wegen der Hoheit der gottlichen Weisheit,
die tiber die Féhigkeit der Seele hinausgeht wund somit fiir sie Finsternis
ist; zweitens wegen der Gemeinheit und Unlauterkeit der Seele, und so ist
sie fiir selbe peinlich und betriibend und auch finster.”

Der hl. Franz Sales spricht sich auch nédher aus iiber dieso pemvolle
Art der Beschauung (Theotimus, 6. Buch, 13. ff. Kap.). Da nun heiBt
es u. a.: ,.Bin mit Liebe zu Gott erfiilltes Herz wiinscht Thn unendlich zu
lieben, meht aber dennoch gar wohl ein, daf sie Thn weder wiirdig lieben noch
gebuhrend nach Thm sich sehnen kann. Diese Sehnsucht nun, welche
nie ihr Ziel zu erreichen vermag, ist wie ein Pfeil in der Seite eines hoch-



Wahre und falche Mystik. 247

herzigen Geistes. . .. Die Sehnsucht zu lieben bringt ihm Schmerz, welcher
jedoch von der Liebe dieser Sehnsucht versiit wird. . . . Wenn die Seele
sieht, dafl} ihr Gott aus Liebe zu ihr verwundet ist, so wird auch sie dadurch
sogleich wieder verwundet. . . . Noch schmerzlicher wird die Seele ver-
wundet, wenn sie fiihlt, daB sie ihren Gott liebt, Gott sie aber so behandelt,
als wiilte er nichts von dieser ihrer Liebe oder als traute er derselben
nicht. Denn dann befillt die Seele eine sehr grofle Angst, weil schon der
bloBle Anschein des gottlichen MiBfallens ihr unertraglich ist. . .. Manchmal
geschieht die Verwundung der Seele aus Liebe durch die blofe Erinnerung,
dafl wir frither Gott nicht liebten. . . . Ofter verwundet uns die Liebe
selbst durch den bloBen Gedanken an die vielen Menschen, welche die
Liebe Gottes miflachten, so daB wir fast vor Betriibnis vergehen. . . .
Wenn die Wunden der Liebe héufig und stark sind, dann machen sie
uns ganz matt und krank vor Liebe.** Ebenfalls spricht sich die hl. Theresia.
wiederholt dahin aus, daf alle, selbst die héchsten, Beschauungsstufen
ihre mannigfachsten Peinen und Schmerzen haben.

Zu den vollig passiven Beschauungsarten werden haupt-
séchlich gezéhlt die Einigung, die Ekstase und die Beschauung in der
geistigen Ehe (die umwandelnde Einigung). Die hl. Theresia hat ofter
genauer den Unterschied bestimmt zwischen der Ruhe und der Einigung.
Sie gibt fiinf eigentiimliche Merkmale der Einigung an: Die Seelenkrifte
sind ganz vertieft (absorbées) in die Beschauung. — Alles Bemiihen (travail)
hort auf; die Untétigkeit (passivité) ist vollstindig. — Die Gegenwart Gottes
wird wahrgenommen im Innern der Seele. — Die Seele ist sich bewuf3t, mit
Gott vereint zu sein. — Nachher bleibt sie gewil3, in Gott gewesen zu sein. —
Zum. besseren Verstdndnis bezw. zu Vermeidung eines Millversténdnisses
der vollen Untétigkeit mogen folgende Worte der hl. Theresia (Leben,
18. Hptst., S. 208 u. 219 f. der neuen Ausg.) dienen: ,,Findet eine Ver-
einigung aller Vermogen statt, dann kann die Seele, solange diese Ver-
einigung dauert, unméglich mit etwas AuBerem sich beschéftigen, wenn
sie auch wollte; kann sie es, so findet noch keine solche vollstédndige Ver-
einigung statt. . . . Die Seele nimmt wahr, daB sie mit Gott vereint ist,
und davon bleibt ihr eine solche GewiBheit, daB sie von diesemn Glauben
durchaus nicht lassen kann. Hier schwinden alle Seelenkréifte und werden
derart aufgehoben, dal man, wie schon gesagt, durchaus keine Tatigkeit
derselben wahrnimmt. Hatte die Seele vorher iiber irgend ein Geheimnis
nachgedacht, so verliert sie es jetzt aus dem Gedéchtnisse und es ist, als
hiitte sie gar niemals daran gedacht. Hatte sie vorher gelesen, so vergil3t
sie jetzt das Gelesene und hilt sich mit ihren Gedanken nicht mehr dabei
auf. Ebenso ist es, wenn sie vorher miindlich betete. Der kleine ldstige
Schmetterling des Gedichtnisses verbrennt sich also hier die Fliigel und
kann nicht mehr unruhig umherflattern. Der Wille ist zweifelsohne ganz
mit Lieben beschiiftigt, versteht aber nicht, wie er liebt. Wenn der Ver-
stand erkennt, so versteht er doch nicht, wie er erkennt; wenigstens
kann er von dem, was er erkennt, niehts begreifen. Mir scheint aber
nicht, daB er (rkennt; denn. wie gesagt, man merkt nichts davon.*

Bei der Vereinigung zeigt sich so recht deutlich die Liebe Gottes
iiber alles. Die Liebe ist das Band zwischen der Seele und zwischen Gott;
wann die Liebe vollkommen ist, muf3 es auch ihre Wirkung, die Vereinigung
sein. Bei der vollen Vereinigung ist die Liebe unumschrankte Herrin der
Seele, alles weicht ihr. Was der hl. Johannes vom Kreuz (Dunkle Nacht,
2. Buch, 11. Hptst.) von der Liebesentziindung im Geiste sagt, moge zur
niheren Erkldrung dienen. ,,Der Geist fiihlt sich da leidend in groBer
Liebe; denn diese geistige Entziindung verursacht Liebesleiden. 'Da diese

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIL 17



248 Wahre und falsche Mystik.

Liebe auf eine besondere Weise eingegossen wird, so verhilt sich die Seele
dabei mehr leidend, und so erzeugt die EingieBung in ihr ein starkes Leiden
der Liebe. Es hat diese Liebe schon etwas von der vollkommensten
Einigung mit Gott an sich und teilt somit in etwas ihre Eigenheiten,
welche da weit mehr Handlungen Gottes als der Seele sind. Die Seele
empféingt sie nur und gibt einfach und liebeatmend ihre Einwilligung,
wihrend die Hitze und Gewalt, die Kraft und das Leiden der Liebe oder
Entziindung, wie es hier die Seele nennt, ihr blof durch die Liebe Gottes,
die sich mit ihr vereinigt, mitgeteilt wird. Diese Liebe findet in der Seele
um so mehr die geeignete Verfassung und Zubereitung, um sich mic ihr
zu vereinigen und sie zu verwunden, je mehr dieselbe alle ihre Begierden
den Geniissen von was immer fiir einer Art abgesperrt, entfremdet und
entzogen hat. Dies geschieht, wie gesagt, bei jener dunklen Léuterung
in hohem Grade. Denn Gott hélt da die Seelenkrifte so entwohnt (den
Geniisgen) und so eingesammelt, dal3 sie die Dinge, welche sie wiinschten,
nicht kosten kénnen. Alles das tut Gott zu dem Zwecke, dali die Seele,
wenn alle Kréafte abgesondert und in sich gesammelt sind, desto mehr
Stérke und Tauglichkeit besitze, jene starke Liebeseinigung mit Gott zu
empfangen, die Er ihr durch jenes Reinigungsmittel zu geben anfingt,
und in welcher die Seele mit allen ihren geistigen und sinnlichen Kréften
und Begierden zu lieben hat, was eben nicht geschehen konnte, wenn jene
(Begierden) sich zerstreuen wiirden in andere Gentisse. Um die Stérke
dieser Liebeseinigung mit Gott zu empfangen, sagte deshalb David (Ps. 58,
16): ,Meine Stidrke werde ich fiir Dich bewahren,’ d. h. alle Fahigkeit,
Begierde, Stéirke meiner Seelenkrafte werde ich fiir Dich dadurch bewahren,
dafl ich sie auller Dir in keiner anderen Sache tétig sein und genieBen
lassen will. Daraus kann man einigermallen abnehmen, wie grof8 und wie
stark jene Liebesentziindung im Geiste sei, wo Gott alle Kréfte, Vermogen
und Begierden der Seele, sowohl die geistlichen als die sinnlichen, (in eins)
gesammelt hat, auf daB sie in vollkommener Harmonie nur mit dieser
Liebe beschéftigt seien, und so in Wahrheit und vollkommen das erste
Gebot erfillen, welches nichts im Menschen {iibergeht und ausschliel3t
von dieser Liebe, sondern geradezu sagt: ,Du sollst Gott lieben aus deinem
ganzen Herzen, aus deinem ganzen Gemiite, aus deiner ganzen Seele, aus
allen deinen Kriften.

Das von der Einigung Gesagte gilt noch in hoherem Grade von der
Ekstase. Sie unterscheidet sich so ungefihr von der Einigung dadurch,
daB die duBeren Sinne mehr erloschen und die inneren mehr aufge-
hoben und unvermégender sind, die Beschauung selbst vollkommener
ist, als bei dieser. Die physiologischen Erscheinungen der Ekstase sind
meist keineswegs wunderbar und die Ekstase ist fur gewohnlich keine
Tatsache engelgleicher Ordnung. Sie ist vielmehr nach ihrer physiologischen
Erscheinungsweise eine natiirliche Folge unserer Schwiche und ein Hinder-
nis, das spéter fallen muBl. Zum Beweise werden, wie bei der Einigung
auch bei der Ekstase die drei letztgenannten Lehrer angefiihrt. Besonders
genau hat sich der Doctor mysticus tiber die physiologische Seite der
Ekstase ausgesprochen. So z. B. (Dunkle Nacht, 1. Buch, 4. Hptst.;
2. Buch, 1. Hptst.) sagt er: ,,Es geschieht manchmal, dal sich selbsi bei
den geistlichen Ubungen, ohne dafl es in ihrer (der Seele) Macht steht,
in der Sinnlichkeit unreine Regungen erheben und zu empfinden geben,
manchmal selbst w2nn der Geist in tiefem Gebete und im Empfang der
Sakramente der Bufle und des Altares sich befindet. . . . Da Geist und
Sinn genieBt, so wird bei diesem Genusse jeder Teil des Menschen angeregt,
sich nach seinem Verhiltnis und seiner Eigentiimlichkeit zu ergdizen.



Wahre und falsche Mystik. 249

Denn der Geist als der obere Teil wird dabei angeregt zur Freude und Lust
an Gott, und die Sinnlichkeit als der untere Teil wird angeregt zu sinn-
licher Freude und Lust, weil sie nichts anderes fassen und haben kann.
Und so geschieht es, dall die Seele dem Geiste nach im Gebete mic Gott
sich befindet und auf der anderen Seite dem Sinne nach in passiver Weise
sinnliche Emporungen und Regungen empfindet, nicht ohne grofles Leid
ihrerseits. . . . Vermoge ihrer Unvollkommenheit teilt die Sinnlichkeit
bei Gelegenheit der geistlichen Geniisse der Seele manchmal ihre eigenen
nebst eben dieser Unvollkommenheit mit. Ist aber dieser sinnliche Teil
bereits durch die Liauterung der dunkeln Nacht erneuert, so hat er keine
solchen Schwichen. Denn er nimmt da den goéttlichen Geist in solcher
Fiille auf, dal es vielmehr scheint, er sei in diesen Geist selbst aufgenom-
men, und sei zulezt auch so groll, weil in das Groflere aufgenommen.
Und so besitzt er alles in Weise des Geistes verméoge einer wunderbaren
Art, deren er durch Einigung mit Gott teilhaftig ist.* — ,,Da der sinnliche
Teil der Seele schwach und unféhig ist fiir die starken Dinge des Geistes,
so kommt es, daf die Zunehmenden aus Ursache dieser geistigen Mit-
teilung, die im sinnlichen Teil stattfindet, viele Entk riftungen und
Schwiichen im Geiste leiden. Denn wie der Weise (Weish. 9, 15) sagt:
,Der Leib, der in Verwesung begriffen ist, beschwert die Seele. Daher
kommt es, daB3 diese Mitteilungen weder sehr stark, noch sehr wirksam,
noch sehr geistig sein koénnen, wie sie fiir die (vollkommene) Einigung
mit Gott erfordert werden. Die Sinnlichkeit, die daran teilnimmt, ist
zu schwach und zu hinféllig. Daher kommen auch die Entziickungen,
die Ohnmachten, selbst Verrenkungen der Glieder, die sich dann einstellen,
wenn die Mitteilungen nicht rein geistig sind, d. h. nicht an den Geist allein
gemacht werden, wie dies geschieht bei den Vollkommenen, die bereits
durch die Nacht des (leistes gereinigt sind. Denn bei ihnen héren diese
Entziickungen und Leibesschwéchen auf. Sie erfreuen sich der Geistes-
freiheit, ohne dal3 der Sinn schwindet und untergeht.*

Die umwandelnde Einigung lieben die Mystiker geistige Ehe
zu benennen. In diesem erhabenen Zustande, dem Héhepunkt der Mystik
hat jedoch die Beschauung keinesweg wesentlich sich gedndert. Die Be-
schauung bleibt eben dem Wesen nach stets dieselbe, aber verschiedene
Wirkungen treten zutage, je nachdem der Beschauende mehr oder weniger
gut zubereitet ist fiir das Gnadenwirken des HI. Geistes. Der hl. Johannes
vom Kreuz hat sich wiederholt dariiber deutlich ausgesprochen. So sagt
er (Liebesflamme, 1. Str. 4. V.) namlich: ,,Diese Flamme war zur Zeit,
da die Seele im Zustande der geistigen Reinigung war, d. h. da sie in die
Beschauung einging, nicht so hold und lieblich, wie sie es jetzt im Stande der
Einigung ist. Darum ist zu wissen: Ehe jenes géttliche Liebesfeuer durch
vollkommene Reinigung und Liuterung in das Innerste der Seele eingefiihrt
wird und die Einigung bewirkt, schligt diese Flamme Wunden in der Seele
und zerstért und vernichtet die Unvollkommenheiten ihrer schlimmen
Gewohnheiten. Und das ist die Wirkung des HI. Geistes, wodurch Er sie
zur gottlichen Einigung und Umgestaltung in Gott durch Liebe zubereitet.
Denn dasselbe Feuer der Liebe, welches sich mit ihr einigt in der Herrlich-
keit der Liebe, ist es, welches vorher liuternd und reinigend in sie eindringt;
gleichwie dasselbe Feuer, welches in das Innere des Holzes eindringt,
es ist, welches zuerst von aullen angreift und mit der Flamme verwundet,
es austrocknet und der kalten Teile entledigt, bis es dasselbe durch die
Wérme derart zubereitet hat, daB es in das Innere eindringen und ganz
in sich umgestalten kann. Bei dieser Ubung leidet die Seele grole Schmerzen
und harte geistige Peinen, die zuweilen in die Sinne liberstrémen, indem

17%



250 Wahre und falsche Mystik,

diese Flamme gar verletzender und ungestiimer Art ist. . . . Es geniige
hier nur zu wissen, daf derselbe Gott, welcher in die Seele behufs Einigung
und Liebesumgestaltung eingehen will, es ist, der vorher in sie eindrang,
um sie mit dem Lichte und der Warme Seiner gottlichen Flamme zu ldutern.
Und so war denn dieselbe Flamme, die jetzt fiir sie lieblich ist, vorher
verletzend und schmerzend fiir sie.*

Dennoch ist im Beschauenden alles geéindert; er ist vollkommen in
Liebe umgewandelt. «Es scheint in ihm der Zustand urspriinglicher Un-
schuld zuriickgekehrt. Nun geht die Seele ganz natiirlicherweise zu Gott
ohne ehemaliges Staunen und Schwiiche. Die Vereinigung mit Gott wird
fast besténdig. Die Seele verliert Gott fast nicht mehr aus den Augen
und lebt stets in Gottes Gegenwart ganz aufmerksam auf Sein Gnadenwirken
in ihr, das sie immer deutlicher erkennt an der stets wachsenden Voll-
kommenheit. Gewil3 ist dies ein erhabener Zustand und wohl wert das
Verlangen der Seele zu wecken. Von diesem Hohestand sagt (a. a. O.
3. Str. 2. V.) der hl. Johannes: ,,Man kann sagen, die Seele sei gleich der
Luft, die innerhalb der Flamme entziindet und in Flamme umgestaltet
ist; denn die Flamme ist nichts anderes, als entziindete Luft, und Be-
wegungen, welche diese Flamme macht, sind weder der Luft allein, noch
dem Feuer allein zugehorig, sondern der Luft und dem Feuer zugleich;
das Feuer aber macht, daBl die Luft, die es entziindet hat, brenne. In
gleicher Weise miissen wir es nehmen, dal} die Seele mit ihren Vermogen
innerhalb der Glanzesstrahlen Gottes erleuchtet werde, und die Bewe-
gungen jener Flamme, ihre Schwingungen und Ausstrahlungen bewirkt
nicht die Seele allein, die in die Flamme des HI. Geistes umgestaltet ist,
noch bewirkt sie Gott allein, sondern Er und die Seele miteinander. Er
bewegt namlich die Seele, wie es das Feuer bei der entziindeten Luft tut.
Und so sind diese vereinigten Bewegungen Gottes und der Seele gleichsam
Verherrlichungen Gottes, die Er der Seele erweiset. . . . Jene Erschei-
nungen der Herrlichkeit Gottes, die hier der Seele gegeben werden, sind
bereits anhaltender, als sonst, und vollkommener; aber im anderen Leben
werden sie ganz vollkommen sein, ohne Anderung von mehr oder weniger
und ohne Unterbrechung. . . . Diese Glanzesstrahlen sind unschétzbare
Gnaden und Beglinstigungen, die Gott der Seele erweiset . . . und gehéren
meines Erachtens zu den grof3ten und hochsten, die hienieden auf dem Wege
der Umgestaltung stattfinden koénnen.

Zur rechten Beurteilung der Beschauung als des mystischen Gebetes
und der Mystik iiberhaupt ist wohl zu beachten, was Bossuet am Schlusse
seiner ausgezeichneten Anleitung zum Gebet des (Glaubens und der ein-
fachen Gegenwart Gottes sagt. Vor uns liegt deren deutsche Ubersetzung
als Anhang des Handbuchs fiir innerliche Seelen von P. Joh. Grou
S. J. (Minster i. W. 1903, Alphonsus-Buchhandlung). Da nun (8. 353 f.
Nr. XV) heil3t es: ,,Man darf nicht vergessen, daB} es eines der groften
Geheimnisse des geistlichen Lebens ist, dal der Hl. Geist uns nicht nur
durch Erleuchtungen, SiiBigkeiten, Trostungen, Zartlichkeiten und fiihl-
bare Gnadenhilfe darin fiihrt, sondern auch durch Finsternisse, Blindheit
Unempfindlichkeit, Uberdru, Angsten, Traurigkeit, Empérung der
Leidenschaften und Neigungen ; ich sage noch mehr, dafl dieser kreuzigende
Weg notwendig ist, dal er gut, der beste, der sicherste ist und uns weit
schneller zur Vollkommenheit fiihrt. Eine erleuchtete Seele schatzt die
Fiihrung Gottes sehr hoch, welcher zuldaf3t, dafl sie von den Geschopfen
geiibt und von Versuchungen und Verlassenheit bedréngt werde; und
sie begreift sehr wohl, daf3 dies eher Gnaden als Ungnaden sind, da sie
lieber mit dem Kreuze auf Kalvaria sterben. als in Wonne auf dem Tabeor



Wahre und falsche Mystik. 2561

leben will. . . . Nach der Lauterung der Seele im Fegfeuer der Leiden,
durch welches man notwendig gehen muf}, wird die Erleuchtung, die
Ruhe, die Freude durch die innige Vereinigung mit Gott kommen, welche
ihr diese Welt, obwohl sie ein Verbannungsort ist, zu einem kleinen
Paradiese machen wird. Das beste Gebet ist jenes, wo man sich am meisten
den Empfindungen und Gesinnungen iiberliBt, die Gott selbst in die
Seele legt, und wobei man mit mehr Einfalt, Demut und Treue sich Seinem
Willen und dem Beispiele Jesu Christi gleichformig zu machen sucht.‘
Besnard in ,,Beitréige zur mystischen Theologie* (Augsburg
1847, Schmid) dullert sich (8. 8 {.) dahnlich: ,,Die mystische Theologie
kann unter zwei verschiedenen Weisen gefalit werden. Einmal indem
man ihr eine engere und keschréinktere Richtung gibt, wo sie dann lediglich
die Einigung der Seele mit Gott bedeutet und zwar ohne Betracht der
Wege, die als Mittel gedient; oder aber indem man ihr eine weitere Aus-
dehnung zugesteht, wo sie dann tiberdies die inneren Wege enthilt, mittels
welcher die Seele zu dieser géttlichen Einigung gelangen kann. Da nun in
der Seele zwei Grundkrifte sich kefinden, der Verstand und der Wille,
und da man durch die eine wie die andere zur géttlichen Einigung kommen
kann, so teilt sich auch die mystische Theologie, in weitester Bedeutung
gefal3t, in zwei verschiedene Arten, deren jede Bezug hat auf einen jener
Wege. Der eine ist ungewdhnlich und dieser ist der des Verstandes,
welcher darin besteht, dafll Gott, sofern er diesen seiner Wirksamkeit
enthebt, in ihm auf iibernatiirliche Weise durch Entriickung und Ekstase,
durch intellektuelle Visionen wirkt, die allerdings weder zu verachten
noch abzuweisen sind, wenn sie in Wahrheit von Gott herkommen, wie
denn selbst in der HI. Schrift viele Beweise sich finden; aber alle Mystiker
stimmen iiberein, dafl dieser Weg und diese Art der mystischen Theologie
sehr selten sei, dafl man sie nie wiinschen solle und habe man Neigung
zu ihr, so liefe man grofle Gefahr, sei vielfachen dédmonischen Blendwerken
ausgesetzt und kaum entgehe man dem Falle. Die Mehrzahl der Mystiker
milratet jedes Verlangen nach diesem Zustande, der zumeist nur aus
Hoffart, Diinkel, Verblendung und Selbstliebe hervorgehen und lediglich
verderbliche Folgen nach sich ziehen kénne. Der andere Weg ist jener
des Willensund besteht in Reinigung des Herzens von aller Wertschitzung
und Liebe der Kreaturen wie seiner selbst, um dasselbe Gott ganz hinzu-
geben, nichts mehr zu lieben als Ihn nur allein und die Erfiillung des g&tt-
lichen Willens; infolgedessen Gott der Seele sich einigend, sie mit Seiner
hoehst gottlichen Liebe erfiillt und ihr Seine reinsten Lichter mitteilt.
Dies nun ist die wahre mystische Theologie, angemessen der Fihigkeit
aller Menschen, allen brauchbar und Gott wohlgefillig von allen recht
geiibt.**
i Immer wieder muBl nachdriicklich betont werden, daB bei der Mystik
das Wesentliche streng unterschieden werde vom Zufélligen, vom Nicht-
Notwendigen, vom Akzidentellen. Wesentlich nun ist der Mystik die
vollkommene Gottvereinigung, nicht notwendig aber sind ihr die
ganz auBerordentlichen, wunderbaren Erscheinungsweisen, wie Visionen,
Offenbarungen u. dergl. Was es aber nédher um diese Einigung ist, lesen
wir bei der hl. Mechtild von Hackeborn (Liber spec. grat. IV, 13). Sie
war an einem Sonntage verhindert, die hl. Kommunion zu empfangen,
was sie nicht wenig betriibte. Da nun der Herr, auf ihre Klage hin, sie
einlud, geistig zu kommunizieren ,,durch die Einigung®, begann sie nach-
zusinnen, was das wohl wire. Der Herr aber sagte: ,,Wer nur immer all
seinem Eigenwillen entsagt und in allem, was ihm lieb oder leid
ist, Meinen Willen dem seinigen vorzieht, der koramt im Geiste



252 Wahre und falsche Mystik.

zum Geiste durch die Einigung, und in ihm wird sich erfiillen, was ge-
schrieben steht: Wer Gott anhéngt, wird ein Geist mit IThm.*
Treffend sagt Zahn (a. a. O., 8. 261 {.): ,,Wenn man {iberhaupt die Unio
mystica néher bestimmen will, dann kann man nicht irgendeine unbekannte
Grofle, wie ein ,geistiges Beriithren®, ein ,Vereinigen im Grunde der Seele®,
ein ,besonderes Wahrnehmen der Gegenwart Gottes’ und Ahnliches bei-
bringen, sondern man muf3 sagen, daB, was in der Beschauung gegeben
ward, in der ,Einigung‘ (relativ) vollendet wurde als besonders lichtvolle
Entfaltung der auf dem Glauben ruhenden Erkenntnis, als besondere
Innigkeit und Treue der Liebe, als besondere Befestigung im Gnaden-
stande, als besondere Bereicherung mit den Gnadengaben.” Die wahre
Mystik bekundet sich im Wandel in Gottes Gegenwart, im ,,Bleiben
inder Liebe*. Darum heilt es (a. a. O., 8. 270 {.) mit Recht: ,,Der hohen
Beschauung hohe Schule und hohe Probe bleibt doch das Wort der grauen
Vorzeit: ,Wandle vor mir!° und des Apostels Wort: ,Unser Wandel ist
im Himmel*! ' (Fortsetzung folgt.)



	Wahre und falsche Mystik

