
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Wahre und falsche Mystik

Autor: Leonissa, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


208 Wahre und falsche Mystik.

als eine einzigartige, vorzügliche, seinen Einfluß auf die
materielle Welt und namentlich auf uns Menschen als einen
durchgreifenden, eindringenden, effektvollen. Sie lehren
uns das ganze Universum und uns in demselben mit ganz
anderen Augen betrachten, bieten uns Menschen manches
Trostreiche und Hoffnungsvolle in den Trübsaleri dieser
Zeit, lehren uns mit erleuchteten Blicken lesen im großen
Buche der Schöpfung und der mit ihr gegebenen und in ihr
zum Teil realisierten Regierungsplänen Gottes, lehren uns
Menschen Demut, Bescheidenheit und Unterwerfung, da
sie unsere ganze Schwäche, Hinfälligkeit, Geringheit in
diesem Universum klar vor Augen stellen. Wir schließen
mit den bereits einmal erwähnten Worten des hl. Thomas :x

,,Minimum quod potest haberi de cognitione rerum altissi-
marum desiderabilius est quam certissima cognitio, quae
habetur de minimis rebus/'

X—>

WAHRE UNI) FALSCHE MYSTIK.

Von P. JOS. LEONISSA 0. M. CAP.

—£><5X3—

1. Fr. Joseph v. Hl. Geiste: Gebetsschule der hl. Theresia.
Regensburg, Pustet 1911. 16°. XII u 208 S. — 2. H. Jäger:
Mystisches Gnadenleben. Trier, Paulinus-Druckerei 1911. kl. 8°. 106 S.
— 3. Jean Delacroix: Ascétique et Mystique. Paris, Bloud 1912.
16°. 63 S. — 4. E. Lamb al le, Eudiste: La Contemplation ou Principes

de Théologie mystique. Paris, Téqui 1912. 12°. XI u. 204 S.
— 5. I. Paquier: Qu'est-ce que le Quiétisme? Paris, Bloud 1910.
16o. 123 S.

Nachstehende Zeilen sollen nur ein bescheidener Rundgang durch
die neueste mystische Literatur sein. Der Reihe nach gehen wir die
einzelnen Werke durch und knüpfen daran einige kritische Bemerkungen.
In der Gebetsschule der hl. Theresia ist Rede vom Gebet im
allgemeinen, vom mündlichen Gebet, von der Betrachtung und mit allem
Rechte am ausführlichsten von der Beschauung, da ,,die Erklärung dieser
Gebetsweise den breitesten Raum in den Schriften der hl. Theresia
einnimmt" (Vorrede). Näher werden bei der Beschauung behandelt: ihr
Wesen; Vorbedingungen zu ihrer Erlangung; Wirkungen; Dauer ihres
Aktes; in eigenem Abschnitt : Gebet der Vereinigung. Außerdem kommen
noch eigens zur Sprache: Tröstungen und Süßigkeiten im Gebete. — Passive

Läuterung der beschaulichen Seelen. — Lehren der hl. Theresia über

1 I. q. 1. a. 5. ad 1.



Wahre und falsche Mystik. 209

die Seelenführer. Bei dem hohen Ansehen der hl. Theresia in der hl. Kirche
gerade auf dem Gebiete der Mystik ist gewiß ihre Gebetsschule sehr am
Platze. Treffend heißt es (S. 90 f.) diesbezüglich: ,,Mit Ausnahme des
hl. Johannes vom Kreuze hat wohl kein Mystiker den Weg zur Beschauuhg
so genau und so deutlich beschrieben und markiert 'wie Theresia. Das
eigentümliche Merkmal ihrer Schriften besteht hauptsächlich darin,
daß sie nicht nur Aufklärung vermitteln über die Natur und das Wesen
des beschaulichen Gebetes, sondern auch über die zur Erlangung der
Kontemplationsgnade erforderlichen persönlichen Vorbedingungen;
Theresia weist gleichsam mit dem Finger auf den springenden Punkt hin,
wo die dem Gebete und der Betrachtung ergebene Seele den ersten
entscheidenden Schritt in das Gebiet des beschaulichen Lebens macht. Dank
diesem Umstände wählen dann auch alle neueren mystischen Schriftsteller
die hl. Theresia von Jesu und den hl. Johannes vom Kreuze zu Führern
auf dem Gebiete der Beschauung."

Bei der Frage nach dem Wesen der Beschauung (S. 92 ff.)
wird statt einer strengen Begriffsbestimmung vielmehr nach der heil.
Theresia eine Beschreibung der Beschauung gegeben, wie sie eine solche
anführt in ihrem „Leben" (Kap. 10) und im „Weg der Vollkommenheit"
(Kap. 25). An erster Stelle heißt es: „In der Beschauung erhebt sich die
Seele über sich selbst, so daß sie ganz außer sich zu sein scheint. Der Wille
liebt, das Gedächtnis ist beinahe wie verloren, der Verstand scheint mir
untätig zu sein, jedoch verliert er sich nicht, sondern ist nur, wie gesagt,
untätig und gleichsam bestürzt über die Menge der Dinge, die er hier
gewahrt, weil Gott ihn erkennen läßt, daß er von allem, was die göttliche
Majestät ihm vorstellt, nichts begreifen kann." Zur näheren Erklärung
wird dann (S. 96 f.) gesagt: „Wenn die hl. Theresia von einem Untätigsein
oder Gebundenwerden des Verstandes spricht, so verlangen diese
Ausdrücke eine weise Beschränkung durch eine Ergänzung, die zwar von der
Heiligen nicht ausdrücklich beigefügt wurde, die sich aber aus dem
Zusammenhange von selbst nahelegt. Nicht schlechthin »gebunden' (im
Texte steht »ungebunden', offenbar ein Druckfehler, S. 97, Z. 1. v. o.)
ist der Verstand, sondern nur, untätig in Hinsicht auf seine naturhafte,
seinem Wesen und seiner Anlage entsprechende Tätigkeit, die besteht
im Auffassen, Begriffebilden, Vergleichen, Zusammensetzen, Teilen,
Schlüsseziehen. In dieser Hinsicht ist der Verstand gebunden, weil ihm die
zu dieser naturgemäßen Tätigkeit erforderlichen Gegenstände infolge
jener göttlichen Erhebung entzogen sind. An Stelle derselben stellt nämlich

Gott dem Verstände eben durch die genannte Erhebung, besser durch
Erleuchtung oder Einstrahlung eines besonderen Lichtes (Kontemplations-
licht, vielleicht ein intensiver Grad des Glaubenslichtes), ,Dinge zum
Erkennen vor, die er nicht begreifen kann."

Die Ansicht verschiedener älterer und neuerer Mystiker, welche,
gestützt auf diese letztere Äußerung der hl. Theresia, das eigentümliche
Wesen der vollkommenen, „übernatürlichen oder eingegossenen
Beschauung" in dem Schauen außerordentlicher Dinge oder in der
göttlichen Mitteilung verborgener Dinge suchen, wird durchaus
abgelehnt. Nach dieser Aufstellung wäre eben die Beschauung gleichbedeutend
mit Vision. Diese Ansicht hat aber gar keine Grundlage weder in der
wahren Mystik, noch in den Worten der hl. Theresia, daß Gott in der
Beschauung Dinge vorstellt, welche der Verstand nicht begreifen kann.
Die Heilige sagt vielmehr ausdrücklich, die Erhebung der Seele geschehe
„nicht nach Art einer Vision" (Leben a. a. O.). Mittels der übernatürlichen
Erleuchtung erkennt der Beschauliche, Gott sei ein über alles natürliche



210 Wahre und falsche Mystik.

Begreifen und Verstehen unendlich erhabenes Wesen. Deshalb bezeichnen
auch die alten Mystiker dieses Erkennen als ein „Nicht-Erkennen" (vgl.
S. 97 ff.). Über die Tätigkeit des Willens bei der Beschauung sagt die
hl. Theresia kurz: „Der Wille liebt." Aber dieses Lieben ist ganz anders
wie außer der Beschauung; es vollzieht sich nicht als eine vom Menschen
hervorgerufene, aus eigener Entschließung hervorgehende Willenstätigkeit,
sondern als vom Hl. Geiste ohne eigene Anstrengung und Bemühung
hervorgebracht. Die beschauliche Liebe ist dann um so reiner und geistiger
und darum desto wirkungsvoller und gnadenreicher, je weniger dabei das
sinnliche Begehrungsvermögen mitwirkt.

So ist denn die Beschauung wesentlich himmlischen Ursprunges.
Von ihr sagt die hl. Theresia (Weg d. Vollk. a. a. O.): „Was man davon
verstehen kann, ist die Einsicht, daß dies ein Gut ist, dessen Besitz man durch
alle auf Erden mögliche Mühe nie verdienen könnte. Kurz, es ist eine
Gabe des Herrn Himmels und der Erde, der nach Maßgabe seiner Größe
ausspendet." Die Beschauung ist demnach durchaus übernatürlich und
völlig unverdienbar. Wiederholt schärft deshalb auch die hl. Theresia dem
allzu heftigen und ungestümen Verlangen nach der Beschauung gegenüber
nachdrücklich die Übung wahrer Demut ein. Diese ist nicht bloß eine
notwendige Vorbedingung zur Erlangung der Beschauung, sondern auch das
Mittel zur Bewahrung der erlangten Beschauung. Damit sind wir bei
der höchst praktischen Frage nach den Vorbedingungen zur Gewinnung
dieses kostbaren Schatzes der Beschauung angelangt (vgl. S. 108 ff.) Solche
sind der hl. Theresia: zunächst entschlossener Ernst in Erfüllung des
göttlichen Willens; dann die Übung des betrachtenden Gebetes. Als letzte
und unmittelbare Vorbedingung oder Vorbereitung für die Eingießung
des Beschauungslichtes bezeichnet die Heilige das „Gebet der Sammlung".
Von diesem Gebete war schon Bede bei der Betrachtung (S. 48 ff.) als
vom Bindeglied zwischen Betrachtung und Beschauung (bes. S. 51 ff.).
Die hl. Theresia erklärt die genannte Gebetsweise (Weg, Kap. 28) etwas
näher: „Der hl. Augustin sagt, er habe Gott an vielen Orten gesucht und
Ihn endlich in seinem eigenen Innern gefunden. Wie leise die Seele
auch reden mag, so ist Gott ihr nahe und hört sie. Auch keiner Flügel
bedarf sie, um Ihn zu suchen; sie braucht Ihn nur einsam in ihrem Innern
anzuschauen und soll ja einen so guten Gast nicht als Fremden betrachten,
sondern in großer Demut mit Ihm wie mit ihrem Vater reden. Sie soll
Ihm ihre Nöten vortragen, Ihn um Hilfe bitten und in aller Wahrheit
erkennen, daß sie nicht wert ist, Seine Tochter zu sein. Hütet euch aber
auch vor einer gewissen Scheu, die manche an sich haben und für Demut
halten. Nicht das ist Demut, daß ihr eine vom Könige dargebotene Gnade
zurückweist, sondern das, daß ihr erkennt, wie unverdient euch dieselbe
erteilt werde, und daß ihr in dieser Erkenntnis sie annehmt und euch
darüber freut. Fürwahr, das wäre mir die rechte Demut, wenn ich den
Gebieter des Himmels und der Erde in meinem Hause beherbergte,
Ihm aber aus Demut keine Antwort geben, nicht bei Ihm bleiben und Sein
Geschenk nicht annehmen wollte! Einer solchen Art von Demut
sollt ihreuch, m. T., nicht befleißen. Gehetvielmehrmit diesem himmlischem
Könige um wie mit eurem Vater oder Bruder oder Bräutigam, bald in
dieser bald in anderer Weise."

In der neuen deutschen Ausgabe der Schriften der hl. Theresia (3. Bd.
„Weg der Vollkommenheit" 1907. Begensburg, Pustet) wird dazu (S. Ib9)
folgende Anmerkung gemacht: „Um die Lehre der Heiligen recht zu
verstehen, muß man zwei Arten von Sammlung unterscheiden: eine natürliche,

zu der wir durch eigenes Bemühen gelangen können, und eine



Wahre und falsche Mystik. 211

übernatürliche, die nicht von unserem eigenen Fleiße, sondern von einer
außerordentlich eingegossenen Gnade abhängt. Von ersterer ist in dieser
Abhandlung ausführlich die Rede; die letztere erklärt die Heilige in einem
ihrer geistlichen Berichte (in dieser Ausgabe im 8.) und in der „Seelenburg"
(4. Wohnung, 3. Hauptst.)." In der Gebetsschule wird eigens von der
übernatürlichen Sammlung gehandelt (S. 114 ff.). Wiederholt wird dieses
Gebet auch Gebet der Ruhe genannt (z. B. S. 114, S. 123, S. 129, S. 133).
Die hl. Theresia unterscheidet aber in der „Seelenburg" (4. Bd. 1. Teil)
beide. Nach dem Gebet der Ruhe (geistige Süßigkeiten; 4. Wohnung,
2. Hauptst.) fügt sie das Gebet der Sammlung ein und spricht dann von
den Wirkungen des Gebetes der Ruhe (3. Hauptst.), welche in der Gebetsschule

(S. 121 ff.) als Wirkungen des Gebetes der Sammlung angeführt
werden. Vom Gebete der Ruhe sagt die Heilige (a. a. O. S. 79 ff.) u. a. :

„Kaum ist jenes himmlische Wasser aus der genannten Quelle (Gott)
in der Tiefe unserer Seele hervorgebrochen, so erweitert und erfüllt es
unser ganzes Inneres und verschafft der Sçele unaussprechliche Güter,
so daß diese selbst nicht begreifen kann, was ihr da gegeben wird. Durch
alle möglichen Anstrengungen könnten wir so etwas nicht in uns bewirken,
und eben daraus ersieht man, daß diese Münze nicht aus unserem Metalle,
sondern aus dem reinsten Golde der göttlichen Weisheit geprägt ist.
In diesem Zustande sind meines Erachtens die Seelenkräfte noch nicht
(mit Gott) vereinigt, sondern nur vertieft (in Ihn) und wie verwundert
über das, was sie gewahren Der Wille muß hier wohl, wie mir scheint,
einigermaßen mit dem Willen Gottes vereinigt sein. (Anm. des Herausg.
S. 81: Der Leser beachte, daß hier von einer mystischen Vereinigung,
wenn auch nur unvollkommenen, die Rede ist.) Aus den Wirkungen
aber und aus den Werken, die auf dieses Gebet der Ruhe folgen, erkennt
man dessen Echtheit, einen besseren Probierstein, als diesen, gibt es nicht."

Nach Erklärung des Gebetes der Sammlung heißt es (a. a. O. S. 91) :

„Dieses Gebet steht viel niederer, als das Gebet der geistigen Süßigkeiten
(d. i. der Ruhe), die, wie ich sagte, von Gott kommen; es ist nur der
Anfang, von welchem man dahin gelangt, und man darf dabei weder die
Betrachtung, noch die Tätigkeit des Verstandes aufgeben." Kurz vorher
(S. 90) war gesagt, die Seele möge ohne alle Gewalt und ohne alles Geräusch
das Nachdenken einhalten, nicht aber den Verstand oder das Denkvermögen
aufzuheben suchen; vielmehr sei es gut, daß sie sich erinnere, sie stehe
vor Gott, und bedenke, wer dieser Gott ist. In diesem Zustande aber
komme es dennoch oft vor, daß die Seele ohne Denken sei, allerdings
immer nur auf kurze Zeit; wenn nämlich Gott dem Verstand ein Licht
verleiht, welches alles, was wir (durch natürliches Erkennen) erreichen
können, so weit übertrifft, daß er von Staunen hingerissen und ohne zu
wissen wie, viel besser unterrichtet wird, als durch alle Anstrengungen,
die ihn nur noch mehr verwirren. Die hl. Theresia hält offenbar das Gebet
der übernatürlichen Sammlung und um so mehr das Gebet der Ruhe
für ein beschauliches. Das Bindeglied zwischen Betrachtung und
Beschauung bildet das Gebet der natürlichen Sammlung. So verstehen die
Heilige auch die beiden Kirchenlehrer St. Franz Sales (Theotimus, 6. Buch,
7. u. ff. Kap.) und St. Alphons Liguori (Praxis Confessarü, nr. 127 sqq. seu
alias: Appendix I. De Directione animarum spirituali, nr. 7 sqq.). Der
hl. Alphons sagt (a. a. O. nr. 133 f.) ausdrücklich: „Primus gradus
contemplationis est recollectio supernaturalis Secundus
gradus est quietis."



212 Wahre und falsche Mystik.

Die Gebetsschule geht dann über zu den Wirkungen der
Beschauung (S. 134 ff.). Die innerlich innerste Erfahrung der kontemplativen

Gottvereinigung muß ihre Bestätigung finden durch eine weit sichere
und ganz untrügliche Erfahrung: durch den Fortschritt in den Tugenden.

Der beste Prüfstein für die Echtheit der Beschauung ist: Nächstenliebe
und Demut. Wiederholt schärft die hl. Theresia diese Wahrheit ein

(S. 139 ff.). Als weitere Frucht der Beschauung nennt die Heilige: kindliche
Gottesfurcht und das Verlangen nach der se 1 igen Anschauung
Gottes (S. 142 ff.). Ziel wie des Gnadenlebens überhaupt so auch der
Beschauung ist Losschälung des Menschen von allen selbstsüchtigen und
deshalb gottwidrigen Bestrebungen und völlige Hingabe an Gott in
Erfüllung seines heiligsten Willens. Aber bei der Beschauung muß sich das
Anstreben dieses Lebenszieles gemäß der tieferen Wirksamkeit der
übernatürlichen Lebenskräfte weit entschiedener -und eifriger kundgeben.
Denn Gott gibt ja gerade die Gabe der Beschauung als besonders
wirksames Mittel zur Erlangung der Vollkommenheit. Weiter beantwortet
die hl. Theresia auch die Frage nach der Dauer der Beschauung (S. 148 ff).
Da nun (S. 148) wird daran erinnert, „daß die Beschauung unter die sog.
Charismen zu rechnen ist d. h. zu jenen übernatürlichen Gnaden, die
den Charakter des Außerordentlichen an sich tragen". Sollen hier unter
Charismen die sog. gratiae gratis datae verstanden sein, so ist zu bemerken,
daß zu diesen keineswegs alle jene übernatürlichen Gnaden zu rechnen
sind, welche den Charakter des Außerordentlichen an sich tragen. Doch
verweisen wir darüber näher auf die Besprechung der 4. Schrift. Selbst
von der vollkommenen Beschauung sagt die hl. Theresia, daß sie in
ununterbrochener Folge nie lange dauern kann, höchstens eine Viertelstunde.
Doch bleibt dann der Wille gewöhnlich an Gott gekettet, in Gott versenkt,
von Bewunderung und heiliger Ergriffenheit durchdrungen (S. 150).

Es tritt auch der Fall ein, daß die Beschauung eine kürzere oder
längere Unterbrechung erleidet. Der Beschauliche gerät oft in eine
Seelenverfassung, als ob er noch nie zur Beschauung gelangt wäre. Alsdann
bedarf nach dem Rate der Heiligen die Seele der Unterstützung des
Verstandes, d. h. des nachdenkenden Betrachtens, um den Willen entflammen
zu können (S. 151.) Aber diese Betrachtung der beschaulichen Seelen
ist doch meist ganz verschieden von der gewöhnlichen verstandesmäßigen
Betrachtung; die Arbeitsleistung des Verstandes besteht da nur in einem
mühelosen, einfachen Vorstellen eines den Willen ergreifenden
Gegenstandes (S. 153 f.). Gleichwohl kann es auch vorkommen, daß die
beschauliche Seele nach Art jener Seelen betrachten muß, welche noch nie zum
beschaulichen Gebete Zutritt hatten. Diese Bemerkung der hl. Theresia
rechnet mit der Tatsache, daß gerade beschauliche Seelen bisweilen in
einen Zustand großer innerer Trockenheit hinsichtlich geistlicher Dinge
geraten und große Mühe haben, um den GlaubensWahrheiten irgend eine
Aufmerksamkeit zu widmen. Gleiche Anschauung über diesen Punkt
hat auch der hl. Johannes vom Kreuze. Derselbe macht diese Rückkehr
zur Betrachtung des Lebens und Leidens Christi hauptsächlich jenen
Seelen zur Pflicht, welche eben anfangen, die Beschauung (im Texte,
S. 155, steht irrtümlich ,,Betrachtung") zu üben, da diese Gnade in ihnen
noch einen mehr schwankenden, unbeständigen Charakter hat und die
Seelen nicht lange in diesem ihnen bisher fremden Kreise verweilen können.

Von den Tröstungen im Gebete (S. 157 ff.) unterscheidet die
hl. Theresia besonders zwei Arten: Freuden (Erquickungen) und
Süßigkeiten. Die ersten haben in unserer Natur ihren Ursprung und enden
in Gott; die anderen dagegen haben ihren Ursprung in Gott, werden jedoch



Wahre und falsche Mystik. 213

auch von unserer Natur empfunden (vgl. Seelenburg, 4. Wohn. 1. u. ff.
Hptßt.). Letztere kommen im Gebete der Ruhe vor. Die Wirkung dieser
geistigen, unmittelbar von Gott kommenden Freude ist eine freudige
Begeisterung für den Dienst Gottes, ein gewisser seelischer Aufschwung
und entschiedener Eifer zur Tugendübung, ein Gefühl übernatürlicher
Vollkraft, die vor Schwierigkeiten nicht zurückschreckt. Die Mitteilung
dieser geistigen Süßigkeiten geschieht im höchsten Frieden, in Ruhe und
Wonne, im Innersten der Seele. Wohl zu beachten aber ist, was die
Heilige immer wieder betont, daß solche Süßigkeiten keineswegs ein
Gradmesser der größeren oder geringeren göttlichen Liebe oder
Vollkommenheit sind. Dieselben sind nur ein Hilfs - oder Aneiferungsmittel
zum Streben nach Vollkommenheit und je entschiedener sie den Willen
anregen, dieses Ziel zu verfolgen, desto mehr Wert haben sie. Ausdrücklich
sagt die Heilige (a. a. O. S. 70) : „Die Liebe besteht nämlich nicht in wonnigen
Gefühlen der Andacht, sondern in dem festen Entschlüsse, in allen Stücken
Gott gefallen zu wollen, sowie darin, daß wir uns nach Möglichkeit vor
jeder Beleidigung Gottes hüten, und daß wir Ihn um stete Vermehrung
der Ehre und Verherrlichung Seines Sohnes und um immer größere
Ausbreitung der katholischen Kirche bitten. Dies sind die Zeichen der Liebe.

Einen weiteren Schritt zum Gipfel der Beschauung bedeutet das
Gebet der Vereinigung (S. 164 ff.). Die hl. Theresia beschreibt
dasselbe näher in ihrem „Leben", im 8. Berichte über ihr inneres Leben und
in der „Seelenburg". Die kurzen Umrisse, welche die Heilige von diesem
Gebete gibt, lassen vor allem wenigstens soviel erkennen, daß es ein
höherer Grad der Beschauung ist. Denn es gibt nur eine Art von
Beschauung, welche freilich stufenweise vervollkommnet werden kann. Die
vollere Einstrahlung des übernatürlichen Beschauungslichtes hebt nun im
Gebete der Vereinigung die Selbsttätigkeit der Seele zeitweise mehr auf.
Der Geist erscheint wie gebannt. Der Verstand gerät in eine Art von
Entzückung. Selbst der Leib kann sich dem Einflüsse dieser übernatürlichen

Gnade nicht entziehen. Die geistigen Vermögen sind ganz in Gott
versenkt, so daß den niederen Vermögen genommen ist sich zu betätigen,
und der Leib ganz ohnmächtig oder erstorben zu sein scheint. Die längste
Zeit aber, in welcher alle Seelenkräfte gebunden sind, ist sehr kurz. Hält
dieser Zustand eine halbe Stunde an, so ist es schon viel. Am längsten
bleibt hier der Wille gefesselt; die anderen Vermögen fangen bald wieder
an unruhig zu werden, können jedoch vom Willen wieder zum Stillstand
gebracht werden. So können denn im steten Wechsel zwischen Hemmung
und Tätigsein der Seelenkräfte einige Stunden des Gebetes vorübergehen
(vgl. Leben, Kap. 18). Sehr ausführlich beschreibt die Heilige die
Wirkungen dieses hohen Gebetes. Die Tugenden wachsen noch weit mehr
als auf den vorhergehenden Stufen der Beschauung, insbesondere Demut
und Nächstenliebe, glühender, ganz uneigennütziger Seeleneifer. Zudem
ist auch ein großes Verlangen nach Leiden diesem Gebete eigentümlich
(vgl. Seelenburg, 5. Wohnung). Weil die Gebetsschule mehr praktischen
Zwecken und Bedürfnissen dienen soll, so kommen die ungewöhnlichen,
auffälligen und ganz außerordentlichen, mystischen Zustände nicht mehr
zur Sprache. Übrigens kann sich ja auch „das Reich Gottes" in der
begnadeten Seele zur höchstmöglichen Vollkommenheit entfalten ohne jene
ganz außergewöhnlichen Wirkungen zu zeigen, wie sie z. B. die hl. Theresia
in sich erfuhr.

Zu den dunkelsten und geheimnisvollsten Erscheinungen des
beschaulichen Lebens gehört die sogenannte passive Läuterung der
beschaulichen Seelen (S. 176 ff.). Im Unterschiede von der aktiven,



214

selbsttätigen Reinigung, von der Arbeit der Selbstüberwindung und Selbstzucht,

versteht man unter der leidenden Reinigung im weiteren Sinne
die Reinigung von den ungeordneten Neigungen und Leidenschaften
mittels der mannigfachen Leiden des Lebens, der körperlichen oder
seelischen, sei es, daß sie herrühren von den Geschöpfen oder von der eigenen
Gebrechlichkeit. Ganç im engen Sinne aber wird der Ausdruck ,,passive
Läuterung" gebraucht, um damit eine unmittelbar durch ein besonderes
Eingreifen Gottes verhängte Art von Seelenleiden zu bezeichnen, der die
beschaulichen Seelen unterworfen werden. Um das Übel des geistlichen
Stolzes zu unterdrücken oder hintanzuhalten, versetzt Gott die Anfänger
des beschaulichen Gebetes kürzer oder länger in einen Zustand innerer
Trockenheit und Trostlosigkeit, einer quälenden Erkaltung des Eifers,
eines empfindlich fühlbaren Widerwillens gegen alle Beschäftigung mit
Gott, einer trägen Unaufgelegtheit zur Tugendübung. So will Gott sie
demütig, dankbar, ergeben in den göttlichen Willen machen. Weit dunkler
und geheimnisvoller aber gestaltet sich die passive Läuterung in den höheren
Gebetsstufen. Da gibt es z. B. Stichelreden und Verleumdungen allerlei
Art von Seiten der Leute, mit denen man umgeht. Aber diese Reden
stärken viel mehr die Seele, als daß sie dieselbe entmutigten; weil der
Weg der Leiden ihr erfahrungsgemäß großen Gewinn bringt. Überdies
wird die Seele heimgesucht von sehr schweren, schmerzvollen Krankheiten.
Dazu kommen die noch weit heftigeren inneren Leiden (vgl. Seelenburg,
6. Wohnung, 1. Hptst.). Mit der Schilderung der hl. Theresia deckt
sich inhaltlich ganz die des hl. Johannes vom Kreuze in seinem Buche:
,,Dunkle Nacht der Seele." Den ausschlaggebenden Beweis für die göttliche

Ursächlichkeit der geschilderten passiven Reinigung erbringen
deren Wirkungen, besonders die überaus gründliche Demut.

Die dem Gebete ergebenen Seelen bedürfen nun nicht bloß auf den
höheren Stufen des geistlichen Lebens, sondern nach den Anschauungen
der hl. Theresia auch schon in dessen Anfängen der kundigen und
kraftvollen Leitung eines geistlichen Lehrmeisters. Darum bringt die Gebets-
schule zum Schlüsse recht passend die Lehren der hl. Theresia über
die Seelenführer (S. 194 ff.). Einen Seelenführer hielt sie auf dem Wege
der Frömmigkeit für durchaus notwendig. Auf die eigene Einsicht und das
eigene Urteil sich zu verlassen, das sah die Heilige als den Anfang zur
Selbsttäuschung und zur völligen Abirrung von den Wegen des Heils an.
Sie war fest überzeugt, daß der geistliche Fortschritt einer Seele von
der Unterwürfigkeit unter die Leitung eines geistlichen Lehrmeisters
bedingt sei. Von einem tüchtigen Seelenführer fordert sie verschiedene
Eigenschaften, welche in unserem trefflichen Büchlein etwas näher nach
den Worten der Heiligen ausgeführt werden. Kurz verlangt sie von
einem solchen, daß er nicht geschmeidig und allzu nachgiebig, sondern
abgetötet, wirklich gelehrt und erfahren sei.

Das zweite Büchlein „Mystisches Gnadenleben" ist gewissermaßen

Fortsetzung des bereits in 4. Auflage erschienenen Buches von
demselben Verfasser im gleichen Verlage: „Der Kampf um das höchste
Gut, Anleitung zur christlichen Vollkommenheit inmitten der Welt."
Zunächst wendet sich „Mystisches Gnadenleben" an die geistlichen Leiter
innerlicher Seelen oder an solche, welche sich auf ein solches Amt
vorbereiten wollen; sodann an solche Seelen, welche ernstlich nach der innigsten
Vereinigung mit Gott und nach vollkommenster Hingabe an die göttliche
Vorsehung streben. Diesen Seelen sind möglichst kurze, praktische
mystische Anleitungen sehr anzuraten; damit sie stets leicht feststellen
können, ob sie auf dem richtigen Wege sind, sowie auch schnell zu unter-



215

scheiden wissen das Wesentliche vom Unwesentlichen, das wirklich Göttliche

von dem Eigenen und dem Satanischen. Die Kenntnis des echten
mystischen Gnadenlebens befähigt aber auch den Seelenführer, leicht
herauszufinden, ob ein Beichtkind sich selber täuscht oder gar ihn zu
täuschen sucht. Die Abhandlung zerfällt in 2 Abschnitte. Der erste
behandelt: Vorbedingungen, Baumaterial u. dgl. zum Aufbau
des mystischen Gnadenlebens; der zweite: Das stufenweise
Aufsteigen zum Gipfel desselben. Der erste zählt 9, der zweite
7 Kapitel. Gegenstand des 1. Kapitels ist: ,,Die mystische christliche
Vollkommenheit, der Gipfel des irdischen Gnadenstandes" (S. 9 ff.).
Zweierlei christliche Vollkommenheit wird da unterschieden. Die eine
wird gefaßt als die möglichst innige Vereinigung mit Gott und die dazu
notwendige möglichst vollkommene Verähnlichung mit Gott, insbesondere
mit dem menschgewordenen Gottessohne. Diese wird die gewöhnliche
christliche Vollkommenheit genannt. Außer dieser soll es dann noch eine
andere außergewöhnliche, sogenannte mystische christliche Vollkommenheit

geben. Von dieser heißt es (S. 12): „Aus den nach Vollkommenheit
strebenden Katholiken wählt der allwissende Gott in Seinem unerforsch-
lichen Ratschlüsse eine verhältnismäßig kleine Schar außergewöhnlich
eifriger Seelen aus, welche Er aus reiner Liebe, unverdient, zu einer mehr
als gewöhnlichen christlichen Vollkommenheit führen will; welche Er
durch außergewöhnliche Gnaden schneller als andere mit Sich verähnlichen
und schon auf Erden inniger als andere mit Sich vereinigen will. Zu diesem
Zwecke und in dem Grade, als Verähnlichung und Vereinigung vorwärts
schreiten, unterhält der Allerhöchste mit diesen Seelen schon auf Erden
einen immer klarer und inniger werdenden, außergewöhnlichen, sogen,
mystischen Verkehr, und führt sie so stetig höher, eventuell bis zur
mystischen Einheit mit Sich." Dann ist beigefügt: „Für solche Seelen
und ihre Führer ist dieses Buch geschrieben."

Demgegenüber nun ist wohl zu beachten, daß die christliche
Vollkommenheit an sich nur eine ist (vgl. S. Thorn. S. Theol. 2. 2. qu. 184.
a. 1. sq.). Die Vollkommenheit richtet sich nämlich einzig und allein nach
der Größe der Liebe Gottes. Diese ist am vollkommensten, wenn sie
immer aktuell mit Gott sich beschäftigt, was freilich hienieden nicht möglich
ist. Der gewöhnliche Christ zeigt die Liebe darin, daß er alles meidet,
was mit ihr unvereinbar ist, also die schwere Sünde. Vollkommen aber
ist diese Liebe, wenn auch alles vermieden wird, was den Menschen hindern
könnte, daß seine Seele sich gänzlich Gott hingibt; und darin besteht die
christliche Vollkommenheit. Diese dann ist um so größer, je vollkommener
die Liebe ist. Ist die Mystik auch eine durchaus unverdiente Gnade, so
wird sie wesentlich doch nur mitgeteilt zur Vollendung der Liebeseinigung
mit Gott. Der Überlieferung gemäß ward sie stets wesentlich aufgefaßt
als Folge, Vollendung und Krone der Aszese (vgl. näher die 3. Schrift)
Nach den oben angeführten Worten aber wäre die Mystik etwas ganz
Absonderliches, ja geradezu Wunderbares. Damit stimmt auch diö (S. 14)
gegebene Definition: „Unter christlicher Mystik ist das außergewöhnliche
Gnadenleben zu verstehen, welches mancher der nach christlicher
Vollkommenheit strebenden Seelen durch ein außergewöhnliches, persönliches,

der Seele jedesmal zum Bewußtsein kommendes Eingreifen Gottes
zuteil wird, um sie schon auf Erden zu einer mehr als gewöhnlichen
Verähnlichung und Vereinigung mit Gott zu führen."

Darnach ist es nicht zu verwundern, daß im 2. Kapitel nur „das
Streben nach der gewöhnlichen christlichen Vollkommenheit"
befürwortet wird. Dazu wird dann eine kurze Anleitung, insbesondere auch

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII.



216

über das innere Gebet gegeben (S. 14 ff.), welche manche gute Winke
bietet. Die Beschauung (S. 22) wird als erworbene und eingegossene
unterschieden. Die Gebetsschulo läßt nur eine Art von Beschauung zu
(vgl. noch näher die 3. und 4. Schrift). ,,Das Streben nach der mystischen
christlichen Vollkommenheit" wird im 3. Kapitel (S. 22 ff.) im
allgemeinen, wenigstens direkt genommen, als nutzlos und verkehrt bezeichnet.

,,Ob irgend eine Seele einige Hoffnung nach diesem reinen Geschenke
göttlicher Liebe hegen darf, ob sie bejahenden Falles entsprechende Akte
der Sehnsucht erwecken und Bitten an Gott richten darf, hängt von
ihrem Seelenzustand und der inneren göttlichen Führung ab" (S. 23).
,,Diejenigen Seelen, welche noch keine mystische Gnade erhalten haben,
dürfen trotz ihrer großen Sehnsucht nach dem Heilande sich nicht nach
persönlichen mystischen Erlebnissen sehnen, sie dürfen also nicht aus
sich das mystische Gebiet betreten wollen" (S. 25 f.).

Wie enge die Grenzen der Mystik gezogen sind, lehrt auch das
4. Kapitel: ,,Das Prinzip und die Begleiterscheinungen des mystischen
Verkehrs mit Gott" (S. 27 ff.). „Das Prinzip und das Wesentliche der
mystischen Gnaden besteht nun darin, daß der in der Seele stets anwesende
Gott Sich der von Ihm bewohnten Seele geistig so vergegenwärtigt, daß
die Seele ihren Gott tatsächlich geistig findet, und zwar nicht etwa nur
durch den lebendigen Glauben an Seine Allgegenwart, sondern durch eine
jedesmalige, imbedingt sichere Erfahrung" (S. 27). „Wenn Gott Sich einer
von Ihm bewohnten Seele so vergegenwärtigen will, daß sie Ihn finde,
Ihn verstehe, mit Ihm verkehren könne, so hat Er dabei immer nur die
Absicht, die Ehre Gottes und das Heil der Seelen zu fördern, insbesondere
die so heimgesuchte Seele zu vervollkommnen. Zu dem Ende belehrt und
stärkt Er jedesmal diese Seele in entsprechender Weise, Im mystischen
Leben unterscheidet man hauptsächlich sechs verschiedene Mittel,
wodurch Gott in außergewöhnlicher Weise die Seelen belehrt" (S. 28). Diese
Mittel sind die körperlichen, imaginativen und intellektuellen Ansprachen
und Visionen. „Die körperlichen und imaginativen Ansprachen und
Visionen und die später noch zu besprechenden Ekstasen und Verzückungen,
welche alle teils Mittel, teils Folgezustände der mystischen Heimsuchungen
sind, werden Begleiterscheinungen des mystischen Verkehrs genannt.
Sie gehören nicht zum Wesen des mystischen Gnadenlebens Man
sollte daher auf die Begleiterscheinungen keinen so großen Wert legen,
wie dieses vielfach geschieht. Die intellektuellen Ansprachen und
Visionen Gottes gehören dagegen zum Wesen des mystischen Gnadenlebens,

weil man bei diesen rein geistigen Vorkommnissen Gott direkt
geistig findet und so mit Ihm verkehrt. Die Zunahme des mystischen
Gnadenlebens besteht darin, daß Gott Sich erstens von der Seele immer
häufi er finden läßt und zweitens mit ihr immer klarer und inniger
verkehrt, denn das Ziel des mystischen Gnadenlebens ist ja die möglichst
innige, liebevolle Vereinigung der Seele mit Gott" (S. 29 f.).

Ganz bestimmt werden hier die intellektuellen Ansprachen und
Visionen zum Wesen des mystischen Gnadenlebens gerechnet. Damit
ist für dieses deutlich ein wunderbarer Charakter gefordert. Dem
widerspricht aber geradezu die hl. Theresia, wie schon bei der Gebetsschule
angedeutet wurde. Wohlgemerkt noch, was zum Wesen der Mystik
gehört, muß sich in allen mystischen Zuständen vorfinden. Die hl.
Theresia nun sagt ausdrücklich: „Es begegnete mir nämlich, wenn ich mir
Christum als in mir gegenwärtig vorstellte und so mich in dessen Nähe
versetzte, und bisweilen auch unter der Lesung, daß mich plötzlich ein
Gefühl der Gegenwart Gottes überkam, so zwar, daß ich ganz und gar nicht



Wahre und falsche Mystik. 217

zweifeln konnte, Er sei in mir, oder ich sei ganz in Ihn versenkt. Dies war
jedoch keine Art von Vision, sondern das, was man, wie ich glaube,
mystische Theologie (Gebet der Vereinigung, vgl. 18. Kap.) nennt" (L- bon,
Kap. 10). Darauf folgen dann die Worte, die in der Gebetsschule beim
Wesen der Beschauung angeführt wurden. Von den intellektuellen
Ansprachen und Visionen sagt die Heilige, daß sie etwas ganz anderes sind,
als das Gefühl der Gegenwart Gottes in der Beschauung aus deren
Wirkungen (a. a. O. Kap. 27). Da heißt es u. a. : ,,Diese Vision ist nicht wie
eine gewisse Gegenwart Gottes, welche besonders jene, denen das Gebet
der Vereinigimg und der Ruhe gegeben ist, oftmals fühlen. Dort finden wir
nämlich, wie es scheint, sobald wir zu beten beginnen, denjenigen, mit dem
wir reden wollen. Wir meinen es zu erkennen, daß Gott uns hört, und zwar,
aus den Wirkungen und den geistigen Gefühlen, die wir wahrnehmen,
als da sind: die Gefühle einer glühenden Liebe, eines starken Glaubens,
mit süßer Wonne verbundene Entschlüsse. Es ist dies zwar eine große
Gnade von Gott, und wem sie gegeben ist, der schätze sie hoch, weil sie
eine sehr erhabene Stufe des Gebetes ist; allein sie ist noch keine Vision.
Man nimmt diese Gegenwart Gottes nur aus den Wirkungen
wahr, welche sie, wie gesagt, in der Seele hervorbringt und wodurch
Seine Majestät Sich ihr fühlbar machen will. Hier aber, in besagter
(Verstandes-) Vision, erkennt man klar, daß Jesus Christus, der Sohn der
Jungfrau, gegenwärtig ist. In jenem anderen Gebete offenbaren sich
nur gewisse Einflüsse der Gottheit; hier aber erkennt man nebstdem,
daß auch die allerheiligste Menschheit bei uns ist und uns Gnaden erweisen
will." Wiederholt schon wurde in unserem Jahrbuche (XXIII, S. 343 ff.;
XXV, S. 116 f. u. S. 221 ff.) auf die allzugroße Einschränkung der Mystik
als der alten Überlieferung widersprechend hingewiesen (vgl. auch die
oben angeführte 3. u. 4. Schrift).

Zunächst werden nun die äußeren Begleiterscheinungen des mystischen
Lebens beschrieben, und zwar im 5. Kapitel(S. 31 ff.):,, Durch die äußeren
Sinne wahrnehmbare Visionen und Ansprachen." Es werden kurz die
verschiedenen Arten angeführt und erklärt. Ganz richtig wird (S. 34)
bemerkt: ,,Es kommt nicht darauf an, wie die Gnade (der körperlichen
Visionen und Ansprachen) mitgeteilt wurde, sondern darauf, ob die Vision
und Ansprache von Gott und einem guten Geiste herrührte und besonders
darauf, was Gott der Seele mitteilen und mit der Heimsuchung
beabsichtigen wollte." Das 6. Kapitel (S. 35 ff.) bespricht: „Durch die Phantasie

wahrnehmbare Ansprachen und Visionen. Die PrivatOffenbarungen."
Die imaginativen (imaginären) Ansprachen werden näher als die successiven
(aufeinander folgenden) formalen und wesentlichen unterschieden. Zur
größeren Belehrung einer Seele wendet Gott gerne eine imaginative Vision
an. Solcher gibt es 2 Arten : Durch die ersten mehr oder weniger glänzenden
Phantasiebilder will Gott die Begnadeten für überstandene Leiden trösten
oder für zukünftige Leiden stärken. Bei der zweiten Art ist die Tatsache
des gegenseitigen Verkehrs die Hauptsache, und das Bild ist nur gleichsam
der Widerschein dieses Verkehrs im Spiegel der Phantasie. Recht praktisch
wird die Mahnung gegeben (S. 42): „Die Seele muß sich vor, während und
nach diesen imaginativen Gnaden äußerst zurückhaltend und vorsichtig
verhalten, damit sie vom Satan nicht getäuscht wird und sich nicht selbst
täuscht." Eine Folge göttlicher Heimsuchungen sind: „Die gewöhnlichen
Ekstasen und die Verzückungen." Von diesen handelt das 7. Kapitel
(S. 43 ff.). ;,Die Ekstase ist eine so starke geistige Erregung der Seele,
daß dadurch die äußeren und innere Sinne des Menschen bis zu einem
gewissen Grade gebunden werden. Die Verzückung ist eine besondere

15*



218 Wahre und falsche Mystik.

Form der Ekstase und wird von Gott jedesmal direkt bewirkt" (S. 44 f.).
Die mancherlei äußeren Wirkungen beider werden kurz erläutert (S. 45).
Von den echten, von Gott herrührenden Ekstasen werden die falschen,
vom Satan oder der eigenen Natur bewirkten, unterschieden (S. 46 f.).
Auch wird das Verhalten gegenüber den Ekstasen angegeben (S. 47 f.).

Sehr wichtig im geistlichen Leben ist es, zu kennen: ,,Die Einwirkungen

der bösen Geister auf unsere äußeren Sinne und unsere Phantasie,
und die deshalb notwendige Unterscheidung der Geister. Die
Selbsttäuschungen." Davon ist näher Rede im 8. Kapitel (S. 48 ff.). Zur
Ergänzung gelegentlicher diesbezüglicher Bemerkungen werden die
Hauptmerkmale des Einwirkens der verschiedenen Geister kurz zusammengestellt

(S. 50 ff.). Die guten Geister (Gott, Engel und Heilige)
bewirken in unserem Geiste Klarheit, in unserem Herzen Frieden und deshalb
in unserem Willen Kraft und Entschiedenheit. Die Anregungen der bösen
Geister lassen meist den Verstand unbefriedigt, das Herz kalt, den Willen
schwach. Von der verkehrten Natur her neigen die Menschen mehr oder
weniger zu all dem, was dem Eigendünkel und falscher Eigenliebe schmeichelt.

Daher kommen auch im mystischen Leben so gar viele Selbsttäuschungen

vor. Satan liebt es, diese zu benutzen und zu ergänzen, um die
Menschen desto sicherer irre zu führen. Darum ist dem Beichtvater mystiche
Schulung und stets kluge Vorsicht notwendig. Zum Schlüsse des 1.
Abschnittes behandelt das 9. Kapitel (S. 56 ff.): ,,Die intellektuellen Visionen
und Ansprachen." Gott verkehrt als reiner Geist am liebsten mit den
Seelen in geistiger Weise. Dieser Verkehr kommt, wie bereits im 4. Kapitel
gesagt worden, zustande mittelst intellektueller Ansprachen und Visionen,
welche zum Wesen des mystischen Gnadenlebens (S. 30) gehören sollen.
Dem widerspricht aber auch geradezu, wenn es (S. 56) heißt: „Dieser
rein geistige Verkehr findet nur auf den beiden obersten Stufen des
mystischen Gnadenlebens statt, weil dazu nur diejenigen Seelen befähigt
sind, welche in der akzidentellen Umgestaltung in das Ebenbild Gottes
schon weit vorgeschritten sind." Durch den himmlischen Verkehr erhält
die Seele einen sehr eindrucksvollen Vorgeschmack der ewigen Seligkeit.
„Immer klarer und tiefer gestalten sich diese geistigen Heimsuchungen
Gottes. Je tiefer der göttliche Geist den menschlichen Geist durchstrahlt,
desto tiefer schaut auch dieser umgekehrt in die Gottheit und gewinnt
dadurch einen stets höheren Begriff von der Unermeßlichkeit Gottes"
(S. 59). ,,Die Seele ist bei diesem göttlichen Verkehre bestrebt, alles in
Vereinigung mit dem Hl. Geiste zu tun, dessen inneren beständigen Einfluß

sie bemerkt, so oft sie an Ihn denkt. Ist die Seele auf die höchste
Stufe des mystischen Gnadenlebens gelangt, dann bildet der intellektuelle
Verkehr mit Gott bei allen besonderen Mitteilungen desselben die Regel;
denn dieser intellektuelle Verkehr gehört zum Wesen des mystischen
Umganges mit Gott, zum Leben der innigsten Vereinigung mit Ihm"
(S. 60). Demnach fände sich das Wesen der Mystik sogar nur auf der
höchsten Stufe

Wir kommen nun zum zweiten Abschnitt: „Das stufenweise
Aufsteigen zum Gipfel des mystischen Gnadenlebens" in 7.
Kapiteln in fortlaufender Reihe. Das 10. Kapitel (S. 62 ff.) erläutert: „Die
Einführung der Seele in das mystische Gebiet." Seelen, welche durch
Kampf gegen die Sünde und durch Übung der Tugend jahrelang eifrig
nach christlicher Vollkommenheit gestrebt haben, sind im allgemeinen
zum Eintritt in das mystische Gebiet genügend vorbereitet. Aber die
Erteilung der mystischen Gnaden ist nicht bestimmt an die Erfüllung-
gewisser Bed ingungen geknüpft. „Wenn Gott mit einer bestimmten



Wahre und falsche Mystik, 219

Seele in nähere Beziehung treten will, so flößt Er dieser Seele eine stille,
friedliche, andauernde Sehnsucht nach Ihm ein, damit sie sich ganz Seiner
inneren Leitung überlasse und an Seiner Hand mit Aufbietung ihrer
geistigen und körperlichen Kräfte immer mehr lebe für Ihn. Befindet
sich eine Seele in dieser Verfassung und stehen keine besonderen Hindernisse

im Wege, so wird die Seele so allmählich aus dem gewöhnlichen
in das mystische Gebiet hinübergeleitet, daß sie die Tatsache dieses
Uberganges oft gar nicht merkt" (S. 63 f.). Im 4. Kapitel wurden schon die sechs
aufeinanderfolgenden Stufen dieses mystischen Gnadenlebens aufgezählt.
Einzeln werden sie jetzt in nachstehenden Kapiteln beschrieben.

Die erste Stufe kommt im 11. Kapitel (S. 66 ff.) zur Sprache:
,,Die Sammlung des Geistes und die Ruhe des Herzens in Gott." Die
nähere Beziehung Gottes zur Seele wird eingeleitet durch höhere und stetig-
zunehmende Verleihung der Gaben des Hl. Geistes. Mit Recht wird
betont, daß es ohne eine gediegene Aszese keine echte Mystik gibt. Die
Befrachtung geht nicht durch eigene Bemühung, sondern durch besonderes
Eingreifen Gottes über in das Gebet der mystischen Sammlung
des Geistes in Gott. Will der Hl. Geist bei den Heimsuchungen vor
allem das Herz zur Liebe anregen, dann entsteht das Gebet der mystischen

Ruhe des Herzens in Gott: Diese beiden Gnaden bilden die erste
Stufe des mystischen Gnadenlebens und werden auch eingegossene
Beschauung genannt. Diese wird etwas näher beschrieben und von der
sogenannten erworbenen unterschieden (S. 69 ff. vgl. auch 2. Kap. Nr. 7).
Das 12. Kapitel (S. 74 ff.) behandelt: ,,Die Zubereitungen der Seele für
die mystische Vereinigung mit dem Heilande." Diese Zubereitungen d. i.
die sogenannten aktiven und passiven Reinigungen werden eingehender
beschrieben. „Verhältnismäßig wenige harren aus und fassen auf der
zweiten Stufe festen Fuß. Das sind die hochherzigen Seelen, welche Gott
nicht um des Lohnes willen, sondern um der Liebe willen dienen und ihre
Freude darin finden, wenn sie unter persönlichen Opfern Gott eine Freude
bereiten können. Gott läßt Sich von Seinem Geschöpfe aber an Liebe nicht
überbieten; Er gibt ihnen immer mehr, als sie Ihm geben. Je mehr die
Seelen sich Ihm hingeben, so wie Er will, desto mehr gibt auch Er Sich
den Seelen hin" (S. 79 f.).

Die dritte Stufe: „Das Finden des Heilandes beim Beginnen mystischer

Freundschaft" wird im 13. Kapitel (S. 81 ff.) besprochen. Jede
Gott wahrhaft liebende Seele sehnt sich schon auf Erden nach Gott dem
Herrn; sie will nicht bloß für Ihn wirken, sondern auch alles in Gottes
unmittelbarer Nähe, unter Gottes Augen tun. Aber mannigfachen Hindernissen

gegenüber fühlt die Seele sich ganz ohnmächtig, bis der Heiland
eines Tages unerwartet ihr inniges, von Ihm ihr eingeflößtes Sehnen gar
lieblich befriedigt und sie so in die neue Stufe des mystischen Gnadenlebens
einführt. Es wird gesucht, dies an Beispielen zu erklären mittels imaginärer
Visionen. So wird aber doch wirklich den unwesentlichen Begleiterscheinungen

zuviel Aufmerksamkeit geschenkt. Dagegen wird richtig bemerkt:
„Vollkommene Hingabe des ganzen Menschen an Gott, aufrichtigste Demut
und unbedingte Herzensreinigkeit, selbstloses und opferwilliges Streben
zur Verherrlichimg Gottes und zum Heile der Seelen, und die liebevolle
Betrachtung des Lebens und der Leiden des Heilandes sind vorzügliche
Mittel, um das Herz des Heilandes an sich zu ziehen" (S. 87). Aber in
Seiner unendlichen Liebe zu den Menschen begnügt Sich der Heiland
nicht mit der Liebe der Freundschaft. Es gibt eine noch innigere und höhere
Liebesvereinigung: „Der mystische Brautstand." Diesen erklärt das
14. Kapitel (S. 88 ff.). Zur Vorbereitung dienen große Seelenleiden,



220 Wahre und falsche Mystik.

welche die Seele läutern von noch verborgenem Sündenschmutz, von jeder
natürlichen Liebe zu irgendeiner Person oder Sache und von aller
verkehrten Eigenliebe. Auch allerlei peinliche Körperleiden müssen zur
Seelenläuterung beitragen. Am Ende dieser Zubereitungen kommt über
die Seele ein großer Gottesfriede. Große geistige Freuden entzünden dann
immer mehr in der Seele das Feuer göttlicher Liebe, bis endlich der göttliche

Bräutigam das heiße Sehnen nach Ihm stillt und Sich mit der Seele
innig verlobt (S. 91 ff.). Bräutigam und Braut wirken zusammen, um die
Seele durch Übung heldenmütiger Tugenden immer schöner zu gestalten.
Diese vierte Stufe des mystischen Gnadenlebens vollzieht sich meistens
in der Form der imaginativen Visionen und Ansprachen und ist oft
begleitet von Ekstasen. Ein hoher Grad aufrichtigster Demut, edelmütiger
Hochachtung, kindlichen Vertrauens, engelreiner Keuschheit muß die
mystische Braut beseelen und sie so schützen vor Selbsttäuschung und
Satanstrug (S. 94 f.).

Die Heimsuchungen des Heilandes werden immer öfter, schließlich
täglich und dann ist "der Seele, als gehe Er nicht mehr fort. Der vorübergehende

mystische Brautstand geht nun über in den bleibenden „mystischen
Ehestand", welchen das 15. Kapitel (S. 95 ff.) beschreibt. Diesen kann
man einteilenin 2Perioden. In der ersten soll die Seele sich eingewöhnen
in dieses Zusammenleben mit Gott, um stets bei all ihren äußeren Pflichten
Geist und Herz auf Gott gerichtet zu halten. Sie führt nur mehr ein Leben
mit Gott für Gott. Eine andauernde himmlische Ruhe kommt über sie.
Alles tut die Seele Gott zuliebe und betet ohne Unterlaß. Ihr ganzes Leben
wird dadurch ein überaus segensreiches (S. 96 f). Mit der Bekräftigung
des ferneren Zusammenlebens gleichsam wie durch Ehevertrag wird die Seele
in die zweite Periode des mystischen Ehestandes eingeführt, welcher
die fünfte Stufe des mystischen Gnadenlebens bildet. Jetzt wird das
geistige Zusammenleben mit dem Heilande der Seele immer mehr „zur
zweiten Natur" (S. 98 ff.). Dabei wird an einem Beispiele gezeigt, wie der
Heiland zuweilen mit solchen Seelen innerlich verkehrt. Ein solcher
Verkehr, der nur einige Minuten oder gar nur Sekunden dauert, genügt, um
einen lebenslänglichen Eindruck auf die begnadete Seele zu machen.
Der Gottessohn führt nun schließlich Seine Braut dem himmlischen Vater
zu, um schon hienieden zusammen mit ihr Wohnung zu nehmen bei Ihm.
Jetzt erkennt die Seele klar und deutlich, wie sie in Gott und wie die drei
göttlichen Personen in ihr wohnen.

Alsdann nimmt das Leben der Seele nach und nach einen anderen
Charakter an. Der Heiland ladet die Seele durch eine intellektuelle
Ansprache ein, nur mehr mit Ihm das Leben zu leben, das Er von nun an mit
dem Vater und dem Hl. Geiste in ihr leben wolle. Die Seele zögert nicht
und geht freiwillig in das volle Eigentum ihres Gottes, in die Teilnahme
an Seinem göttlichen Leben ein. Damit hat sie die sechste Stufe der
mystischen christlichen Vollkommenheit erreicht. Diese höchste Stufe
ist: „Die mystische Einheit mit Gott." Davon handelt noch zum Schlüsse
das 16. Kapitel (S. 101 ff.). Solche Seelen empfinden es beständig,
daß der dreieinige Gott in ihnen der Urquell ihres geistlichen Lebens ist.
„Der innere Verkehr mit Gott wird immer mehr ein rein geistiger,
intellektueller, so daß die früheren Begleiterscheinungen dieses Verkehrs,
die imaginativen Visionen und Ansprachen und die Ekstasen nur selten
und ausnahmsweise vorkommen, weil sie eben fast nicht mehr nötig sind"
(S. 102). So kommt denn die Seele den drei göttlichen Personen immer
näher und nimmt auch in mystischer Beschauung immer inniger teil an
den Beziehungen, welche die drei göttlichen Personen zueinander und zu



Wahre und falsche Mystik. 221

den Menschen haben. ,,In ihrem Sinnen und Trachten fast eins geworden
mit Gott, wird sie infolgedessen auch selbständig innerhalb dieses
gemeinschaftlichen Lebens nichts tun, was nicht mit den Wünschen Gottes
übereinstimmt. Gewissermaßen unter vier Augen wird sie Ihm alles sagen,
was sie auf dem Herzen hat, eigene Wünsche und die übernatürlichen
und natürlichen, geistigen und körperlichen Anliegen ihrer Mitmenschen.
So wird sie im Stillen und unerkannt viele geistige und leibliche Werke der
Barmherzigkeit infolge ihrer Beziehungen zum dreieinigen Gott spenden"
(S. 104).

Aber trotz ihrer hohen Vollkommenheit ist die Seele noch nicht ganz
gewiß ihrer ewigen Seligkeit. „Der Gedanke, sie könne trotz aller guten
Vorsätze Gott in Zukunft doch noch durch eigene Schuld untreu werden,
erhält die Seele in einer kindlichen Furcht imd veranlaßt sie, Ihn immer
wieder zu bitten, Er möge sie für Sich bewahren und sie schützen gegen
Seine Feinde. Dann sich ganz auf Ihn verlassend, lebt und kämpft sie auf
Erden nur noch für ihren Gott und Seine Interessen, wohl wissend, daß der
Heiland die Sicherung ihrer ewigen Seligkeit zu Seinen heiligsten Interessen
zählt (S. 105). „Wenn der unendlich gute Gott in Seinem unerforschlichen
Ratschlüsse beschlossen hat, mit irgend einer Seele in mystischen Verkehr
zu treten, so gibt Er üir die entsprechenden zuvorkommenden Gnaden.
Dann ist es Pflicht der Seele, mit diesen energisch und dauernd
mitzuwirken. Guter Wille, Ausdauer, Selbstverleugnung und Opfersinn sind
behufs Überwindung vieler Schwierigkeiten recht notwendig; dieselben
sind aber auch mit Hilfe der Gnaden, also bei eifriger Benutzung der
Gnadenmittel, jederzeit leicht zu erhalten. Gott unterstützt und stärkt
gerne die Seelen, welche zu Ihm ihre Zuflucht nehmen; Er hilft besonders
gerne denen, welche sich bemühen, durch Gebet, Wirken und Leiden
Ihn immermehr zu verherrlichen und zu erfreuen" (S. 106). Gewiß ist
stets ernstlich zu beachten, was im mystischen Leben Hauptsache
und was Nebensache ist, wie dies auch in verschiedenen Kapiteln näher
ausgeführt ist; aber wenn die intellektuellen Ansprachen und Visionen
Gottes zum Wesen des mystischen Gnadenlebens gezählt werden, dann
wird dieses über Gebühr eingeschränkt und würden so auch mehrere
Stufen von demselben auszuschalten sein. Ja, im Grunde genommen
wäre sogar das mystische Gnadenleben auf die höchste Stufe einzuengen,
da es von dieser (S. 60) heißt: „Dann bildet der intellektuelle Verkehr
mit Gott bei allen besonderen Mitteilungen desselben die Regel." Das
aber heißt geradezu das mystische Leben zu einem durchaus engelgleichen
Zustande machen. Zu noch näherer Kritik verweisen wir einfach auf die
beiden jetzt folgenden Schriften.

Die „Ascétique et Mystique" bildet das 637. Bändchen der bekannten
Collection Bloud, „Science et Religion". Der erste Teil bringt einen
Gesamtüberblick über das geistliche Leben: nämlich das asze-
t is che und mystische. Die Arbeit des aszetischen Lebens besteht
darin, mit der gewöhnlichen Gnadenhilfe die Seele zu reinigen, das Gebet
zu pflegen und die Tugenden zu üben. Zunächst gilt es, die Seele von
den Sünden zu reinigen; dann ist nötig eine beherzte und beharrliche
Abtötung der dreifachen Begierlichkeit, sowie gute Regelung der
sogenannten Leidenschaften (passiones). Darauf muß folgen die Abtötung
der äußeren und inneren Sinne. Die äußere Abtötung ist nötig, damit
die innere standhaft bleibe; aber auch diese notwendig, um die äußere
zu kräftigen. Es gilt eben das sinnliche Erkennen und Begehren zu
unterwerfen der Vernunft und dem Willen und diese dann Gott. Denn nur so
wird die ordnungsmäßige innere Erneuerung zustande kommen. Da heißt



222 Wahre und falsche Mystik.

es freilich für die Seele viele Opfer bringen; aber sie soll auch wissen, daß
das vorgesetzte Ziel, Beschauung und vollkommene Gottesliebe, reichlich
alle Mühe lohnen. Allerdings aus uns allein können wir das nicht leisten.
Darum muß ein kräftiges Gebet Hilfe bringen, muß reichliche Gnaden
erwirken zum mutigen und beharrlichen Kampfe und endlichen Siege.
,,Omnia possum in eo, qui me confortât" (Phil. 4, 13). So schreitet denn
die Seele rüstig voran auf dem Wege der Tugend. Sie hat die ersten Schritte
im ernstlichen inneren Leben gemacht; aber es bleibt noch viel zu tun
übrig. Unter dem großen Eifer in getreuer Erfüllung der Standespflichten,
in den Werken der Gottes- und Nächstenliebe verbirgt sie noch viele Eigenliebe,

noch zu großes Wohlgefallen an den Enpfindungen des Trostes,
an den einzelnen Tugendwerken und an den eigenen Bemühungen. Wie
viel findet sich bei solchen Seelen noch von allerlei zu natürlichen
Anhänglichkeiten, wie viel noch von eitler Neugier, von Eigensinn und Eigenwillen,
von Lieblosigkeit im Urteil über andere So ist also die zum Bösen geneigte
und zu allem Guten träge Natur noch lange nicht ganz unterworfen. Da
braucht es für die großmütige Seele noch weit mehr Sammlung und
Entsagung. Da gilt es aufgeben alle unnützigen Gedanken und unnötigen
Sorgen; mutig und freudig aufnehmen alle Arten von Verdemütigung
und gerne geduldig ausharren in den mancherlei Prüfungen des Lebens;
auch größere Strenge anwenden in Behandlung des Leibes. Da gilt es
vor allem auch ausharren in inbrünstigem Gebete bei allem natürlichen
Widerwillen, bei aller Geistesdürre und Trostlosigkeit; in allem stets
gleichförmig mit dem heiligsten Willen Gottes.

Wenn so die Seele um jeden Preis verharrt in der Entsagung und
liebevollen Unterwürfigkeit unter den heiligsten Willen Gottes, dann
wird Gott bald tätig eingreifen in das persönliche Leben der Seele und in
ihr mehr unmittelbar wirken. Es beginnt allmählich für die Seele ein ganz
neuer Zustand, zwar ganz verschieden von den früheren, aber doch deren
gesetzmäßige Folge: das ist der beschauliche oder mystische Zustand.
Schwer ist es, genau den Augenblick zu bestimmen, wann die Seele in
denselben eingeht, und besonders deutlich anzugeben, welches seine
wesentlichen Bestandteile sind. Findet die großmütige Seele keinerlei
Geschmack noch Trost mehr beim Verkehr mit Gott, harret sie aber
dennoch mutig aus im Gebete, sucht sie zum Ersätze nicht etwa Trost
bei den Geschöpfen, in natürlichen Freuden und sinnlichen Vergnügen;
ergibt sie sich still vertrauensvoll der göttlichen Vaterhand, dann
versetzt sie Gott, wie der hl. Johannes vom Kreuz sagt, in die dunkle Nacht
der Sinne. Der hl. Alphons (a. a. O. nr. 128) nennt diesen Zustand „ariditas
sensibilis supernaturalis". Diese erklärt er näher dahin: ,,Haec molesta
ariditas est quidam tractuS gratiae, est lux quaedam supernaturalis, sed
lux, quae affert poenam et obscuritatem, quoniam volens se nudo spiritui
commun icare, et inveniens sensus atque potentias animae sui non adhuc
capaces, ex eo, quia nondum prorsus a consolationibus sensibilibus sint
disiunctae, et consequenter materialibus, quae plenae sunt formis, imagi-
nibus et figuris, producit in anima huiusmodi tenebras tarn molestas,
sed valde utiles, quoniam per ipsas anima pervenit ad alienationem quam-
dam ab omnibus voluptatibus sensibilibus tarn terrenis quam spiritualibus ;
et insuper acquirit magnam suarum miseriarum cognitionem atque
impotentiae ad quodvis opus bonum perficiendum, et simul magnam erga
Deum venerationem, qui illi repraesentatur venerabilis et terribilis."
Dann fügt der hl. Kirchenlehrer zur Leitung solcher Seelen hinzu: ,,In
hoc statu director debet animam confortare ad sperandas res magnas
a Deo, qui ad hune finem ita se gerit cum ea. Insinuet ei, ne conetur se



Wahre und falsche Mystik. 223

exercere in meditatione, sed humiliet se, faciet actus oblationis totamque
se Deo committat, perfectissime resignata dispositionibus suae voluntatis,
quae tota tendit ad bonum nostrum." Nach dieser purgatio sensus pflegt
der Herr die Gabe der Beschauung zu verleihen.

Der hl. Johannes vom Kreuze gibt wiederholt (z. B. Aufstieg, 2. B.
Kap. 13 f.; dunkle Nacht, 2. B. Kap. 9) drei verschiedene Merkmale an,
an welchen man das Vorhandensein des mystischen Zustandes in einer
Seele erkennen kann. Im ,,Wechselgesang" (29. Str., Schluß) sagt er
darüber im allgemeinen; „Wenn eine Seele auf dem geistlichen Wege
soweit gelangt ist, daß sie sich für alle natürlichen Weisen und Wege
des Verfahrens im Umgange mit Gott verloren hat, und Ihn nicht mehr
durch Betrachtungen, Formen, Gefühle und andere geschöpfliche und
sinnliche Mittel sucht, sondern über all das und über alle eigene Weise und
Art hinweggeht, und mit Gott im Glauben und in der Liebe freudigen
Umgang pflegt, dann kann man sagen, sie sei für Gott gewonnen; denn
sie ist in Wahrheit für alles, was nicht Gott ist, verloren." Der Beginn
des mystischen Zustandes zeigt sich, kurz gesagt, dadurch an, daß die Seele
unvermögend ist zum Betrachten und keinerlei Geschmack daran hat,
allen Dingen entfremdet wird und Ekel hat an den Geschöpfen und der
Welt, dagegen aber vor allem innige Freude merkt an voller Einsamkeit
bei alleiniger liebeatmenden Aufmerksamkeit auf Gott. In der
,,Liebesflamme" (3. Str. 3. V. § 9) sagt der Heilige u. a. diesbezüglich: „Wenn die
Seele zu dieser Zeit nicht mehr wie früher, sich ergötzet an anderen
Erkenntnissen, so geht sie voran und wandelt auf dem übernatürlichen Wege;
sie hat kein Sonderverständnis mehr. Würde sie da noch sonderheitlich
fassen und verstehen, so würde sie nicht vorangehen; denn Gott ist
unbegreiflich und übersteigt den Verstand. Je weiter also die Seele geht,
desto mehr hat sie sich von sich selbst zu entfernen und im Glauben zu
wandeln; sie hat zu glauben und nicht zu schauen(i). Und so nähert
sie sich Gott mehr durch Nichtverstehen als durch Verstehen, in dem Sinne,
wie wir gesagt haben (vgl. z. B. ,,Wechselgesang", 39. Str. 4. V.). Und
darum sollst du dir d. i. der geistliche Lehrer darob keinen Kummer
machen. Denn wenn der Verstand nicht durch Beschäftigung mit
Sonderkenntnissen und anderen Verständnissen des diesseitigen Lebens
rückwärts geht, so schreitet er voran, und dieses Voranschreiten besteht
eben darin, daß er mehr im Glauben wandle(!). Da er weder weiß
noch wissen kann, wie Gott ist, so wandelt er Ihm dadurch zu, daß er nicht
weiß und nicht versteht. Um daher das Hechte zu treffen, soll er eben
das tun, was du an ihm verdammest, er soll sich nämlich nicht verwickeln
in deutliche Erkenntnisse, sondern im vollkommenen Glauben
wandeln"

Dann heißt es (§ 10) u. a. weiter. ,,In der Beschauung teilt Gott
der Seele liebeatmende Erkenntnis mit, die zugleich wie ein wärmendes
Licht ist und nichts Unterscheidbares an sich hat. Und gerade so wie die
Erkenntnis, ist dann auch die Liebe im Willen. Wie die Erkenntnis
allgemein und dunkel ist, und der Verstand nicht vollkommen deutlich
erkennen kann, was er erkennt, so liebt auch der Wille im allgemeinen," ohne
eine Unterscheidung zu machen. Denn da Gott bei dieser zarten Mitteilung
Licht und Liebe ist, so bildet Er in gleicher Weise diese beiden Vermögen
(im Menschen) obwohl er dabei manchmal in das eine mehr, als in das
andere, einwirkt. Deshalb empfindet man zuweilen mehr Erkenntnis,
als Liebe, zu anderen Malen mehr innige Liebe als Erkenntnis. In der
eingegossenen Beschauung ist der Wille bei Gott und von anderen
Freudegenüssen losgeschält. Deshalb muß man besorgt sein, daß der Wille von



224 Wahre und falsche Mystik.

seinen Neigungen entleert und ledig sei. Somit braucht man sich nicht zu
kümmern, ob der Wille, wenn er an den Säften und Genüssen besonderer
Akte kein Behagen mehr finden kann, vorwärts gehe. Denn durch die
Liebe irgend eines sinnlichen Dinges nicht rückwärts gehen, heißt vorwärts
gehen in dem Unzugänglichen, welches Gott ist. Und dann wird das
Gebot der Liebe erfüllt, welches will, daß man Gott über alles liebt. Dies
nun geschieht in aller Vollkommenheit, wenn der Wille von allen besonderen
Dingen ganz entleert und entblößt ist." Darum denn gibt der Heilige
solchen Seelen (§ 15) noch folgende Mahnung : „Wenn Gott so ausgezeichnete
Gnaden erweiset, daß Er euch durch den Stand der Einsamkeit und
Sammlung führt und euch von eurem mühseligen Sinne absondert, so
kehret nicht mehr zurück Lasset eure Tätigkeit fahren, die da früher euch
geholfen die Welt und euch selbst zu verleugnen, jetzt, da Gott selber
der Werkmeister sein will, nur sehr hinderlich wäre. Wenn ihr besorgt
seid, eure Tätigkeit in kein Ding mehr einzulegen, sie von allem abzulösen
und in nichts mehr zu verwickeln; — denn das ist es, was ihr in diesem
Stande eurerseits zu tun habt, verbunden mit der liebeatmenden und
einfältigen Aufmerksamkeit auf Gott, ohne der Seele eine Gewalt anzutun,
als die sie abzulösen und loszuschälen von allem und aufwärts zu richten,
damit ihr nicht ihren Frieden und ihre Ruhe störet; — dann wird Gott
eure Seele mit himmlischer Erquickung speisen, weil ihr kein Hindernis
mehr setzet."

Der gewöhnliche, ordentliche mystische Zustand hat in allen seinen
Stufen als gemeinsamen Untergrund: „eine liebevolle Vereinigung mit
Gott, bewirkt durch eine allgemeine dunkle Erkenntnis Gottes und der
göttlichen Dinge." Von den ganz außerordentlichen oder wunderbaren
mystischen Erscheinungen und Vorkommnissen wird nicht geredet.
Dieselben tragen eben durchaus nichts bei zur Vollkommenheit der Gott-
A^ereinigung undsind keineswegs Verlangenswert, bergen vielmehr mancherlei
Gefahren für die Seelen, welchen sie zuteil werden. Das große Werk der
Beschauung besteht demnach darin, die Seele zu vereinfachen, ihre Fähigkeiten

immer fähiger zu machen für die innigste, vollkommene Gottver-
einigung. Die Art und Weise dieser Vereinfachung ist dargelegt mit den
Worten Grou's S. J. in dessen Handbuch für innerliche Seelen ,Manuel
des âmes intérieures' (deutsche Übers, erschien Münster i. W. 1903,
Alphonsus-Buchhandlung). Da nun heißt es u. a. : „Sobald sich die Seele
Gott vollkommen hingegeben hat, damit Er in Zeit und Ewigkeit alles
mit ihr tue, was Ihm gefällt, vereinfacht Er sie zuerst in ihrem Wesen,
indem Er in sie hineinlegt die Grundlage eingegossener, übernatürlicher
Liebe, welche einfache und einzige Triebfeder ihres Verhaltens wird.
Gott vereinfacht sie in ihrem Verstände. Die Menge von Gedanken,
mit denen sie früher überladen war, verschwindet; sie kann nicht mehr
nachdenken, noch Erwägungen und Selbstgespräche anstellen. Ein
einfaches, aber unerklärliches Licht erleuchtet sie; sie wandelt beim Scheine
dieses Lichtes, ohne einen besonderen Gegenstand wahrzunehmen.
Außerhalb des Gebetes befindet sich die Seele fast in demselben Zustande;
sie mag lesen oder sprechen, sie mag sich mit Arbeit oder häuslichen
Geschäften befassen, so fühlt sie, daß sie weniger bei dem ist, was sie tut,
als bei Gott, für den sie es tut, und daß Gott die innerste Beschäftigung
ihres Geistes ist; so daß in dieser Hinsicht ihr Gebet und ihre Aufmerksamkeit

auf Gott ununterbrochen sind und durch keinen äußeren Gegenstand

abgelenkt werden. Diese Einfalt der Richtung des Geistes wird
von Tag zu Tag vollkommener, und die Hauptsorge der Seele besteht
darin, alles fern zu halten, was sie zur Vielfältigkeit zurückführen könnte.



Wahre und falsche Mystik. 225

Gott vereinfacht den Willen, indem Er ihn auf ein einziges Ziel,
auf einen einzigen Gegenstand, auf einen einzigen Wunsch, nämlich auf
die Erfüllung des göttlichen Willens richtet. So findet ihr vereinfachter
Wille seine Ruhe und seinen Mittelpunkt in dem Willen Gottes. Gott
vereinfacht die Seele, indem Er sie nach imd nach von sich selbst und von
jeder Rücksicht auf ihre eigenen Interessen losmacht, ja sie sogar von aller
Aufmerksamkeit auf ihre gegenwärtige Lage ablenkt. Gott zieht sie
unaufhörlich nach innen und trennt sie von allen äußeren Gegenständen.
Gott vereinfacht sie in ihrem ganzen äußerlichen Verhalten. Kein
Winkelzug, keine Verstellung, keine Heuchelei, keine Ränke, keine
Ansprüche, keine Erkünstelung, keine menschliche Rücksicht sind in ihr.
Sie wandelt einfältig, wie Gott sie anregt, sie sagt und tut, was sie für
ihre Pflicht hält, ohne sich zu beunruhigen, was man sagen oder denken
wird sie sieht nur Gott in allem, was ihr von Seiten der Geschöpfe
widerfährt. Dies ist ein kurzes Bild der christlichen Einfalt, so wie sie
sich in einer Seele findet, die sich von Gott führen läßt. Und es ist leicht
zu sehen, daß diese Tugend die ganze Vollkommenheit der inneren Wege
in sich schließt, daß sie deren Anfang, Mitte und Ende ist, und daß die
Seele den höchsten Grad der Heiligkeit erreicht hat, wenn sie vollkommen
einfältig geworden, in allem nur Gott sieht, in allem nur Gott liebt, keine
anderen Interessen als die Interessen Gottes hat, das heißt Seine Ehre
und die Erfüllung Seines Wohlgefallens." Dieser einfältige Wandel ist
dasselbe, was oben der hl. Johannes vom Kreuz genannt hat ,,im
vollkommenen Glauben wandeln". Diese Vollkommenheit aber ist die Frucht
der Gabe der eingegossenen Beschauung.

Der zweite Teil bringt zum besseren Verständnisse einige
notwendige Erklärungen. Zunächst wird hingewiesen auf die beiden
verschiedenen Richtungen der Mystik, welche besonders in Frankreich
zutage treten: die einen fassen die Mystik in weitem, die andern in
engem Sinne. In den Anmerkungen (S. 30 f., S. 56 f.) ist die beiderseitige
Literatur angeführt. Die Hauptkontroverspunkte werden eingehend
besprochen. Dazu wird vorerst der genaue Sinn der Worte „Vollkommenheit,

Beschauung, Einigungsleben, mystischer Zustand"
festgestellt. Die Vollkommenheit wird genommen im Sinne der gänzlichen
Hingabe an Gott. Auf zwei Wegen gelangt man zu dieser vollkommenen
Einigung mit Gott: entweder im tätigen oder im beschaulichen Leben.
Beide Lebensarten haben dasselbe Ziel; beiden gilt, dem Eigenwillen
entsagen, um zur vollkommenen Liebe, der innigen Vereinigung mit Gott
zu gelangen. Mit Hilfe der gewöhnlichen Gnade kann die großmütige
Seele es weit bringen auf dem Wege der Vollkommenheit; aber zur vollen
Höhe der Vollkommenheit kann sie nicht gelangen ohne besondere, mystische

Gnaden der Beschauung als Wirkung der Gaben des Hl. Geistes,
zumal der Weisheit und des Verstandes. Diesbezüglich sagt ausdrücklich
P. Ludwig Lallemant S. J. in seinem „Unterricht im geistlichen Leben"
(bearbeitet von Faber, Regensburg 1859, Manz; 7. Hauptpunkt, 4. Artikel,
§ 2, S. 340 f.): „Ohne die Beschaulichkeit werden wir niemals (ganz)
große Fortschritte in der Tugend machen und nie (vollkommen) geeignet
sein, andere darin zu fördern. Wir werden uns nie ganz von unseren
Schwächen und Unvollkommenheiten befreien. Wir werden stets an die
Erde gebunden bleiben und uns nie viel über bloß natürliche Gefühle
erheben. Wir werden nie imstande sein, Gott einen vollkommenen Dienst
zu erweisen, aber mit ihr werden wir sowohl für uns selbst als für andere
in einem Monate mehr bewirken, als wir ohne sie in zehn Jahren
ausrichten würden. Sie bringt Akte von großer Vollkommenheit hervör,



226 Wahre und falsche Mystik.

die ganz rein sind von aller Beimischung der Natur; die erhabensten Akte
der Liebe Gottes, die wir nur sehr selten ohne diese Gabe verrichten;
kurz sie vervollkommnet den Glauben und alle Tugenden, und erhebt
sie auf die höchste Stufe, die sie erreichen können.4' So erscheint denn
offenbar die Mystik als Krone und Vollendung des geistlichen Lebens.

Bei der Einteilung der Gebetszustände wird die ,,erworbene
Beschauimg, contemplatio acquisita" als Mittelstufe zwischen der
Betrachtung und der „eingegossenen Beschauung, contemplatio infusa'4
abgelehnt. Bossuets Gebet der Einfachheit und der einfachen Gegenwart
Gottes, sowie das Gebet der einfachen Hingabe an Gott vom hl. Franz
Sales und der hl. Franziska Chantal werden als mystische Gebetsarten
angesehen, weil sich bei denselben die 3 Kennzeichen, welche der hl.
Johannes vom Kreuz für das mystische Gebet aufgestellt hat, vorfinden.
Die eingegossene Beschauung wird unterschieden in eine ordnungsmäßige,
ordentliche und in eine außerordentliche, wunderbare, bei welch letzterer
wunderbare Begleiterscheinungen auftreten als Wirkimg der sogenannten
gratiae gratis datae. Als Wesensmerkmale des mystischen Zu-
s tan des werden abgelehnt die Wahrnehmung der Gegenwart Gottes;
die Wirksamkeit der Seele mittels geistiger Sinne nach Art der reinen
Geister; die unmittelbare Wahrnehmung Gottes Selbst. Die cognitio
experimentalis der göttlichen Gegenwart findet sich allerdings oft in mystischen

Zuständen, aber keineswegs in allen, kann demnach nicht alsWesens -

merkmal derselben angesehen werden. Im übrigen ist diese Wahrnehmung
auch keine unmittelbare, sondern eine mittelbare, nämlich eine
Wahrnehmung dieser Gegenwart mittels der Wirkungen derselben. Der
hl. Johannes vom Kreuz unterscheidet eine dreifache Gegenwart Gottes
in der Seele (Wechselges., 11. Str. 1. V.): „Die erste ist die wesentliche
(mittels der Allgegenwart). Die zweite ist die geistliche vermöge der
Gnade. Die dritte ist die durch geistige Zuneigung. Denn in vielen
Seelen pflegt Gott mancherlei Arten der geistigen Gegenwart, wodurch Er
sie erquickt, ergötzt und erfreut, zu bewirken. Allein sowohl diese Arten
geistiger Gegenwart, als alle übrigen sind verborgen. Denn Gott zeigt
Sich dabei nicht, wie Er ist; das erträgt eben die Natur dieses (irdischen)
Lebens nicht." Hier handelt es sich um die dritte Art der Gegenwart.

Durch die Annahme der geistigen Sinne nach Art der reinen Geister
wird der mystische Zustand geradezu dem engelgleichen gleichgestellt,
welcher in sich ein wunderbarer ist (vgl. oben das zu Jägen ,,Myst. Gnaden-
leben" Gesagte; „Katholik", Mainz 1912, S. 97 ff., 171 ff., 291 ff., 372 ff.).
Die unmittelbare Wahrnehmung des göttlichen Wesens nach Art der
visio intuitiva ohne irgendwelche species oder mittels der species impressa
widerspricht der gesunden Philosophie und Theologie. Diese lehren uns,
daß die cognitio experimentalis nicht im unmittelbaren Wahrnehmen
des göttlichen Wesens besteht, sondern im mittelbaren; die mystisch
begnadete Seele erfaßt die Gegenwart Gottes aus Seiner Tätigkeit und
aus den Wirkungen, welche Gott in der Seele hervorbringt. Besonders
eingehend hat die Ansicht einer solchen unmittelbaren Wahrnehmung
widerlegt Saudreau in seinem Buche „Les Faits extraordinaires de la
Vie spirituelle" (Angers 1908, Grassin; pp. 101—169). Darnach wird der
Begriff der Mystik bestimmt als höhere Kenntnis Gottes verbunden
mit inniger Liebe im Willen, beide eingegossen mittels der Gaben des
Hl. Geistes. Der hl. Johannes vom Kreuz sagt (Dunkle Nacht, 2. Buch,
18. Kap.) von der Mystik: „Sie ist die Wissenschaft der Liebe, eine von
Gott eingegossene, liebeatmende Erkenntnis, welche die Seele sowohl
erleuchtet als zugleich in Liebe entzündet, bis sie stufenweise aufsteigend



227

zu Gott, ihrem Schöpfer gelangt. Denn nur die Liebe ist es, welche die
Seele mit Gott einigt."

Die gegebene Begriffsbestimmung der Mystik schmälert jedoch
keineswegs den Unterschied zwischen Aszese und Mystik. Allerdings

haben beide manche Beziehungen zu einander; insbesondere erfüllen
beide den gleichen Zweck zur Vollkommenheit zu führen, aber dabei
ergänzen sie einander; die Mystik erscheint so recht als Folge und Krone der
Aszese. In beiden übt die Seele dieselben Tugenden des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe und man kann von der einen zur anderen
übergehen ohne Sprung und Gewalt. Der Unterschied indes ist hinlänglich
gekennzeichnet. Zunächst sind die Erkenntnisse und Liebesakte im mystischen

Zustande weit größer und vollkommener als im aszetischen. Aber der
erstere ist nicht etwa bloß ein höherer Grad des Gnadenstandes, als der
letztere. Der Haupt- und Grundunterschied zwischen Mystik und Aszese
ist der, daß der Hl. Geist in der mystich begnadeten Seele auf eine ganz
neue Weise wirkt. Die-Wirksamkeit des Hl. Geistes ersetzt die menschliche

Tätigkeit. Der mystische Zustand ist eine Wirkung der Gaben des
Hl. Geistes. Die mystische Tugendübung ist durchaus verschieden von der
aszetischen. Bei letzterer führen wir uns selbst mit Hilfe der Gnade; bei
ersterer werden wir geführt, wie der hl. Thomas (S. Theol. 2. 2. qu. 52. a. 2.)
sagt: ,,In donis Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens,
sed magis ut mota." Als Wirkung der Gaben des Hl. Geistes zeigen sich
die mystischen Zustände nicht in menschlicher Weise, nach menschlicher
Art, sondern in übermenschlicher Weise, nach göttlicher Art. Der hl. Thomas

sagt dies (3. Sent. dist. 34. qu. 1. a. 1.) mit den Worten: ,,Dona a virtu-
tibus distinguuntur in hoc, quod virtutes perficiunt ad actus humano
modo, sed dona ultra hum an um modum."

Es folgen noch einige praktische Schlußfolgerungen. Zum
mystischen Zustande als der regelrechten Entwicklung der wahren
Vollkommenheit gelangen für gewöhnlich alle Seelen, welche sich würdig
zubereiten. Wenn derselbe auch eine ganz unverdiente und durch eigene
Kräfte unerreichbare Gabe ist, so erfordert er doch keine besondere,
ausnahmsweise Berufung. Die hl. Theresia (z. B. Weg, Kap. 20 u. 26) sagt
ausdrücklich, daß Gott uns alle dazu einladet und daß alle, die auf dem Wege
nicht zurückbleiben, endlich von diesem göttlichen Wasser trinken werden,
also das Ziel erreichen. Daraus ergibt sich ganz naturgemäß, daß das
Verlangen nach den ausgezeichneten Gnaden, welche der Hl. Geist den
großmütigen Seelen vorbehält, ganz berechtigt ist. Das ist eine einhellige Lehre
der großen Mystiker aller Zeiten, der heil. Väter und Kirchenlehrer, auch
der großen deutschen Mystiker: z. B. Sei. Albert d. Gr., Sei. Heinrich
Seuse, Tauler. Alle diese Apostel echt christlicher Mystik machen sich
eine Freude und eine Pflicht daraus, die eifrigen Seelen zur Mystik als
dem Wege zur höchsten Vollkommenheit einzuladen. Ernstes und beharrliches

Streben nach der christlichen Vollkommenheit bereitet auch vor
zu den mystischen Gaben. Dieses beiderseitige Verlangen aber mächtig
zu wecken und zu fördern, trägt großenteils bei die eifrige Lesung echt
christlich mystischer Schriften. Diese fordern vor allem großmütige,
beständige Entsagung und Sammlung.

Ein kostbares Buch ist P. L amballes: La Contemplation etc.
Das Vorwort sagt über die Veranlassung zu dessen Herausgabe: ,,On
a assez goûté, semble-t-il, quelques articles que nous avons publiés dans
l'Ami du Clergé sur la contemplation mystique. Les éloges les plus
encourageants nous sont venus du clergé séculier et régulier, de directeurs

et de rédacteurs de revues importantes, de professeurs de théologie,



228 Wahre und falsche Mystik.

dans les séminaires et facultés, de religieux jesuites, bénédictins, capucins,

maristes et autres. Ces articles ont été recherchés, à tel point que
du dernier paru il ne restait plus un seul exemplaire C'est
pourquoi on nous demande de tous côtés de les éditer à part, en même
temps que l'on s'occupe ailleurs de les traduire en langue étrangère.
Nous sommes heureux de répondre à ce désir. L'attention se reporte donc
de plus en plus sur ces études si nécessaires! Dans quel discrédit
n'étaient-elles pas tombée>, hélas! par suite des excès des faux mystiques
du seizième et du dix-septième siècle. Il fallait se garder des abus; mais
il ne fallait pas négliger et calomnier une voie de perfection aussi estimable
qu'est la contemplation mystique, voie par laquelle ont passé toutes
les âmes qui sont parvenues à une haute sainteté" (S. V f.).

Über Zweck und Plan.heißt es (S. VIII ff.) dann: ,,C'est pour aider
quelques directeurs d'âmes à s'acquitter du devoir qui leur incombe que
nous avions exposé en quelques articles de l'Ami du Clergé la substance
de la doctrine mystique. Nous n'avons pas eu le loisir nécessaire pour
refondre et développer ce travail. Après tout nous croyons qu'il suffit.
Son aspect simple et modeste ne doit pas étonner. Nous aurions voulu le
simplifier encore. Les questions bien élucidées se ramènent toujours à
quelques principes clairs, auxquels viennent se rattacher les inombrables
idées particulières; celles-ci ainsi déduites se comprennent d'elles-mêmes
et s'éclairent les unes par les autres. Nous aurions désiré qu'il en fût ainsi
dans ce petit volume. Nous pensons du moins qu'il peut rendre service
à grand nombre de prêtres qui n'ont pas le temps de lire sur un même
sujet plusieurs gros volumes. Il nous semble surtout que ce travail serait
fort approprié à un milieu de séminaristes. aussi serait utile dans
les communautés religieuses, tout spécialement pour les supérieures et les
maîtresses des novices."

Der Text der genannten Wochenschrift ist genau beibehalten;
nur sind einige erklärende Anmerkungen beigefügt. Die Behandlungs-
weise selbst wird näher (S. X f.) gekennzeichnet: „Un souci exagéré
peut-être de ne froisser personne nous avait fait proscrire, autant qu'il
nous semblait possible, toute polémique ; nous ne réfutions aucune opinion
qu'en exposant à côté le plus clairement que nous pouvions la doctrine
des grands maîtres saint Thomas et saint François de Sales, saint Jean
de la Croix et sainte Thérèse, que nous avions pris pour guides. On nous
a fait remarquer qu'il serait utile de réfuter un peu plus directement
certaines opinions adverses. Nous cédons à cette manière de voir. Mais en
combattant, dans l'intérêt des âmes, des doctrines et des raisonnements,
nous voudrions garder la plus grande charité pour les personnes. A vrai
dire, ceux que nous combattons sont souvent des frères d'armes, qui ont
contribué, au milieu d'un oubli trop général, à tenir en honneur la doctrine
mystique. Mais ils sont accepté quelques-unes des erreurs de ceux qui la
dépréciaient et ils y ont ainsi incorporé des éléments dont elle mourrait
ou dont elle aurait pour le moins beaucoup à souffrir. Signaler ces méprises,
et compléter quelques exposés ou en déduire des conséquences utiles,
tel sera le but des notes que nous ajoutons à notre précédent travail."
Daran schließt sich dann der aufrichtige und hochsinnige Wunsch des
Verfassers, dem wir volle Erfüllung gönnen: ,,Puissent ces pages, écrites
pour éclairer les âmes et les porter à aimer Dieu davantage, obtenir ce
résultat largement et n'en avoir point d'autre." Um von vornherein
dem werten Leser ein durchaus sachliches Urteil zu ermöglichen, haben
wir die urschriftlich einleitenden Worte selbst vorgebracht, zumal die
entsprechenden Sprachkenntnisse doch allgemein vorauszusetzen sind.



229

Zur näheren Einteilung des Buches wird (S. VIII f.) bemerkt:
,,En somme il est plus complet qu'il ne paraît: qu'est-ce que c'est que la
contemplation? qui y est appelé? comment agir avec les âmes
contemplatives par quelles phases particulières peuvent-elles passer Nous
croyons que ce sont les seules questions qu'il est indispensable de résoudre.
Elles sont traitées parfois d'une façon succincte, mais nous donnons tant
de références qu'il est facile de compléter les lectures utiles; ces lectures
seront d'ailleurs très abordables pour quiconque connaîtra le contenu de
ce petit volume." Der Verfasser ward gebeten um eine gewiß bedeutungsvolle

Studie über die mystische Beschauung. Er bietet nun hiermit das
Ergebnis einer gewissenhaften und langen Studie der hl. Theresia und des
hl. Johannes vom Kreuz, des hl. Thomas und des hl. Franz von Sales.
In der Einleitung (S. 1 f.) heißt es diesbezüglich: ,,Les deux premiers
sont reconnus par l'Eglise comme les maîtres de la mystique; les deux
autres sont à la fois grands mystiques, grands théologiens et docteurs de
l'Église. De plus, ils sont tous les quatre parfaitement d'accord. Avec
eux on ne saurait s'égarer; à l'encontre d'eux on fait fausse route. Nous
préférons donc exposer plus abondamment et d'une manière indiscutable
la doctrine de ces grands maîtres que de multiplier les noms d'auteurs
secondaires en ne faisant que des citations trop incomplètes. Nous ne nous
interdirons pourtant pas absolument de montrer comment toute la tradition
est d'accord avec les grands maîtres que nous suivons."

Der angeführten Einteilung gemäß umfaßt nun die Studie 4 Kapitel.
Das 1. Kapitel (S. 3—51) behandelt die Natur der mystischen
Beschauung. Zunächst wird erklärt, in welchem Sinne diese eine
außerordentliche Gnade ist. Keineswegs ist die Beschauung eine gratia
,,gratis data", sondern ,,gratum faciens". Es gilt von ihr, was im
Anschlüsse an den seligen Dionysius den Kartäuser (Doctor ecstaticus)
Philippus a SSma Trinitate (Theol. myst., diseurs, prooem. a. 1) von der
mystischen Theologie sagt: ,,Theologia mystica realiter idem est ac prae-
stantissimum donum Spiritus Sancti, quod sapientia nuneupatur, sumendo
sapientiam, non prout est donum gratiae gratis datae, sed prout est donum
gratiae gratum facientis, supernaturale, infusum, caritati inseparabiliter
unitum." Die Beschauung ist eine actualis gratia gratum faciens, aber
nicht eine solche, welche uns stets zu Gebote steht, sondern eine solche,
welcher eine außerordentliche Bewegung des Hl. Geistes zu Grunde liegt.
Sie ist eben eine Wirkung der Gaben des Hl. Geistes, insbesondere der
Gaben des Verstandes und der Weisheit. Die Beschauung ist demnach
außerordentlich nicht dem Wesen nach, sondern secundum modum,
gemäß der besonderen, außerordentlichen Wirkungsweise des Hl. Geistes.
Glaube und Liebe werden in der Beschauung passiv und nicht mehr
modo humano, sondern ultra humanum modum (vgl. S. Thom.
3. Sent. diet.. 34. 9. u. 1. a. 1.) erweckt, obwohl sie wesentlich dieselben
göttlichen Tugenden bleiben, wie außer der Beschauung.

Mit Hecht wird (S. 12 ff.) betont, daß es sehr wichtig ist, die besondere
Bedeutung der Gaben des Hl. Geistes wohl zu erkennen. Denn weil man
dieselben nicht genug kennt, versteht man auch schlecht die höchsten
Stufen des geistlichen Lebens. Die Gaben sind ja die gewöhnliche Grundlage

des Lebens der Heiligen. Der hl. Thomas kennzeichnet so überaus
lichtvoll den wesentlichen Unterschied unseres Wirkens unter dem Einfluß
dieser Gaben und der gewöhnlichen Tugendübung. Das Eigentümliche
der Gaben besteht darin, in uns eine Art leidenden Zustandes hervorzurufen.

Mittels der Tugend führen wir uns selbst, mit der Gabe aber
werden wir geführt, wie St. Thomas (2. 2. qu. 52. a. 2.) sagt: „In donis



230 Wahre und falsche Mystik.

Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens, sed magis mota."
Die Wirksamkeit der Gaben des Hl. Geistes ist eine zweifache.
Zunächst wird durch sie der Christ befähigt, die mit der heiligmachenden
Gnade empfangenen Tugendkräfte vollkommen anzuwenden. Nur
gestärkt durch diese Gaben kann der Begnadete seine Aufgabe erfüllen,
ganz für Gott zu leben und mit allem Ernst sein ewiges Heil zu wirken.
Weiter kann dann der Christ nur durch dieselben Gaben die ihm so
notwendige Empfänglichkeit für die Erleuchtungen und Einsprechungen
der Gnade und die Gefügigkeit für deren Einwirkungen erlangen. Erst
durch sie werden wir also Gefäße der Gnade und Werkzeuge des Hl. Geistes
im vollen Sinne. Nur der, welcher die Gaben des Hl. Geistes in sich wirken
läßt, lernt die große Kunst, in Gott und aus Gott, d. h. wahrhaft
übernatürlich zu leben. Und dazu sind doch alle Christen berufen (vgl.
Weiß, Apologie. 5. Bd. 4 S. 176 ff.).

Eine göttliche Aufgabe ist dem Menschen gestellt. Die Vergöttlichung
des Menschen ist der letzte Zweck, um dessen willen ihn Gott

geschaffen hat. Dazu ist Christus Mensch geworden und dazu dürfen wir
selber mitwirken. Wir sollen vergöttlicht werden, nicht bloß durch die
Gnade, die Gott uns eingießt, sondern auch dadurch, daß wir Gott selber
in unserem Wandel nachahmen. Keine andere Aufgabe, kein anderes
Ziel kennt auch die christliche Mystik. Sie ist ja im Grunde nichts
andres als das Christentum in seiner vollen Konsequenz. Darum findet
auch sie keine höhere Vollkommenheit zurNachahmung als Jesum Christum,
den Heiligen und Gerechten, den Heiligen der Heiligen. Jesus Christus
schwach gekannt und unvollkommen nachgeahmt, macht den anfangenden

Christen aus. Jesus Christus gekannt und nachgeahmt, soweit es
menschenmöglich ist, macht den Mystiker, den Vollkommenen, den
Heiligen. Zur Vollkommenheit aber steigt man nur langsam und allmählich
auf verschiedenen Stufen empor. Entsprechend dem Anfang, Fortgang
und Abschluß einer jeden menschlichen Tätigkeit werden drei Abstufungen
des geistlichen Lebens unterschieden. Die Vollkommenheit selbst ist nur
die Vollendung dessen, was der erste Schritt zur Gerechtigkeit grundgelegt
hat. Damit ist auch die Frage beantwortet, ob Mystik und Aszetik von
einander verschiedene Wissenschaften seien. An sich scheint diese Frage
rein lehrgemäß (doktrinär) zu sein, hat aber doch ihre Bedeutung für's
Leben, und zwar nach zwei Seiten hin. Ist die Mystik etwas wesentlich
Wunderbares, eine gratia gratis data im Unterschied von der gratia gratum
faciens, dann kann man es keinem verdenken, wenn er sagt, er begnüge
sich mit den alltäglichen Übungen der Aszese, die ,,hohen Dinge" überlasse

er den Mystikern. Umgekehrt liegt es dann nahe, daß einer voll
Verlangen nach der Vollkommenheit ganz übersieht, wie der Weg zum
Höchsten von den untersten Fundamenten des geistlichen Lebens beginnt
und durch die beschwerlichen Wege der Reinigung und Erleuchtung
führt (a. a. O. S. 88—101; S. 199. f, auch Note 4).

Wie die Beschauung, das mystische Gebet, so ist auch die Mystik,
die volle Glaubens- und Liebeseinigung mit Gott, Wirkung der Gaben
des Hl. Geistes. Weil sowohl das mystische Beten wie das mystische
Leben eine gratia gratum faciens ist, tritt die enge Beziehung zur
Vollkommenheit klar zutage, wenn auch beide unserseits weder gefordert
noch strenggenommen verdient werden können, übersteigen sie ja weit
unsere eigenen Kräfte. Aber für gewöhnlich wird derjenige, welcher sich
geeigneterweise zubereitet insbesondere durch große Sammlung und
Entsagung, dieser mystischen Gnaden teilhaft werden. Darum schließt
sich an die Darstellung der Natur der Beschauung im vorliegenden Buche



Wahr^ und falsche Mystik. 231

als 2. Kapitel ganz folgerichtig an die Berufjung zur Beschauung
(S. 51—106) und zwar gleichfalls im engsten Anschluß an die erwähnten
Führer. Die christliche Mystik ist nicht bloß die höchste Blüte des
christlichen Denkens und Lebens, nicht bloß die vollkommenste Art, die
Aufgabe des.Christentums zu erfüllen, sondern sie umspannt das ganze
Christentum selbst, sie ist das Christentum in seiner vollen, un
verkümmerten Ausgestaltung, darum ist sie aber auch für alle, die das
Christentum ganz und unverkürzt in sich aufnehmen und nach außen
üben wollen (a. a. O. S. 242—251; S. 741—766; vgl. auch S. 767—793;
S. 794—815 u. 5. Abt. passim). Die Vollkommenheit besteht in nichts
anderem als in der Einigung des Menschen mit Gott. Die letzte Stufe
auf dem Wege zum Ziel, der sogenannte Einigungsweg hat dies zu
leisten. Es ist eben das, was schon in der Taufe durch die Gnade begonnen
und vom Menschen versprochen wurde. Wer nicht zur Vollkommenheit
gelangt, der bleibt hinter der Aufgabe zurück, die ihm die Taufe auferlegte.

Und wer bis zur höchsten Vollkommenheit vordringt, der kann sich
keines höheren Verdienstes rühmen, als daß er mit der Erfüllung seines
Taufgelübdes Ernst gemacht hat. An Gott glauben heißt eben, nicht
bloß mit dem Verstand annehmen, daß ein Gott ist, sondern sich Gott
mit ganzem Willen und ganzem Herzen hingeben. An Gott glauben
heißt, sich mit Gott durch tatkräftiges Streben zu vereinen suchen.

Das ganze Taufversprechen bewegt sich um zwei Worte: Absage
wider alles Böse und Zusage an Gott. Und der ganze Weg der Vollkommenheit

wird von der mittelalterlichen Mystik ebenfalls in zwei Worte
zusammengefaßt: Abkehr und Einkehr. Abwendung von allem, was
unsere Natur verdirbt und fesselt; Einkehr zu Gott in ttnserem Innern,
damit die befreite Natur mit Gott geeinigt werde. Je mehr wir Gott
ähnlich werden, desto vollkommener sind wir. Wol en wir aber Gott
wirklich ähnlich werden, so müssen wir uns gewöhnen, Gott in uns wie in
einer Wohnung oder einem Tempel gegenwärtig zu denken, wie auch Gott
zu Abraham sprach (1. Mos. 17, 1): Wandle vor mir und sei vollkommen."
In der Gegenwart Gottes wandeln und uns ganz Gott hingeben, das ist
die Vollkommenheit; den eigenen Willen lassen und nur Gottes Willen
tun, wie es Tauler sagt in dem schönen Lied:

,,Wer Jesum in sich haben will,
Laß' alles, was sein eigner Will',
Und tue Gottes Willen still,
Und mach zur Tat den Glauben."

Welch große Helden der gründlichen Gelassenheit, der vollen
Gleichförmigkeit mit Gottes heiligstem Willen waren die Heiligen! „Fiat, fiat!
Dein Wille geschehe!" war ihr "Wahlspruch. Hat diese Hingabe an Gottes
Willen jenen Grad erreicht, daß zwischen der Seele und Gott nur mehr
ein Wollen und Nichtwollen besteht, dann ist jener Zustand eingetre en,
den die Mystiker die geistliche Vermählung oder Ehe nennen, ein
Zustand, von dem sie sagen, er bilde den Abschluß und den Gipfel der
hier auf Erden erreichbaren Vollkommenheit, aber auch die höchste Stufe
der mystischen Gottvereinigung (vgl. auch: Denifle, Das Geistl. Leben,
Graz 1908, Moser; 3. Teil, insbes. Kap. 6, 7, 12 f., 14 ff., 19 f., 23).

Dem Gesagten nach steht also die mystische Vereinigung in innigster
Beziehung zur Vollkommenheit. Dasselbe gilt aber auch vom mystischen
Gebete, von der Beschauung. Danach kann es uns auch nicht befremden,
wenn im vorliegenden Buche, 2. Kapitel, an der Hand der sicheren Führer
nachgewiesen wird, daß im allgemeinen alle zur Beschauung berufen

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 16



232 Wahre und fälsche Mystik.

sind, welche wirklich Ernst machen m't dem "Streben nach der christ-
liehen Vollkommenheit. Ist sie ja nicht eine gtat'a gratis data, sondern
eine gratia sänctificans. Darum darf man nach derselben verlarigen, dieselbe
erbitten, sich dazu bereiten. Daß die Beschattung tatsächlich verhältnismäßig

wenigen zuteil wird, liegt eben daran, daß verhältnismäßig wenige
sich ernstlich zur Erlangung dieser ausgezeichneten Gnadengabe zubereiten.
An Gott liegt es nicht; Er laßt Sich an Großmut und Freigebigkeit von
uns nicht übertreffen. Die Führer bestätigen ohne allen Zweifel, daß die
Beschauung das Ziel des geistlichen Lebens ist. Die Betrachtung und
anderen geistlichen Übungen, sowi'ë das tugendhafte Leben führen die
großmütigeri Seelen zu diesem erhabenen Ziele der mystischen, eingegossenen

BèSchàuung. Die Unterscheidung ein'er conteriiplatio irifüsa urid einer
contemplatio äccprisitä wird eingehend (S. 92 ff.) als unzulässig erwiesen.
Die Tatsachen, insbesondere im Leben der Heiligen, bestätigen (vgl. S.IÖOff.)
deutlich die Lehre, däß die Beschallung das Gebet der Vollkommeneh
ist (vgl. ättch: Del'äcroix, Ascétique et Mystique, 'S. 3£ ff.; S. 56 ff.).

Das 3. Kapitel riüri bringt (S. 106—lit)) eine allgemeine
Anleitung zur Beschäuüng. Es kommen da näher zur Sprache:
Vorbereitung auf die Beschauung. — Eintritt in die Beschallung. — Verhalten
außer und in der Öeschäuürig. Die Vorbereitung oder besser Zubereitung
besteht hauptsächlich in der Entsagung ririd Sammlung, de mehr
sich die Seele lösschält von der Anhänglichkeit an die Geschöpfe und
sich auch selber abstirbt, desto besser wird sie zubereitet für die innigste
Vereinigung mit Gott (vgl. die Schriften des hl. Johannes vom Kreuz,
bes. ,,Aufstieg", und Dunkle Nacht"; Denifle a. a. O. S. 525 ff.). Die
Samm'ung wird gefördert durch eifrige geistliche Lesung, betrachtendes
Gebet, häufige Stößgebete u. dergl. Anderswo (Stimmen von MariA
Laach 1912, 82. Bd. S. 168) heißt es diesbezüglich treffend: ,,Es ist eine
ausgemachte Tatsache, von allen Lehrern des Geisteslebens anerkannt,
daß für gewöhnlich eine gegenseitige Wechselbeziehung besteht zwischen
dem Zustand der alltäglichen und der höheren Aszese (Mystik). Die
Erhebung zur eigentlichen Mystik vollzieht sich stufenweise nach und nach
durch eine gründliche Reinigung des Herzens von freiwilligen Sünden
und Anhänglichkeiten an das Irdische, durch Aneignung entsprechender
Tugenden und noch mehr durch lange Bekanntschaft und Übung des
einfachen, gewöhnlichen, betrachtenden Gebetes. Der Weg kann durch
keine menschliche Methode, sondern bloß durch den Hl. Geist beigebracht
werden. Das ist als unverrückbarer Grundsatz festgehalten worden."

Letzteres hat auch die Saudreau-Schule stets festgehalten, trotzdem
sie sehr wenig vertraut sein soll mit der d e u t s c h e n m i 11 e 1 a 11 e r 1 i c h e n
Mystik, wie es irgendwo („Der Katholik", Mainz 1912, Kirchheim,
9. Bd. S. 2Ô5 ff.) heißt. Auch diese Schule unterschreibt vollauf den Satz:
„Die mystische Gnade ist ein freies Geschenk Gottes, menschlicher
Anstrengung nicht erreichbar," was übrigens nur völlige Unkenntnis mit
Sättdreaus Schriften oder böswillige Entstellung des wahren Sachverhalts
in Abrede zu steilen vermag (vgl. Entgegnung à. a. O. S. 376; Saudreaus
Schriften, irisbes. ,,Vie d Union à Dieu" und Übers. : ,,Das Gottgeeinte
beschauliche Leben" von einem BeuToner-Benediktiner, Graz und
Wien 19Ö8, Styrià, bes. 1. urid 11. Kap.). Als Kenner der deutschen
mittelalterlichen Mystik gelten, — wahrscheinlich auch nach dem Urteil
des Ûbersétzèrs ritt ^Katholik" (a. a. O). — wohl Weiß, Denifle, Greith
(Die deutsche Mystik im Prediger-Orden, Freibürg i. Br. 1861, Herder),
sowie Zähri '(Christliche Mystik, Paderborn 1908, Schönirigh). Diese
aber stehen sämtlich, wenigstens der Hauptsache nach lind in den be-



233

stritten'en Punkten auf Seite Saudreaus. Tauler und Seuse insbesondere
kennen keine andere Mystik, als die im Dominikanerorden traditionelle,
die auch die des hl. Thomas vön Aqitin und seines Lehrers des sei. Albeftüs
Magnus ist. Dieser stimmt zudem ganz genau mit der Mystik des hl.
Bonaventura, welche die des hl. Vaters Franziskus und seines Ordens ist, ebenfalls

ganz traditionell. Der Benediktinerorden, der Karmeliten'orden,
der Kartäuserorden, der Zisterzienserorden usw. kennen auch nur diese
Mystik (vgl. Saudreau ,,Vie d'Union" und Ubers.). Von Seuse sagt
u. a. Greith (a. a. O. S. 325): ,,Die Lehre Heinrich Susos von dem
beschaulichen Leben ist sonach, richtig verstanden, dem Wesen nach die
alte Lehre, wie sie von jeher in der Kirche von den bewährtesten Meistern
vötg'etragen und von dem hl. Bernhard und den Viktorinern in ihren
Schriften ist ausgesprochen worden" (vgl. zu Tauler und Seüse „Däs
Gottgeeinte beschauliche Leben," Übers, von Saudreau, S. 228
•—247 und 247—261). Für diese von Saudreau verteidigte mystische
Tradition treten auch die besten Geisteslehrer aus der Gesellschaft Jesu
ein: Suarez, De Ponte, Lallemant Und seine Schüler, Caussade, Groü usw.
Alle unterscheiden mit den alten Meistern, auch mit den deutschen
mittelalterlichen, wesentlich den eigentlichen mystischen Zustand
von dem ganz und gär außerordentlichen engelgleichen Zustand.

Beim Lesen der Bemerkungen des Übersetzers („Katholik" a. ä. O.
S. 295 ff.) mußten wir so ganz unwillkürlich vor uns hinschmuhzeD, und
es fiel uns ebenso unwillkürlich das bekannte Sprichwort ein:

„Bescheidenheit ist eine Zier,
Doch tut man leichter ohne ihr."

Bei seiner Vorliebe für deutsche mittelalterliche Mystik wird es uns
der Übersetzer gewiß auch nicht verargen, wenn wir reden nach biederer,
alter deutscher, körniger Art, zumal er als Mystiker sich gewiß auch
deutschkörniger Tugend befleißigt und sicherlich abhold ist aller modernen
wehleidigen, süßlichen Gefühlsduselei. Die sogenannte französische Uhd
belgische Saudreau-Schule (a. a. O.) zählt allerwärts sehr namhafte Ah-
hänger (vgl. Delacroix a. a. O. S. 30 f., 56 f.). Von fachkundigen Werken
dieser Seite seien beispielsweise erwähnt: Schwalm-Fäucillon O. P.
„La Vie avec Dieu"; Ch. Sauvé S. S. „Le culte du Sacré-Coeur" uiid
„Saint Joseph"; De Besse O. M. Gap. „La Science de la Prière"; Rousse

t O. P. „La Vie spirituelle," sowie in seinen anderen aszetisch-mystischen
Schriften; der Kanoniker de Bretagne: La Vie réparatrice; Dumas:
Introduction à l'union intime avec DieU; Dom Vital Lehodëy : Lés Voies de
l'oraison mentale; vorliegendes Buch von Lamb al le, sowie däs Öfter
genannte von Delacroix; R. P. Arintero O. Praed. in seinem ausgezeichneten

Werks: La Evolucion mystica, Salamanca 1908; etc. Von den
Zeitschriften seien genannt : Revue Thomiste ; Revue des Sciences philosophiques
et théologiques ; Etudes Franciscaines ; Ami du Clergé ; Revue ecclésiastique
de Liège ; Revue Augustinienne ; Croix ; Ciudad de Dios ; Revista de Estüdios
franciseanos. Wir haben also nicht bloß eine französische und belgische
Saudreau-Schule (vgl. „Katholik" a. a. O.), sondern auch eine spanische
und sogar deutsche, und noch mehr: eine italienische und englische.
Kardinal Kasimir Gennari, ein bewährter Kenner der Mystik (vgl. Z ähh
a. à. O. S. 33 und öfter), schrieb (21. Aug. 1903) il. a. ah Saudreau:
„Vous y expliquez la nature de l'état mystique non d'après l'opinion de
certains auteurs modernes qui l'ont en partie faussée, mais suivant la
solide doctrine des grands Maîtres de la spiritualité. Selon cet
enseignement, l'état mystique n'est pas aussi inabordable que l'ont dbnné à
entendre ces auteurs modernes, il est, au contraire, à la portée de tous."

16*



234 Wahre und falsche Mystik.

Die deutsche mittelalterliche Mystik steht durchaus nicht
im Widerspruch mit der französischen, italienischen, spanischen usw. Sie
ist vielmehr wesentlich dieselbe eine, echte katholische Mystik d, h. eine
alle Zeiten, Länder, Völker, Alter und Geschlechter umfassende Mystik.
Auch die deutsche mittelalterliche Mystik stellt die Mystik in die engste
Beziehung zur Vollkommenheit und hält den Einigungsweg für den der
Vollendung; auch ihr ist die Aszese Vorschule der Mystik, diese Ziel,
Krone und Vollendung jener. Ihr ist die mystische Einigung keineswegs
,,eine unmittelbare Wahrnehmung der göttlichen Wesenheit" (,,Katholik"
a. a. O. S. 447). In diesem Sinne faßt sie keineswegs die ,,cognitio>experi-
mentalis Dei" (a. a. O. S. 297). Gerade die deutschen Mystiker läßt
Zahn (a. a. O. S. 102 ff.) bei Behandlung des ethisch- aszetischen Strebens
der. Mystiker zu Worte kommen. Da nun heißt es u. a. (S. 108 ff.): ,,Das
einzige Höhenmaß des mystischen Fortschrittes ist die Liebe, die wahre,
lebendige Gottes- und Nächstenliebe, welche der große Inhalt des Lebens
Jesu war, das unser höchstes Ideal ist und unser einziges Gesetz. Insofern
aber die Liebe nur dort herrschen kann, wo die innere Freiheit wohnt,
diese innere Freiheit aber nicht gewonnen wird ohne die Aszese, muß eben
die Aszese, auch nach ihrer äußeren und nach ihrer negativen Seite,
als Wegebereiterin der Mystik gelten Und je mehr das Ziel der
Gotteinigung als bestimmend gefaßt wird, um so gebietender zeigt sich die
Pflicht der Aszese. Das sittliche Opfer ist die große Arznei zur Genesung
vom Egoismus des Fleisches und des Geistes, es ist das große, segensreiche

Geheimnis des Lebens, das aus dem Sterben quillt, des wahren
geistigen und geistlichen Lebens. ' ' Jedenfalls' wird sich auch unser bewußter
Übersetzer nicht sträuben gegen Tauler, Seuse, Mechtild von Magdeburg,
David von Augsburg, Hermann voq Fritzlar, hl. Mechtild von Hackeborn
usw.

Immer wieder gilt es (Zahn a. a. O. S. 101 unten) ,,hervorzuheben,
daß nach der Anschauung der christlichen Mystik das erste dies ist,
daß mit aller Klarheit und Sicherheit und mit einer bis ins Kleinste
reichenden Konsequenz der ganze, weite, tiefe, hohe Bau des Lebens
und Wirkens aufgerichtet werde auf den Fundamenten des
Glaubens an Gott, der'Hingabe an Gott, des Vertrauens auf Gott, des
Gehorsams gegen Gott, der unserer Seele Ursprung und Endziel, unseres
ganzen Daseins Herr und Vater ist. Der Bau der echten Mystik muß ruhen
auf dem Grunde einer wahren Aszese. ,,Nach dem Sinne der Mystiker
ist der Aufruf zur mystischen Höhe untrennbar vom Aufruf zur sittlichen
Vollendung. Wer nach der Vollendung der intellektiven und affektiven
.Gotteinigung im Gebete strebt, muß zu gleicher Zeit danach trachten,
sein ganzes Leben nach Möglichkeit zu läutern und zu heiligen, seinen
Willen mit dem göttlichen Willen in allem zu vereinigen" (a. a. O. S. 187).
Die mystische Gotteinigung hienieden aber, auch auf der höchstmöglichen
Stufe, wird nie und nimmer eine unmittelbare Wahrnehmung der
göttlichen Wesenheit" sein. Ein solcher Zustand ist der ewigen Seligkeit
vorbehalten (vgl. Revue det Sciences philos, et théolog. Le Saulchoir,
Kain, Belgique, 1912, 6. vol. S.489: „éviter l'excès de ceux qui prétendent
atteindre dès ici-bas l'essence même du Dieu très-Haut"). Sehr richtig
schreibt hierüber die Mutter Anna Seraphina Baulier, die aus Erfahrung
die höchsten mystischen Stufen kannte und von der seligen Margareta
Maria Alacoque überaus geschätzt ward, in ihren Avis (3. Teil, n° 22 f.):
,,Il faut bien remarquer que ce qui établit la vie deiforme en l'âme mystique
est bien quelque chose de divin, mais non pas Dieu même, et que toutes
les communications de lumière et d'amour qui élèvent l'esprit et le coeur



238

ne sont pas quelque chose d'incréé ou de l'essence divine, puisque nous
ne sommes faits enfants que par grâce. Aussi l'âme expérimente
bien que ce n'est pas l'essence divine qui est en elle pourdevenir ce plus intime et ce plus qu'elle-même, mais une
participation créée de l'incréé qui fait devenir l'âme par grâce quelque
chose de ce que Dieu est par nature. Ainsi tout ce qui se voit, qui
se sent et qui. s'acquiert dans la vie déiforme n'est pas Dieu;
mais un pur don de Dieu ce serait tomber dans une grosse erreur
de prendre l'Etre divin participé pour la Divinité même."

Gerade hier liegt ein wunder Punkt des gegnerischen (Übersetzer
und Anhang) Systems. Passend beleuchtet diesen Zahn (a. a. O. S. 33 f.)
mit den Worten: ,,Alles echt mystische Erleben wird sich zwar gerne an
Pegeln orientieren, die aus der prüfenden Vergleichung vieler
Einzelerfahrungen gewonnen sind. Dagegen führt jeder Versuch, die persönliche
Erfahrung des einzelnen ohne weiteres als vollgillige Quelle des mystischen
Erkennens imd als zureichende Norm des mystischen Lebens gelten zu
lassen, soviel wie sicher zu den uferlosen Bereichen des schwärmerischen
Mystizismus. Was vor dieser Gefahr schützt, ist das Festhalten n e'er
historischen, göttlichen Offenbarung, an der kirchlichen Lehre als der
entscheidenden Instanz. Es ist sonach auch für die Mystik als (materiale
und beziehungsweise formale) Erkenntnisquelle in erster und leitender
Linie die göttliche Offenbarung zu betrachten, wie sie in der Schrift
und Tradition sich ausgesprochen hat und in der Lehre der Kirche sich
darbietet. Diese Feststellung hat unter anderem den Vorteil, daß damit
eine rein deskriptive Methode sich ausschließt. Die Mystik hat
mehr zu leisten, als die berichteten Phänomene nachzuberichten und mehr
oder weniger passend aneinanderzureihen, mehr oder minder farbenfrisch
zu schildern. Gerade die Orientierung an der Glaubenslehre, aber
auch an den Lehren der gesunden Vernunft bildet eine w-esentliche
Pflicht der Mystik." Demnach ist es durchaus zu mißbilligen, wenn mystische
Schriftsteller die einschlägigen philosophischen oder theologischen Fragen
einfachhin beiseite schieben. Wie Weiß (a. a. O. S. 845) sagt, sind die
Grundlagen für eine brauchbare Mystik eine richtige Philosophie
und eine gute Theologie, oder wenn das zu gelehrt erscheint, eine gesunde
Vernunft und ein kräftiger Wille, ein lebendiger Glaube und wahre
Liebe zu Gott.

Bei Mißachtung dieser notwendigen Grundlagen kann es dann
freilich nicht befremden, wenn das Wesen der Mystik nur zu oft mit
ganz nebensächlichen und bloß zufälligen Dingen verquickt wird (vgl.
z. B. Übers. ,,Fülle der Gnaden" Kap 1.), wenn beispielsweise das Merkmal

der Auffälligkeit oder gar des Wunderbaren in den Begriff der Mystik
hineingetragen wird. Wesentlich sind in der Mystik durchweg zu
unterscheiden die gratiae gratum facientes von den gratiae gratis datae, den
eigentlichen Charismen. Die Gnaden der Einigung sind die ersteren, zu
den letzteren gehören insbesondere die Visionen und Offenbarungen.
Die sogen. Charismen gehören keineswegs zum Wesen der Mystik.
Demgemäß faßt Zahn (a. a. O. S. 27 u. 30 f.) ganz richtig das mystische
Leben als den diesseitigen Vollendungsstand der
Gottvereinigung oder genauer als die mit der göttlichen Gnade erreichte
diesseitige Vollendung der Gotteserkenntnis und Gottesliebe zugleich mit den
außerordentlichen inneren und äußeren Gaben, welche sich mit diesem
Seelenzustande häufig, wenn auch keineswegs notwendig verbinden; die
Mystik aber als die Wissenschaft, welche auf Grund der göttlichen
Offenbarung und der menschlichen Erfahrung die d esseitige Vereinigung



236

•der Seelo mit Gott in ihren Entwicklungs- und Vollendungsstufen nach
ihrem wesentli'hen Charakter und nach ihren akzidentellen Erscheinungsformen

aus theoretisch-praktischem Interesse darzustellen versucht.
D e sogen. „cognitio experhnentalis Dei" (Katholik a. a. 0. S. 29,7.)

hat durchaus nichts gemein mit e'ner irrigen unmittelbaren Wahr 10 mung
od©r Berührung der göttlichen Wesenheit" (a. a. O. S. 447). Diese cogqitio
experimeptahs heißt auch affecbiva (vgl. Zahn a. a. 0. S. 29 u. 28). Der
hl. Thomas unterscheidet (2. 2. qu. 97. a. 2. ad 2) die cognitio speeulativa
und cognitio affectiva sive experimentalis. In der IVIigneschen Ausgabe
heißt es statt affectiva ,.,.ef ectiva", was im Grunde auf eins hinaufkommt;
denn wie der hl. Gregor d. Gr. sagt, ist die Liebe nie m,üßig. Die wahre
Liebe zeigt sich im Wirken und Leiden für den Geliebten. Der hl.
Bonaventura äußert sich (3. Sent. dist. 35. qu. 1) diesbezüglich: ,,Actus do,ni
sapientiae partim est cognitivus, et partim est affectivus.; ita quod in
cognitione inchoatur et in affectione consummatur, secundum quod ipse
gustus vel saporatio est experimentalis boni et dulcis cognitio. Et ideo actus
praecipuus doni sapientiae propriissime dictae est ex parte affectiva." Der
seraphische Lehrer lehnt ein unmittelbares Wahrnehmen Gottes in seiner
Wesenheit entschieden ab (2. Sent. dist. 23. a. 2. qu. 3). Wenn einzelne
Autoritäten vom Schauen, Wahrnehmen Gottes hienieden reden, so
ist di©s vom innerlichen Wirken Gottes zu verstehen: ,,Si quae auctoritates
id dicere inveniantur, quod Deus in praesenti ab homine videtur et cernitur,
non sunt intelligendae, quod videtur in sua essentia, sed quod in aliquo
effççtu interiori cognoscitur, sicut iam melius patebit; nisi fortassis
in his qui rapiuntur, sicut credimus fuisse in Paulo, qui Specialita te
privilegii statum viatorum supergrediuntur, nec ibi aliquid agant,
sed solum aguntur." Der hl. Kirchenlehrer unterscheidet (a. a. O.) eine
vielfache Weise der Gotteserkenntnis und zwar der übernatürlichen, da
er von der bloß natürlichen nicht redet: ,,videlicet per fidem, per contem-
plptionem, per apparitionem et per apertam visionem." Von der
Wahrnehmung der Gegenwart Gottes sagt er: ,,Si autem cognosco Deum per
hop quod est praesens mihi, hoc potest esse tripliciter : aut per hoc quod
est praesens mihi in effeetu proprio; et tune est çontemplatio, quae
tanfe est eminentior, qua ato effectum divinae gratiae magis sentit in se
homo, vel quanto etiam melius seit considerare Deum in exterioribus
ereaturis. Aut est praesens mihi in signo proprio; et sie est apparitlo.
Aut est praesens Deus in lumine suo et in seipso; et sie est aperta visio
(in coelo). ." Für unsern Zweck kommt nur die erste in Betracht. Hier
aber heißt es mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit ausdrücklich
von der Wahrnehmung der Gegenwart Gottes, daß diese zu verstehen
sei vom Stühlen, des inneren. göttlichen Gnadenwirkens, wie es auch die
Saudreau-Schule stets gelehrt hat.

In derselben Weise wie der Doctor Seraphicus faßt auch der Doctor
Mellifhius, der hl. Bernhard, die cognitio experimentalis. Wie Greith
(a. a. O. S. 27. ff.) näher ausführt, fand er im Hohenliede die Grundzüge des
beschaulichen Lebens niedergelegt. Wahre Vereinigung der Seele mit Gott
war ihm auch für die Wissenschaft das höchste Zielbestreben, die Tugend
und Betrachtung aber der Weg, der zu ihr hinführt. Die Seele muß ihrer
Sinnlichkeit und Eigenheit ersterben und von Tugend zu Tugend
fortschreiten, um des Lichtes teilhaft zu werden, worin sie das Licht der Gottheit

zu erkennen vermag. Über das Wahrnehmen der Gegenwart Gottes
äußert sich der Heilige öfter ebenfalls dahin, daß er die Nähe des Worfes
(Gottes) erkennen konnte aus den Wirkungen. Von dem Augenblicke,
daß es in seine Seele eingezogen, ist diese vom Schlafe aufgeweckt, das



Wahre und falsche Mystik. 237

1 arte und versteinerte Herz erreicht, gerührt und verwendet worden.
Nie erkannte er diesp I^ahe durch außerordentliche Zeichen oder dtUPh
Stimmen und Gestalten (Visionen und Offenbarungen),, sondern ej nahm
deren Wirkung wahr an der Bewegung seines Gerzens. Er erfuhr Gottes
tätige Macht an der Abnahme seiner Sünden, an dor Ahtötung fleischlicher
Begierden, an der Besserung der Fehler, an der Erneuerung des, Bebens
u. dergl.

Mit den heil. Kirchenlehrern stimmt auch durchaus die deutsche
mittelalterliche Mystik überein. Auch sie erschließt die geheimnisvolle
göttliche Gegenwart aus den Wirkungen in der Seele. Gewiß ein
unverdächtiger Zeuge dieser deutschen Mystik ist Denifle in seinem
goldenen Büchlein: „Das Geistliche Leben" (6. Aufl. Graz 1908). £>a
nun (£. 531 f. III, b) heißt es: „Man kann aber recht wohl erkennen, wann
der Hl. Geist bei einem sei. Ich werde gewahr, o mein Gott, schreibt
Sankt Bernhard, daß du in mir gegenwärtig bist, wenn mein Herz von
dir bewegt wird- Des Herzens Bewegung ist eine Minnekehr zu Gott und
eine Abkehr mit Verschmähung von der Welt. Das sicherste Zeichen
aber, daß jemand den Hl. Geist empfangen habe, ist, daß der Mensch
sich selber mißfalle. Penn, wenn der HL Geist zu uns kommt, so lehrt Er
uns alle Wahrheit, das ist, pr zeigt uns wahrlich unsere Fehler und
vernichtet uns in uns selber und lehrt uns, wie wir der Wahrheit nicht
nachkommen und schädlich bei kleinen Dingen bleiben. Er lehrt uns versinken
in. tiefe Demut und einen ganzen Unterwurf tun unter Gott und unter
jede Kreatur. Dies ist eine Wissenschaft, da in alle Wissenschaft
beschlossen ist und deren man zu wahrer Vollkommenheit bedarf." Die
„eognitio Dei experimentalis" zeigt sich offenbar beim Frieden im
Unfrieden (a. a. O. S. 5,66 ff.), bei gründlicher Gelassenheit (a.a.O.
S. 58Q ff.) d. i. bei voller Gleichförmigkeit mit Gottes heil gstem Willen.

Diese volle Willenseinigung ist auch die wahre Liebeseinigung,
die wesentliche unio mystica. Das ist auch das Lieblingslied der
deutschen Mystiker. Sie sagen uns in allen Tonarten, was es um diese
Gelassenheit ist. Da hören wir z. B. (ä. a. O. S. 580 f.): „Wahre Heiligkeit
und göttliche Übung kann kein Mensch in der Wahrheit haben, der nicht
in Christo gestorben ist von allen seinen Fehlern, Lüsten Und Eigensucht
und der nicht einen ernsten Willen hat, alle Dinge, wie schwer sie seien,
die auf ihn fallen können, wegen Gott zu leiden, der Ermahnung Gottes
zu folgen und alles mit den Werken, in denen er den Willen Gottes erkennt,
soviel seine menschliche Kraft leisten kann, zu vollbringen." Die rechte
Gelassenheit in den Willen Gottes bringt großen Reichtum (a. a. O.
S. 593 ff.): „Wer sich Gott in Minne ûbërgibt und nichts begehrt und
verlangt, außer was Gott will, der ist der freieste Mensch, der da lebt,
und er lebt sonder Sorgen; denn Gott kann das, was Ihm gehört, nicht
verlieren. Ein solcher Mensch besitzt auch alle Tugend; denn rechte
Gelassenheit bringt mit allen Gaben auch alle Tugenden mit sich
Die wahre Gelassenheit ist der Grund und das Fundament unserer
Seligkeit. Der gelassenen Menschen Gebet erhört auch Gott. Ihr
Wesen und Sinn bittet ohne Worte mehr als anderer Leute großes weinendes
Gebet ; denn sie bitten in und mit Gott, ihr Wesen und ihr Leben ist ein
lauteres Gebet Die rechte, demütige Gelassenheit mit einem rechten
Aufgeben des eigenen Willens in rechtem, reinem Gehorsam führte die
Mutter Gottes über alle Höhe der Engel und über alle Höhe aller
Heiligen. Mag also auch die Gelassenheit in diesem Leben am allermeisten
kosten, so ist sie doch gerade dasjenige, was am alleredelsten ist."



238 Wahre und falsöhe Mystik.

Seine allerminniglichsten Freunde behandelt Gott keineswegs zart
und weichlich (a. a. 0. S. 614 ff.). Er führt sie ,,einen wilden Weg, der
gar finster und elend ist". Inwendig ist lauter Finsternis. „Der Mensch
wird auch zuweilen sogar sich selbst überlassen und er kommt in eine
solche Bedrängnis, daß er nicht weiß, ob ihm je recht war und ob er einen
Gott habe oder nicht und ob Er es sei oder nicht. Es wird ihm so wunderlich
wehe und wehe, daß ihm die ganze weite Welt zu enge wird. Weder weiß
noch empfindet er etwas von seinem Gott und alle anderen Dinge mag er
nicht empfinden, Könnte es eine Hölle geben in diesem Leb n, so
deuchte ihn, daß es mehr als die Hölle wäre : recht minnen und des geminnten
Gottes darben! Zu all dem kommt aber noch, daß es ihnen in dieser
Qual unglaublich scheint, daß diese Finsternis jemals könne zum Lichte
werden. Doch sehen sie wohl, daß sie anders nicht können vorwärts kommen.
Diese geistlichen Märtyrer sind nach ihrem eigenen Dünken die Ärmsten, die
da leben, aber vor Gott sind sie die Reichsten; sie sind nach ihrem
Bedünken die Allerfernsten von Gott und sie sind doch die Allernächsten ;

sie sind nach ihrem Dünken die Allerverworfensten vor Gott und sie sind
doch die Allerauserkorensten ; sie sind nach ihrem Empfinden Gott am aller -

untreuesten, wiewohl sie in der Tat die Getreuesten und Ernsthaftesten
sind, Seine Ehre zu fördern und Seine Unehre zu hindern; denn darum
leiden sie dies alles. Sie halten sich für die allerbösesten Menschen,
die in dieser Welt sein mögen, und sie sind die Allerreinsten vor Gott.
Darum gehabt euch wohl, der Herr ist sicherlich bei euch (trotzdem sie
nichts unmittelbar sehen und fühlen von Gottes Gegenwart!). Haltet
euch nur an den Stamm des wahren, lebendigen Glaubens mit einer
göttlichen, lebendigen Hoffnung und lasset euch nicht zurücktreiben,
sondern dringet hindurch mit Minne und Begehrung (deutlich haben wir
hier das Wesemder Mystik), hänget und lehnet euch stets und in gutem
Vertrauen an euern treuen Gott, es wird schon ganz gut werden! In
dieser Finsternis wird die geistliche Stärke der geistlichen Märtyrer
geboren, die da von innen durch die sterbende Minne sterben, wie die
anderen Märtyrer, deren Fest die Kirche feiert, durch das Schwert von
außen. Die hierin feststehen, in denen erlischt alle irdische Lust, und
zwar mehr als mit allen äußeren Übungen, die man in vielen Jahren üben
könnte. Sie sollen aber wissen, leiden sie es nicht aus, so verlängern sie
das Leiden und machen sich's viel schwerer und berauben sich selbst der
wahren Frucht, die hieraus kommen würde in kurzer Zeit, würden sie nur
gutwillig leiden und sich aus Liebe lassen. Je einfältiger sie dies täten, desto
adeliger würden sie es erwerben und um so adeliger verklärt werden."

Die volle Vereinigung der begnadeten Seele hienieden mit Gott
ist ein Vorgeschmack der ewigen Hochzeit, wo Gott in aller Wahrheit
gegenwärtig ist (a. a. O. S. 621 ff.). ,,In dieser Vereinigung wird der Geist
gezogen über alle seine Schwachheit, Natürlichkeit und Ungleichheit und er
wird geläutert, verklärt und erhoben über alle seine Kraft und über sich
selbst und all sein Wesen und Wirken wird übergeführt in eine göttliche
Weise. Man wird aber eins mit Gott durch die Einigung in der Minne,
so daß der Mensch nach der Wahrheit, die Gott ist, umgebildet wird in
Gedanken und im Willen; aber er wird nicht so eins mit Gott, daß er das
werde, was Gott ist Auch bei der allerhöchsten, innigsten, nächsten
Einigung der See e mit Gott bleibt doch die göttliche Natur und Gottes
Wesen hoch erhaben, ja höher als alle Höhe. Was bleibt aber dem
Menschen in dieser Vereinigung Nichts anderes als ein grundloses
Vernichten seiner selbst und ein ganzes Verleugnen aller seiner Eigenheit
im Willen und Gemüt, in den Weisen und im Leben. Der Mensch sinkt



Wahre und falsche Mystik. 239

in dieser Verlorenheit also zu Grunde, daß, könnte er noch tiefer sinken,
so daß er aus Minne und Demut zunichte würde, er es gern täte. Er dünkt
sich dessen unwürdig, daß er ein Mensch sei oder daß er das Kruzifix ansehe,
das an die Wand gemalt ist, — ein solches Vernichten seiner selbst wird in
ihm geboren. Niemals ward auch diesen Menschen das Leiden unseres
Herrn und seine heilige Menschheit so gründlich lieb als jetzt und es dünket
sie, daß sie erst anfangen sollten zu leben, und sie fangen auch recht an mit
allen Tugenden und heiligen Übungen. Sie scheinen von außen ein
unnützes Volk zu sein und dürre; denn sie sind demütig, klein, sie haben
weder große Worte noch Werke noch Übungen und sie sind ihrerseits
die allermindesten. Aber, wer die lebendigen Adern erkennen würde,
die in ihrem Grunde verborgen liegen: Waffen (Weheruf ach! wehe!),
welch ein wonniglich Ding wäre es, das zu erkennen.

,,Ehe aber eine solche Vereinigung eintritt, muß die Natur zuvor
noch manchen Todes sterben. Hierzu gehört manch schwerer unbekannter
Weg, auf dem Gott den Menschen leitet, zieht und ihn sterben lehrt.
Denn wahrlich, soll dem Menschen etwas Besonderes von Gott werden,
so muß es auch sauer verdient werden. Aber, welch edles, fruchtbares
und wonnigliches Leben wird in diesem Sterben geboren Wer sollte also
ablassen, sich dazu zu bereiten Dazu gehört unserseits ein Aufgeben alles
zeitlichen Trostes und aller Ergötzung und alles dessen, was mehr als
rechter Notbedarf ist, es sei leiblich oder geistlich; denn ein Ausgang
der zeitlichen Dinge ist ein Eingang ewiger Dinge. Man soll verlassen
alle menschliche Heimlichkeit, sonst wird man nicht inne göttliche
Heimlichkeit. All das, was zwischen uns und Gott eine Scheidewand bilden
kann, muß wegfallen; denn Gott will allein Hauswirt sein, ohne alle
Gemeinschaft. Der wahre Weg zur Vereinigung mit Gott ist ein wahres
Verleugnen seiner selbst, ein lauteres, gründliches, bloßes Minnen und
Meinen Gottes und nichts des Seinigen in irgendeinem Dinge, sondern
allein die Ehre und Glorie Gottes begehren und suchen, und daß der Mensch
alle Dinge als von Gott geschickt aufnehme und von niemand anderem,
es sei nun Lieb oder Leid, süß oder sauer, und daß er das alles wieder
dem freien Willen Gottes aufopfere, von wann es herkomme, ohne alle
Umwege. Wenn der Mensch auf diese Weise alle zeitlichen Dinge und
Kreaturen durchbrochen und übersprungen hat, so kann er im beschaulichen

Leben vollkommen werden. Man soll eben nicht fliegen wollen,

ehe man Federn hat. Soll diese Vereinigung eintreten, so muß
ferner eine kräftige Einkehr, ein Einholen und eine innerliche Sammlung

aller niedersten und obersten Kräfte vorausgehen, um aller
Zerstreuung vorzubeugen, da ja vereinigte Dinge kräftiger sind. Weil
nun die Seele nicht wirken kann, es seien denn auch die Sinne dabei, so
müssen diese, soll der innere Mensch die göttliche Wahrheit empfangen,
in die Einigkeit des inneren Menschen einbezogen werden, weil nur diese r
göttlicher Wahrheit empfänglich ist. Vor allem aber bedarf es dazu einer
außerordentlichen Gnade Gottes, da diese hier beschriebenen Wirkungen
nicht eine Folge der natürlichen Eigenschaft sind, sondern der Überformung,

die der Geist Gottes dem geschaffenen Geiste aus freier Güte
verleiht.

„Wird aber ein Mensch von Gott nicht höher erhoben über all sein
Verständnis (mittels hoher Erleuchtungen), so halte er sich an die
gewöhnliche Lehre der heiligen Kirche, wie man ja manch gute einfache
Menschen sieht, ^die in löblicher Heiligkeit enden, ohne zu diesem Wegç
berufen worden zu sein. Darum verzage niemand. Es gibt auch Leute,,
und sie leben in der Tat, weiche nur Wasser trinken und Gerstenbrot



240 Wahre und falsche

essen, und es geht auch so. Alle müssen sich mittels der Mincie mit pfott
vereinen. Dazu gehören aber jene vier Übungen, die upjan nien^^l^ rpag
man auch noch so hoch kommen, aufgeben darf. Die erste ist, daß man
sich allzeit sammle von aller Mannigfaltigkeit in eine einfache Stillzeit.
Die zweite, daß man in'sich selber eine emsige beständige ^qhnung
habe. Die dritte, daß man fortwährend auf den äußeren Mensßbjen
achte in einer wirklichen Nachfolge des hohen Bildes unseres Herrn Jesu
Christi nach aller Vollkommenheit, soweit es rnöglich ist^ in Demutj in
willigem Gehorsam, in Sanftmut, was Gott zu leiden gibt, fröhlich zu
leiden, aller Menschen Fehler übersehen, und sich sowie alle Geschöpfe
nur wegen Gott minnen. Die vierte Übung ist, daß sich der Meusch, wo
er sich selber findet, auch zu Grunde lasse. Hütet euch ferner vor den
mindesten wie vor den größten Fehlern, seid gern mit guten Leuten
vertraut und endlich voll heiligen Gebetes, andächtiger Betrachtung und
rechten Ernstes." Kurz gefaßt (a. a. O. S. 322 f.) ist das Ziel alles Strebens
einer wahrhaft gottsuchenden Seele in den Worten: „Meinet i^nd
minnet in allen Dingen Gott vom Grunde aus und Seine Ehre, aber nicht
eure Lust und euren Nutzen. Deshalb, verleugnet euch selbst und e.uren
Eigenwillen im Tun, im Lassen, im Dulden ohne Widerwillen, um' nichts
anderes zu erkiesen. Alle jene, welche hier Gott wahrhaft minnen, hab,en
nur einen Willen, nämlich den liebsten Willen Gottes; darum lassen sie
sich Ihm, in welcher Weise Er sie auch führt."

Zur näheren Probe, wie so ganz die deutsche Mystik mit 4er
spanischen übereinstimmt, möge uns noch die hl. Theresia über das
Wesen der GottVereinigung belehren, und zwar aus ihrem Meister -

werk, der „Seelenburg". Sie spricht (5. Wohnung, 3. Hauptstuck)
von der wahren Vereinigung. Wir benutzen die neue Regensburger (Piktet-)
Ausgabe (Bd. 4, 1. Teil). Da nun (S. 124 ff.), heißt es p. a. : „Die'wahre
Vereinigung läßt sich mit der Hilfe des Herrn gar wohl von uns erreichen,
wenn wir ernstlich nach Vereinigung unseres Willens mit dem göttlichen
streben, so daß wir nur das wollen, was der Wille Gottes ist. O wie vie Je

werden unser sein, die wir, wie ich schon erwähnt zu haben glaube, sagen
und auch meinen, wir wollten gar nichts anderes und stürben dafür! Ich
sage euch aber und werde es noch oft wiederholen : wäre dies wirklich der
Fall, dann hättet ihr ja schon die Gnade der Vereinigung (wohl zu merken
vom Herrn erlangt, und es würde euch dann auch nicht mehr betrüben,
W'enn 'er euch jene wonnige Vereinigung (die also keineswegs die wapre
Vereinigung ausmacht!) nicht gewährt, von welcher bisher die Rede war
(im 1. u. 2. Hptstck), denn das Wertvollste an ihr ist, daß sie hervorgeht
aus derjenigen, von welcher ich jetzt rede, und wir können nicht £U ihr
gelangen, wenn nicht die Vereinigung, die in der völligen Hingabe unseres
Willens in, den göttlichen besteht, eine ganz wahre ist. Q wie wünschenswert

ist diese Vereinigung! Glücklich die Seele, die sie erlaugt hat! Sie
wird in diesem Leben der Ruhe genießen und im anderen; denn kein
irdischer Zufall wird sie mehr betrüben, als nur, wenn sie sich in der Gefahr
sieht, Gott zu verlieren oder wenn sie wahrnimmt, daß Er von anderen
beleidigt wird."

Von dieser wahren Vereinigung sagt dann die Heilige, daß die
Aufhebung der Seelenkräfte nicht notwendig sei, um zu ihr zu gelangen. Der
Herr läßt auf verschiedenen Wegen den Seelen die Reichtümer seiner
Gnaden zukommen; aber auf allen muß man sterben, absterben allen
Geschöpfen und sich selbst, allem, was nicht Gott ist, um nur für
und i n Gott zu leben. „Diese (wahre) Vereinigung ist es, die ich piir
mein ganzes Leben lang gewünscht habe; diese ist es, um die ich unsç^pn



Wallte und falsche Mystik.

Herrn allzeit bitte. Sie ist die klarste und sicherste Vereinigung-
Aber leider, wie wenige aus uns werden zu derselben gelangen t. .Was meint
ihr aber, meine Töchter, ist wohl der Wille, des Herrn? D,ies, daß wir
ganz vollkommen seien, urn eins zu sein mit Ihm und dem Vater, wie Semp
Majestät für uns gebetet ha,t. Seht da, wie viel uns noch, abgeht, um zu
dieser Vereinigung zp gelangen. Ich gestehe euch, daß ich dies ppr mit
großer Betrübnis schreibe, weil ich mich noch so weit von diese,m Ziele
entfernt sehe, und dies nur durch meine eigene Schuld. Denn um dasselbe
zu erreichen, braucht uns der Herr keine außerordentlichen Wonnen
zu verleihen; es genügt, daß er uns Seinen Sohn zum Wegweiser gegeben
hat."

Die geistliche Lehrmeisterin zeigt dann, worin die Vollkommenheit
nach Jesu Beispiel näher besteht. ,,Hier verlangt der Herr nur zwei Stücke
von uns: die Liebe zu Seiner Majestät und die Liebe zum Nächstem
Diese doppelte Liebe also zu üben, müssen wir uns Mühe geben; denn dann,
wenn wir hierin vollkommen unsere Pflicht erfüllen, tun wir den, Willen
Gottes und werden so eins mit ihm sein. Das sicherste, Zeichen
von der Haltung der genannten zwei Stücke ist meines Erachtens dieses,
daß wir die Liebe gegen den Nächsten treu bewahren. Denn ob wir
Gott lieben, können wir nicht wissen, obwohl wir aus gewissen triftigen,
Anzeichen auf das Vorhandensein dieser Liebe in uns. schließen könnep;
ob wir aber den Nächsten lieben, dies können wir wissen. Und. seid
überzeugt, je mehr ihr in der Liebe des Nächsten voranschreitet, um so mehr
nimmt auch eure Liebe gegen Gott zu. Denn der Herr liebt uns so s.ehr,
daß Er zur Belohnung der Liebe, die wir zum- Nächsten tragen, upserer
Liebe zu Ihm auf tausendfältige Weise Wachstum verleiht; dies ist mir
über allen Zweifel erhaben. Es ist darum von großer Wichtigkeit, daß,
wir sehr darauf achten, wie wir uns in Ansehung der Nächstenliebe,
verhalten. Üben wir diese mit großer Vollkommenheit, dann mangelt uns auch
die Liebe Gottes nicht; denn ich glaube, bei der Verderbtheit unserer Natur
würden wir die Liebe zum Nächsten nie vollkommen üben, wenn, sie nicht
aus der Liebe Gottes, als aus ihrer Wurzel, hervorsproß te. Weil also, aif
der Nächstenliebe so viel gelegen ist, darum laßt uns Sorge tragen, auch
kleine Dinge in Übung derselben zù beachten. Q meine, Schwestern,
wie klar zeigt es sich, welche unter euch den Nächsten wahrhaft lieben,
und bei welchen die Tugend noch nicht so vollkommen vorhanden, ist.
Würdet ihr einsehen, wie wichtig diese Liebe für uns ist, so würdet ihr euch
um nichts anders mehr kümmern."

Die Heilige führt noch näher aus, daß der Weg zur Vereinigung
keineswegs in der wonnigen Andacht besteht, und wie irrig die Me.inüpg
ist, an dieser wonnigen Andacht sei alles gelegen. „O nein, meine
Schwestern, nein, Werke will der Herr haben. Darum mache dir, wenn
du siehst, daß du einer Kranken irgendeine Linderung verschaffen kannst,
nichts daraus, deine Andacht aufzugeben, um ihr diese Linderung zu
bringen. Bezeige ihr dein Mitleid, nimm teil an ihren Schmerzen, und wenn
du selbst dir eine Speise, deren sie bedarf, versagen müßtest, so tue, es,
doch nicht so fast um ihrer willen, als vielmehr, weil du weißt, daß dein
Herr es haben wilL Dies ist die wahre Vereinigung mit Seinem Willen.
Übt ihr wahre Nächstenliebe, dann versichere ich euch, daß ihr von
der göttlichen Majestät gewiß die Vereinigung erlangen werdet, von der
hier die Rede war. Seht ihr aber in Hinsicht dieser Tugend noch, einen
Mangel an euch, dann glaubt mir, daß ihr noch nicht zu dieser Vereinigung
gelangt seid, wenn ihr auch wegen der Andacht und der Wonnen, die ihr
empfindet, und wegen einer gewissen unvollkommenen Aufhebung der



242 Wahre und falsche Mystik.

Seelenkräfte im Gebete der Ruhe, womit einigen Personen schon alles
geschehen zu sein scheinen mag, meint, ihr wäret schon so weit gekommen.
Bittet alsdann unseren Herrn, Er wolle euch die Nächstenliebe in ihrer
Vollkommenheit verleihen, im übrigen aber laßt Ihn walten; denn Seine
Majestät wird euch mehr geben, als ihr zu verlangen wißt, wenn ihr euch
anstrengt und bemüht seid zu tun, was in euren Kräften steht. Darum
tut eurem Willen Gewalt an, in allem (d. i. was nicht sündhaft ist) dem
Willen eurer Mitschwestern nachzugeben, auch wenn ihr etwas von eurem
Rechte opfern müßtet; vergeßt eueren eigenen Vorteil ob des ihrigen,
mag euere Natur sich noch so sehr dagegen sträuben; suchet, wo immer sich
Gelegenheit dazu bietet, Bürden zu übernehmen, damit andere derselben
überhoben werden. Denn glaubt ja nicht, daß ihr diese Tugend üben
könnt, ohne euch etwas kosten zu lassen, und daß ihr es schon getan finden
werdet. Seht nur, was unseren Bräutigam die Liebe gekostet, die Er zu
uns getragen, da Er, um uns vom ewigen Tode zu erlösen, eines so
qualvollen Todes, des Todes am Kreuze, gestorben ist."

Bei der Vollendung der Einigung, der sogenannten Vermählung
(7. Wohnung) kommt die hl. Theresia wieder öfter auf die angeführte
wahre Vereinigung zu sprechen und hebt ausdrücklich hervor, daß
alle großen Gnaden dieser Stufe nur zur höchsten Vollkommenheit dieser
Vereinigung hinführen sollen (a. a. O. 4. Hauptst., S. 298 ff.). ,,Es wird gut
sein, meine Schwestern, daß ich euch sage, zu welchem Zwecke der Herr
so große Gnaden in dieser Welt verleiht. Habt ihr dies, wenn ihr darauf
geachtet, auch schon aus den Wirkungen derselben abnehmen können,
so will ich es euch hier doch noch einmal sagen, damit ja keine denke,
es geschehe dies nur zur Ergötzung der Seelen. Dies wäre ein großer Irrtum;
denn Gott kann uns keine größere Gnade verleihen, als daß Er uns ein
Leben gibt, welches dem Leben Seines so geliebten Sohnes gleichförmig
ist. Und darum halte ich für gewiß, daß diese Gnaden, wie ich hier
schon einigemal gesagt habe, zur Stärkung unserer Schwachheit
dienen, damit wir dem Herrn durch Ertragung vieler Leiden nachfolgen.
Wissen wir ja, wie gerade diejenigen, welche zunächst um Christus unseren
Herrn waren, immer auch die größten Leiden zu erdulden hatten.
O meine Schwestern, wie sehr wird die Seele, in welcher der Herr in so
besonderer Weise wohnt, ihrer eigenen Ruhe vergessen; wie wenig wird
sie die Ehren achten, und wie fern von allem Verlangen, für etwas gehalten
zu werden, wird sie sein! Denn ist sie, wie billig, viel mit Gott beschäftigt,
so wird sie nur wenig an sich selbst denken; all ihr Denken £eht vielme hr
dahin, wie sie Ihm mehr gefallen und in was oder wodurch sie ihre Liebe
zu Ihm an den Tag legen könne. Dahin, meine Töchter, zielt das innerliche
Gebet, und dazu dient auch die geistige Vermählung, daß unaufhörlich
Werke, lauter Werke daraus hervorgehen, die, wie ich euch schon gesagt
habe, zugleich das Kennzeichen sind, daß diese Gnade von Gott kommt."

Die hl. Lehrmeisterin betont immer wieder, den Eigenwillen zu
brechen, in tiefster Demut Christo dem Herrn auf dem Kreuzwege zu
folgen. ,,Wißt ihr, was es heißt, in Wahrheit ein geistliches Leben
führen Nichts anderes, als sich zu Sklaven Gottes machen, die Er,
bezeichnet mit Seinem Malzeichen, mit dem Kreuze, als Sklaven der ganzen
Welt, wie Er selbst es war, verkaufen kann, nachdem sie Ihm schon ihre
Freiheit hingegeben; denn dadurch tut Er uns kein Unrecht an, sondern
erzeigt uns eine nicht geringe Gnade. Wer sich dazu nicht entschließt,
glaube ja nicht, daß er weit voranschreiten werde; denn das ganze Gebäude
des geistlichen Lebens beruht, wie ich schon gesagt habe, auf dem Fundamente

der Demut, und ist dieses Fundament nicht ganz verlässig,



Wahre und falsche Mystik. 243

«o wird der Herr dieses Gebäude nie sehr hoch erheben wollen, und zwar
schon zu unserem eigenen Nutzen, damit es nämlich nicht einstürze.
Um also, meine Schwestern, einen guten Grund zu legen, befleiße sich
eine jede aus euch, die Geringste von allen und aller Sklavin zu sein,
immer darauf bedacht, wie oder wodurch sie den anderen zu Gefallen sei,
oder dienen könne. Denn was ihr in dieser Beziehung tut, das tut ihr mehr
für euch selbst, als für die anderen; da legt ihr nämlich so feste Grundsteine,
daß euch die Burg nicht einstürzen wird. Ich sage darum nochmal : damit
das Gebäude des geistlichen Lebens dauerhaft sei, ist es nicht hinreichend,
den GrUnd dazu bloß mit mündlichem Gebete und mit der Beschauung
•zu legen ; denn wenn ihr nicht bemüht seid, Tugenden zu erwerben und zu
üben, werdet ihr immer Zwerginnen bleiben.4'

Je höher die Gnaden sind, welche der Herr den Seelen mitteilt,
desto mehr sollen diese für die Ehre Gottes und das Heil der Seelen wirken
und leiden. Dies zeigt sich besonders in der letzten Wohnung, welche
die hl. Theresia beschreibt. ,,Es ist also der Seele (die der Herr zu einem
so erhabenen Stande geführt) ein sehr hartes Los beschieden,, solange
sie hienieden lebt; denn wie viel sie auch leistet, so ist doch ihre innere
Kraft noch weit größer, und da ihr alles wie nichts erscheint, so führt sie
gegen sich selbst einen heftigeren Krieg als zuvor. Daher müssen wohl
jene großen Bußübungen gekommen sein, die wir an vielen Heiligen,
insbesondere an der glorreichen Magdalena anstaunen, die vorher ein
so weichliches Leben geführt; daher jenes heiße Verlangen unseres Vaters
Elias nach der Ehre Gottes; daher auch jener Eifer des heiligen Dominikus
und des heiligen Franziskus, Seelen zu gewinnen, damit von denselben
der Herr gelobt werde. Die Heiligen mußten, ich versichere euch, indem
sie auf sich selbst vergaßen, nicht wenig ausstehen. Ich wünsche, meine
Schwestern, daß auch wir uns selbst zu vergessen uns bemühen, nicht
aber, daß wir nach geistigen Wonnen verlangen und deshalb das
Gebet üben, sondern um uns in demselben Kräfte zum Dienste Gottes

zu sammeln. Nicht auf einem noch unbetretenen Pfade sollen wir
zu wandeln wünschen; denn da würden wir uns am ehesten verirren.
Das aber wäre wohl ein neuer Weg, wenn wir meinten, diese Gnaden Gottes
auf einem anderen Wege zu erlangen, als der gewesen, den der Herr selbst
und seine Heiligen gewandelt sind. Möge uns dies ja nicht in den Sinn
kommen."

Bei den Werken aber kommt es nicht auf deren Größe an, sondern
auf die Liebe. ,,Endlich, mine Schwestern, zum Schlüsse noch ein
Wort. Bauen wir ja nicht Türme ohne Fundament; denn der Herr sieht
nicht so fast auf die Größe der Werke, als auf die Liebe, mit welcher sie
vollbracht werden. Tun wir, was wir können, so wird Seine Majestät
uns helfen, daß wir täglich mehr zu tun vermögen. Laßt uns nur nicht gleich
ermüden, sondern die kurze Zeit unserer Lebensdauer, die vielleicht noch
kürzer ist, als wir uns denken, innerlich und äußerlich dem Herrn das
Opfer darbringen, das wir zu bringen imstande sind. Seine Majestät
wird es vereinigen mit dem Opfer, welches Sie für uns am Kreuze dem Vater
dargebracht hat, damit es jenen Wert erhalte, den unser Wille verdient
hat, wenn auch unsere Werke nur gering sind." So hoch nun aber auch
die Stufe ist, von welcher die Heilige in der siebten Wohnung redet, so
sagt sie doch ausdrücklich auch von dieser, daß sie, soweit es auf Gott
ankommt, allen zugänglich sei. Wenn wir dieselbe nicht alle erreichen,
so liegt nur an uns selber ganz allein die Schuld. „Denn, sagt sie (2. Hptst,
S. 280 f. a.a. O.), es ist ganz gewiß, daß der Herr uns mit Sich selbst erfüllt,
sobald wir uns alles Erschaffenen entleeren und aus Liebe zu Gott davon



244 Währe und falsche Mystik.

losreißen (d. i. nach der deutschen Mystik: ,entbildet der Kreatur').
uud so betete denn auch einmal Jesus Christus, unser Herr, für Seine
Apostel, daß sie eihs seien mit dem Vater und mit Ihm, wie Jesus Christus,
unser Herr, in dem Vater ist und der Vater in Ihm. Ich weiß nicht, welch
größere Liebe es geben könne, als diese. Ünd da ist niemand ausge-
hohimen von uh:s älleh; denn so sprach die göttliche Majestät: ,Nicht
für sie allein bitte ich, sondern auch für alle diejenigen, die an Mich glauben
werden,' Und: ,Icb bin in ihnen'. O Gott, wie wahr sind diese Worte,
und wi'e vollkommen versteht sie die Seele, die sie im Gebete der geistigen
Vermählung an sich erfüllt /si'elit Und wie gut würden auch wir alle
Sie verstehen, wenn wir es nicht durch eigene Schuld verhinderten!
Denn diè Worte Jesu Christi, unseres Königs und Herrn, können nicht
trügen. Weil es aber an uns fehlt, da wir uns nicht bereiten und uns
dicht Von allem löshiachen, was jenes Licht aufhalten kann, darum
s'eheh wir Uns aUeh nicht in dem Spiegel, den wir betrachten, ünd dem
uüse!r Urbild eingegraben ist." Zum besseren Verständnis schaltet der
deutsche Herausgeber nach dem Worte ,vemos' des Originals ,nada' ein und
übersetzt dann: ,,darum sehen (gewahren) wir auch nichts (von Gottes
Geg'éhwart) ih dem Spiegel (d. 1. in unserer Se'ele), den wir betrachten, und
deîrh Unser Urbild (imagen) eingegraben ist."

Nach der Zubereitung zur Beschäuung geht P. Lamballe im 3. Kap.
über zuUi Eid tritt, in die Beschauuüg. Immer wieder warnen die
mystischen Lehrmeister, daß man sich nicht eigenmächtig zur Beschauung
Vordrängen, sbhder'n die Berufung durch den Hl. Geist abwarten solle.
Da fragt es sich denn, woran man diese Berufung sicher erkennen könne.
Hauptsächlich wird diese Frage noch dem hl. Johannes vom Kreuz
beantwortet. Dieser Heilige gibt hauptsächlich drei Zeichen der
göttlichen Berufung zur Be'schäuuhg an (z. B. Aufstieg, 2. Buch,
13. f. Kap.). Das erste Zeichen ist dieses, daß eine für die Beschauung
hinlänglich vorbereitete Seele nicht mehr betrachten kann. Das zweite
Zeichen besteht darin, daß die Seele, wenn sie nicht betrachten und über
die übernatürlichen und göttlichen Dinge nicht nachdenken kann, doch
auch keine Fredde an Zerstreuungen und kein Wohlgefallen an irdischen
Dingen findet. Das dritte Zeichen ist, daß die Seele mit einem aufmerksamen

Blick voll Liel e zu Gott sich wendet und im Frieden und in innerer
Ruhe sich befindet. Dieses letztere Zeichen ist das wuchtigste und eigentlich

maßgebende. Darum sagt (a. a. O.) der Heilige: „Diese drei Zeichen
wenigstens, Und zwar alle zusammen, muß eine geistliche Person in sich
'erblicken, ihn sicher den Stand der Betrachtung verlassen und jenen
der Beschauung und des Geistes betreten zti können. Es reicht nicht hin,
bloß das erste oder zweite Zeichen in sich zu'finden, wenn man nicht auch
das dritte findet."

Das Verhalten des Beschaulichen wird zunächst außer der
Bes'chäuung betrachtet, Und zwar beim gewöhnlichen Gebete und außer
demselben. Der hl. Johannes Vom Kreuz und die hl. Theresia geben die
AnWefsÜngen. Beide Sprechen sich öfter in ihren Schriften darüber aus.
Vom Verhalten beim Gebete sägt (dunkle Nacht, 1. Buch, 10. Kap.
SUhlüß) der hl. Johannes: „Die Betrachtung soll nur dann aufgegeben
werden, wenn ihan hiebt mehr kann, und nur für die Zeit, da der Herr
entweder durch den Weg der Reinigimg und Pein oder durch die
vollkommene Beschauung sie hindert. Sonst soll man immer diese Stütze
Und Hilfe der Betrachtung beibehalten, zumal die des Lebens und Leidens
des Herrn, welche für die Reinigung und Geduld und für den sichern Weg
am besten ist und eine vorzügliche Hilfe für die erhabene Beschauung



Währe und falsche Mystik.

gewährt." Ähnlich drückt sich die hl. Theresia (Leben, 13. Kap. S. 152)
aus: „Zwar darf man von der Erkenntnis seiner selbst niemals ablassen,
und es gibt keine so große Riesenseole auf diesem Wege, die nicht oftmals
ivieder eiii Kind werden und an der Brust saugen müßte. Dies ist eine
Wahrheit, die man nie vergessen möge, und auf die ich ihrer großen
Wichtigkeit halber vielleicht noch öfter zu sprechen kommen werde; denn
keihe Gebetsstufe ist so erhaben, daß es bei derselben nicht oftmals nötig
wâib, wieder ztihi Anfange zurückzukehren. Die Betrachtung der Sünden
und die Erkenntnis seiner selbst ist das Brot, welches man auf dem Wege
dés G'ebetes zu allen Speisen, so köstlich sie auch sein mögen, genießen muß ;

ja 'ohne dies Brot könnte iüan eich gar nicht erhalten." Außer der Gebetszeit
müß die beschauliche Seele möglichst die Sammlung bewahren. Die Liebe
imih'er mehr zh entflammen sind ihr recht nützlich fromme Lesungen,
Anhörung von geistlichen Reden, insbesondere auch über die Glaubens-
geheimnisse, heilige Unterhaltungen.

Beim Verhalten während, der Beschauung selbst ist zu beachten,
daß die freie Tätigkeit der beschaulichen Seele nie ganz aufhört. Das
Verhalten nun wird häher geregelt nach der Anleitung der beiden vorhin
genahn ten Heiligen und des hl. Kirchenlehrers Franz Sales. Als zwei
Haujptregeln gelten, stets eine liebevolle Aufmerksamkeit auf Gott zu
betvähren und sich völlig lösschälen von allem außer Gott: gänzliche
Ents'ägUng und volle Hingabe an Gott, Gleichförmigkeit mit dem gött»
liehen Willen; Opfer Und Liebe. Für gewöhnlich ist dies der Weg zur voll-
k'öihhienen Götteinigüng. Der hl. Johannes (Liebesflamme, 3. Str.
3. V., îta*. 15) Sagt diesbezüglich: „Ihr Seelen denn! Wenn Gott so
ausgezeichnete Gnaden erweiset, daß Er euch durch den Stand der Einsamkeit
und Sammlung führt und euch von eurem mühseligen Sinne absondert,
s'ö kehret nicht möhr zürück Lasset eure Tätigkeit fahren, die da, wenn
sie !euéh vorher ini Stande der Anfänger verhilflieh war, die Welt und euch
selbst zu verleugnen, jetzt, da Gott selbst Sich würdigt, der Werkmeister
zü seih, ein großes Hindernis'sein wird. AVenn ihr besorgt seid, eure Tätigkeit

in kein Ding mehr einzulegen, sie von allem abzulösen und in nichts
m'ehr, zu verwickeln, — dehn das ist es, was ihr in diesem Stande von
ehrer Seite zu tun habt, verbunden mit der liebeatmenden und einfältigen
Aufmerksamkeit (auf Gott), ohne der Seele eine Gewalt anzutun, außer
um sie von allem loszuschälen und aufwärts zu richten, damit ihr nicht
ihr'en Frieden und ihre Ruhe störet, — dann wird Gott eure Seele mit
himknlischer Erquickung speisen, weil ihr kein Hindernis mehr setzet."

Das 4. Kapitel ('S., I4l-—201) erörtert näher die verschiedenen
Àrt'en der mystischen Beschauung. In bezug auf die Einteilung
der Beschäuung gilt als bestimmender Grund nach der hl. Theresia die
größere oder geringere göttliche Tätigkeit, der unserseits eine mindere
öder stärkere Tätigkeit entspricht. Danach werden denn die Beschauungs-
arteh uht erschieden als unvollständig passiv und als vollständig
passiv. Die erst eren kann man auch unvollkommene, die anderen
vollkommene Beschauung nennen. Die Ausführung schließt sich
wieder 'ah die drei letztgenannten Lehrer an.. Der hl. Franz Sales folgt
der hl. Theresia genau Und auch der hl. Johannes vom Kreuz stimmt
mit ihr überein. Die völlig passiven Arten beginnen mit dem Gebete der
Einigung; die diesem. vorausgehenden sind die unvöllig passiven.
Zu letzteren zählt die hl. Theresia die Sammlung, die Rulle, den Schlaf
der Seelenkräfte. AVesehtlich ist diese unvollkommene Beschauung
ein Akt der Liebe, folglichdesWi 11 ens. Der hl. Franz Sales (Theotimus
7. Büch, 2. Käp.) sagt: „Der Wille ist es allein, welchen Gott will; aber alle



Wahre und falsche Mystik.

anderen Vermögen laufen dem Willen nach,. um zugleich mit ihn> mit
Gott vereint zu sein.4' Der hl. Johannes (Geist!. Gesang,. 13. Str.)
lehrt: „Gott teilt sich der Seele nicht mit durch die Erkenntnis, welche
sie von Ihm hat, sondern vielmehr durch die Liebe, welche diese Kenntnis
ihr einflößt. Die Liebe ist die Vereinigung des Vaters und des Sohnes;
sie ist auch das Band der Einigung zwischen der Seele und Gott." Ähnlich
drückt sich öfter die hl. Theresia aus. Dieses stets gleiche Wesen kann
sich jedoch in den mannigfachsten Formen äußern; bald öfter oder seltener,
bald stärker oder schwächer, bald länger oder, kürzer u. dergl.

Bei beiden Klassen der Beschauung, der unvollkommenen und. der
vollkommenen, kommt die schmerz- oder peinvolle Beschauung
vor, welche deshalb zwischen beiden hier gleich im Anschluß an die
unvollkommene Beschauung zur Sprache kommt. Diese Peinen und Schmerzen
kommen notwendig von der Beschauung selbst her, insofern sie nach
dem Ausdruck des hl. Johannes vom Kreuz „eine dunkle Nacht'.' ist.
Dieser Heilige handelt darüber insbesondere in seiner Schrift: Dunkle
Nacht der Seele in zwei Büchern. Das erste handelt von der Nacht
des Sinnes, das andere von der Nacht des Geistes. Er sagt (a. a. O.
1. Buch, 8. Hptst.) darüber: „Diese Nacht, welche, wie schon gesagt, die
Beschauung ist, verursacht zwei Arten der Finsternis oder Läuterung
in den geEtlichen Personen, den zwei Teilen des Menschen gemäß, nämlich
dem sinnlichen und dem geistigen. So wird denn die eine Nacht oder die
sinnliche Läuterung, durch welche eine Seele geläutert und entblößt
wird, dem Sinne nach geschehen und diesen dem Geiste nach bilden;
und die andere ist die geistige Nacht oder Läuterung, wodurch die Seele
dem Geiste nach geläutert und entblößt wird, um für die Liebeseinigung
mit Gott zubereitet und zugerichtet zu werden. Die sinnliche ist die
gewöhnliche und die bei vielen eintritt. die geistige ist die, welche bei
sehr wenigen, solchen, die schon geübt und vorangeschritten sind,
vorkommt. Die er s ter e Nacht oder Läuterung ist bitter und erschreckend
für den Sinn; die andere ohne Vergleich noch mehr; denn sie ist gar sehr
erschreckend für den Geist." Von der Nacht des Geistes (a. a. O.
2. Buch, 5. Hptst.) heißt es: „Diese dunkle Nacht ist ein Einfluß Gottes
auf die Seele, der sie reinigt von ihren Albernheiten und ihren angewöhnten
Unvollkommenheiten, natürlichen und geistlichen. Die Beschaulichen
nennen sie eingegossene Beschauung oder mystische Theologie, wo ...?o.tt
in geheimer Weise die Seele unterrichtet und belehrt in der Vollkommenheit
der Liebe, ohne daß die Seele dabei irgend etwas mehr tut, als liebeatmend
auf Gott merken, auf ihn horchen, Sein Licht empfangen, ohne daß sie
versteht, wie diese Beschauung sich in sie ergießt. Denn es ist die liebreiche
Weisheit Gottes, welche ganz besondere Wirkungen in der Seele hervorbringt,

indem sie dieselbe durch Reinigung und Erleuchtung zubereitet
für die Liebeseinigung mit Gott. Aus zwei Ursachen ist diese göttliche
Weisheit nicht nur eine Nacht und Finsternis für die Seele, sondern auch
eine Pein und Qual: erstlich wegen der Hoheit der göttlichen Weisheit,
die über die Fähigkeit der Seele hinausgeht und somit für sie Finsternis
ist; zweitens wegen der Gemeinheit und Unlauterkeit der Seele, und so ist
sie für selbe peinlich und betrübend und auch finster. "

Der hl. Franz Sales spricht sich auch näher aus über diese peinvolle
Art der Beschauung (Theotimus, 6. Buch, 13. ff. Kap.). Da nun heißt
es u. a. : „Ein mit Liebe zu Gott erfülltes Herz wünscht Ihn unendlich zu
lieben, sieht aber dennoch gar wohl ein, daß sie Ihn weder würdig lieben noch
gebührend nach Ihm' sich sehnen kann. Diese Sehnsucht nun, welche
nie ihr Ziel zu erreichen vermag, ist wie ein Pfeil in der Seite eines hoch-



Wahre und falche Mystik. 247

kerzigen Geistes. Die Sehnsucht zu lieben bringt ihm Schmerz, welcher
jedoch von der Liebe dieser Sehnsucht versüßt wird. Wenn die Seele
sieht, daß ihr Gott aus Liebe zu ihr verwundet ist, so wird auch sie dadurch
sogleich wieder verwundet. Noch schmerzlicher wird die Seele
verwundet, wenn sie fühlt, daß sie ihren Gott liebt, Gott sie aber so behandelt,
als wüßte er nichts von dieser ihrer Liebe oder als traute er derselben
nicht. Denn dann befällt die Seele eine sehr große Angst, weil schon der
bloße Anschein des göttlichen Mißfallens ihr unerträglich ist. Manchmal
geschieht die Verwundung der Seele aus Liebe durch die bloße Erinnerung,
daß wir früher Gott nicht liebten. Öfter verwundet uns die Liebe
selbst durch den bloßen Gedanken an die vielen Menschen, welche die
Liebe Gottes mißachten, so daß wir fast vor Betrübnis vergehen.
Wenn die Wunden der Liebe häufig und stark sind, dann machen sie
uns ganz matt und krank vor Liebe." Ebenfalls spricht sich die hl. Theresia
wiederholt dahin aus, daß alle, selbst die höchsten, Beschauungsstufen
ihre mannigfachsten Peinen und Schmerzen haben.

Zu den völlig passiven Beschauungsarten werden
hauptsächlich gezählt die Einigung, die Ekstase und die Beschauung in der
geistigen Ehe (die umwandelnde Einigung). Die hl. Theresia hat öfter
genauer den Unterschied bestimmt zwischen der Buhe und der Einigung.
Sie gibt fünf eigentümliche Merkmale der Einigung an: Die Seelenkräfte
sind ganz vertieft (absorbées) in die Beschauung. —Alles Bemühen (travail)
hört auf ; die Untätigkeit (passivité) ist vollständig. — Die Gegenwart Gottes
wird wahrgenommen im Innern der Seele. — Die Seele ist sich bewußt, mit
Gott vereint zu sein. —Nachher bleibt sie gewiß, in Gott gewesen zu sein. —
Zum besseren Verständnis bezw. zu Vermeidung eines Mißverständnisses
der vollen Untätigkeit mögen folgende Worte der hl. Theresia (Leben,
18. Hptst., S. 208 u. 219 f. der neuen Ausg.) dienen: ,,Findet eine
Vereinigung aller Vermögen statt, dann kann die Seele, solange diese
Vereinigung dauert, unmöglich mit etwas Äußerem sich beschäftigen, wenn
sie auch wollte; kann sie es, so findet noch keine solche vollständige
Vereinigung statt. Die Seele nimmt wahr, daß sie mit Gott vereint ist,
und davon bleibt ihr eine solche Gewißheit, daß sie von diesem Glauben
durchaus nicht lassen kann. Hier schwinden alle Seelenkräfte und werden
derart aufgehoben, daß man, wie schon gesagt, durchaus keine Tätigkeit
derselben wahrnimmt. Hatte die Seele vorher über irgend ein Geheimnis
nachgedacht, so verliert sie es jetzt aus dem Gedächtnisse und es ist, als
hätte sie gar niemals daran gedacht. Hatte sie vorher gelesen, so vergißt
sie jetzt das Gelesene und hält sich mit ihren Gedanken nicht mehr dabei
auf. Ebenso ist es, wenn sie vorher mündlich betete. Der kleine lästige
Schmetterling des Gedächtnisses verbrennt sich also hier die Flügel und
kann nicht mehr unruhig umherflattern. Der Wille ist zweifelsohne ganz
mit Lieben beschäftigt, versteht aber nicht, wie er liebt. Wenn der
Verstand erkennt, so versteht er doch nicht, wie er erkennt; wenigstens
kann er von dem, was er erkennt, nichts begreifen. Mir scheint aber
nicht, daß er «rkennt; denn, wie gesagt, man merkt nichts davon."

Bei der Vereinigung zeigt sich so recht deutlich die Liebe Gottes
über alles. Die Liebe ist das Band zwischen der Seele und zwischen Gott;
wann die Liebe vollkommen i st, muß es auch ihre Wirkung, die Vereinigung
.sein. Bei der vollen Vereinigung ist die Liebe unumschränkte Herrin der
Seele, alles weicht ihr. Was der hl. Johannes vom Kreuz (Dunkle Nacht,
2. Buch, 11. Hptst.) von der Liebesentzündung im Geiste sagt, möge zur
näheren Erklärung dienen. ,,Der Geist fühlt sich da leidend in großer
Liebe; denn diese geistige Entzündung verursacht Liebesleiden. Da diese

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVll. ^ ^



2.48 Wahre und falsche Mystik.

Liebe auf eine besondere Weise eingegossen wird, so verhält sich die Seele
dabei mehr leidend, und so erzeugt die Eingießung in ihr ein starkes Leiden
der Liebe. Es hat diese Liebe schon etwas von der vollkommensten
Einigung mit Gott an sich und teilt somit in etwas ihre Eigenheiten,
welche da weit mehr Handlungen Gottes als der Seele sind. Die Seele,

empfängt sie nur und gibt einfach und liebeatmend ihre Einwilligung,
während die Hitze und Gewalt, die Kraft und das Leiden der Liebe oder
Entzündung, wie es hier die Seele nennt, ihr bloß durch die Liebe Gottes,
die sich mit ihr vereinigt, mitgeteilt wird. Diese Liebe findet in der Seele
um so mehr die geeignete Verfassung und Zubereitung, um sich mic ihr
zu vereinigen und sie zu verwunden, je mehr dieselbe alle ihre Begierden
den Genüssen von was immer für einer Art abgesperrt, entfremdet und
entzogen hat. Dies geschieht, wie gesagt, bei jener dunklen Läuterung
in hohem Grade. Denn Gott hält da die Seelenkräfte so entwöhnt (den
Genüssen) und so eingesammelt, daß sie die Dinge, welche sie wünschten,
nicht kosten können. Alles das tut Gott zu dem Zwecke, daß die Seele,
wenn alle Kräfte abgesondert und in sich gesammelt sind, desto mehr
Stärke und Tauglichkeit besitze, jene starke Liebeseinigung mit Gott zu
empfangen, die Er ihr durch jenes Reinigungsmittel zu geben anfängt,
und in welcher die Seele mit allen ihren geistigen und sinnlichen Kräften
und Begierden zu lieben hat, was eben nicht geschehen könnte, wenn jene
(Begierden) sich zerstreuen würden in andere Genüsse. Um die Stärke
dieser Liebeseinigung mit Gott zu empfangen, sagte deshalb David (Ps. 58,
16): ,Meine Stärke werde ich für Dich bewahren,' d. h. alle Fähigkeit,
Begierde, Stärke meiner Seelenkräfte werde ich für Dich dadurch bewahren,
daß ich sie außer Dir in keiner anderen Sache tätig sein und genießen
lassen will. Daraus kann man einigermaßen abnehmen, wie groß und wie
stark jene Liebesentzündung im Geiste sei, wo Gott alle Kräfte, Vermögen
und Begierden der Seele, sowohl die geistlichen als die sinnlichen, (in eins)
gesammelt hat, auf daß sie in vollkommener Harmonie nur mit dieser
Liebe beschäftigt seien, und so in Wahrheit und vollkommen das erste
Gebot erfüllen, welches nichts im Menschen übergeht und ausschließt
von dieser Liebe, sondern geradezu sagt: ,Du sollst Gott lieben aus deinem
ganzen Herzen, aus deinem ganzen Gemüte, aus deiner ganzen Seele, aus
allen deinen Kräften."

Das von der Einigung Gesagte gilt noch in höherem Grade von der
Ekstase* Sie unterscheidet sich so ungefähr von der Einigung dadurch,
daß die äußeren Sinne mehr erlöschen und die inneren mehr aufgehoben

und unvermögender sind, die Beschauung selbst vollkommener
ist, als bei dieser. Die physiologischen Erscheinungen der Ekstase sind
meist keineswegs wunderbar und die Ekstase ist für gewöhnlich keine
Tatsache engelgleicher Ordnung. Sie ist vielmehr nach ihrer physiologischen
Erscheinungsweise eine natürliche Folge unserer Schwäche und ein Hindernis,

das später fallen muß. Zum Beweise werden, wie bei der Einigung
auch bei der Ekstase die drei letztgenannten Lehrer angeführt. Besonders
genau hat sich der Doctor mysticus über die physiologische Seite der
Ekstase ausgesprochen. So z. B. (Dunkle Nacht, 1. Buch, 4. Hptst.;
2. Buch, 1. Hptst.) sagt er: ,,Es geschieht manchmal, daß sich selbst bei
den geistlichen Übungen, ohne daß es in ihrer (der Seele) Macht steht,
in der Sinnlichkeit unreine Regungen erheben und zu empfinden geben,
manchmal selbst W3nn der Geist in tiefem Gebete und im Empfang der
Sakramente der Buße und des Altares sich befindet. Da Geist und
Sinn genießt, so wird bei diesem Genüsse jeder Teil des Menschen angeregt,
sich nach seinem Verhältnis und seiner Eigentümlichkeit zu ergötzen.



Wahre und falsche Mystik. 249

Denn der Geist als der obere Teil wird dabei angeregt zur Freude und Lust
an Gott, und die Sinnlichkeit als der untere Teil wird angeregt zu
sinnlicher Freude und Lust, weil sie nichts anderes fassen und haben kann.
Und so geschieht es, daß die Seele dem Geiste nach im Gebete mit Gott
sich befindet und auf der anderen Seite dem Sinne nach in passiver Weise
sinnliche Empörungen und Regungen empfindet, nicht ohne großes Leid
ihrerseits. Vermöge ihrer UnVollkommenheit teilt die Sinnlichkeit
bei Gelegenheit der geistlichen Genüsse der Seele manchmal ihre eigenen
nebst eben dieser UnVollkommenheit mit. Ist aber dieser sinnliche Teil
bereits durch die Läuterung der dunkeln Nacht erneuert, so hat er keine
solchen Schwächen. Denn er nimmt da den göttlichen Geist in solcher
Fülle auf, daß es vielmehr scheint, er sei in diesen Geist selbst aufgenommen,

und sei zulezt auch so groß, weil in das Größere aufgenommen.
Und so besitzt er alles in "Weise des Geistes vermöge einer wunderbaren
Art, deren er durch Einigung mit Gott teilhaftig ist." — ,,Da der sinnliche
Teil der Seele schwach und unfähig ist für die starken Dinge des Geistes,
so kommt es, daß die Zunehmenden aus Ursache dieser geistigen
Mitteilung, die im sinnlichen Teil stattfindet, viele Entkräftungen und
Schwächen im Geiste leiden. Denn wie der Weise (Weish. 9, 15) sagt:
,Der Leib, der in Verwesung begriffen ist, beschwert die Seele.' Daher
kommt es, daß diese Mitteilungen weder sehr stark, noch sehr wirksam,
noch sehr geistig sein können, wie sie für die (vollkommene) Einigung
mit Gott erfordert werden. Die Sinnlichkeit, die daran teilnimmt, ist
zu schwach und zu hinfällig. Daher kommen auch die Entzückungen,
die Ohnmächten, selbst Verrenkungen der Glieder, die sich dann einstellen,
wenn die Mitteilungen nicht rein geistig sind, d. h. nicht an den Geist allein
gemacht werden, wie dies geschieht bei den Vollkommenen, die bereits
durch die Nacht des Geistes gereinigt sind. Denn bei ihnen hören diese
Entzückungen und Leibesschwächen auf. Sie erfreuen sich der Geistes-
freiheit, ohne daß der Sinn schwindet und untergeht."

Die umwandelnde Einigung lieben die Mystiker geistige Ehe
zu benennen. In diesem erhabenen Zustande, dem Höhepunkt der Mystik
hat jedoch die Beschauung keinesweg wesentlich sich geändert. Die
Beschauung bleibt eben dem Wesen nach stets dieselbe, aber verschiedene
Wirkungen treten zutage, je nachdem der Beschauende mehr oder weniger
gut zubereitet ist für das Gnadenwirken des Hl. Geistes. Der hl. Johannes
vom Kreuz hat sich wiederholt darüber deutlich ausgesprochen. So sagt
er (Liebesflamme, 1. Str. 4. V.) nämlich: „Diese Flamme war zur Zeit,
da die Seele im Zustande der geistigen Reinigung war, d. h. da sie in die
Beschauung einging, nicht so hold und lieblich, wie sie es jetzt im Stande der
Einigung ist. Darum ist zu wissen : Ehe jenes göttliche Liebesfeuer durch
vollkommene Reinigung und Läuterung in das Innerste der Seele eingeführt
wird und die Einigung bewirkt, schlägt diese Flamme Wunden in der Seele
und zerstört und vernichtet die UnVollkommenheiten ihrer schlimmen
Gewohnheiten. Und das ist die Wirkung des Hl. Geistes, wodurch Er sie
zur göttlichen Einigung und Umgestaltung in Gott durch Liebe zubereitet.
Denn dasselbe Feuer der Liebe, welches sich mit ihr einigt in der Herrlichkeit

der Liebe, ist es, welches vorher läuternd und reinigend in sie eindringt;
gleichwie dasselbe Feuer, welches in das Innere des Holzes eindringt,
es ist, welches zuerst von außen angreift und mit der Flamme verwundet,
es austrocknet und der kalten Teile entledigt, bis es dasselbe durch die
Wärme derart zubereitet hat, daß es in das Innere eindringen und ganz
in sich umgestalten kann. Bei dieser Übung leidet die Seele große Schmerzen
und harte geistige Peinen, die zuweilen in die Sinne überströmen, indem

17*



250 Wahre und falsche Mystik.

diese Flamme gar verletzender und ungestümer Art ist. Es genüge
hier nur zu wissen, daß derselbe Gott, welcher in die Seele behufs Einigung
und Liebesumgestaltung eingehen will, es ist, der vorher in sie eindrang,
um sie mit dem Lichte und der Wärme Seiner göttlichen Flamme zu läutern.
Und so war denn dieselbe Flamme, die jetzt für sie lieblich ist, vorher
verletzend und schmerzend für sie."

Dennoch ist im Besphauenden alles geändert; er ist vollkommen in
Liebe umgewandelt. Es scheint in ihm der Zustand ursprünglicher
Unschuld zurückgekehrt. Nun geht die Seele ganz natürlicherweise zu Gott
ohne ehemaliges Staunen und Schwäche. Die Vereinigung mit Gott wird
fast beständig. Die Seele verliert Gott fast nicht mehr aus den Augen
und lebt stets in Gottes Gegenwart ganz aufmerksam auf Sein Gnadenwirken
in ihr, das sie immer deutlicher erkennt an der stets wachsenden
Vollkommenheit. Gewiß ist dies ein erhabener Zustand und wohl wert das
Verlangen der Seele zu wecken. Von diesem Höhestand sagt (a. a. O.
3. Str. 2. V.) der hl. Johannes: ,,Man kann sagen, die Seele sei gleich der
Luft, die innerhalb der Flamme entzündet und in Flamme umgestaltet
ist; denn die Flamme ist nichts anderes, als entzündete Luft, und
Bewegungen, welche diese Flamme macht, sind weder der Luft allein, noch
dem Feuer allein zugehörig, sondern der Luft und dem Feuer zugleich;
das Feuer aber macht, daß die Luft, die es entzündet hat, brenne. In
gleicher Weise müssen wir es nehmen, daß die Seele mit ihren Vermögen
innerhalb der Glanzesstrahlen Gottes erleuchtet werde, und die
Bewegungen jener Flamme, ihre Schwingungen und Ausstrahlungen bewirkt
nicht die Seele allein, die in die Flamme des Hl. Geistes umgestaltet ist,
noch bewirkt sie Gott allein, sondern Er und die Seele miteinander. Er
bewegt nämlich die Seele, wie es das Feuer bei der entzündeten Luft tut.
Und so sind diese vereinigten Bewegungen Gottes und der Seele gleichsam
Verherrlichungen Gottes, die Er der Seele erweiset. Jene Erscheinungen

der Herrlichkeit Gottes, die hier der Seele gegeben werden, sind
bereits anhaltender, als sonst, und vollkommener; aber im anderen Leben
werden sie ganz vollkommen sein, ohne Änderung von mehr oder weniger
und ohne Unterbrechung. Diese Glanzesstrahlen sind unschätzbare
Gnaden und Begünstigungen, die Gott der Seele erweiset und gehören
meines Erachtens zu den größten und höchsten, die hienieden auf dem Wege
der Umgestaltung stattfinden können."

Zur rechten Beurteilung der Beschauung als des mystischen Gebetes
und der Mystik überhaupt ist wohl zu beachten, was Bossu et am Schlüsse
seiner ausgezeichneten Anleitung zum Gebet des Glaubens und der
einfachen Gegenwart Gottes sagt. Vor uns liegt deren deutsche Übersetzung
als Anhang des Handbuchs für innerliche Seelen von P. Joh. Grou
S. J. (Münster i. W. 1903, Alphonsus-Buchhandlung). Da nun (S. 353 f.
Nr. XV) heißt es:-„Man darf nicht vergessen, daß es eines der größten
Geheimnisse des geistlichen Lebens ist, daß der Hl. Geist uns nicht nur
durch Erleuchtungen, Süßigkeiten, Tröstungen, Zärtlichkeiten und fühlbare

Gnadenhilfe darin führt, sondern auch durch Finsternisse, Blindheit
Unempfindlichkeit, Überdruß, Ängsten, Traurigkeit, Empörung der
Leidenschaften und Neigungen ; ich sage noch mehr, daß dieser kreuzigende
Weg notwendig ist, daß er gut, der beste, der sicherste ist und uns weit
schneller zur Vollkommenheit führt. Eine erleuchtete Seele schätzt die
Führung Gottes sehr hoch, welcher zuläßt, daß sie von den Geschöpfen
geübt und von Versuchungen und Verlassenheit bedrängt werde; und
sie begreift sehr wohl, daß dies eher Gnaden als Ungnaden sind, da sie
lieber mit dem Kreuze auf Kaivaria sterben, als in Wonne auf dem Tabor



Wahre und falsche Mystik. 251

leben will. Nach der Läuterung der Seele im Fegfeuer der Leiden,
durch welches man notwendig gehen muß, wird die Erleuchtung, die
Ruhe, die Freude durch die innige Vereinigung mit Gott kommen, welché
ihr diese Welt, obwohl sie ein Verbannungsort ist, zu einem kleinen
Paradiese machen wird. Das beste Gebet ist jenes, wo man sich am meisten
den Empfindungen und Gesinnungen überläßt, die Gott selbst in die
Seele legt, und wobei man mit mehr Einfalt, Demut und Treue sich Seinem
Willen und dem Beispiele Jesu Christi gleichförmig zu machen sucht."

Besnard in ,,Beiträge zur mystischen Theologie" (Augsburg
1847, Schmid) äußert sich (S. 8 f.) ähnlich: „Die mystische Theologie
kann unter zwei verschiedenen Weisen gefaßt werden. Einmal indem
man ihr eine engere und beschränktere Richtung gibt, wo sie dann lediglich
die Einigung der Seele mit Gott bedeutet und zwar ohne Betracht der
Wege, die als Mittel gedient; oder aber indem man ihr eine weitere
Ausdehnung zugesteht, wo sie dann überdies die inneren Wege enthält, mittels
welcher die Seele zu dieser göttlichen Einigung gelangen kann. Da nun in
der Seele zwei Grundkräfte sich befinden, der Verstand und der Wille,
und da man durch die eine wie die andere zur göttlichen Einigung kommen
kann, so teilt sich auch die mystische Theologie, in weitester Bedeutung
gefaßt, in zwei verschiedene Arten, deren jede Bezug hat auf einen jener
Wege. Der eine ist ungewöhnlich und dieser ist der des Verstandes,
welcher darin besteht, daß Gott, sofern er diesen seiner Wirksamkeit
enthebt, in ihm auf übernatürliche Weise durch Entrückung und Ekstase,
durch intellektuelle Visionen wirkt, die allerdings weder zu verachten
noch abzuweisen sind, wenn sie in Wahrheit von Gott herkommen, wie
denn selbst in der Hl. Schrift viele Beweise sich finden; aber alle Mystiker
stimmen überein, daß dieser Weg und diese Art der mystischen Theologie
sehr selten sei, daß man sie nie wünschen solle und habe man Neigung
zu ihr, so liefe man große Gefahr, sei vielfachen dämonischen Blendwerken
ausgesetzt und kaum entgehe man dem Falle. Die Mehrzahl der Mystiker
mißratet jedes Verlangen nach diesem Zustande, der zumeist nur aus
Hoffart, Dünkel, Verblendung und Selbstliebe hervorgehen und lediglich
verderbliche Folgen nach sich ziehen könne. Der andere Weg ist jene r
des Willens und besteht in Reinigung des Herzens von aller Wertschätzung
und Liebe der Kreaturen wie seiner selbst, um dasselbe Gott ganz
hinzugeben, nichts mehr zu lieben als Ihn nur allein und die Erfüllung des
göttlichen Willens; infolgedessen Gott der Seele sieh einigend, sie mit Seiner
höchst göttlichen Liebe erfüllt und ihr Seine reinsten Lichter mitteilt.
Dies nun ist die wahre mystische Theologie, angemessen der Fähigkeit
aller Menschen, allen brauchbar und Gott wohlgefällig von allen recht
geübt."

Immer wieder muß nachdrücklich betont werden, daß bei der Mystik
das Wesentliche streng unterschieden werde vom Zufälligen, vom Nicht-
Notwendigen, vom Akzidentellen. Wesentlich nun ist der Mystik die
vollkommene Gottvereinigung, nicht notwendig aber sind ihr die
ganz außerordentlichen, wunderbaren Erscheinungsweisen, wie Visionen,
Offenbarungen u. dergl. Was es aber näher um diese Einigung ist, lesen
wir bei der hl. Mechtild von Hackeborn (Liber spec. grat. IV, 13). Sie

war an einem Sonntage verhindert, die hl. Kommunion zu empfangen,
was sie nicht wenig betrübte. Da nun der Herr, auf ihre Klage hin, sie
einlud, geistig zu kommunizieren „durch die Einigung", begann sie
nachzusinnen, was das wohl wäre. Der Herr aber sagte: „Wer nur immer all
seinem Eigenwillen entsagt und in allem, was ihm lieb oder leid
ist, Meinen Willen dem seinigen vorzieht der kommt im Geiste



252 Wahre und falsche Mystik.

zum Geiste durch die Einigung, und in ihm wird sich erfüllen, was
geschrieben steht: Wer Gott anhängt, wird ein Geist mit Ihm."
Treffend sagt Zahn (a. a. 0., S. 261 f.): „Wenn man überhaupt die Unio
mystica näher bestimmen will, dann kann man nicht irgendeine unbekannte
Größe, wie ein ,geistiges Berühren', ein »Vereinigen im Grunde der Seele',
ein »besonderes Wahrnehmen der Gegenwart Gottes' und Ähnliches
beibringen, sondern man muß sagen, daß, was in der Beschauung gegeben
ward, in der »Einigung' (relativ) vollendet wurde als besonders lichtvolle
Entfaltung der auf dem Glauben ruhenden Erkenntnis, als besondere
Innigkeit und Treue der Liebe, als besondere Befestigung im Gnaden-
stände, als besondere Bereicherimg mit den Gnadengaben." Die wahre
Mystik bekundet sich im Wandel in Gottes Gegenwart, im „Bleiben
in der Liebe". Darum heißt es (a. a. 0., S. 270 f.) mit Recht: „Der hohen
Beschauung hohe Schule und hohe Probe bleibt doch das Wort der grauen
Vorzeit: ,Wandle vor mir!' und des Apostels Wort: ,Unser Wandel ist
im Himmel'!" (Fortsetzung folgt.)


	Wahre und falsche Mystik

