
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Das Verhältnis der Engelwelt zur sichtbaren Schöpfung

Autor: Schlössinger, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


158 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

eine der Art nach schlechte Handlung gebietet und der
Mensch tut sie aus Gehorsam gegen das Gewissen, so ist
sie eben nur der Art nach schlecht, kann aber nicht subjektive
und zurechenbare Sünde sein, falls der Irrtum des Gewissens
unverschuldet ist. Darum hat der hl. Thomas richtiger die
Sündhaftigkeit der vom irrigen Gewissen diktierten
Handlungen auf diejenigen Fälle beschränkt, wo der Irrtum auf
gewollter Unwissenheit beruht, obwohl auch er den auf
unverschuldeter Unwissenheit beruhenden Akt nicht als
schlechtweg gut bezeichnet.

Beide Denker aber stimmen darin überein, daß nach
ihnen zu einer guten Handlung auch der Glaube an ihre
Güte, d. h. ein gutes Gewissen gehört, und daß der Mangel
dieses guten Glaubens, also das schlechte Gewissen jede
Handlung schlecht macht. (Fortsetzung folgt.)

——f txL> 1

s

DAS VERHÄLTNIS DER ENGELWELT ZUR

SICHTBAREN SCHÖPFUNG.

VON P. WILHELM SCHLÖSSINGER 0. P.

—XS*3-

Wollen wir das Wesen einer Sache, einer Person und
dergl. kennen, so untersuchen wir deren Betätigungen,
Wirkungen nach innen oder außen. Die Wirkungen führen
uns zur Erkenntnis der Ursache, die Funktionen zur Erkenntnis

des Tätigkeitsprinzips und das Tätigkeitsprinzip zur
Erkenntnis des Wesens. Haben wir die Geisterwelt an sich
auf diesem Wege erkennen müssen und haben wir sie auch
in irgendeiner, wenn auch mangelhaften Weise erkannt,1
so wird uns der gleiche Weg auch, und zwar noch besser,
dazu führen, das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung

zu erkennen. In der Tat noch besser; denn in.der
Betrachtung dieses Verhältnisses haben wir es nicht mehr mit
so abstrakten Dingen, wie es z. B. die Natur, die spezifische
Unterscheidung des einen Wesens vom anderen ist u. dergl.,
sondern mit ganz konkreten Dingen zu tun; und dies
erleichtert bedeutend unser abstraktives Denken, führt auch
zu greifbareren Erfolgen.

1 Bd. XXV, S. 461—485, u. Bd. XXVII, S.81—117 dieses Jahrbuches.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 159

Wenn wir das Verhältnis der Engelwelt zur sichtbaren
Schöpfung gleich von vornherein richtig auffassen wollen,
müssen wir die ganze sichtbare Schöpfung in zwei große
Lager teilen; in das eine versetzen wir die materielle Welt
mit all den Gattungen, Arten und Individuen materieller
Dinge, angefangen von den Elementen bis hinauf zu den
höchsten Tieren, ja selbst bis zum Menschen, insofern er
einen animalischen Leib hat ; denn seiner körperlichen
Seite nach gehört der Mensch auch zur materiellen Welt,
obwohl nicht in derselben Weise wie die übrigen materiellen
Dinge. Ins andere Lager versetzen wir die Menschen ihrer
seelischen Seite nach, also die Menschenseelen. Und nun
wollen wir in gesonderter Weise das Verhältnis der Engel-
weit zur materiellen Welt im allgemeinen und zum Menschen
im besonderen näher bestimmen. Die einzelnenAusführungen
werden uns einen wertvollen Einblick in die erhabehe
Stellung des Engels im Universum gestatten.

1. Das Verhältnis der Engelwelt zur materiellen
Welt im allgemeinen.

So erhaben die Stellung des Eiigels im Universum
nach dem über die Geisterwelt Gesagten auch sein mag,
so ist doch vor allem zu sagen, daß er bei der Erschaffung
der materiellen Welt weder direkt noch indirekt mitzuwirken
hatte noch mitwirken konnte. Die Offenbarung sagt uns,
daß Gott allein Himmel und Erde aus nichts erschaffen
hat1 : ,,In principio créavit Deus coelum et terram ohne Hilfe,
Dienstleistung, Mitwirkung eines anderen. Übrigens ist diese
Tatsache öfters in der Hl. Schrift des Alten und Neuen
Testamentes erwähnt. Und wenn Gott vor Erschaffung des
Menschen die Worte ausspricht: Faciamus hominem ad
imaginem et similitudinem nostram, so können unter dem
„Faciamus" nicht die Engel verstanden werden, denn sie
werden überhaupt im ersten Kapitel des Schöpfungsberichtes

nicht erwähnt ; ferner spricht Gott niemals in der
ganzen Hl. Schrift zu den Engeln wie zu Gleichgestellten;
schließlich sind wir Menschen nicht nach dem Bilde und
Gleichnisse der Engel, sondern Gottes erschaffen worden. —
Ebenso schließt das kirchliche Lehramt jede Dienstleistung
oder Mitwirkung der Engel bei Erschaffung der materiellen

1 Gen. 1, 1.



160 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Welt aus, indem es verkündete:1 ,,Pater et Filius et Spiritus
sanctus est unum universorum principium, creator omnium,
visibilium et invisibilium, spiritualium et corporalium, qui
sua omnipotenti virtute simul ab initio temporis utramque
de nihilo condidit creaturam spiritualem et corporalem,
angelicam videlicet et mundanam ac deinde humanam etc."
Aber auch die vom Glauben erleuchtete Vernunft sagt uns,
daß die Erschaffung eines Wesens Gottes ausschließliche
Tätigkeit sei und daß bei der Erschaffung eines Wesens
keine Kreatur, auch die vollkommenste nicht, instrumen-
taliter, dispositive oder überhaupt in irgendeiner Weise
mitwirken könne. Den Beweis hierfür führt der hl. Thomas
folgendermaßen :2 ,,Satis apparet in primo aspectu secundum
praedicta, quod creare non potest — die Möglichkeit ist
völlig ausgeschlossen — esse propria actio nisi solius Dei.
Oportet enim universaliores effectus in universaliores et
priores causas reducere. Inter omnes autem effectus uni-
versalissimum est ipsum esse. Unde oportet, quod sit
proprius effectus primae et universalissimae causae, quae
est Deus. Producere autem esse absolute, non inquantum
est hoc vel tale, pertinet ad rationem creationis. Unde
manifestum est, quod creatio est propria actio ipsius Dei."
Im Begriffe also der Schöpfung liegt es, daß sie nur Gott
allein zukommen könne; denn das Sein als solches
hervorbringen, liegt nicht in der Macht einer Kreatur, dazu gehört
göttliche Allmacht. — Aber das Geschöpf, eben weil es
Geschöpf ist, .kann auch nicht, in keiner Weise, bei der
Schöpfung, Erschaffung eines Wesens mitwirken. Dieses
Zweite ist ebenso unmöglich wie das Erste.3 ,,Contingit
autem, quod aliquid participet actionem propriam alicuius
alterius, non virtute propria, sed instrumentaliter, in-
quantum agit in virtute alterius; sicut aer per virtutem
ignis habet calefacere et ignire. Et secundum hoc aliqui
opinati sunt — weil sie das Wort Schöpfung nicht in vollem
Wortsinne verstanden, sondern nach Art einer anderen
Tätigkeit — quod, licet creatio sit propria actio univer-
versalis causae, tarnen aliqua inferiorum causarum, in-
quantum agit in virtute primae causae, potest creare.
Et sic posuit Avicenna, quod prima substantia separata —

1 Cone. Lat. IV. Cap. „Firmiter".
2 I. q. 45. a. 5. erster Teil.
3 I. q. 45. a. 5. zweiter Teil.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 161

im christlichen Sinne Engel genannt — creata a Deo créât
aliam post se et substantiam orbis et animam eius, et quod
substantia orbis créât materiam inferiorum corporum. Et
secundum hune etiam modum Magister dicit. Sent, in 3.
c. 4, §3, quodDeus potest creaturae communicare potentiam
creandi, ut creet per ministerium, non propria auctoritate..
Gott würde demnach von seiner Schöpferkraft der Kreatur
mitteilen, wie er auch sonst ihr die Kraft tätig zu sein
(virtus agendi) mitteilt. Das ist aber eine falsche Auffassung
der Schöpfergewalt. Sed hoc esse non potest; quia causa
secunda instrumentalis non participât actionem causae
superioris, nisi inquantum per aliquidsibi proprium dispositive
operatur ad effectum principalis agentis. Von einer causa
instrumentalis kann keine Rede sein, wenn diese fragliche
causa instrumentalis in ihrer Eigenschaft als solche nicht
etwas mitwirken kann zur Wirkung des principale agens.
Si igitur nihil ibi ageret secundum illud, quod est sibi
proprium, frustra adhiberetur ad agendum. Nec oporteret esse
determinata instrumenta determinatarum actionum. Sic
enim videmus, quod securis scindendo lignum, quod habet
ex proprietate suae formae, producit scamni formam,
quae est effectus proprius principalis agentis nämlich des
Tischlers. Nun kommt die Applikation, die zeigt, daß bei
der Erschaffung eines Wesens keine causa instrumentalis
intervenieren kann. Illud autem, quod est proprius effectus
Dei agentis, est illud, quod praesupponitur omnibus aliis
scilicet esse absolute. Unde non potest aliquid operari
dispositive et instrumentaliter ad hunc effectum, cum
creatio non sit ex aliquo praesupposito, quod possit disponi
per actionem instrumentalis agentis. Es gibt also im
Schöpfungsakte kein Objekt für eine causa instrumentalis;
deshalb ist sie von jeder Mitwirkung ausgeschlossen. Sic
igitur impossibile est, quod alicui creaturae conveniat
creare neque virtute propria neque instrumentaliter sive
per ministerium/4 Dasselbe Argument benützt der hl.
Thomas, wenn auch mit anderen Worten anderswo1 und.
betont daselbst, daß wir bei der Schöpfungsaktion nicht
nur die Sache, sondern auch, oder eigentlich die Art und
Weise des Hervorbringens einer Sache betrachten müssen;
dies wird uns zeigen, daß ein Geschöpf nie und nimmer
etwas erschaffen oder auch nur in entfernter Weise dabei

1 T. q. 65. a. 3. c.



162 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

mitwirken könne:1 „Quantitas virtutis agentis non solum
mensuratur secundum rem factam, sed etiam secundum
modum faciendi; quia unum et idem aliter fit et a maiori
et a minori virtute. Producere autem aliquid finitum, und
wäre es auch nur ein Grashalm hoc modo, ut nihil prae-
supponatur, est virtutis infinitae. Unde nulli creaturae
competere potest."

Die Engel können also nichts erschaffen, weder körperliche

Wesen, noch Menschenseelen, noch viel weniger
Engelsubstanzen. Bezüglich des letzteren sagt der Aquinate:2
,,Nullum ens creatum potest producere aliquod ens absolute,
nisi inquantum esse causât in hoc. Et sic oportet, quod
praeintelligatur id, per quod aliquid est hoc, actioni, qua
facit sibi simile. In substantia autem immateriali non
potest praeintelligi aliquid, per quod sit haec; quia est
haec per suam formam, per quam habet esse, cum sint
formae subsistentes. Igitur substantia immaterialis non
potest producere aliam substantiam immaterialem sibi
similem quantum ad esse eius, sed quantum ad perfectionem
aliquam superadditam ; sicut si dicamus quod superior
angélus illuminât inferiorem. Secundum quem modum etiam
in coelestibus est paternitas, ut ex verbis Apostoli patet ad
Ephesios 3: Ex quo omnis paternitas in coelo in terra
nominatur. Et ex hoc etiam evidenter apparet quod nullum
ens creatum potest causare aliquid nisi praesupposito
aliquo; quod répugnât rationi creationis." Und. deshalb
konnten die Engel auch nicht instrumentaliter mitwirken
bei Erschaffung ihrer Standesgenossen, unter der
Voraussetzung, daß die ganze Geisterwelt nicht auf einmal
erschaffen wurde. Ohne ein praesuppositum in irgendeiner
Gestalt kann also kein Geschöpf sich betätigen, also kann
es auch nicht schaffen, auch nicht bei der Erschaffung
eines Wesens mitwirken.

Aber auch die Formen (formae substantiales) der
Dinge sind nicht von den Engeln ; nicht bei der Erschaffung
der körperlichen Dinge konnten die Engel irgendwie
mitwirken ; aber auch jetzt können sie nicht Formen produzieren,
wohl aber vermögen sie indirekt Ursache substanzieller
Formen zu sein, indem sie durch die; composita solche
Formen hervorbringen. Der hl. Thomas begründet dies

1 lb. ad 3.
2 I. q. .45. a. 5. ad 1.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 163

folgendermaßen:1 ,,Id quod proprie fit, est compositum.
Formae autem corruptibilium rerum habent, ut aliquando
sint, aliquando non sint, absque hoc, quod ipsae generentur
aut corrumpantur, sed compositis generatis vel corruptis
(ipsae formae generantur vel corrumpuntur) ; quia etiam
formae non habent esse, sed composita habent esse per eas.
Sic enim alicui competit fieri sicut et esse. Et ideo cum
simile fiat a suo simili, non est quaerenda causa formarum
corporalium aliqua forma immaterialis, sed aliquod
compositum, secundum quod hic ignis generator ab hoc igne,
Sic igitur formae corporales causantur, non quasi influxae
ab aliqua immateriali forma, sed quasi materia reducta
de potentia in actum ab aliquo agente composito. Sed quia
agens compositum, quod est corpus, movetur a substantia
spirituali creata, ut Augustinus dicit 3. de Trinitate cap. 4.
et 5., sequitur ulterius, quod etiam formae corporales
a substantiis spiritualibus deriventur, non tamquam in-
fluentibus formas sed tamquam moventibus ad formas."
Die substanziellen Formen der körperlichen Dinge sind
also direkt und unmittelbar von den composita ; kein geistiges
geschaffenes Wesen, und wäre es auch noch so vollkommen,
kann eine Wesensform hervorbringen, weder durch einen
Schöpfungsakt, das wäre gewissermaßen ein Widerspruch
im Ausdruck, noch durch eine andere Art von Aktion.
Der ganze Einfluß der Engel auf die Wesensformen der
körperlichen Dinge besteht nur darin, daß sie sich als
moventia agentia corporalia ad formas, also nur mittelbar
und indirekt in der Produktion der substanziellen körperlichen

Formen betätigen können. Diese Beschränkung
der Macht der Geisterwelt ist von großer Bedeutung; denn
dadurch gewinnen wir die Überzeugung, daß die Geister,
namentlich die bösen keine wirkliche, reelle körperliche
Wesen hervorzubringen vermögen, daß somit in vielen Fällen
soweit sie auf Sicherheit beruhen und wir es nicht mit
Einbildungen, Phantastereien zu tun haben, die von den
bösen Geistern produzierten Tiere, Pflanzen oder Menschen
u. dergl. nichts anders als Scheinwesen sind, kondensierte
Luftkörper ohne inneres, eigentliches Leben. Freilich ist
der Einfluß der Geisterwelt noch von der anderen Seite, d.h.
als causae moventes agentia corporalia ad formas ein
ungeheuer großer, ein so großer, daß wir gar nicht im-

1 I. q. 65. a. 4. erster Teil.



164 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

stände sind, auch nur die allgemeinsten Kategorien
dieses Einflusses zu klassifizieren. Welcher Schaden der
Menschheit gerade unter diesem Gesichtspunkte von seilen
der Geisterwelt, der bösen natürlich, erwachse, ist gar nicht
zu ermessen; freilich steht uns auf der anderen Seite eine
noch größere nutzbare Macht seitens der guten Geister
zur Verfügung. Die moderne Welt glaubt am besten zu
tun, von dieser Machtstellung der Geisterwelt gegenüber der
körperlichen keine Notiz zu nehmen, und belächelt
mitleidig die Beschränktheit derjenigen, die diesen Einfluß
als sicher nachweisen wollen und davon überzeugt sind.
Und doch hätte die Wissenschaft einen großen Gewinn zu
verzeichnen, wenn je einmal ein Mann den vollen Inhalt
des Satzes: „Angeli sunt causae moventes corporalia agentia
ad -formas" in allen Beziehungen aufdecken und enthüllen
würde. Bis jetzt ist dieser Satz noch ein für uns ungelöstes
Rätsel.

Die Engelwelt hat also nur indirekten Einfluß auf die
Produktion körperlicher Wesensformen. Bei der Erschaffung

der körperlichen Welt, als zum erstenmale diese
körperlichen Wesensformen hervorgebracht wurden, hatten
sie gar nichts zu tun und konnten daher auch die genannten
Formen nicht produzieren. Diesen Punkt glaubt der heil.
Thomas noch extra betonen zu müssen — zu seiner Zeit
legten ja manche Arabisten, katholische und heidnische —
den substantiae separatae, unseren Engeln, eine fast göttliche

Macht bei, darum wird der Aquinate nicht müde,
immer und immer wieder die natürliche Seite der Engelwesen

hervorzukehren — und fährt in seinen Ausführungen
fort1: ,,In prima autem corporalis creaturae productione
non eonsideratur aliqua transmutatio de potentia in actum.
Et ideo formae corporales, quas in prima productione
corpora habuerunt, sunt immediate a Deo productae, cui
soli ad nutum obedit materia tamquam propriae
causae." Dieser Satz, mit dem wir uns sofort noch
eingehender beschäftigen wollen, erklärt, warum die Macht der
Geisterwelt über die körperliche bei allen sonstigen
Vorzügen eine recht beschränkte ist. „Unde ad hoc signi-
ficandum Moyses singulis operibus praemittit: ,,DixitDeus:
Fiat" hoc vel illud; in quo significatur formatio rerum per

1 I. q. 65. a. 4. zweiter Teil.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 165

Verbum Dei facta, a quo secundum Augustinum est omnis
forma et compago et concordia partium/'

Der früher zitierte Satz, Cui (Deo) soli ad nutum obedit
materia tamquam propriae causae, ist von großer Wichtigkeit;

denn er leitet uns an, die Macht der Geisterwelt über
die körperliche im richtigen Sinne zu verstehen. Der Satz
selbst bedeutet nichts anderes als, daß nur Gott allein die
Materie mit jeder Form informieren kann, ohne Widerstand
weder seitens der Materie noch seitens der Form, und zwar
ohne Mitwirkung einer Form oder überhaupt eines Wesens.
Denn wie Sylvius sagt:1 „Materiam obedire angelis ad
nutum, non est posse ipsos facere aliquem effectum in
materia supra virtutem materiae; sed est, angelos posse
reducere materiam in actum formae substantialis non
mediantibus causis corporalibus." Deshalb können die
Engel nicht körperliche Wesen hervorbringen, wie sie wollen
und wann sie wollen, und wenn sie solche produzieren wollen,
müssen sie sich — alles andere vorausgesetzt — dieser
körperlichen Wesen bedienen. Der Aquinate begründet
obigen Satz auf folgende Weise:2 ,,Hoc, quod proprie fit,
est compositum, nicht die Materie, nicht die Form, sondern
das ganze Kompositum wird eigentlich produziert; hoc
enim proprie est quasi subsistens. Forma autem non dicitur
ens, quasi ipsa sit, sed sicut quo aliquid est et sie per
consequens nec forma proprie fit. Eius enim est fieri, cuius
est esse, cum fieri nihil aliud sit nisi via in esse. Aus den
Begriffen materia, forma, compositum, fieri und esse richtig
verstanden, leitet der hl. Thomas den Beweis dafür ab, daß
die Engel unmöglich direkt und unmittelbar körperliche
Wesensformen produzieren oder die Materie ohne körperliche
Ursachen (agentia) informieren können. ,,Manifestum est
autem, quod factum est simile facienti; quia omne agens
agit sibi simile. Et ideo id, quod facit res naturales, habet
similitudinem cum composito vel quia est compositum,
sicut ignis generat ignem, vel quia totum compositum et
quantum ad materiam et quantum ad formam est in virtute
ipsius, quod est proprium Dei. Sic igitur omnis informatio
materiae vel est a Deo immediate (wie bei Erschaffung der
Welt) vel ab aliquo agente corporali (wie seither im Laufe
der Dinge); non autem immediate ab angelo."

1 Com. zu T. q. 110. a. 2. ad 3.
2 S. th. I. q. 110. a. 2. c. cf. De malo q. 16. a. 9.



166 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Wenn auch der Engel ein höheres Wesen ist als jedes
noch so vollkommene körperliche Wesen, so kann er doch
nicht ohne ein solches die Materie informieren, denn in seiner
Machtsphäre ist einmal weder Materie noch Form ; er kann
ein Materie verändern aber nicht informieren. Das verstößt
aber nicht gegen das Prinzip: ,,Quidquid potest virtus
inferior, potest virtus superior;" denn sagt der hl. Thomas:1
,,Id, quod potest virtus inferior potest superior, non eodem
sed excellentiori modo; sicut intellectus cognoscit sensibilia
excellentiori modo quam sensus. Et sic angélus excellentiori
modo transmutât materiam corporalem quam agentia
corporalia scilicet movendo ipsa agentia corporalia tamquam
causa superior. Und da befinden wir uns wieder auf dem
unentdeckten Gebiete des gewaltigen Machteinflusses der
Engelwelt auf die körperliche, hier zeigt sich tatsächlich
der Engel als die causa superior über alles Sinnliche und
Körperliche.

Bringt der Engel in der materiellen Welt Wirkungen
hervor, welche die natürlichen Kräfte der körperlichen Dinge
übersteigen, so dürfen wir darunter nicht ein obedire
materiae ad nutum angeli verstehen; sondern dies ist dann
nichts anderes als ein Beweis des anderen Satzes, daß jede
höhere Ursache tun kann, was die niedere, und noch etwas
mehr.

Man hat der Ausführung des hl. Thomas entgegengehalten:

die Himmelskörper bringen ja auch niedere
Lebewesen hervor, verursachen also eine Verbindung von Materie
und Form ; man könne darum den Engeln nicht absprechen,
was den leblosen Himmelskörpern zukomme. Darauf
antwortet Sylvius:2 ,,Talia produci virtute coelorum non
simpliciter sed quatenus considerantur cum intelligentia
motrice ac vivente, wir kommen also zur selben Lösung
wie früher, quae etsi non uniatur illis ut forma informans,
unitur tarnen ut forma influens virtutem quandam arti-
ficiosam, qua possunt eiusmodi viventia imperfecta pro-
dueere non mediantibus aliis viventibus, mediantibus tarnen
dispositionibus materialibus." Darum sagt der hl. Thomas:3
„Corpora coelestia etiamsi non sint animata — damit
begegnet er zugleich der anderen Schwierigkeit, wie die
leblosen und vernunftlosen Himmelskörper Leben und Lebe-

1 Ib. ad 2. 2 Im selben Artikel.
3 De pot. q, 6. a. 6. ad 10.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 167

wesen beursachen können — moventur a substantia vivente
separata (Engel im christlichen Sinne), cuius virtute agunt
sicut instrumentum virtute principalis agentis et ex hoc
causant in inferioribus vitam."

Die Engel haben also keinen direkten Einfluß auf die
Information der Materie ; sie selbst können mit keiner
Form die Materie informieren, dazu bedürfen sie der körperlichen

Ursachen. In welchem Verhältnis stehen sie nun zur
gesamten materiellen Welt?

Der hl. Thomas bezeichnet dies Verhältnis der Geisterwelt

zur materiellen als eine administratio der letzteren
durch erstere. Die körperliche Welt ist nicht sich selbst
überlassen, auch regiert sie Gott nicht unmittelbar selbst,
sondern nach dem allgemeinen Prinzip: ,,Inferiora reguntur
et perducuntur ad perfectionen per superiora" unterliegt
die materielle Welt der Führung und Leitung der Geisterwelt.

Der Beweis des Aquinaten hierfür lautet1: ,,Tam in
rebus humanis quam in rebus naturalibus hoc communiter
invenitur — gewissermaßen ein Naturgesetz, dessen
Vorhandensein unsere eigene Erfahrung und Beobachtung
bestätigt, quod potestas particularis (inferius) gubernatur
et regitur a potestate universali (superius), sicut potestas
Ballivi (Stadtvogt) gubernatur a potestate regis. Et in
angelis etiam est dictum (q. 55. a. 3. et q. 108. a. 1.), quod
superiores angeli, qui praesunt inferioribus, habent scientiam
magis universalem, aber nicht als totes Kapital sondern
eben dazu, um die niederen zu erleuchten, ihnen von ihrem
vollkommeneren Wissen mitzuteilen. Manifestum est
autem, quod virtus cuiuslibet corporis est magis
particularis quam virtus spiritualis substantiae; nam oinnis
forma corporalis est forma individuata per materiam et
determinata ad hic et nunc; formae autem immateriales
sunt absolutae et intelligibiles. Et ideo sicut inferiores
angeli, qui habent formas minus universales, reguntur per
superiores, ita omnia corporalia reguntur per angelos."
Damit man ja nicht meine, diese Theorie sei eine Ansicht
der Theologen allein, von der Männer der Wissenschaft
nichts wissen, fügt der hl. Thomas bei: Et hoc non solum
a Sanctis Doctoribus (gemeint sind die Kirchenväter und
Lehrer) ponitur, sed etiam ab omnibus philosophis, qui
incorporeas substantias posuerunt."

12



168 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Diese mittelalterliche Anschauung, daß die ganze
sichtbare Welt der Leitung der Engel unterstehe, ist keine
verrostete rückständige Theorie; denn sie beruht auf einem
festen unumstößlichen Prinzip, dessen Richtigkeit und
Festigkeit bisher auch noch nicht die Wissenschaft eines
20. Jahrhunderts über den Haufen werfen, geschweige
untergraben konnte. Unter der Voraussetzung, daß es eine
Geisterwelt gibt, kommt ihr auch die Leitung (gubernatio,
administratio) der materiellen zu, ja muß ihr zukommen,
denn im ganzen Universum bestätigt uns die eigene subjektive

Beobachtung und Erfahrung, und zwar nicht einmal,
sondern in tausenden und tausenden Fällen, immer, überall,

ohne eine einzige Ausnahme, quod inferiora per superiora
reguntur. Dies Prinzip ist richtig und sicher im Kleinen,
im Größeren, im Größten, also muß es auch richtig und
sicher sein im Bereiche der obersten und höchsten Ordnung
der Dinge, welcher alle Teilordnungen unterstehen.

Zudem gefiel es Gottes Güte, dessen Vorsehung
unmittelbar sich auf alle Wesen, körperliche und geistige,
erstreckt, auch die Kreaturen an der Weltregierung
teilnehmen zu lassen. Darum sagt der Aquinate:1 Quantum
ad rationem gubernationis providentiam) pertinet, Deus
immediate omnia gubernat; an der Vorsehung kann Gott
kein, Geschöpf teilnehmen lassen ; quantum autem pertinet
ad executionem gubernationis die eigentliche Leitung
und Regierung der Geschöpfe der ganzen Welt) Deus
gubernat quaedam mediantibus aliis, nämlich alles Niedere
durch das Höhere in wohlgeordneter Unterordnung. Cuius
ratio est quia, cum Deus sit ipsa essentia bonitatis — daß
die Geschöpfe teilnehmen an der Weltregierung ist Ausfluß >

ein besonderer Beweis von Gottes Güte, — unumquodque
attribuendum est Deo secundum sui optimum. Optimum
autem in omni ratione et cognitione practica (qualis est
ratio gubernationis) in hoc consistit, quod particularia
eognoscantur, in quibus est actus. Sicut optimus medicus
est, qui non considérât sola universalia, sed qui potest
etiam considerare minuta particularia. Et idem pätet in
ceteris. Unde oportet dicere, quod Deus omnium etiam
minimorum particularium rationem gubernationis habeat.
Bisher hat der hl. Thomas die Providentia divina auch
betreffs der geringsten Seinsheiten nachgewiesen. Nun fügt

1 I, q. 103. a. 6. c.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 169

er den Nachweis an, daß Gott nicht alles selbst unmittelbar
r^dert, sondern an dieser Leitung und Führung der Dinge
ander*> teilnehmen läßt, und zwar auch nur wegen seiner
unendlich^ Güte. Diese unendliche Güte ist der letzte
Grund der L^videnz, ebenso wie der Regierung Gottes.
Darum fährt der iq Thomas fort: ,,Sed cum per guber-nationem res, quaeG-^bernantur, sint ad perfectionem
perducendae, tanto erit m^Uor quant0 maior
perfectio a gubernante rebus gubernatiscmriTi^^^^
Maior autem perfectio est quod aliquid in se sit bonuîu^^
etiam sit aliis causa bonitatis, quam si esset solummodo
in se bonum. Et ideo sie Deus gubernat res, ut quasdam
aliarum in gubernando causas instituât; sicut si aliquis
magister diseipulos suos non solum scientes faceret sed
etiam aliorum doctores."

Ja daß die Geschöpfe teilhaben dürfen an der
Weltregierung, gereicht nicht nur dem Universum zum Vorteil,
sondern auch Gott zur größeren Ehre; ein Beispiel unseren
irdischen Verhältnissen entnommen, beleuchtet diesen Satz
besser als seitenlange Ausführungen:1 ,,Non solum pertinet
ad perfectionem regis terreni, quod executores habeat suae
gubernationis, sed etiam ad regis dignitatem, quia ex
ordine ministrorum potestas regia praeclarior redditur/c
Das gleiche aber in eminenterer Weise gilt von Gott,
Und noch schöner, deutlicher, in wahrhaft klassischer
Weise sagt der hl. Thomas anderswo:2 ,,Deus inferiora
gubernat per superiora, non propter defectum suae virtutis,
sed propter abundantiam suae bonitatis, ut
dignitatem causalitatis etiam creaturis communieet." In der
göttlichen Güte finden wir also den letzten Grund, warum
die Kreaturen zur Teilnahme an der Weltregierung berufen
und zugelassen sind, warum namentlich die Engelweit
einen so großen Einfluß auf die materielle Welt ausübt,
einen so großen wollen wir sagen, daß überhaupt nichts in
der materiellen Welt geschieht, welches nicht im Engel
seine nähere oder entferntere Ursache hätte. Deshalb sagt
der hl. Augustin:3 Quemadmodum corpora erassiéra et
inferiora per subtiliora et potentiora quodam ordine reguntur
ita omnia corpora per spiritum vitae et spiritus vitae rationalis
desertor atque peccator per spiritum vitae rationalem

1 Ib. ad 3. 2 I. q. 22. a. 3. c.
3 De Trin. lib. 3. cap. 4. cf. Quaest 83. q. 79.

12*



170 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

pium et iusturn et ille per ipsum Deum : sie universa croatura
per Creatorem suum." Und der hl. Gregor d. Gr.:1 „In JaA>Ç

mundo visibili nihil nisi per creaturam invisibilem disponi
potest.44 Übrigens spricht auch die Geheime C>it'enbarung
des öfteren z. B. im 7. und 14. Kapitel von -Ingeln, die den

Winden, dem Feuer, dem Wasser geb^°en*.
Wenn wir nun im einzelnen n^er bezeichnen wollten,

wie die admini»*?^*0 creatup»<^ corporalis der sichtbaren
Welt die Engel besorgt werde, worauf sie sich er-
.oiecke u. dgl., so müssen wir abermals die Unzulänglichkeit
unseres menschlichen Denkens anerkennen. Nicht mit
Unrecht betrachten wir die Engel als Beweger der Himmelskörper,

als Verursacher des Einflusses, den die Gestirne auf
das Leben unserer Erde ausüben, als Verursacher all der
millionenfachen generationes und corruptiones unserer drei
Reiche, des Mineral-, Pflanzen- und Tierreiches, — dem
Menschen gegenüber nehmen sie ohnehin eine besondere
Stellung ein, von der noch eigens gesprochen werden soll —
als erste Glieder jener schier unendlichen Reihe von
Ursachen, durch welche der Schöpfer alles Geschaffene in
großartiger Harmonie miteinander verkettet vom obersten
Himmelsfürsten bis herab zum letzten Sonnenstäubchen.
Sagen wir auch nicht, daß jedes Pflänzchen, jedes Tierlein
seinen angelus administratorius habe — so was zu behaupten,
möchte an das Lächerliche streifen — so ist gewiß die
Behauptung nicht unberechtigt, daß zum mindesten die
einzelnen genera und species der sichtbaren Schöpfung von
einzelnen Engeln administriert werden, und dies deshalb,
weil die Engel, so vollkommen sie auch sonst sind, doch
eine beschränkte Machtsphäre besitzen und darum ihre
administratio nur einen beschränkten Wirkungskreis
zuläßt. Die höheren Wesen der sichtbaren Welt werden durch
höhere Engel administriert, die niederen durch niedere
entsprechend dem Grundsatze der göttlichen Weltregierung:
Inferiora per superiora reguntur. In diesem Sinne schreibt
der hl. Gregor der Gr. dem Chore der Gewalten die
Herrschaft über die bösen Geister zu, dem Chore der Kräfte
(Virtutes) die Oberherrschaft über die ganze sichtbare
Schöpfung; durch ihre Dienstleistung geschehen nach ihm
auch die Wunder und wunderbaren Ereignisse in der Natur.
Im allgeimenen ist mit dem Aquinaten zu sagen:2 „Quilibet

1 Dialog, lib. 4. cap. 5. 2 I. q. 110. a. 1. ad 3.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 171

angelus etiam minimus, habet altiorem virtutem et
universalerem, quam aliquod genus corporalium;" tarnen ordo
divinae sapientiae „diversis rebus diversos rectores prae-
posuit.'" •

An dieser administratio der sichtbaren Welt haben
die Dämonen keinen Anteil ; sie besitzen zwar eine große
natürliche Macht, sie können mit den einzelnen körperlichen
Wesen vieles tun, deren Generations- oder Korruptionsprozeß

verursachen, sie zum Schaden der Menschheit
mißbrauchen u. dgk, denn alle ihre natürlichen Fähigkeiten
und Vorzüge sind ihnen trotz des Sündenfalles geblieben;
aber administrieren können sie die sichtbare Welt, die
einzelnen materiellen Geschöpfe nicht, denn die administratio
schließt immer eine Führung des Administrierten zum
Ziele, zu Gott in letzter Linie, in sich; und dies liegt nicht
in der Absicht der bösen Geister, ein Wesen Gott, seinem
letzten Ziele, näherzubringen.

Mit dieser Administration der materiellen Welt seitens
der Engel ist eo ipso gegeben, daß diese materielle Welt
mit all ihren körperlichen Geschöpfen hinsichtlich räumlicher

Veränderung den Engeln unterworfen ist, oder wie
der hl. Thomas sich in mittelalterlicher Weise ausdrückt:

Corpora obediunt angelis ad motum localem." Der Beweis
hierfür lautet1: ,,Divina sapientia coniungit fines primorum
principiis secundorum. Ex quo patet, quod natura inferior
in sui supremo attingitur a natura superiori. Natura autem
corporalis est infra naturam spiritualem. Inter omnes
autem motus corporeos perfectior est motus localis, ut
probatur (in 8. Physic, text. 57); cuius ratio est quia mobile
secundum locum non est in potentia ad aliquid intrinseeum,
inquantum huiusmodi, sed solum ad aliquid extrinsecum
scilicet ad locum — die örtliche, räumliche Bewegung
schließt also die geringste Potenzialität in sich — ; et ideo
natura corporalis nata est moveri immediate a natura spiri-
tuali secundum locum. Unde et philosophi posuerunt,
suprema corpora moveri localiter a spiritualibus substantiis ;

unde videmus, quod anima movet corpus primo et princi-
paliter locali motu/' Diese Macht, die materiellen Dinge
räumlich zu bewegen, ist aber eine beschränkte; d. h. die
höheren Engel können entsprechend ihrer größeren Macht
mehrere und größere Körper und in größeren Distanzen

1 Ib. a. 3. c.



172 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

örtlich bewegen. Deshalb sagt der hl. Thomas:1 „Idem est
naturalis motus totius et partis, non tarnen eadem vis
sufficit ad movendum totum, quae movet partem. Unde
licet daemones possint movere aliquam partem terrae
einen ganzen Komplex von Körpern, non sequitur quod
possint movere totam terram; quia hoc non estpropor-
tionatum naturae ipsorum, ut mutent ordinem elemen-
torum mundi." Noch deutlicher antwortet der Aquinate
auf die Frage, ob der Engel die Erde in die Nähe des
Mondes bewegen könne, ihm scheine es2 ,,quod non possit
naturali sua virtute, quia nulla virtus creata potest immutare
ordinem principalium partium universi, ad quem pertinet,
quod terra sit in medio locata" nach mittelalterlicher
Anschauung.

Durch den motus localis beursacht der Engel in der
materiellen Welt alle anderen motus. ,,Angeli3 causando
motum localem tamquam priorem, per eum causare possunt
alios motus ; adhibendo scilicet agentia corporalia ad huius-
modi effectus producendo." — Wenn die Menschenseele
keine ähnliche Macht über die materiellen Dinge besitzt
wie der Engel, so kommt dies daher, weil sie unvollkommener
und an einen bestimmten Körper in ihrer Wirksamkeit
gebunden ist. „Angeli4 habent virtutem minus contractam
quam animae; unde virtus motiva animae contrahitur ad
corpus unitum, quod per earn vivificatur, quo mediante
alia potest movere; sed virtus angeli non est contracta ad
aliquod corpus, unde potest corpora non coniuncta localiter
movere." Aus dem Gesagten ergibt sich, daß die Engel
die materielle Welt mit all ihren Wesen bewegen können
quoad motum localem, daß sie aber hierin beschränkt sind,
d. h. sie können nur einen motus localis proportionatus
suae naturae verursachen entsprechend der größeren oder
geringeren Vollkommenheit ihrer eigenen Natur.

Ihre Macht ist aber noch nach einer anderen Seite hin
beschränkt : sie können nämlich keine Wunder wirken.
Der Beweis hierfür lautet:5 ,,Miraeulum proprie dicitur,
cum aliquid fit praeter ordinem naturae. Sed non sufficit
ad rationem miraculi, si aliquid fiat praeter ordinem naturae

1 De malo q. 16. a. 10. ad 8.
2 Opusc. 10. a. 16. cf. opusc. 11. a. 5.
3 I. q. 110. a. 3. ad 2. 4 Ib. ad 3.
5 I. q. 110. a. 4. cf. 105. a. 7.; De pot. q. 6. a. 3.; Cont. Gent,

c. 102, 103.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 173

alicuius particularis ; quia sic, cum aliquis proiicit lapidem
sursum, miraculum faceret, cum hoc sit praeter ordinem
naturae lapidis. Ex hoc ergo aliquid dicitur esse miraculum
quod fit praeter ordinem totius naturae creatae. Hoc autem
non potest facere nisi Deus; quia quidquid facit angélus
vel quaecumque alia creatura propria virtute, hoc fit
secundum ordinem naturae creatae et sic non est miraculum;
unde relinquitur, quod solus Deus miracula facere possit."
Was immer demnach der Engel Wunderbares in der materiellen

Welt tut z. B. Verursachen eines Erdbebens,
merkwürdiger Himmelserscheinungen, außergewöhnlicher
Naturereignisse u. dergl., ist kein wahres Wunder, wenn es auch
ein miraculum quoad nos ist. Deshalb sagt der hl. Thomas r1

,,Quia non omnis virtus naturae creatae est nota nobis,
ideo cum aliquid sit praeter ordinem naturae creatae nobis
notae per virtutem creatam nobis ignotam est miraculum
quoad nos. Als solche miracula quoad nos sind demnach
die weitaus meisten merkwürdigen Tatsachen in der materiellen

Welt zu erklären, deren Ursachen wir nicht kennen;
und es ist ganz einerlei, ob diese merkwürdigen Tatsachen
auf den Einfluß guter oder böser Geister zurückzuführen
sind. Wahres Wunder einzig und allein ist nur, was gegen
dir Ordnung der ganzen Natur ist. Gerade deshalb, weil
die materiellen Dinge ganz in der Macht der (guten und
bösen) Geister sind quoad motum localem, darum geschieht
so manches in der materiellen WeH mit Hilfe des motus
localis von seiten der Engel, was unser Erstaunen hervorruft.

Wenn es von den Engeln heißt, daß sie Wunder wirken,
so ist das so zu verstehen,2 vel quia ad eorum desiderium
Deus miracula facit, sicut et sancti homines dicuntur
miracula facere, vel quia aliquad ministerium exhibent in
miraculis, quae fiunt, sicut colligendo pulveres in resurrec-
tione communi vel huiusmodi aliquid agendo. "

Inwiefern der Mensch der allgemeinen administratio
der Engel unterworfen ist, haben wir schon früher in den
beiden Artikeln: ,,Erkenntnis der Engel" und ,,Das angelische

Wollen" gezeigt und im besonderen nachgewiesen,
wie der Engel auf den Menschen, d. h. auf den höheren,
intellektuellen Teil durch den niederen, sinnlichen Teil,
einwirken könne ; wir können von einer ausführlichen
Wiederholung dieser auch recht interessanten Teilfragen

1 I. q. 110. a. 4. ad 2. 2 Ib. ad. 1.



174 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

um so mehr Abstand nehmen, da wir ohnehin im folgenden
uns mit dem besonderen Verhältnis der Engelwelt zum
Menschen beschäftigen müssen, das wir als „ Schutzverhältnis

^" bezeichnen.
Wer besorgt aber die administratio der materiellen

Welt Alle Engel, alle Chöre Oder nur einzelne Chöre
und welche

Schon im Wesen des Engels als eines Geschöpfes ist
es enthalten, daß er nicht allgegenwärtig sein kann, daß
er sich also räumlich dorthin bewegen müsse, wo er etwas
zu tun hat, und daß er in der Eigenschaft eines Gesandten
dort tätig sein müsse, wenn er im Auftrage eines Höheren
handelt. Diese Gedanken führen uns geradenwegs zur
Frage über die Sendung der Engel.

Die Sendung der Engel, die sich im allgemeinen auf
die ganze Schöpfung, im besonderen aber auf die Menschen
bezieht — ,,nonne omnes sunt administratori spiritus, in
ministerium missi propter eos, qui hereditatem capient
salutis,1" wie die klassische Stelle im Hebräerbriefe lautet,
ist hinlänglich in der Offenbarung bezeugt. Zwei Engel
sind zur Zerstörung der Städte Sodoma und Gomorrha
beordert2 und vollziehen im Auftrage Gottes das Strafgericht.
Raphael ist ein Bote Gottes:3 Et nunc misit me Dominus
ut curarem te et Saram uxorem filii tui a daemonio liberalem.
Der Heiland mittet4 angelos suos cum tuba et voce magna ;

et congregabunt electos eius a quatuor ventis etc. Vor
der Menschwerdung des Gottessohnes ,,missus est angelus
Gabriel".5 Gott sendet also Engel aus zu verschiedenen
Dienstleistungen, mit der missio ist zugleich auch der Zweck
derselben, das ministerium, verbunden, weshalb der hl.
Paulus in der zitierten Stelle von den Engeln sagt: „In
ministerium missi." Den Nachweis hierfür aus der vom
Glauben erleuchteten Vernunft führt der hl. Thomas mit
folgenden Worten:6 ,,Aliqui angeli in ministerium mittuntur
a Deo. Ut enim supra dictum est (q. 43. a. 1.), cum de
missione divinarum Personarum ageretur, ille mitti dicitur,
qui aliquo modo ab alio procedit, ut incipiat esse, ubi prius
non erat, vel ubi prius erat, per alium modum. Filius enim
aut Spiritus sanctus mitti dicitur, ut a Patre procederis
per originem et incipit esse novo modo id est per gratiam
vel per naturam assumptam, ubi prius erat per Deitabis

1 Hebr. 1. 14. 2 Gen. c. 19. 3 Tob. 12, 14.
4 Matth. 24, 31. 5 Luk. 1, 26. « I. q. 112. a. 1.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 175

praesentiam. Dei enim proprium est ubique esse, quia,
cum sit universale agens, eius virtus attingit omnia entia ;
unde est in omnibus rebus. Virtus autem angeli, cum sit
particulare agens, non attingit totum Universum, sed sie
attingit unum, quod non attingit aliud; et ideo ita est hie,
quod non alibi. Manifestum est autem per supradicta,
(q. 110. a. 1.), quod creatura corporalis per angelos ad-
ministratur. Cum igitur aliquid est fiendum per aliquem
angelum circa aliquam creaturam corpoream, de novo
applicatur angelus illi corpori sua virtute. Et sie angelus
de novo ineipit ibi esse. Et hoc totum procedit ex imperio
divino; unde sequitur secundum praemissa, quod angelus
a Deo mittatur. Sed actio, quam angelus missus exercet,
procedit a Deo, sicut a primo principio, cuius nutu et
auctoritate angeli operantur, et in Deum reducitur sicut
in ultimum finem Et. hoc facit rationem ministri ; nam
minister est sicut instrumentum intelligens. Instrumentum
autem ab alio movetur et eius actio ad aliud ordinatur.
Unde actiones angelorum gegenüber der materiellen und
spirituellen Welt ministeria vocantur et propter hoc dicuntur
in ministerium mitti (nämlich nach der klassischen Stelle
im Hebräerbriefe 1, 14.). Die Sendung der Engel ist also
bedingt und abhängig von ihrer Aufgabe als administrative
Organe in der materiellen Welt und von ihrer geschöpfliehen
Natur. Als Geschöpfe können sie nicht überall sein, müssen
also dorthin, wo sie eine Aufgabe zu erfüllen haben, erst
geschickt werden. Diese Sendung entzieht ihnen aber
nichts an Würde, wenn sie sich zeitweilig nicht im Himmel
als ihrem sozusagen natürlichen Orte aufhalten, ebensowenig

wie ein König nichts an Würde verliert, wenn er
aktuell nicht den königlichen Thron einnimmt; andererseits

genießen die Engel allüberall, wo immer sie sich befinden
und womit sie sich auch beschäftigen mögen und zwar
aktuell die selige Anschauung. Deshalb sagt der hl. Thomas i1

,,In nobis exterior occupatio puritatem contemplationis
impedit, quia actioni insistimus secundum sensitivas vires,
quarum actiones cum intenduntur, retardantur actiones
intellectivae virtutis. Sed angelus per solam intellectualem
operationem — denn von allen irdischen, körperlichen
Schranken, dem Rauiüe wie der Zeit nach, ist das Schauen
des Verstandes wie überhaupt jedes intellektives Erkennen

1 I. q. 112. a. 1. ad 3.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

frei — régulât suas actiones exteriores. Unde actiones
exteriores in nullo impediunt eius contemplationem ; quia
duarum actionum, quarum una est régula et ratio alterius,
una non impedit sed iuvat aliam."

Weil die HL Schrift die Engel dienstbare Geister nennt,
ad minis tratorii spiritus in ministerium missi für die
Äuserwählten, dürfen wir nicht daraus schließen, daß sie
Diener der Menschen seien; nein sie sind Gottes Diener
für uns, zu unserem Heile. Denn erstens sind sie uns Menschen
an natürlichen Vorzügen und übernatürlichen Gnaden so
überlegen, daß wir gar nicht einmal einen Vergleich mit
ihnen aushalten; das Vollkommene kann aber nie und
nimmer dem Unvollkommenen dienstbar sein. Zweitens
sind die Engel einzig und allein Diener Gottes, können also
nicht zugleich Diener der Menschen sein. Wie es nur einen
Herrn gibt, so kann alles Geschöpfliehe nur diesem Herrn
allein dienstbar sein. Deshalb folgert der hl. Leo d. Gr.1
aus der Tatsache, daß nach der Versuchung die Engel sich
dem Heilande nahten und ihm dienten, dessen Gottheit.
Und der hl. Gregor d. Gr. sagt:2 ,,Veneremur in illo (Salva-
tore) Divinitatem suam, quia nisi super omnia Deus existeret,
ei nullo modo angeli ministrarent." Drittens nennt sich der
Engel in der Geheimen Offenbarung3 nicht Diener, sondern
Mitdiener (conservus); und bei Daniel4 heißen die Engel
nicht Diener, sondern Pürsten der Reiche (Perser, Juden).
Wenn der hl. Thomas sagt:5 ,,Angeli in suis actionibus
exterioribus ministrant principaliter Deo et secundario
nobis/4 so will er damit sagen, daß die Dienstleistungen
der Engel in erster Linie Gottesdienst sind; nebenbei
kommen sie auch uns zu Gute, denn diese Dienstleistungen
geschehen zu unserem Heile. Ebenso sagt der Apostel im
Hebräerbriefe 1, 14 auch nicht, daß die Engel von Gott
gesendet würden in ministerium hominum, sondern in
ministerium wegen der Auserwählten. Sie dienen durch
ihre Ämter Gott zum Wohle und Heile der Auserwählten.
Wie der Hirt, der die Schafe bewacht, sie auf gute Weide
führt und von ihnen alles Schädliche ferne hält, nicht den
Schafen dient, sondern seinem Herrn, so dienen die Engel,
die uns Menschen beschützen, uns mit Wohltaten an Leib
und Seele überhäufen und alle leiblichen und geistigen

1 De Quadrag. serm. 2. 2 In Evang. hom. 16.
3 Apoc. 19, 10. 4 Dan. 10, 13. 5 I. q. 112. a. 1. ad 4.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 177

Schäden von uns ferne halten, nicht uns, sondern Gott,
der uns ihrem Schutze anvertraute.

Es werden aber nicht alle Engel zu Dienstleistungen
gesendet. Dies die Meinung des hl. Thomas, der sich hierin
auf Pseudo-Dionysius,1 den hl. Gregor d. Gr.2 beruft. Unter
den Scholastikern sind derselben Meinung mit dem hl. Thomas

der hl. Bonaventura, Richard, Major,3 Bannez, Zumel,
Nazarius in ihren Kommentaren zu diesem Artikel des
hl. Thomas, Suarez4 etc. Der Aquinate begründet seine
Meinung mit folgenden Worten:5 ,,Hoc habet ordo divinae
providentiae non solum in angelis sed etiam in toto uni-
verso, quod inferiora per superiora administrateur." Im Lichte
dieses öfters benützten Prinzips der göttlichen Weltregierung
läßt sich irrtumslos die gegenwärtige Frage erkennen. Dieses
Prinzip ist so inhaltsreich und sicher zum Ziele führend,
daß wir in vielen Fragen der Engellehre nur durch dasselbe
uns Klarheit zu verschaffen vermögen. ,,Sed ab hoc ordine
in rebus corporalibus aliquando ex divina dispensatione re-
ceditur — auch dies Prinzip erleidet bisweilen, aber nur in
der materiellen Welt seine Ausnahme propter altiorem or-
dinem, secundum scilicet quod expedit ad gratiae manifesta-
tionem. Diese höhere Ordnung, die eine solche Ausnahme
verursacht, ist also die GnadenOrdnung. Aber von einer solchen
Ausnahme müssen wir uns Gewißheit verschaffen können.
Quod enim caecus natus fuit iluminatus, quod Lazarus fuit
suscitatus, immediate a Deo factum est absque aliqua actione
coelestiumcorporum. Sedetangeli, boni et mali, possunt
aliquid in istis corporibus operari praeter actionem coelestium
corporum, condensando nubes in pluvias, et aliqua huiusmodi
faciendo. Neque alieui debet esse dubium, quinDeus immediate

hominibus aliqua revelarepossit non mediantibus angelis,
et superiores angeli non mediantibus inferioribus. Et secundum

hanc considerationem quidam dixerunt, quod secundum
communem legem superiores non mittuntur, sed inferiores
tantum ; sed ex aliqua dispensatione divina interdum
superiores mittuntur. Sed hoc non videtur rationabile, quia
ordo angelicus attenditur secundum dona gratiarum. Ordo
autem gratiae non habet alium superiorem ordinem, propter

1 Coel. hier. e. 7. et 13.
2 Ezeeh.. hom. 8., In.Evaiig. hom. 34.
3 Sent. II. dist. 2. a. 1.
4 De ang. lib. 6. cap. 9, 10, 18.
5 I. q. 112. a. 2. c. erster Teil.



178 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

quem praetermitti debeat ; sicut praetermittitur ordo naturae
propter ordinem gratiae." Wir haben also keinen Grund
weshalb das obenerwähnte Prinzip in der angelischen
Gnadenordnung eine Ausnahme erleiden sollte : folglich
werden nur die Engel der niederen Chöre zu Dienstleistungen
entsendet. Welche dazu beordet werden, findet später
eingehende Erklärung.

Aber nicht allein aus diesem Grunde. „Considerandum1
est etiam, quod ordo naturae in operationibus miracu-
lorum praetermittitur propter fidei confirmationem. Ein
zweiter Grund, warum das allgemeine Prinzip der
göttlichen Weltregierung hin und wieder eine Ausnahme findet.
Auch dieser Grund findet im gegenwärtigen Fall keine
Anwendung. Ad quam nihil valeret si praetermitteretur
ordo angelicus ; quia hoc a nobis percipi non posset, und für
die Engel ist eine solche Ausnahme nutzlos, da sie keinen
Glauben haben, derbestärkt werden müßte, denn sie schauen
ja Gottes Wesenheit und darin die Heilspläne Gottes.
Gott aber verfolgt immer bestimmte Zwecke, wenn er
Ausnahmen in seinen Gesetzen zuläßt oder verursacht, er
tut nichts umsonst.

Schließlich ist noch zu bedenken:2 Nihil etiam est
ita magnum in ministeriis divinis, quod per inferiores
ordines exerceri non possit.". Einen höheren Auftrag
erhielt kein Engel als jener war, da das Geheimnis der
Menschwerdung des Gottessohnes verkündet werden sollte. Dieser
Auftrag wurde von einem Engel eines niederen Chores
ausgerichtet. ,,Et ideo simpliciter dicendum est cum
Dionysio (Coel. Hier. a. 13.), quod superiores angeli num-
quam adexterius ministèrium mittuntur.£' Der hl. Thomas
betont, daß die höheren Engelchöre nichts mit äußeren
Dienstleistungen, also mit solchen, die die materielle Welt
und uns Menschen betreffen, zu tun haben. Innere mini-
steria vollführen auch sie, denn sie vermitteln göttliche
Offenbarungen extra visionem Verbi.

Wenn der hl. Paulus in der schon öfters zitierten Stelle
des Hebräerbriefes von den Engeln sagt: „Nonne sunt
omnes administratorii spiritus in ministerium missi etc.",
so will er damit durchaus nicht behaupten, daß alle Engel
in der materiellen Welt Dienste leisteten, sondern er will
damit nur sagen, „quod omnes sunt positi seu constituti

1 Ib. zweiter Teil. 2 Ib. dritter Teil.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 179

in ministerio, ut ex sua natura vel conditione omnes sint
missibiles, etiam exterius ad beneplacitum eius, cuius
sunt ministri/'1 oder daß allen wenigstens eine innere
Sendung zukomme, nämlich insofern die höheren Engel
die niederèn erleuchten, oder aber (nach dem Zusammenhange)

im Gegensatze zu Christus sind alle Engel doch nur
dienstbare Geister, Diener — Christus der Gottessohn —
denen im Auftrage Gottes die Aufgabe obliegt, die Heilspläne

betreffs der Menschheit zu verwirklichen, beziehungsweise

an deren Realisierung mitzuarbeiten.
Wenn wir an anderer Stelle in der Hl. Schrift lesen,

daß ein Cherub das Paradies, beziehungsweise den Weg
zum Baume der Erkenntnis bewache,2 oder daß ein Seraph
bei der Prophetenweihe des Isaias dessen Lippen mit einer
glühenden Zange reinigte, so müssen wir diese Texte in
dem Sinne verstehen, daß niedere Engel im Auftrage und
in der Autorität dieser höheren handelten, wie der heil.
Thomas betreffs des Seraphs sagt:3 ,,Superiores angeli
communieantpropria dona, a quibusdenominantur (Cherub —
plenus scientia in Verbindung mit dem Baume der Erkenntnis,

Seraph caritate incensus in Verbindung mit der Liebe,
die den Propheten beseelen soll) mediantibus inferioribus
angelis. Sic igitur unus de Seraphim dictus est purgasse incen-
dio labia prophetae, noil quia hoc ipse immediate fecerit, sed
quia inferior angélus virtute eiùs hoc fecit ; sicut Papa
dicitur absolvere aliquem, etiamsi per alium officium
absolutionis impendat."

Auch Raphael, der von sich sagt," daß er einer von
jenen sieben sei, qui adstant ante Deum,4 muß deshalb
nicht einem der höheren Chöre angehören ; denn entweder
will er mit der bestimmten Zahl statt der unbestimmten
nur andeüten, daß er einer der Himmelsboten sei; dann
dürfen wir ,,qui adstantauch im Sinne, die bereit sind
zu jedwedem Dienste verstehen, oder wir können diese
Engelsworte auch in dem Sinne erklären, daß sieben Geister
seines Chores (ob ' Erzengel oder Engel ist gleichgültig),
für besonders wichtige Dienste ausersehen sind und daß
Raphael einer dieser sieben Auserwählten sei. Deshalb
sagt er ja auch, daß er die Gebete und Opfer des Tobias

1 Cf. Sylvius z. I. q. 112. a. 2.
2 Gen. 3, 24.
3 I. q. 112. a. 2. ad 2.
4 Tob. 12, 15.



180 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

vor Gottes Thron niedergelegt habe, ein Amt, das nicht
den Chören der obersten Hierarchie zukommt.

Ebenso ist auch Gabriel, der das höchste Geheimnis
der Menschheit verkündete, kein Engel der obersten Hierarchie,

sondern der oder einer der Höchsten, welche für
äußere Dienste entsendet werden; zudem lesen wir im
Buche Daniel im 8. und 9. Kapitel, daß er öfters entsendet
werde, dem Propheten dies oder jenes zu erklären, ein Beweis,
daß er nicht einem der obersten Chöre angehöre.

Auch die Stelle bei Matthäus,1 wo es heißt, daß alle
Engel mit Christus zum Weltgerichte kommen würden,
spricht nicht gegen die Lehre des hl. Thomas ; denn von dieser
Eigenschaft, als Zeugen des Weltgerichtes, kommen sie
nicht den Menschen, sondern Gott zu dienen; Diener Gottes
sind sie aber alle.

Betreffs des hl. Michael läßt sich aus der Hl. Schrift
nicht mit Sicherheit nachweisen, ebensowenig aus den
Aussprüchen der hl. Väter, daß er notwendigerweise der
oberste Engel sein müsse; er kann ebensogut nur als der
oberste der zu Dienstleistungen in die materielle Welt
entsendeten Engel bezeichnet werden. Als solcher konnte
er mit Luzifer beim Sündenfall der bösen Engel gekämpft
und ihn besiegt haben, nicht kraft der ihm als niederm
Engel zustehenden Macht, sondern als causa Instrumentalis
in virtute causae principalis, entweder Gottes oder eines
höheren Engels. Weil Gabriel als höchster Erzengel im
kirchlichen Glauben verehrt wird, wegen der höchsten
Botschaft oder Dienstleistung, die ihm oblag, Michael aber als
höher stehend betrachtet wird, so bildete sich speziell auf
Grund des 10. Kapitels bei Daniel, wo Michael ein Fürst
princeps genannt wird, die nicht unwahrscheinliche Meinung
in der Kirche aus, Michael gehöre dem Chore der principatus,
der Fürsten, an. Darum sagt der hl. Thomas, und seiner
Erklärung folgen Bannez,2 Toletus, Suarez u. a. : ,,Michael
Daniel c. 10 ponitur in ordine Principatuum, Gabriel autem
dicitur de ordine Archangelorum, Raphael autem posset
poni in ordine Angelorum, secundum ea quae circa singulares
personas exercuit." Hier müssen wir in unserem menschlichen

Forschen Halt machen ; die Offenbarung hat uns Einzelheiten

nicht enthüllt, und unser Verstand vermag aus
allgemeinen PrinzipienkeineweiterenSchlußfolgerungen abzuleiten.

1 Matt. 25, 31. 2 Sent. II. dist. 10. a. 1.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 181

Wenn wir dann weiter fragen, welche und wieviele
niedere Chöre zu äußeren Diensten beigezogen werden und
solche verrichten, so sagt uns Vernunft und Glaube, nur die
letzten fünf, beziehungsweise sechs Chöre. Anhaltspunkte
für diese Auffassung gewähren uns die Namen der Engelchöre.

Der hl. Thomas liefert hierfür folgenden Beweis:1
,,Mitti ad exterius ministerium proprie convenit angelo
secundum quod ex divino imperio operatur circa aliquam
creaturam corporalem, quod quidem pertinet ad executionem
divini ministerii. Proprietates autem angelorum ex eorum
nominibus manifestantur ut, Dionysius dicit 7. et 8. cap.
Coel. Hierch. Et ideo angeli illorum ordinum ad exterius
ministerium mittuntur, ex quorum nominibus aliqua executio
datur intelligi. In nomine autem Dominationum — hinsichtlich

dieser ist aber noch etwas Besonderes zu bemerken,
weshalb sie auch in einem gewissen Sinne zu den ordines
ministrantes gezählt werden können, — non importatur
aliqua executio, sed sola dispositio et imperium de exequen-
dis. Sed in nominibus inferiorum ordinum intelligitur
aliqua executio. Nam angeli et Archangeli dencminantur
a denuntiando. Virtutes et Potestates dicuntur per respec-
tum ad aliquem actum. Principis (quoad Principatum)
etiam est, ut Gregorius dicit (hom. 34. inEv.), inter alios
opérantes priorem existere. Ùnde ad hos quinque ordines
pertinet in exterius ministerium mitti, non autem ad quatuor
superiores."

Wir sagten, auch die Dominationes gehörten zu den
ordines ministrantes in einem gewissen Sinne, freilich non
sicut exequentes ministerium, wie der Aquinate sagt,2
sed sicut disponentes et mandantes, quid per alios fieri
debeat, sicut arehitectores in artificiis nihil manu operantur
sed solum disponunt et praecipiunt, quod alii debeant operari.
So sind denn die sechs niederen Chöre dem exterius
ministerium in der materiellen Welt zugeteilt als ordines
ministrantes: Die Dominationes als jene, welche Anordnungen
treffen, alle übrigen Chöre als Exekutivorgane dieser
getroffenen Anordnungen; die Chöre der obersten Hierarchie
stehen aber zur materiellen Welt in keinem näheren
Verhältnis, außer daß sie die Pläne der göttlichen Weltregierung
gleichsam bis zu den Dominationes weiterleiten, die dann

1 I. q. 112. a. 4. c.
2 Ib. ad 1.



182 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

die nötigen Anordnungen treffen, wie diese Pläne realisiert
werden sollen.

Obwohl alle Engel zum Hofstaate des himmlischen
Königs gehören, so sind doch nicht alle Thronassistenten,
wenigstens nicht im strengen Sinne des Wortes, einmal
schon deshalb nicht, weil einer großen Zahl von ihnen die
Erfüllung äußerer Dienste in der materiellen Welt obliegt,
andererseits auch darum nicht, weil der Prophet Daniel
eine genaue Unterscheidung von assistentes und ministrantes
unter ihnen macht. Mit dem hl. Thomas können wir demnach

auch die Engel in assistentes und ministrantes strenge
unterscheiden, so zwar, daß die assistentes nicht ministrantes
und die ministrantes nicht assistentes genannt werden
können. Seine Worte lauten:2 ,,Angeli introducuntur
assistentes et administrantes (eben bei Daniel) ad similitu-
dinem eorum, qui alicui regi famulantur. Wie immer suchen
wir unsere Erklärungsgründe aus den irdischen Verhältnissen
zu entnehmen. Und das mit Recht; denn das Irdische ist
ja ein schwaches Abbild des Überirdischen, nicht umgekehrt,
und läßt uns auf etwas Richtiges wenigstens im allgemeinen
schließen. In diesen irdischen, menschlichen Verhältnissen
finden wir nun, quorum aliqui semper ei (regi) assistunt,
et eius praecepta immediate audiunt; alii vero sunt, ad
quos praecepta regalia per assistentes nuntiantur, sicut
illi, qui administrationi civitatum praeficiuntur. Et hi
dicuntur ministrantes sed non assistentes. Oonsiderandum
est ergo, quod omnes angeli divinam essentiam immediate
vident und zwar wo immer sie sich befinden, was immer
sie auch in der materiellen Welt tun mögen, denn Gott ist
allgegenwärtig, alle Wesen sind ja in der Gegenwart Gottes;
et quantum ad hoc omnes, etiam qui ministrant, assistere
dicuntur. Dies ist aber ein assistere im weiteren Sinne.
Unde Gregorius dicit in 2. Moralium (cap. 2. circ. med.),
quod semper assistere aut videre possunt faciem Patris,
qui ad ministerium exterius mittuntur pro nostra salute.
Sed non omnes angeli secreta divinorum mysteriorum
in ipsa claritate divinae essentiae percipere possunt, sed
soli superiores, per quos inferioribus denuntiantur. Et
secundum hoc soli superiores, qui sunt primae hierarchiae,
assistere dicuntur und dies heißt assistere im strengen

1 Dan. 7, 10.
2 I. q. 112. a. 3.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 183

Wortsinne, cuius proprium dicit esse Dionysius (c. .7 Coel.
Hier.) immediate a Deo illuminari."

Sylvius1 hält assistere noch in einem anderen Sinne
für zulässig, ,,ita quod assistere Deo non significet solum
generalem assistentiam (im weiteren Sinne) per visionem
divinae essentiae, neque tarnen ita stricte accipiatur, ut
importet accipere divinas revelationes immediate a Deo,
sed indicet quandam principalitatem in ministerio exhibendo,
ita ut illi dieantur assistere, qui Deo praesentes sunt ad
praecipua seu excellentiora quaedam ministeria Deo prae-
standa, foras exeundo. Quomodo intelligi potest illud Tob.
c. 12: ,,Ego sum Raphael angélus, unus ex Septem, qui
adstamus ante Dominum, 'itemque istud Luc. 1. ,Ego sum
Gabriel, qui asto anteDeum.'" Und danach meint Sylvius :

,,Iuxta hanc acceptionem Angelorum qui mittuntur, quidam
assistunt, quidam non assistunt; quia non omnes, qui foras
exeunt, ad excellentiora nuntianda deputati sunt ; sed aliqui
eorum dumtaxat." Wir meinen aber, diese dritte Art von
assistentes ist völlig überflüssig und läßt sich leicht zur ersten
Art von assistentes, nämlich im weiteren Sinne, zählen.

Wenn wir im Buche Job2 lesen, daß auch der Satan
unter den Engeln vor dem Herrn anwesend war, so bedeutet
diese Stelle nicht, daß der Satan zu den assistentes gehöre,
somit im Himmel sei, sondern wie die guten Engel immer
da sind vor dem Angesichte des Herrn, bereit seinen Willen
zu erfüllen, so ist es auch Satan, d. h. er ist immer bereit,
Böses zu tun, den Menschen zu schaden, wenn es ihm Gott,
der überall gegenwärtig ist, erlaubt. Nur weil Gott überall
gegenwärtig ist, deshalb kann man auch vom Satan sagen
adstare coram Domino.

Daraus aber, daß sechs Engelchöre zu den ministrantes
und nur drei zu den assistentes gehören, dürfen wir nicht
schließen, daß die Zahl ersterer größer sei als jene der
letzteren. Der hl. Thomas spricht sich zwar nicht direkt
hierüber aus, indem er die Meinung Gregors d. Gr. und des
Pseudo-Dionysius in gleicher Weise für probabel hält,
wiewohl er mehr jener des Pseudo-Dionysius zugeneigt ist und
ihr einen größeren Grad von Probabilität zuerkennt. Er sagt
nämlich:3 ,,De numéro assistentium et ministrantiumduplex
ratio haberi potest. Gregorius enim dicit, plures esse
ministrantes quam assistentes; intelligit enim, quod dicitur:

1 In hunc articulum. 2 Tob. 1. 6. 3 I. q. 112. a. 4. ad 2.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII.



184 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

,Millia millium ministrabant ei' (die Danielische Stelle 7, 10),
non esse dictum multiplicative, sed partitive, ac si diceretur :

Millia de numéro millium, et sie ministrantium numerus
ponitur indefinitus ad significandum excessum d. h. die
unzählbare Menge; assistentium vero numerus finitus,
cum subditur: ,Et decies centena millia assistebant ei.c
Et hoc procedit secundum rationem Platonicorum, qui
dicebant quod, quanto aliqua sunt uni primo principio
propinquiora, tanto sunt minoris multitudinis, sieut quanto
numerus est propinquior unitati, tanto est multitudine
minor.1 Das Prinzip ist nur insofern richtig, daß jedes Wesen,
je näher dem göttlichen Urquell, desto einfacher,
vollkommener und ungeteilter ist. Et haec opinio salvatur
quantum ad numerum ordinum dum sex ministrant et
très assistunt. Pseudo-Dionysius behauptet das Gegenteil:
die Zahl der assistentes ist größer als jene der ministrantes.
Und diese Meinung stützt sich auf ein sicheres Prinzip.
Multitudo angelorum transcendit omnem materialem multi-
tudinem ut scilicet sicut corpora superiora transcendunt
corpora inferiora magnitudine quasi in immensum, ita
superiores naturae incorporeae transcendant multitudine
omnes naturas corporeas, quia, quod est melius, est magis
a Deo intentum et multiplicatum. Et secundum hoc cum
assistentes sint superiores ministrantibus, plures erunt
assistentes quam ministrantes. Unde secundum, hoc,,millia
millium" legitur multiplicative, ac si diceretur, millies
millia. Et quia decies centum sunt mille, si diceretur decies
centena millia, daretur intelligi, quod tot essent assistentes
quot ministrantes; sed quia dicitur ,,decies millies centena,
millia multoplures dicuntur assistentes quam ministrantes."
Doch haben wir im Propheten Daniel keine bestimmte
Zahlenangabe betreffs der Engel; im Gegenteile, die Zahl
der Engel soll als eine unermeßlich große hingestellt werden,
darum die hohen Zahlen. Deshalb fügt der hl. Thomas dem
Gesagten noch bei: Nec tarnen hoc pro tanto dicitur, quia
tantus solum sit angelorum numerus, sed multo maior;
quia omnem materialem multitudinem excedit, quod
significatur per multiplicationem maximorum numerorum
supra se ipsos, scilicet denarii, centenarii, millenarii, ut
Dionysius ibidem dicit." Und der hl. Cyrillus v. Jerusalem
sagt:1 ,,Mille millia ministrabant ipsi et decern millia myria-

i Cafcech. 15.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 185

dum assistebant ei, non quod tanta solum esset multitudo,
sed maiorem hac propheta dicere non poterat."

Damit haben wir das Verhältnis der Engel zur
materiellen Welt so ziemlieh gekennzeichnet. Alle Engelchöre
haben ihren Anteil an der Realisierung der göttlichen
Weltregierungspläne. Die drei obersten Engelchöre
empfangen unmittelbar aus dem Urquell diese Pläne, besorgen
aber nicht die Ausführung derselben durch äußere Dienste,
sondern leiten sie an die Dominationes weiter, und diese
treffenzur Verwirklichung derselben die nötigenAnordnungen.
Die Ausführung dieser Anordnungen obliegt den fünf
niederen Chören und zwar so, daß die vorzüglicheren Ämter
und Dienste den höheren Chören und Engeln obliegen.
Welche äußeren Dienste die Chöre der Virtutes, Principatus,
Postestates im einzelnen verrichten, wissen wir nicht ;

gewöhnlich schreiben wir den Virtutes die wunderbaren
Ereignisse und Tatsachen der materiellen Welt zu, den
Potestates eine besondere Gewalt über die bösen Geister,
den Principatus die Anführerschaft bei der Ausführung der
einzelnen äußeren ministeria, welche von den Erzengeln in
außerordentlichen und wichtigen Dingen und von den
Engeln im Gewöhnlichen besorgt wird. Doch dies ist nur eine
mangelhafte Anweisung; denn gewiß obliegt diesen fünf
Chören noch gar mancher Dienst und manches Amt in der
materiellen Welt, von denen wir Menschen keine Ahnung
haben. Wer wollte auch nur im allgemeinen Gattungen und
Arten der Dienste des untersten Engelchores in der
materiellen Welt bestimmen! Wir müssen uns daher mit dem
bescheidenen Resultate zufrieden geben, das wir gewonnen
haben und welches uns die Kenntnis vermittelt hat, daß
die materielle Welt von den sechs niederen Engelchören
administriert wird; daß sie in Unterordnung unter Gott
Ursache des Lebens, des Werdens und Vergehens in dieser
Welt sind, daß sie die obersten Glieder der wunderbar
miteinander verketteten Ursachen sind ; daß ihrem mächtigen
Einflüsse das Leben einzelner Menschen wie ganzer Menschen -
und Völkerfamilien seine besondere Entwicklung und
Gestaltung verdankt und zwar nur von dem Gesichtspunkt
aus, weil die Engel die administrativen Organe Gottes sind.
Als Schutzengel haben sie noch ein besonderes Verhältnis
zu den Menschen. So mangelhaft auch diese unsere
diesbezüglichen Kenntnisse sein mögen, soviel ahnen wir aus
den uns bekannten Glaubens- und Vernunftprinzipien, daß

13*



186 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

kraft ihrer administrativen Stellung in der Welt diese
Stellung der Engel in der Schöpfung eine einzigartige,
ausgezeichnete, bedeutende, einflußreiche sein müsse. Ein
besseres Verständnis dieser Stellung erwarten wir drüben
in der Ewigkeit.

2. Das Verhältnis der Engelweit zum Menschen im

besonderen.

In einem besonderen Verhältnisse steht die Engelwelt
zum Menschen. Würden wir auch die Stellung des Engels
als administratives Organ Gottes in der materiellen Welt
usque ad minutissima erkennen, bliebe uns aber dessen
Verhältnis zum Menshcen verborgen, so hätten wir damit
doch nur dep geringsten Teil seiner einflußreichen Stellung
erkannt. Warum Sehr einfach, weil ja alles Irdische,
Körperliche nur des Menschen wegen erschaffen wurde
und erhalten wird, und zwar auch nur wegen des übernatürlichen

Zieles eben dieses Menschen, und weil darum das
ganze Getriebe dieser materiellen Welt so innig mit dem
für's Übernatürliche bestimmte Menschenleben verknüpft
ist, daß uns ersteres ohne besseres Verständnis des letzteren
völlig unverständlich ist, daß wir darum nie völlig die Stellung
des Engels in der materiellen Welt verstehen würden, ohne
zugleich auch ein richtiges Verständnis des Verhältnisses
des Engels zum Menschen zu besitzen. Dieses Verhältnis
der Engelwelt zur Menschheit kennen wir aus der
Offenbarung als ein Schutzverhältnis; somit erwarten wir
von der richtigen Auffassung dieses Schutzverhältnisses
noch die ergänzende Aufklärung über die Stellung des
Engels in der Schöpfung.

Vor allem ist einmal sicher, daß ein Teil der Engel
uns zu unserem Schutze beigegeben ist. Hierfür spricht die
klassische Stelle der Psalmen:1 ,,Angelis suisDeus mandavit
de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis. In manibus
portabunt te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum."
Der Heiland spricht ausdrücklich von den (Schutz-)Engeln
der Kinder:2 ,,Angeli eorum semper vident faciem Patris
mei, qui in coelis est." Auch die oft zitierte Stelle des

1 Ps. 90, 11 und 12.
2 Matth. 18. 10.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 187

Hebräerbriefes1 besagt denselben Gedanken: Omnes sunt
administrâtorii spiritus in ministerium missi, die also den
Auserwählten behilflich sein sollen, ihr Ziel zu erreichen.
In der Apostelgeschichte2 ist vom Engel des hl. Petrus die
Rede. — Auch die Väter sprechen sich im selben Sinne aus.
So der hl. Ambrosius:3 „Non solum episcopos ad tuendum
gregem Dominus ordinavit, sed etiam angelos destinavit. \£

Und Chrysostomus sagt zu Act. 12. 7 „Angelus eius est;
ex quo intelligimus, quod unusquisque angelum habeat
custodem." Und der hl. Bernhard:4 „Si fidem consulas,
earn tibi angelicam probat non deesse praesentiam. Adsunt
igitur et adsunt tibi, non modo tecum sed etiam pro te;
adsunt ut protegant, adsunt ut prosint. —

Aber auch die Vernunft legt uns nahe, daß Gott,
dessen Vorsehung das Niedere durch das Höhere leiten und
seinem Ziele entgegenführen läßt, uns schwachen
hilfsbedürftigen Menschen mächtige Beschützer und Führer auf
dem Wege zum himmlischen Vaterlande beigegeben habe.
Der Beweis des hl. Thomas hierfür lautet:5 Secundum
rationem providentiae divinae — von der göttlichen
Vorsehung müssen wir ausgehen, wenn wir in dieser Frage
einen kräftigen Beweis führen wollen — hoc in rebus omnibus
invenitur, quod mobilia et variabilia per immobilia et in-
variabilia moventur et regulantur. Dies ist ein unerschütterliches

Prinzip, bestätigt durch Tausende von Beispielen
aus unserer eigenen Erfahrung: Sicut omnia corporalia per
substantias spirituales et immobiles et corpora inferiore
per superiora (moventur et regulantur), quae sunt invariabilia
secundum substantiam. Sed et nos ipsi regulamur circa
conclusiones, in quibus possumus diversimode opinari, per
principia, quae invariabiliter tenemus. Das Prinzip ist
also unerschütterlich fest; muß demnach auch seine
Anwendung finden können, auf den Menschen im allgemeinen,
auf sein Gesamtleben, weil er auch in seinem Gesamtleben,
nicht nur in irgend einer Tätigkeit ein solches variabile
et mobile ist. Manifestum est autem, quod in rebus agendis
cognitio et affectus hominis multipliciter variari et deficere
possunt a bono; die Defektibilität des Menschen in seinem.

1 Hebr. 1, 14. 2 Act. 12, 7.
3 In Luk. 1. 2. c. 2.
4 Sup. Ps. 90. Serm. 12.
5 I. q. 113. a. 1.



188 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Erkennen und Wollen, sein Wankelmut, seine Unbeständigkeit,
sein Wechsel in seinen Gedanken, Wünschen, Absichten,

Plänen, Neigungen, Worten, Handlungen u. dergl. beweisen
zur Genüge, wie notwendig er für sein innerliches und
äußeres Leben eine sichere Führung und Leitung hat und
zwar seitens eines Wesens, das nicht so wankelmütig und
unbeständig und defektibel ist. Et ideo necessarium fuit,
quod hominibus angeli ad custodiam deputarentur, per
quos regularentur et moverentur ad bonum, hauptsächlich
ad bonum ultimum, zum übernatürlichen Ziele.

Der Engel ist demnach Beschützer, Führer und Leiter
des Menschen auf seiner Pilgerfahrt zum himmlischen
Vaterlande; durch ihn soll der Mensch leichter, sicherer
und besser sein ewiges Ziel erreichen. Damit ist schon
gegeben, daß sich des Engels Schutz in erster Linie auf die
Seele des Menschen erstrecke, und zwar nicht so sehr auf
die, sagen wir, natürliche Seele, sondern vielmehr auf die
von der heiligmachenden Gnade informierte, mit den
übernatürlichen, göttlichen und sittlichen Tugenden
geschmückte Seele. Den intellektuellen Potenzen, Vernunft
und freiem Willen läßt demnach der Engel auch seinen
besonderen schützenden und führenden Einfluß zukommen,
durch Erleuchtungen und Willensbewegungen, freilich nicht
direkt, sondern auf dem Wege sinnlicher Erkenntnisse
und Affekte. Weil nun der Engel nur durch den Leib, den
niederen Teil, Eingang in die Seele hat, so folgt, aber auch
daraus, weil er Beschützer des ganzen Menschen ist und
der ganze Mensch für die ewige Seligkeit bestimmt ist,
daß der Engel auch dem Leibe seinen besonderen Schutz
angedeihen läßt, daß er dafür sorgt, daß der Leib — freilich
dies alles in Unterordnung unter Gottes heiligen Willen —
sich entsprechend entwickle, die gehörige Vollkommenheit
erhalte, bewahrt ihn vor tausend und abertausend Gefahren
während des ganzen Lebens. In wie vielen, unzähligen
Fällen erfährt der Mensch diesen oft auffälligen Schutz
seitens seines Engels, ganz zu geschweigen jener inneren
und manchmal auch äußeren Einsprechungen und
Einwirkungen desselben, denen er Verlängerung seines Lebens,
Verbesserung seiner Verhältnisse, Glück und Frieden u.
dergl. mehr verdankt.1 Auch hier müssen wir uns zufrieden

1 Die Betätigung des Schutzengelamtes wird verschieden angegeben.
Sylvius faßt den Schutz des Engels in 4 Punkte zusammen : er hält äußere
Schäden vom Menschen fern und befreit ihn hieraus, so sie ihm zu gestoßen;



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 189

geben, im allgemeinen die Gattungen und Arten des
heilsamen Engelschutzes zu skizzieren, ohne imstande zu sein,
Einzelfälle dieses Schutzes angeben zu können.

Die Engel sind also nach der göttlichen Vorsehung die,
sagen wir, natürlichen Beschützer der Menschen, und zwar
nicht nur bestimmter Menschen oder einiger bevorzugter
Klassen von Menschen, sondern aller Menschen, der Männer
wie der Frauen, Kinder und Greise, Gelehrter und
Ungebildeter, Heiden und Christen, Weißen und Schwarzen,
Armen und Reichen, im Alten und im Neuen Testamente.
Weder die HL Schrift noch die Väter machen diesbezüglich
einen Unterschied. Treffend sagt daher der hl. Hieronymus,
indem er die Menschenwürde betont, bei Auslegung der
Stelle Mat. 18, 10 : Angeli eorum semper vident etc. : ,,Magna
est dignitas animarum, ut unaquaeque habeat ab ortu
nativitatis in custodiam sui angelum delegatum." Aber
auch die Vernunft beweist, daß alle Menschen einen Schutz^
engel haben; denn alle Menschen sind vor Gott gleich und
bedürfen wegen ihrer Schwäche und Ohnmacht in gleicher
Weise des Schutzes. Darum sagt der hl. Thomas:1 „Homo
in statu viae istius constitutus est quasi in quadam via
qua debet tendere ad patriam. In qua quidem via multa
pericula homini (einem jeden Menschen, mag er auch noch
so vermögend sein, eine Reihe Gefahren von sich
fernzuhalten) tum ab interiori, tum ab exteriori (Wissenschaft,
Kunst, Erfindung, Reichtum, Macht sind hierin in vielen
Fällen unvermögend) secundum illud Ps. 141: ,,In via
hac qua ambulabam, absconderunt laqueum mihi." Et ideo
sicut hominibus per viam non tutam ambulantibus dantur
custodes, ita et cuilibet homini, quamdiu viator est, custos
angelus deputatur. Quando autem iam ad terminum viae
pervenerit (sobald er entweder Himmelsbürger oder
Höllenbewohner geworden ist, nicht aber solange er dem Fegfeuer
angehört, denn in diesem Orte ist er noch nicht vollständig
am Ziele — übrigens werden wir diesen Punkt noch besonders

besprechen), iam non habebit angelum custodem, sed
habebit in regno angelum conregnantem, in inferno daemo-
nem punientem."

er beschützt den Menschen vor der Macht des bösen Feindes, flößt ihm
fromme Gedanken und Affekte ein (durch den sinnlichen Teil), ermahnt,
tadelt, belehrt; vermittelt unsere Gebete, bittet selbst für uns um
zeitliche und ewige Güter.

1 I. q. 113. a. 4.



190 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Alle Menschen haben also während der Zeit ihres
Lebens einen Schutzengel. Nun im einzelnen.1 Gewiß hat
jeder gläubige Christ, er mag in welcher Form immer zur
Kirche gehören, einen Schutzengel. Diesbezüglich wurde nie
ein Zweifel erhoben; und um dies nachzuweisen, wies man
auf Gen. 48 hin, woselbst Jakob von sich sagt: „Angelus,
qui eruit me de cunctis malis; Judith 13. „Custodivit me
angelus eius", Mat. 18, 10: „Angeli eorum semper vident
faciemPatris mei"; Act. 12, 7., wo vom Engel des Petrus die
Rede ist: „Angelus eius est." Im selben Sinne sprachen die
Väter. Der hl. Chrysostomus2 sagt: „Hic manifestum (zur
Stelle 18, 10), quia omnes Sancti angelos habeant." Und
anderswo:3 „Unusquisque credentium angelum habet.4C
Ebenso Basilius:4 „Cuilibet fidelium est angelus assistens
et adiunctus, Patrem, qui in coelis est videre dignus." Und
anderswo:5 „Quod singulis fidelium adsit angelus ut
paedagogus quidam et pastor ad vitam dirigendam, non
contradicet, qui verborum Domini recordatur dicentis,
ne contemnatis unum ex his pusillis. Dico enim vobis : Quo-
niam angeli eorum etc."

Aber nicht nur die Gläubigen, auch alle Menschen
haben ihren Schutzengel: dies ist die Meinung der hl. Väter
und der Theologen mit dem hl. Thomas. Deshalb sagt der
hl. Hieronymus:6 „Magna dignitas animarum (in der
Erklärung zur Stelle Mat. 18, 10) ut unaquaeque habeat ab
ortu suae nativitatis in custodiam sui angelum deputatum.
Und in der Erklärung des 66. Kap. bei Isaias sagt er: Quod
unusquisque nostrum habeat angelos (mehrere Schutzengel,
auch das ist möglich und auch wahrscheinlich, wie wir
später zeigen wollen), multae scripturae (Schrifttexte)
docent, e quibus illud est: Nolite contemnere unum de
minimis istis, quia angeli eorum etc." Weiters der hl.
Ambrosius, der sagt7 in der Erklärung des 38.Psalmes: ,Angelus
in circuituest hominis, qui praetendit, nequis noceat ei." Im
selben Sinne Eusebius :8 „Angelum unicuique ad custodiam
divinitus datum, a scriptura nos didicimus." Ebenso der heil.
Augustin :9 „Putamus quam dulce est quando vota nostra (unsere

Gebete) talia, qualia dixi, angeli, qui custodes vitae no-
strae sunt, ante conspectum divinae maiestatis obtulerint."

1 Cf.: bei Sylvius I. q. 113. a. 4. Cond I—V. 2 In Matth, c. 18.
3 Ad Col. hom. 3. 4 In Ps. 48. 5 Contra Eunom. 1. 3.
6 In Matth, e. 18. 7 Cf. In Ps. 118, serm. 1.
8 De praep. Evang. lib. 13. c. 7. 8 De temp. serm. 7.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 191

Es gibt aber nicht nur Schutzengel einzelner Menschen,
sondern auch solche, denen ganze Gesellschaften von
Menschen, große und kleine, mit verschiedenen zeitlichen
und geistigen Interessen, anvertraut sind, z. B. Schutzengel
von Städten, Provinzen, Reichen, Diözesen, Kirchenprovinzen

u. dergl. Diese Meinung gründet sich hauptsächlich
auf das 10. Kapitel des Propheten Daniel und auf die Art
und Weise, wie die göttliche Vorsehung ihre Pläne an den
niederen Kreaturen, nicht nur in den Einzelwesen, sondern
auch in ganzen Gruppen und Klassen durch die Engel
realisiert. Deshalb finden wir es auch ganz wie natürlich,
wenn wir im genannten zehnten Kapitel des Propheten
Daniel von einem Engelfürsten der Perser, einem anderen
der Griechen und einem dritten der Juden lesen. Und diese
Meinung finden wir auch bei den Vätern bestätigt. So der
hl. Basilius:1 ,,Alii ipsorum gentibus praepositi sunt, alii
fidelium singulos consequuntur. Quanto autem gens uni viro
praeponenda est, tanto maiorem necesse est angeli, qui gentis
principatum habet, esse dignitatem, dignitate eorum, quibus
singulorum tutela commissa est." Ebendeshalb wurde auch
von manchen Vätern und Theologen die Meinung vertreten,
daß die Schutzengel von Provinzen, Nationen, Reichen,
überhaupt von größeren Gesellschaften nicht Engel des
niedersten Chores seien, sondern daß letzteren • der Schutz
einzelner Menschen anvertraut sei, erstere aber dem Chore
der Engelfürsten (principatus) angehören; und zwar deshalb,
weil zum Schutze ganzer Gesellschaften, z. B. von Reichen,
Provinzen eine größere Macht notwendig sei, die den Engeln
des niedersten Chores fehle. Ebenso sagt auch Theodoret:2
,,Cuique genti proprium angelum praeesse affirmât scrip-
tura Si igitur hic istis, ille vero illis praefectus est"
singuli vero homines sub unius videlicet angeli cura degunt,
certum est angelos determinatos esse substantias. „Und zum
12. Kapitel des Propheten Daniel sagt er: Ex his docemur
singulis angelis uniuscuiusque nostrum creditam esse
curam, ut eustodiant, — tueantur et a pravi daemonis
libèrent insidiis; archangelis vero illud munus impositum,
ut gentium (Völker) sint praefecti." Theodoret meint also,
daß die Erzengel Schutzengel der Völker und Reiche seien.a
Auch der hl. Gregor von Nazianz spricht in 32. orat. von

1 1. c. 2 In Genesim q. 3.
3 Cf. Clem. Alex. lib. 6., Damasc. : De fide lib. 2. c. 3..



192 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Engeln der Städte und Kirchen (Bistümer). Das
Vernunftargument, aus dem hl. Thomas entnommen, formuliert
Gonet1 folgendermaßen: ,,Quanto agens est superius,
tanto est universalius, ut patet in sole et aliis corporibus
coelestibus, quae sunt causae universales generationis
rerum inferiorum ; et inDeo, qui cum sit primum et supremum
entium, est etiam prima et universalissima omnium causarum.
Ergo ad superiores ordines angelorum pertinent officia
seu ministeria magis universalia, subindeque ad Archangelos
custodia urbium vel episcopatuum, ad Principatus vero
regimen provinciarum, regnorum et imperiorum. Unde
illi in scriptura „Principes" (Dan. 12, 7) appellantur."

Es ist auch nicht unwahrscheinlich, daß ein Mensch
mehrere Schutzengel habe, nämlich einen als Privatperson
und einen anderen als Amtsperson ; letzteren von dem
Augenblicke, da er ein öffentliches Amt z. B. eines Königs,
regierenden Fürsten, Priesters, Bischofs, Statthalters u. dergl.
angetreten hat. Die Begründung hierfür liegt nahe; denn
wie ein solcher Mensch doppelte Klugheit notwendig hat,
so bedarf er auch eines doppelten Beschützers und Führers.
Darum sagt der Aquinate :2 „Homo in praelatione constitutus,
illuminâtur ab angelo inferioris ordinis, de his, quae ad
statum suae personae pertinent; sed ab angelo Principe
de his, quae spectant ad regimen multitudinis." Und
Abulensis Mat. 15. q. 60. schließt daraus, daß die seligste
Jungfrau Maria zwei Schutzengel hatte, einen als Privatperson

wie jeder Mensch und einen anderen als Gottesmutter
und zwar solange sie das Amt der Gottesmutter auszuüben

hatte.
Sylvius3 geht noch weiter. Nicht nur einzelne Städte

und Provinzen und Bistümer und Reiche, auch die einzelnen
kirchlichen Bruderschaften z. B. vom hl. Rosenkranz,
vom heiligsten Namen Jesu u. dergl., die einzelnen Pfarreien,
die einzelnen religiösen Orden, ja sogar jedes Kloster,
Kolleg, Kapitel, Seminar, überhaupt jede Kommunität
haben ihren besonderen Schutzengel; denn dies verlange
eine conveniens gubernatio,1 anderseits sei die Zahl der
Engel eine so große, daß sie für alle Kommunitäten, große

1 De ang. disp. XVI. a. 3. § 5.
2 II. dist. 11. q. 1. a. 2. ad 4. cf. Gonet de angelis 1. c. Sylvius

I. q. 112. a. 4. concl. IV.
8 L. c. concl. V.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 193

und kleine, völlig ausreiche. Ob nun einsolchei Kommunitäts-
schutzengel in gleicher Weise Haupt und Glieder der
betreffenden Kommunität schütze oder aber, ob das Haupt
neben diesem allgemeinen Schutzengel noch einen speziellen
Engel zur Verfügung habe, der nur das Haupt allein beschütze,
muß dahingestellt bleiben; unwahrscheinlich ist auch dies
nicht. Ereilich mangeln uns hierfür stringente Beweise.

Aus dem Gesagten folgern wir mit Recht, daß jeder
Mensch, so bescheiden auch seine Stellung in der menschlichen

Gesellschaft sein mag, nicht nur den Schutz seines
eigenen Schutzengels erfahre, sondern sich auch des Schutzes
eben so vieler höherer Schutzengel erfreue, als er weltlichen
und geistlichen Kommunitäten angehört ; also um ganz
konkret zu sprechen, genießt er den Schutz des Schutzengels

seiner Pfarrei, seiner Diözese, seiner Provinz, seines
Staates, der Bruderschaften und Vereine, denen er angehört

usw. Unter den Schutz solcher und so vieler mächtiger
Patrone gestellt, kann der Mensch ruhig seine irdische
Pilgerfahrt zurücklegen; jeden Augenblick hat Gottes
Vorsehung für ihn in umfassendster Weise gesorgt, sein
zeitliches und ewiges Wohl ist trotz aller irdischer Kalamitäten

aufs beste gesichert. — Aber wie wunderbar ist auch
der große Weltenplan der göttlichen Vorsehung, die von
Ewigkeit her den Engeln eine so herrliche Stellung in der
Schöpfung, speziell dem Menschen gegenüber, angewiesen
hat, eine so herrliche Stellung sagen wir, daß wir es nicht
genug bewundern können, wie die Ursächlichkeiten all der
mit der Leitung der materiellen Welt betrauten Engel so
großartig ineinander greifen; ohne Störung, ohne Hemmnis,
vielmehr in größter Harmonie, wie das Räderwerk einer
großen Uhr oder Maschine. Wie winzig muß sich in diesem
Räderwerk des großen Weltmechanismus der Mensch
vorkommen! Fürwahr wie der Tropfen am Eimer, oder noch
etwas weniger! Und doch heißt es im 8. Psalm von
demselben Menschen: Nur um ein weniges hast du ihn unter
die Engel gestellt! Unsere moderne Welt täte gut, an der
Hand der unerschütterlichen Prinzipien des Aquinaten von
der Providenz und Weltregierung (inferiora per superiora)
etwas lesen zu lernen im Buche der Schöpfung; sie würde
gar bald den Engeln in dieser Schöpfung die gebührende
Stellung einräumen, dieselbe erkennen und anerkennen.

Christus hatte keinen Schutzengel, auch als Mensch
nicht, wohl aber einen Engel, der ihn bediente. Deshalb



194 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

sagt der hl. Thomas:1 „Christus, secundum quod homo, immediate

regulabatur a VerboDei; unde non indigebat custodia
angelorum. Et iterum secundum animam erat comprehensor
und daher, abgesehen von seiner Gottheit, unsündlich.
Sed ratione passibilitatis corporis erat viator et secundum
hoc non debebatur ei angelus custos tamquam superior
(jeder Wächter oder Führer ist ranghöher als der Bewachte),
sed magis minister tamquam inferior. Unde dicitur Matt,
c. 4, quod accesserunt angeli et ministrabant ei." — Die
Gottesmutter hatte aber einen eigentlichen Schutzengel,
denn sie war nicht allmächtig und nicht selig (in visione
beata), befand sich vielmehr auf dem Wege zur Seligkeit.
Weil sie den höchsten Grad dieser Seligkeit, dessen
überhaupt ein Geschöpf fähig ist, erreichen sollte, so hatte sie
auch einen ausgezeichneten Himmelsfürsten zu ihrem
Schutzengel.

Auch der Antichrist hat wie jeder Mensch einen Schutzengel;

darüber sagt der Aquinate:2 „Sicut praesciti et
infidèles et etiam Antiehristus non privantur interiori auxilio
naturalis rationis, ita etiam non privantur exteriori auxilio
toti naturae humanae divinitus concesso scilicet custodia
angelorum. Per quam etsi non iuventur quantum ad hoc,
quod vitam aeternam bonis operibus mereantur, iuvantur
tarnen quantum ad hoc, quod ab aliquibus malis retra-
huntur, quibus et sibi ipsis et aliis nocere possent. Nam
et ipsi daemones arcentur per bonos angelos, ne noceant,
quantum volunt, et similiter Antiehristus non tantum
noeebit, quantum vellet."

Auch im Zustande der Urgerechtigkeit hatte der
Mensch einen Schutzengel notwendig.3 „Homo in statu
innocentiae non patiebatur aliquod perieulum ab interiori,
quia interius erant omnia ordinata; sed imminebat ei
perieulum ab exteriori propter insidias daemonum, üt rei
probavit eventus; et ideo indigebat custodia angelorum."
Ja selbst dann hätte der Mensch des Schutzengels nötig
gehabt, wenn ihn Gott zu keinem übernatürlichen Heile
bestimmt hätte. Denn sagt Sylvius:4 „Quia, angelorum
custodia est generale beneficium toti naturae humanae
provisum. Unde B. Thomas sive hie sive in II. dist. 11. q. 1.

a. 2, rationem huius custodiae petit ab ordine naturae
(non gratiae); et articulo 5. ostendit earn provisam esse
homini, inquantum habet naturam rationalem."

1 1. q. 113. a. 4. ad ]. 2 Ib. ad 3. a Ib. ad 2. 4 L. c.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 195

Daß aber der Mensch nicht in gleicher Weise einen
bösen Geist als beständigen Versucher um sich habe, wie
sein leibliches und seelisches Wohl einem Schutzgeiste
anvertraut ist, wie einige Theologen behaupteten, folgt
daraus, daß wir in der Hl. Schrift und in der Tradition
keinen Anhaltspunkt hierfür finden; die Vernunft aber
weiß wohl Gründe für die Notwendigkeit eines Schutzengels,

aber nicht für die Notwendigkeit eines solchen
beständigen Plagegeistes anzugeben; im Gegenteil gewichtige
Gründe sprechen gegen eine solche Annahme. Dies möge
im allgemeinen genügen; an einer anderen Stelle hoffen
wir einmal diese Detailfrage des näheren zu untersuchen.

Der Schutzengel ist dem Menschen vom Augenblicke
seiner Geburt, nicht Empfängnis, aber noch vor der
Taufe, beigegeben; und dies deshalb, weil sein Amt es ist,
Führer und Beschützer eines ganzen Menschenkindes in
natürlicher Ordnung zu sein. Ein ganzer Mensch ist aber
jeder im Augenblicke seiner Geburt noch vor der Taufe;
in diesem Augenblicke beginnen die inneren und äußeren
Gefahren, auf Grund welcher der Schutz eines Engels
notwendig zu werden anfängt, wie wir früher mit dem
hl. Thomas nachgewiesen haben, demnach tritt der Schutzengel

sein Amt mit dem Augenblicke der Geburt eines
Menschen an. Der Aquinate begründet dies mit folgendem
theologischen Argumente:1 ,,Sicut Origenes dicit super
Matthaeum (hom. 6. ad finem), super hoc est duplex opinio.
Quidam enim dixerunt, quod angelus ad custodiam homini
deputatur a tempore baptismi; das ist unrichtig; denn
nicht nur Christen, sondern auch Heiden, alle Menschen
haben einen Schutzengel. Alii vero, quod a tempore nativi-
tatis. Et hanc opinionem Hieronymus approbat (den
Wortlaut dieser billigenden Äußerung haben wir früher
schon zweimal zitiert) et rationabiliter. Bénéficia enim,
quae dantur homini divinitus, ex eo, quod est christianus,
incipiunt a tempore baptismi, sicut perceptio Eucharistiae
et alia huiusmodi. Sed ea, quae providentur homini a Deo,
inquantum habet naturam rationalem, ex tunc ei exhibentur,
ex quo nascendo talem naturam accipit. Et tale bene-
ficium est custodia angelorum. Unde statim a nativitate
habet homo angelum ad sui custodiam deputatum."

1 I. q. 113. a. 5.



196 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Wenn nun die Vertreter der ersten Meinung sich auf
den Hebräerbrief 1, 14 berufen, wo es ausdrücklich heißt,
daß die Engel nur für die Auserwählten Dienste leisten,
daß demnach nur diese einen Schutzengel hätten und zwar
vom Augenblicke der Taufe an, so antwortet hierauf der
hl. Thomas:1 ,,Angeli mittuntur in ministerium efficaciter
quidem propter eos solos, qui hereditatem capiunt salutis
d. i. der Auserwählten wegen, si consideretur ultimus
effectus custodiae, qui est perceptio hereditatis. Nihilo-
minus tarnen et aliis ministerium angelorum non sub-
strahitur. Quamvis enim in eis hanc efficaciam non habeat,
quod perducantur ad salutem, efficax tarnen est circa 'eos
angelorum ministerium, inquantum a multis malis (an
Leib und Seele) retrahuntur."

Solange das Kind im Mutterleibe den Entwicklungsprozeß
durchmacht, ist es ein Teil der Mutter und wird

vom Schutzengel der Mutter behütet, analog wie deren
andre Teile und Glieder. In diesem Sinne sagt der hl.
Thomas:2 ,,Puer, quamdiu est inmaternoutero, non totaliter
est a matre separatus; sed per quandam colligatioaem —
schon die Natur deutet dies an — est quodammodo adhuc
aliquid eius, sicut et fructus pendens in arbore est aliquid
arboris. Et ideo probabiliter — Sicherheit hierüber haben
wir nicht — dici potest, quod angélus, qui est in custodia
matris, custodiat prolem in matris utero existentem. Sed
in nativitate, quando separatur a matre, angélus ei ad
custodiam deputatur." Das Amt des Schutzengels während
der Kindheit seines Schützlings besteht im Fernhalten
leiblicher und geistiger Gefahren, der schädlichen Einflüsse
seitens der bösen Geister u. dergl.; auf diesem Gebiete hat
der Engel bei der Beweglichkeit, bei dem ,.alles haben,
sehen und tun wollen" der Kinder sehr viel zu tun, wie
am besten jene unzähligen Fälle beweisen, in welchen sich
in offenkundiger Weise der besondere Schutz des Engels
zeigt, z. B. wenn die Kinder mit Feuer spielen, ohne sich
zu verbrennen, wenn sie unter die Hufe der Pferde kommen,
ohne zertreten zu werden, wrenn sie aus den oberen
Stockwerken der Häuser herabfallen und wohlbehalten unten
anlangen u. dergl. Erst aus diesen und ähnlichen Fällen
ermessen wir die wirklich nicht geringfügige und leichte
Arbeit eines Schutzengels, — das ist aber nur menschlich

1 ib. ad 1. 2 Ib. ad 3.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 197

gesprochen — der aber nicht erst in diesen Fällen, sondern
jeden Augenblick, Tag und Nacht über das geistige und
leibliche Wohl seines Schützlings wacht. Wir betonen, auch
über das geistige Wohl, obgleich von einer Geistestätigkeit
des Kindes und somit von einer günstigen Beeinflussung
des Verstandes und Willens von Seiten des Schutzengels
noch nicht die Rede sein kann. Es ist nämlich beobachtet
worden, wie Kinder oft schon in dem zarten Alter von
anderthalb oder zwei Jahren eine ganz merkwürdige
Vernunfttätigkeit an den Tag legen, wie sie oft schon mehr
verstehen, namentlich wenn es sich um Böses handelt
(Fluch- oder Scheltworte, unziemliche Handlungen), als
selbst die eigenen Mütter zu beobachten imstande sind,
wie sie also bereits in diesem Alter fähig sind, Eindrücke
in ihr Inneres aufzunehmen, die für ihr späteres Entwickeln
von größtem Nachteile sein können. Gar mancher schlimmer
Charakterzug, manches Laster des gereiften Mannes ließ
sich in seiner frühesten Jugend wie im Keime beobachten.
Aus dieser angedeuteten Tatsache schließen wir, daß der
Schutzengel auf die gute geistige Entwickelung seines
Schützlings schon von den ersten Anfängen der Vernunfttätigkeit

desselben an sein besonderes Augenmerk richte
und daß er an den günstigen Resultaten der geistigen
Entwickelung seines Pflegebefohlenen den Hauptanteil habe.

Der Schutzengel bleibt des Menschen Begleiter durch
dessen ganzes Leben. Er verläßt ihn nie gänzlich; und wenn
er ihn scheinbar verläßt, so ist dies analog aufzufassen, wie
wenn wir sagen: Gottes Vorsehung hat diesen oder jenen
Menschen verlassen. Wir wollen eben damit ausdrücken;
Gott habe nicht verhindert, daß dies oder jenes Leiden den
betreffenden Menschen getroffen. Ebenso müssen wir
verstehen, wenn es vom Schutzengel heißt, er habe seinen
Pflegebefohlenen verlassen. Darum sagt der hl. Themas:1
,,Custodia angelorum, ut ex supradictis patet (q. h. a. 2),
est quaedam executio divinae providentiae circa homines
facta. Manifestum est autem, quod nec homo nec res aliqua
totaliter divinae providentiae subtrahitur. Inquantum
enim aliquid participât de esse, intantum subditur univer-
sali providentiae entium. Sed intantum Deus secundum
ordinem suae providentiae dicitur hominem derelinquere
inquantum permittit hominem pati aliquem defectum vel

1 I. q. 113. a 6. c.



198 Das Verhältnis Her Engel zur sichtbaren Schöpfung.

poenae vel culpae. Similiter etiam dicendum est, quod
angelus custos numquam totaliter dimittit hominem; sed
ad aliquid (auf kurze Zeit, oder in einem gewissen Sinne)
interdum eum dimittit, prout scilicet non impedit, quin
subdatur alicui tribulationi vel etiam quin cadat in peccatum
secundum ordinem divinorum iudiciorum. Et secundum
hoc Babylon et domus Israel ab angelis derelictae dicuntur
(lerem, c. 51, Is. 5) quia angeli earum custodes non im-
pediverunt, quin tribulationibus subderentur." Dieses
zeitweise Verlassen des Menschen seitens des Schutzengels
entzieht aber nicht dem Menschen den Schutz seines Engels.
Denn, sagt der hl. Thomas:1 ,,Angelus etsi interdum derelin-
quat hominem loco, non tarnen derelinquit eum quantum
ad effectum custodiae; quia etiam cum est in coelo,
cognoscit quid circa hominem agatur; nec indiget mora
temporis ad motum localem, sed statim potest adesse." —
Zudem müssen wir umsomehr den ununterbrochenen Schutz
des Engels festhalten, da ja auch der böse Feind nie davon
abläßt, den Menschen zu versuchen.

Solange der Mensch lebt, bis zum letzten Atemzuge,
genießt er des Schutzes seines Engels. Im Augenblick
des Todes geleitet der Schutzengel die Seele des Verstorbenen,
wenn er im Gnadenstande verschieden ist, entweder in den
Himmel oder in das Fegefeuer und leistet ihr dort Gesellschaft

; im Fegefeuer durch Vermittelung von Gebeten,
Opfern und sonstigen guten Werken seitens der auf Erden
Lebenden, durch Trost, Ermunterung u. dergl. von seiner
eigenen Seite, durch Mitteilung über Dinge, die die Seele
interessieren; im Himmel aber durch die Teilnahme an
der Freude an der seligen Anschauung. Diese Gedanken
sind in den kirchlichen Sterbegebeten ausgesprochen; denn
in der commendatio animae beten wir: ,,Veniant illi (servo
Dei) obviam sancti angeli Dei, an erster Stelle gewiß der
Schutzengel, perdueant eum in civitatem coelestem Ierusa-
lem." Und an anderer Stelle : ,,Subvenite sancti Dei, occurrite
angeli Domini, suscipientes animam eius, offerentes earn
in conspectu Altissimi." Die kirchlichen Sterbegebete gründen
sich ihrerseits wiederum auf die Schriftstelle im 16. Kapitel
des Lukasevangelium, wo es heißt, daß die Seele des Lazarus
von den Engeln in den Schoß Abrahams getragen wurde.
Wie viele und welche Engel die Seele des Verstorbenen

1 Ib. ad 3.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 199

hinübergeleiten in die Ewigkeit, das hängt jedenfalls von
den übernatürlichen Verdiensten ab, die sie sieb, während
ihres Pilgerlebens auf Erden erworben.

Ein jeder Engel ist nur einmal, d. h. nur eines Menschen
Schutzengel; hat dieser Mensch sein Ziel erreicht, so braucht
er zwar nicht mehr diesen Menschen zu beschützen; Gott
weist ihm aber auch keinen anderen Menschen zum Schutze
an, aus dem einfachen Grunde, weil das Verhältnis, das
zwischen dem Schutzengel und dem Menschen bei der
Geburt des letzteren auf Gottes Anordnung hin begründet
wurde, kein leeres, lockeres, sondern ein vollinhaltliches,
inniges und gewissermaßen unlösbares geworden ist, indem
sich ebenso die gerettete Menschenseele in Gesellschaft
des Schutzengels, ihres mächtigen Anwaltes bei Gott freuen
soll,1 wie umgekehrt als praemium accidentale der Schutzengel

in der Nähe seines Schützlings ewig glücklich sein
soll.

Was ist aber mit jenen Schutzengeln, deren Schützlinge

— freilich ohne ihre Schuld ewig verloren gehen •

Werden sie von neuem mit dem Schutze anderer Menschen
betraut, die etwa erst geboren werden Eür sie gilt doch
der eben erwähnte Grund nicht. Darauf antworten wir,
daß es höchst probabel sei, daß auch diese Engel nicht
weiter mehr als Schutzengel fungieren. Sie haben ja Gottes
Willen erfüllt, ebenso wie ihre glücklicheren Engel-Kollegen ;

daß ihr Amt nicht den gewünschten Erfolg aufzuweisen
hat, geschieht ohne ihre Schuld und mit Wissen und nach
Anordnung beziehungsweise Zulassung Gottes. Zudem
dürfen wir das Amt eines Schutzengels nicht gar zu partikula-
ristisch auffassen. Der einzelne Schutzengel beschäftigt
sich ja nicht nur ausschließlich mit dem Wohle seines eigenen
Schützlings. Nein, weil dieser Schützling Beziehungen,
nähere und entferntere, zu anderen Menschen hat, namentlich
je höhere, verantwortungsvollere Stellung er in der menschlichen

Gesellschaft nach den Plänen der göttlichen Providenz
einnimmt, z. B. als Vater, Mutter, Lehrer, Erzieher, Priester,
Bischof, Beichtvater, Gewissensrat, Bürgermeister, Richter,
Statthalter usw., so sucht sich ganz gewiß dieser Schutzengel

direkt oder indirekt mit Hilfe der Schutzengel anderer
Menschen nützlich zu machen, hat eine Reihe von
Erfolgen seines Bemühens aufzuweisen und genießt diese

1 Cf. I. q. 113. a. 4. c. Habebit in regno angelum conregnantem.
Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 14=



200 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

Erfolge, menschlich zu sprechen, als angelus conregnans mit
den Engeln und Seligen, an deren Aufgaben er hier auf
Erden mitgearbeitet hat. Wir dürfen also denselben Grund,
den wir erwähnt haben, um nachzuweisen, daß jeder Engel
nur einmal, d. h. eines einzigen Menschen Schutzengel sei,
auch dafür benutzen, wenn wir nachweisen wollen, daß
auch der Engel eines ewig Verlorenen nicht mehr Schutzengel

sei — nur in anderer Fassung. In dieser anderen
Fassung wollten wir zugleich andeuten, wie innig der
Zusammenhang, die Verbindung, der Austausch, das
Zusammenarbeiten der einzelnen Schutzengel lebender Menschen
ist. Leider können wir auch in diesem Punkte nur ahnen,
statt klar erkennen. Vermöchten wir tiefer zu blicken,
da würden wir nicht nur diesbezüglich überraschende Einzelheiten

wahrnehmen, wir würden auch noch mehr schauen,
nämlich, wie die Schutzengel bereits Verstorbener uns
Lebenden vorgearbeitet haben und somit Ursache so
manchen Gutes sind, dessen wir jetzt lebende Menschen
genießen, und wie sie auch noch jetzt tätigen Einfluß auf
die bessere Gestaltung unserer Verhältnisse nehmen.

Es hieße naiv denken, wollten wir meinen, Gott
entschädige jene Schutzengel, deren Schützlinge ewig verloren
gingen, dadurch, daß er sie mit dem Schutze jener Menschen
betraue, die er ewig vorherbestimmt habe. Wir halten eine
solche Auffassung für naiv; denn des Engels Willen ist
ganz konform dem Willen Gottes, der ebenso Ursache
der effektiven Vorherbestimmung wie Verwerfung, wenn
auch nicht auf dieselbe Weise ist.

In welcher Verwendung die Schutzengel stehen, bevor
sie ihr Amt ausüben können, wissen wir nicht anzugeben.
Jedenfalls sind sie nicht müßig, d. h. erfüllen das eine oder
andere in der allgemeinen administratio der materiellen.
Welt. Wann sie von der Übernahme ihres Amtes unterrichtet
werden, ob lange vorher oder nicht, und ob sie diesbezügliche

Vorbereitungsdienste betreffs ihrer Schützlinge noch
vor der Geburt treffen können und tatsächlich treffen,
wissen wir auch nicht; wir finden aber an der Annahme
derartiger Vorkenntnisse und vorbereitender Dienste nichts
Inkonvenientes.

Wenn nun jeder Mensch seinen Schutzengel hat, und
dieser Schutzengel nur einmal an einem bestimmten
Menschen sein Amt erfüllt, dann muß die Zahl der Schutzengel
eine recht große sein; dann müssen aber zum niedersten



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 201

Engelchor, dem die Schutzengel angehören, wie wir sofort
nachweisen wollen, sehr viele Engel zu zählen sein. Wie
viele, vermögen wir nicht anzugeben, auch dann nicht, wenn
wir die Zahl aller Menschen bis zum jüngsten Gerichte
wüßten. Denn wir wissen auch nicht, wie viele andere
Engel außer den Schutzengeln zum niedersten Engelchore
gehören, deren Ämter sich mit der Verwaltung der übrigen
materiellen Welt befassen.

Alle Schutzengel gehören dem niedersten Engelchore
an, und zwar meinen wir jene Schutzengel, die jedem
Menschen als Privatperson vom Augenblick der Geburt
von der göttlichen Vorsehung beigesellt werden. Der
Beweis des hl. Thomas hierfür lautet:1 „Homini custodia
dupliciter adhibetur. Uno modo custodia particularis, secundum

quod hominibus singulis singuli angeli ad custodiam
deputantur. Et talis custodia pertinet ad infimum ordinem
angelorum, quorum secundum Gregorium est minima
nuntiare. Hoc autem videtur esse minimum in officiis
angelorum, procurare ea, quae ad unius hominis salutem
pertinent." In diesem Sinne sagten wir früher, daß jeder
Mensch als „Privat-Mensch" vom Augenblick seiner Geburt
an einen Schutzengel habe ; derselbe ist demnach dem niedersten

Chore der Engel entnommen. ,,Alia vero est custodia
universalis et haec multiplicatur secundum diversos ordines
(in rebus) ; nam quanto agens fuerit universalius tanto est
superius. In diesem Sinne sprachen wir oben von Schutzengeln

der Städte, Völker, Staaten, Diözesen,
Kirchenprovinzen u. dergl. und von solchen, welche Amtspersonen
neben den Schutzengeln beigegeben sind, ließen aber die
Frage offen, ob z. B. der Schutzengel eines Reiches und der
des Königs als Amtsperson der gleiche sei oder nicht. Sic
igitur custodia humanae multitudinis (und der Amtspersonen)

pertinet ad ordinem Principatuum vel forte ad
Archangelos, qui dicuntur principes Angelorum und zwar
zu einem, höheren aus ihnen, je höher die Gesellschaft
oder Amtsperson ist, mit deren Schutz sie betraut wurden.
Unde et Michael, quem Archangelum dicimus, unus de
Principibus dicitur Dan. c. 10. Ulterius autem super omnes
naturas corporeas habent custodiam Virtutes; et ulterius
etiam super daemones habent custodiam Potestates ; et

1 I. q. 113. a. 3.
14*



202 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

ulterius super bonos spiritus habent custodiam Principatus
vel Dominationes secundum Gregorium."

Wir dürfen auch nicht übersehen, quia ordo naturae
est propter ordinem gratiae, daß höhere Engel sowohl
des niedersten Chores wie auch höherer Chöre mit dem Schutz
jener Menschen beauftragt wurden, die von Gott zu einem
höheren Grade der ewigen Seligkeit bestimmt wurden.
Deshalb sagt der hl. Thomas:1 ,,Est autem probabile, quod
majores angeli deputentur ad custodiam eorum, qui sunt
ad maiorem gradum gloriae a Deo electi."

Auch die gewöhnlichen Schutzengel haben Macht über
die bösen Geister und können Wunder wirken und wunderbare

Dinge hervorbringen. — Beides im früher erklärten
Sinne zu verstehen — insofern sie in der Autorität und
Kraft der höheren Engel handeln. ,,Etiam inferiores angeli
sagt darum der Âquinate2 exercent officia superiorum,
inquantum aliquid de dono eorum participant et se habent
ad superîores sicut executores virtutis eorum. Ist ja doch
alles in der Welt, im ganzen Universum nach dem Ursäeh-
lichkeitsprinzip geordnet, infolgedessen keine causa
inferior handelt außer in der Kraft der causa superior. Et
per hunc modum etiam omnes angeli infimi ordinis possunt
et arcere daemones et miracula facere."

Der Schutzengel intendiert nur das Wohl seines Schützlings.

Leider muß er gar oft sehen, wie alle seine heilsamen
Ermahnungen fruchtlos sind, wie derselbe statt für alle
erwiesenen Wohltaten dankbar zu sein, von Gott durch
die Sünde abfällt, schwer sündigt, tief fällt und dann von
Gott strenge bestraft wird. Bereiten diese unangenehmen
Beobachtungen den Schutzengel etwa Schmerz? Nein,
denn jeder Schmerz, auch der geringste ist mit der seligen
Anschauung unverträglich, einmal weil sie der Gipfel höchster
Freude ist, und dann weil der Wille des beseligten Geschöpfes
vollkommen mit dem Willen Gottes übereinstimmt. Deshalb
sagt der hl. Thomas:3 ,,Angeli non dolent neque de peccatis
neque de poenis hominum,. Tristitia enim et dolor secundum
Augustinum (lib. 14. De civitate Dei c. 15.) non est nisi
de his, quae eontrariantur voluntati; nihil autem accidit
in mundo, quod sit contrarium voluntati angelorum et
aliorum beatorum, quia voluntas eorum totaliter inhaeret

1 Ib. ad 1. 2 Ib. ad 3.
3 I. q. 113. a. 7.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 203

ordini divinae iustitiae. Nihil autem fit in mundo, nisi
quod per divinam iustitiam fit aut permittitur. Et ideo
simpliciter loquendo nihil fit in mundo contra voluntatem
beatorum. [Dies ist auch der Grund, warum Eltern im
Himmel durchaus keinen Schmerz über die Verdammnis
ihrer Kinder empfinden werden, trotzdem, die natürliche
Liebe zu denselben in ihnen nicht erloschen, im Gegenteil
jede, daher auch diese natürliche Liebe in ihnen
vervollkommnet ist. Sic igitur angeli peccata et poenas hominum
universaliter et absolute loquendo non volunt; volunt
tarnen, quod circa hoc ordo divinae justitiae servetur,
secundum quem quidam poenis subduntur et peccata per-
mittuntur. Ja die Engel haben vielmehr bei den Sünden
und Strafen der Menschen einen Grund zur Freude, wie der
hl. Thomas sagt:1 Tarn in poenitentia (der freiwillig auf sich
genommenen wie der von Gott verhängten Buße oder
Sühnung) hominum quam in peccato (der von Gott
zugelassenen Sünde) manet una ratio gaudii angelis scilicet im-
pletio ordini s divinae providentiae."

Jeder Engel als liebevoller Beschützer vertritt die
Sache seines Klienten. Da nun die Interessen der einzelnen
Menschen untereinander oder der einzelnen Menschen gegenüber

dem Wohle einer großen Gesellschaft, der sie angehören,
oder auch die Interessen der einzelnen Gesellschaften
einander schnurstracks entgegengesetzt sind, so muß es,
wenigstens scheint es so, wenn die einzelnen Schutzengel
die Interessen der Pflegebefohlenen aufs eifrigste verfechten,
zu Konflikten zwischen ihnen kommen; dann werden aber
immer die höheren Schutzengel als die mächtigeren die
Oberhand behalten.

Doch dem ist nicht also ; die Willensrichtungen der seligen
Geister sind alle konform dem göttlichen Willen, folglich
kann es auch zwischen ihnen keine Willensdifferenzen oder
Konflikte geben. Wenn es nun nach dem 10. Kapitel des
Propheten Daniel tatsächlich doch solche Konflikte unter den
Engeln gibt, so müssen wir nach einem Erklärungsgrunde
dieser Schwierigkeit suchen. Der hl. Thomas legt folgende
Erklärung nahe:2 „Ista quaestio (de discordia inter angelos)
movetur occasione horum verborum Danielis ; quae quidem
Hieronymus exponit dicens, principem regni Persarum
esse angelum, qui se opposuit liberationi populi Israelitici,

1 Ib. ad 3. 2 I. q. 113. a. 8.



204 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

pro quo Daniel orabat Gabriele preces eius Deo praesentante.
Haee autem resistentia potuit fieri, quia princeps aliquis
daemonum Iudaeos in Persidem ductos ad peccatum in-
duxerat, per quod impedimentum praestabatur, orationi
Danielis pro eodem populo deprecantis. Sed secundum
Gregorium 17 Mor. c. 8 ante medium, princeps regni
Persarum bonus angélus fuit custodiae regni illius deputatus.
Ad videndum igitur, qualiter unus angelus alteri resistere
dicitur, considerandum est, quod divina iudicia circa diversa
regna et diversos homines per angelos exercentur. In suis
autem actionibus angeli per divinam sententiam regulantur.
Contingit autem quandoque, quod in diversis regnis vel
in diversis bominibus contraria mérita vel démérita in-
veniuntur, ut unus alteri subdatur aut praesit. Quid autem
super hoc ordo divinae sapientiae habeat, cognoscere non
possunt nisi Deo revelante. Unde necesse habent super
his sapientiam Dei consulere. Sic igitur inquantum de
contrariis meritis et sibi repugnantibus divinam consulunt
voluntatem, resistere sibi invicem dicuntur, non quia
sint eorum contrariae voluntates Willenskonflikte),
cum in hoc omnes concordent, quod Dei sententia impleatur,
sed quia ea, de quibus consulunt, sunt repugnantia.

Die Nähe unseres Schutzgeistes ist uns Menschen
unbekannt; wir sehen ihn für gewöhnlich nicht, fühlen
aber des öfteren im Leben seine Macht, manchmal sogar
in ganz augenfälliger und greifbarer Weise. Doch sind auch
Engelerscheinungen nicht selten. Sowohl das alte wie
neue Testament berichtet uns von vielen solcher Fälle;
auch im Leben der Heiligen der katholischen Kirche
begegnen wir solchen Beispielen. Wie haben wir diese Engel-
erscheinungen zu erklären

Die Leiber, in welchen die Engel erscheinen, sind keine
Sinnestäuschungen, Lichtbilder, sondern wirkliche Leiber,
gebildet aus kondensierter Luft, mit welchen sie sich als
motores repraesentati per corpus mobile assumptum1
verbinden; und zwar werden diese Leiber so geformt, ut
congruant ad repraesentandum angeli intelligibiles pro-
prietates.2 Dies geschieht aber virtute divina.3 In diesen
Leibern, in welchen sie selbstverständlich keine
Lebensfunktionen ausüben, z. B. essen, verdauen, sehen, hören

1 I. q. 51. a. 2. ad 2.
3 Ib. ad 3.

2 Ib.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 205

u. dergl. erscheinen sie deshalb, um mit uns freundschaftlich
verkehren zu können.1
In der Heilsökonomie haben die Engel neben der

allgemeinen administratio, neben dem besonderen Schutzamte

und der Vermittelung des alttestamentlichen Gesetzes2
nichts weiter zu tun; speziell fungieren sie nicht als
Sakramentespender, ausgenommen in außerordentlichen Fällen.
Der hl. Thomas sagt diesbezüglich:3 ,,Tota virtus sacramen-
torum a passione Christi derivatur, quae est Christi secundum
quod est homo, cui in natura conformantur homines non
autem angeli, sed potius secundum passionem dicitur modico
ab angelis minoratus, ut patet Hebr. c. 2. Et ideo ad
homines pertinet dispensare sacramenta et in eis ministrare
non autem ad angelos. Außerordentlicher Weise können
aber auch Engel Sakramente spenden. Sciendum tarnen,
quod sicut Deus virtutem suam non alligavit sacramentis,
quin possit sine sacramentis effectum sacramentorum con-
ferre, ita etiam virtutem suam non alligavit Ecclesiae
ministris, quin etiam angelis possit virtutem tribuere
ministrandi in sacramentis. Et quia boni angeli sunt nuntii
veritatis, si aliquod sacramentale ministerium a bonis
angelis perficeretur, esset ratum habendum (als giltig
anzuerkennen), quia deberet constare, hoc fieri voluntate divina,
sicut quaedam templa dicuntur angelico ministerio consecrata.
Si vero daemones, qui sunt spiritus mendacii, aliquod
sacramentale ministerium exhibèrent, non esset ratum
habendum/' Ein Ähnliches wäre natürlich vom hl. Meßopfer
zu sagen.

Auch am Abschlüsse der Weltgeschichte durch das
Weltgericht sind die Engel durch Dienstleistungen
beteiligt.

Was sie bei der allgemeinen Auferstehung der Menschen
tun werden, faßt der hl. Thomas in die Worte zusammen:4
,,Sicut Augustinus dicit in 2. de Trinitate c. 4., sicut corpora
crassiora et inferiora per subtilora et potentiora ordine
quodam reguntur, ita omnia corpora reguntur a Deo per
spiritum vitae rationalem/ Et hoc etiam Gregorius 4.
I^ialogorum cap. 5. tangit. Unde in omnibus, quae corpora-
liter a Deo fiunt, utitur Deus ministerio angelorum. In

1 Ib. ad 1. 2 I—II. q. 98. a. 3 und 6.
3 III. q. 64. a. 7.
4 Suppl. q. 76. a. 3. cf. q. 110. a. 4. ad 1.



206 Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung.

resurrectione autem est aliquid ad transmutationem corpo-
rum pertinens scilicet collectio cinerum et eorum praeparatio
ad reparationem humani corporis. Unde quantum ad hoc
in resurrectione utetur Deus m inisterio angelorum. —
Hinsichtlich der Seele und der LeibesVerklärung ist kein
Engeldienst möglich. Sed anima sicut immediate a Deo
creata est, ita immediate a Deo corpori iterato unietur sine
aliqua operatione angelorum. Similiter etiamgloriam corporis
ipse faciet absque ministerio angelorum, sicut et animam
immediate glorificat." Die Engelsposaune erklärt der
Aquinate auf Grund eines Ausspruches des großen hl. Gregor
für die Erscheinung des Gottessohnes selbst:1 ,,Et secundum
hoc (eloquium Gregorianum) ipsa apparitio Filii Dei vox
eius dicitur, quia ei apparenti obediet tota natura ad
corporum humanorum reparationem sicut imperanti."

Die Engel nehmen am Weltgerichte nicht als Richter
oder Beisitzer des Gerichtes teil. Denn sagt der hl. Thomas :z

Assessores iudicis debent iudici esse conformes. ludicium
autem Filio hominis attribuitur, quia secundum humanam
naturam omnibus apparebit tarn bonis quam malis,
quamvis tota Trinitas iudicet per auctoritatem. Et ideo
etiam oportet, ut assessores iudicis humanam naturam
habeant, in qua possint ab omnibus bonis et malis videri.
Et sie angelis non competit iudicare, quamvis angeli etiam
aliquo, modo possint diei iudicare, scilicet per sententiae
approbationem." Überdies erscheinen die Engel beim
Weltgerichte zur größeren Feierlichkeit des Gerichtes, um durch
ihre große Zahl für uns Menschen die Majestät des Richters
zu erhöhen und auch als Zeugen. In diesem Sinne sagt der
Aquinate:3 ,,Angeli cum Christo venient non ut iudices,
sed ut sint testes humanorum actuum, sub quorum custodia
homines bene vel male egerunt.

Die Engel werden aber auch nicht gerichtet. Den
Beweis hierfür formuliert der hl. Thomas mit den Worten:4
,,ludicium discussionis nullo modo habet locum neque
in bonis angelis neque in malis, quia neque in bonis potest
aliquid mali inveniri neque in malis aliquid boni ad iudicium
pertinens. Sed si loquamur de iudicio retributionip,
sie est distinguenda duplex retributio: Una respondens
propriis meritis angelorum et haec a prineipio fuit utrisque

1 Suppl. q. 76. a. 2. c.
2 Sup. q. 89. a. 3. 3 Ib. ad. 3. 4 Ib. q. 89 a. 8.



Das Verhältnis der Engel zur sichtbaren Schöpfung. 207

facta, dum quidam in beatitudine sublimati sunt, quidam
vero in miseria demersi. Alia retributio est, quae respon-
det meritis bonis vel malis per angelos procuratis. Et haec
retributio in futuro iudicio fiet, quia boni angeli amplius
gaudium habebunt de salute eorum, quos ad meritum in-
duxerunt. Et mali amplius torquebuntur multiplicata
malorum ruina, qui per eos ad mala sunt incitati. Die
allgemeine Konklusion betreffs der Engel und ihrer Stellung
beim Weltgerichte lautet: „Unde directe loquendo iudicium
neque ex parte iudicantium neque ex parte iudicandorum
erit angelcrum sed hominum; sed indirecte quodammodo
respiciet angelos, inquamtum actibus hominum fuerunt
commixti."

Dagegen spricht auch nicht die Stelle im 6. Kapitel
des 1. Korintherbriefes : ,,Nescitis quoniam angelos iudicabi-
mus?" Denn dies Apostelwort est intelligendum de iudicio
comparationis, quia quidam homines quibusdam angélis
superiores invenientur. Auch das ,,in iudicium reservari"
des hl. Petrus1 ist dahin zu verstehen, daß den gefallenen
Engeln die volle Strafe erst beim Weltgerichte durch
göttliches Urteil zuerkannt werden wird, und dann dürfen sie
niemals mehr den Ort ihrer Qualen verlassen.

Die Menschen werden den Engeln im praemium essentiale
völlig gleich sein, natürlich in verschiedenen Graden; ja
quoad praemium accidentale, hinsichtlich der aureolae z. B.
für die Jungfräulichkeit, das Martyrium haben die Menschen
den Engeln etwas voraus.2 Die Menschen werden dieser
accidentellen Vorzüge genießen, ohne Neid bei den Engeln
zu erregen; das ist ja eigentlich selbstverständlich und
wäre mit dem Zustand der visio beata, des vollen Glückes,
der vollen und allseitigen Unterordnung des geschöpflichen
unter den göttlichen Willen sonst unvereinbar.

Wir sind in der Betrachtung des Verhältnisses der
Engelwelt zur materiellen Welt, speziell zum Menschen
am Ende. Was wir eigentlich diesbezüglich erkennen, sind
einige recht allgemeine Prinzipien, aus welchen wir die
allernächsten, aber auch noch die allerallgemeinsten
Konklusionen ziehen. So bescheiden dies Resultat auch sein
mag, es ist doch, wie früher erwähnt, ein recht großer
Gewinn für uns. Die allgemeinen Prinzipien und Konklusionen

zeigen uns die Stellung des Engels in der Schöpfung

1 Pet. 2, 4. 2 Suppl. q. 89. a. ad 3.



208 Wahre und falsche Mystik.

als eine einzigartige, vorzügliche, seinen Einfluß auf die
materielle Welt und namentlich auf uns Menschen als einen
durchgreifenden, eindringenden, effektvollen. Sie lehren
uns das ganze Universum und uns in demselben mit ganz
anderen Augen betrachten, bieten uns Menschen manches
Trostreiche und Hoffnungsvolle in den Trübsaleri dieser
Zeit, lehren uns mit erleuchteten Blicken lesen im großen
Buche der Schöpfung und der mit ihr gegebenen und in ihr
zum Teil realisierten Regierungsplänen Gottes, lehren uns
Menschen Demut, Bescheidenheit und Unterwerfung, da
sie unsere ganze Schwäche, Hinfälligkeit, Geringheit in
diesem Universum klar vor Augen stellen. Wir schließen
mit den bereits einmal erwähnten Worten des hl. Thomas :x

,,Minimum quod potest haberi de cognitione rerum altissi-
marum desiderabilius est quam certissima cognitio, quae
habetur de minimis rebus/'

X—>

WAHRE UNI) FALSCHE MYSTIK.

Von P. JOS. LEONISSA 0. M. CAP.

—£><5X3—

1. Fr. Joseph v. Hl. Geiste: Gebetsschule der hl. Theresia.
Regensburg, Pustet 1911. 16°. XII u 208 S. — 2. H. Jäger:
Mystisches Gnadenleben. Trier, Paulinus-Druckerei 1911. kl. 8°. 106 S.
— 3. Jean Delacroix: Ascétique et Mystique. Paris, Bloud 1912.
16°. 63 S. — 4. E. Lamb al le, Eudiste: La Contemplation ou Principes

de Théologie mystique. Paris, Téqui 1912. 12°. XI u. 204 S.
— 5. I. Paquier: Qu'est-ce que le Quiétisme? Paris, Bloud 1910.
16o. 123 S.

Nachstehende Zeilen sollen nur ein bescheidener Rundgang durch
die neueste mystische Literatur sein. Der Reihe nach gehen wir die
einzelnen Werke durch und knüpfen daran einige kritische Bemerkungen.
In der Gebetsschule der hl. Theresia ist Rede vom Gebet im
allgemeinen, vom mündlichen Gebet, von der Betrachtung und mit allem
Rechte am ausführlichsten von der Beschauung, da ,,die Erklärung dieser
Gebetsweise den breitesten Raum in den Schriften der hl. Theresia
einnimmt" (Vorrede). Näher werden bei der Beschauung behandelt: ihr
Wesen; Vorbedingungen zu ihrer Erlangung; Wirkungen; Dauer ihres
Aktes; in eigenem Abschnitt : Gebet der Vereinigung. Außerdem kommen
noch eigens zur Sprache: Tröstungen und Süßigkeiten im Gebete. — Passive

Läuterung der beschaulichen Seelen. — Lehren der hl. Theresia über

1 I. q. 1. a. 5. ad 1.


	Das Verhältnis der Engelwelt zur sichtbaren Schöpfung

