Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 27 (1913)

Artikel: Das Verhaltnis der Engelwelt zur sichtbaren Schopfung
Autor: Schldssinger, Wilhelm
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

158 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

eine der Art nach schlechte Handlung gebietet und der
Mensch tut sie aus Gehorsam gegen das Gewissen, so ist
sie eben nur der Art nach schlecht, kann aber nicht subjektive
und zurechenbare Siinde sein, falls der Irrtum des Gewissens
unverschuldet ist. Darum hat der hl. Thomas richtiger die
Stindhaftigkeit der vom irrigen Gewissen diktierten Hand-
lungen auf diejenigen Félle beschrankt, wo der Irrtum auf
gewollter Unwissenheit beruht, obwohl auch er den auf
unverschuldeter Unwissenheit beruhenden Akt mnicht als
schlechtweg gut bezeichnet.

Beide Denker aber stimmen darin tiberein, dall nach
ihnen zu einer guten Handlung auch der Glaube an ihre
Giite, d. h. ein gutes Gewissen gehort, und dafl der Mangel
dieses guten Glaubens, also das schlechte Gewissen jede
Handlung schlecht macht. (Fortsetzung folgt.)

— oS v

- DAS VERHALTNIS DER ENGELWELT ZUR
SICHTBAREN SCHOPFUNG.

Vox P. WILHELM SCHLOSSINGER O. P.

—p -

Wollen wir das Wesen einer Sache, einer Person und
dergl. kennen, so untersuchen wir deren Betdtigungen,
Wirkungen nach innen oder aullen. Die Wirkungen fiihren
uns zur Erkenntnis der Ursache, die Funktionen zur Erkennt-
nis des Titigkeitsprinzips und das Tatigkeitsprinzip zur
Erkenntnis des Wesens. Haben wir die Geisterwelt an sich
auf diesem Wege erkennen miissen und haben wir sie auch
in irgendeiner, wenn auch mangelhaften Weise erkannt,!
so wird uns der gleiche Weg auch, und zwar noch besser,
dazu fiihren, das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schop-
fung zu erkennen. In der Tat noch besser; denn in der Be-
trachtung dieses Verhédltnisses haben wir es nicht mehr mit
so abstrakten Dingen, wie es z. B. die Natur, die spezifische
Unterscheidung des einen Wesens vom anderen ist u. dergl.,
sondern mit ganz konkreten Dingen zu tun; und dies er-
leichtert bedeutend unser abstraktives Denken, fithrt auch
zu - greifbareren Erfolgen.



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 159

Wenn wir das Verhaltnis der Engelwelt zur sichtbaren
Schopfung gleich von vornherein richtig auffassen wollen,
miissen wir die ganze sichtbare Schopfung in zwei grofie
Lager teilen; in das eine versetzen wir die materielle Welt
mit all den Gattungen, Arten und Individuen materieller
Dinge, angefangen von den Elementen bis hinauf zu den
hochsten Tieren, ja selbst bis zum Menschen, insofern er
einen animalischen Leib hat; denn seiner korperlichen
Seite nach gehort der Mensch auch zur materiellen Welt,
obwohl nicht in derselben Weise wie die tibrigen materiellen
Dinge. Ins andere Lager versetzen wir die Menschen ihrer
seelischen Seite nach, also die Menschenseelen. Und nun
wollen wir in gesonderter Weise das Verhéltnis der Engel-
welt zur materiellen Welt im allgemeinen und zum Menschen
im besonderen néher bestimmen. Die einzelnen Ausfithrungen
werden uns einen wertvollen Einblick in die erhabene
Stellung des Engels im Universum gestatten.

1. Das Verhiiltnis der Engelwelt zur materiellen
Welt im allgemeinen.

So erhaben die Stellung des Erngels im Universum
nach dem fiiber die Geisterwelt Gesagten auch sein mag,
so ist doch vor allem zu sagen, daf} er bei der Erschaffung
der materiellen Welt weder direkt noch indirekt mitzuwirken
hatte noch mitwirken konnte. Die Offenbarung sagt uns,
daB Gott allein Himmel und Erde aus nichts erschaffen
hat!: ,,In principio creavit Deus coelum et terram ohne Hilfe,
Dienstleistung, Mitwirkung eines anderen. Ubrigens ist diese
Tatsache ofters in der HI. Schrift des Alten und Neuen
Testamentes erwahnt. Und wenn Gott vor Erschaffung des
Menschen die Worte ausspricht: Faciamus hominem ad
imaginem et similitudinem nostram, so kénnen unter dem
»Faciamus‘ nicht die Engel verstanden werden, denn sie
werden iiberhaupt im ersten Kapitel des Schopfungs-
berichtes nicht erwahnt; ferner spricht Gott niemals in der
ganzen HIl. Schrift zu den Engeln wie zu Gleichgestellten;
schlieBlich sind wir Menschen nicht nach dem Bilde und
Gleichnisse der Engel, sondern Gottes erschatfen worden. —
Ebenso schlieBt das kirchliche Lehramt jede Dienstleistung
oder Mitwirkung der Engel bei Erschatfung der materiellen

1 Gen., 1, 1.



160 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung

Welt aus, indem es verkiindete:! ,,Pater et Filius et Spiritus
sanctus est unum universorum principium, creator omnium,
visibilium et invisibilium, spiritualium et corporalium, qui
sua omnipotenti virtute simul ab initio temporis utramque
de nihilo condidit creaturam spiritualem et corporalem,
angelicam videlicet et mundanam ac deinde humanam ete.
Aber auch die vom Glauben erleuchtete Vernunft sagt uns,
dafl die Erschaffung eines Wesens Gottes ausschlieliche
Tatigkeit sei und daBl bei der Erschaffung eines Wesens
keine Kreatur, auch die vollkommenste nicht, instrumen-
taliter, dispositive oder iiberhaupt in irgendeiner Weise
mitwirken kénne. Den Beweis hierfiir fithrt der hl. Thomas
folgendermafien :2 ,,Satis apparet in primo aspectu secundum
praedicta, quod creare non potest — die Moglichkeit ist
vollig ausgeschlossen — esse propria actio nisi solius Dei.
Oportet enim universaliores effectus in universaliores et
priores causas reducere. Inter omnes autem effectus uni-
versalissimum est ipsum esse. - Unde oportet, quod sit
proprius effectus primae et universalissimae causae, quae
est Deus. . . . Producere autem esse absolute, non inquantum
est hoc vel tale, pertinet ad rationem creationis. Unde
manifestum est, quod creatio est propria actio ipsius Dei.
Im Begriffe also der Schopfung liegt es, daB sie nur Gott
allein zukommen koénne; denn das Sein als solches hervor-
bringen, liegt nicht in der Macht einer Kreatur, dazu gehort
gottliche Allmacht. — Aber das Geschopf, eben weil es
Geschopf ist, kann auch nicht, in keiner Weise, bei der
Schopfung, Erschaffung eines Wesens mitwirken. Dieses
Zweite ist ebenso unmoglich wie das Erste.? ,,Contingit
autem, quod aliquid participet actionem propriam alicuius
alterius, non virtute propria, sed instrumentaliter, in-
quantum agit in virtute alterius; sicut aer per virtutem
ignis habet calefacere et ignire. KEt secundum hoc aliqui
opinati sunt — weil sie das Wort Schopfung nicht in vollem
Wortsinne verstanden, sondern nach Art einer anderen
Tatigkeit — quod, licet creatio sit propria actio univer-
versalis causae, tamen aliqua inferiorum causarum, in-
quantum agit in virtute prlmae causae, potest creare.
Et SIC posmt Avicenna, quod prima substantia separata —

1 Cone. Lat. IV Cap. ,,Flrmlter“
2 1. q. 45. a. 5. erster Teil.
3 1. q. 45. a. 5. zweiter Teil.



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 161

im christlichen Sinne Engel genannt — creata a Deo creat
aliam post se et substantiam orbis et animam eius, et quod
substantia orbis creat materiam inferiorum corporum. Kt
secundum hunc etiam modum Magister dicit. Sent. in 3.
c. 4, §3, quod Deus potest creaturaec communicare potentiam
creandi, ut creet per ministerium, non propria auctoritate.
Gott wiirde demnach von seiner Schopferkraft der Kreatur
mitteilen, wie er auch sonst ihr die Kraft tatig zu sein
(virtus agendi) mitteilt. Das ist aber eine falsche Auffassung
der Schopfergewalt. Sed hoc esse non potest; quia causa
secunda instrumentalis non participat actionem causae
superioris, nisi inquantum per aliquid sibi proprium dispositive
operatur ad effectum principalis agentis. Von einer causa
instrumentalis kann keine Rede sein, wenn diese fragliche
causa instrumentalis in ihrer Eigenschaft als solche nicht
etwas mitwirken kann zur Wirkung des principale agens.
Si igitur nihil ibi ageret secundum illud, quod est sibi pro-
prium, frustra adhiberetur ad agendum. Nec oporteret esse
determinata instrumenta determinatarum actionum. Sic
enim videmus, quod securis scindendo lignum, quod habet
ex proprietate suae formae, producit scamni formam,
quae est effectus proprius principalis agentis namlich des
Tischlers. Nun kommt die Applikation, die zeigt, dal bei
der Erschaffung eines Wesens keine causa instrumentalis
intervenieren kann. Illud autem, quod est proprius effectus
Dei agentis, est illud, quod praesupponitur omnibus aliis
scilicet esse absolute. Unde non potest aliquid operari
dispositive et instrumentaliter ad hunc effectum, cum
creatio non sit ex aliquo praesupposito, quod possit disponi
per actionem instrumentalis agentis. HEs gibt also im
Schopfungsakte kein Objekt fiir eine causa instrumentalis;
deshalb ist sie von jeder Mitwirkung ausgeschlossen. Sic
igitur impossibile est, quod alicul creaturae conveniat
creare neque virtute propria neque instrumentaliter sive
per ministerium.” Dasselbe Argument beniitzt der hl.
Thomas, wenn auch mit anderen Worten anderswo! und.
betont daselbst, da wir bei der Schopfungsaktion nicht
nur die Sache, sondern auch, oder eigentlich die Art und
Weise des Hervorbringens einer Sache betrachten miissen;
dies wird uns zeigen, dafl ein Geschopf nie und nimmer
etwas erschaffen oder auch nur in entfernter Weise dabei

1 1. g. 65. a. 3. c.



162 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

mitwirken koénne:! |, Quantitas virtutis agentis non solum
mensuratur secundum rem factam, sed etiam secundum
modum faciendi; quia unum et idem aliter fit et a maiori
et a minori virtute. Producere autem aliquid finitum, und
ware es auch nur ein Grashalm hoc modo, ut nihil prae-
supponatur, est Virtutis infinitae. Unde nulli creaturae
competere - potest.

Die Engel konnen also nichts erschaffen, weder korper-
liche Wesen, noch Menschenseelen, noch viel weniger Engel-
substanzen. Bezliglich des letzteren sagt der Aquinate:?
,,Nullum ens creatum potest producere aliquod ens absolute,
nisi inquantum esse causat in hoc. Et sic oportet, quod
praeintelligatur id, per quod aliquid est hoc, actioni, qua
facit sibi simile. In substantia autem immateriali non
potest praeintelligi aliquid, per quod sit haec; quia est
haec per suam formam, per quam habet esse, cum sint
formae subsistentes. Igitur substantia immaterialis non
potest producere aliam substantiam immaterialem sibi
similem quantum ad esse eius, sed quantum ad perfectionem
aliquam superadditam; sicut si dicamus quod superior an-
gelus illuminat inferiorem. Secundum quem modum etiam
in coelestibus est paternitas, ut ex verbis Apostoli patet ad
Ephesios 3: Ex quo omnis paternitas ‘in coelo in terra
nominatur. Et ex hoc etiam evidenter apparet quod nullum
ens creatum potest causare aliquid nisi praesupposito
aliquo; quod repugnat rationi creationis.” Und deshalb
konnten die Engel auch nicht instrumentaliter mitwirken
bei Erschaffung ihrer Standesgenossen, unter der Voraus-
setzung, dall die ganze Geisterwelt nicht auf einmal er-
schaffen wurde. Ohne ein praesuppositum in irgendeiner
Gestalt kann also kein Geschopf sich betiitigen, also kann
es' auch nicht schaffen, auch nicht bei der Erqchaffung
eines Wesens mitwirken.

Aber auch die Formen (formae substantiales) der
Dinge sind nicht von den Engeln; nicht bei der Erschaffung
der korperlichen Dinge konnten die Engel irgendwie mit-
wirken; aber auch jetat kénnen sie nicht Formen produzieren,
wohl aber vermogen sie indirekt Ursache substanzieller
Formen zu sein, indem sie durch die’ composita solche
Formen hervorbringen. Der hl. Thomas begriindet dies

1 1b. ad 3.
271. q. 45. a. 5. ad 1.



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schoépfung. 163

folgendermaBen:! ,Id quod proprie fit, est compositum.
Formae autem corruptibilium rerum habent, ut aliquando
sint, aliquando non sint, absque hoc, quod ipsae generentur
aut corrumpantur, sed compositis generatis vel corruptis
(ipsae formae generantur vel corrumpuntur); quia etiam
formae non habent esse, sed composita habent esse per eas.
Sic enim alicui competit fieri sicut et esse. Et ideo cum
simile fiat a suo simili, non est quaerenda causa formarum
corporalium aliqua forma immaterialis, sed aliquod com-
positum, secundum quod hic ignis generatur ab hoc igne,
Sic igitur formae corporales causantur, non quasi influxas
ab aliqua immateriali forma, sed quasi materia reducta
de potentia in actum ab ahquo agente composito. Sed quia
agens compositum, quod est corpus, movetur a substantia
spirituali creata, ut Augustinus dicit 3. de Trinitate cap. 4.
et 5., sequitur ulterius, quod etiam formae corporales
a substantiis spiritualibus deriventur, non tamquam in-
fluentibus formas sed tamquam moventibus ad formas.*
Die substanziellen Formen der korperlichen Dinge sind
also direkt und unmittelbar von den composita ; kein geistiges
geschaffenes Wesen, und wire es auch noch so vollkommen,
kann eine Wesensform hervorbringen, weder durch einen
Schopfungsakt, das wire gewissermallen ein Widerspruch
im Ausdruck, noch durch eine andere Art von Aktion.
Der ganze Einfluf der Engel auf die Wesensformen der
korperlichen Dinge besteht nur darin, daBl sie sich als
moventia agentia corporalia ad formas, also nur mittelbar
und indirekt in der Produktion der substanziellen korper-
lichen Formen betétigen konnen. Diese Beschrénkung
der Macht der Geisterwelt ist von groBer Bedeutung; denn
dadurch gewinnen wir die Uberzeugung, daB die Geister,
namentlich die bosen keine wirkliche, reelle korperliche
Wesen hervorzubringen vermogen, daf3 somit in vielen Fillen
soweit sie auf Sicherheit beruhen und wir es mnicht mit
Einbildungen, Phantastereien zu tun haben, die von den
bosen Geistern produzierten Tiere, Pflanzen oder Menschen
u. dergl. nichts anders als Scheinwesen sind, kondensierte
Luftkorper ohne inneres, eigentliches Leben. Freilich ist
der Einflu der Geisterwelt noch von der anderen Seite, d.h.
als causae moventes agentia corporalia ad formas ein
ungeheuer grofler, ein so grofler, daBl wir gar nicht im-

1 1. q. 65. a. 4. erster Teil.



164 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

stande sind, auch nur die allgemeinsten Kategorien
dieses Einflusses zu klassifizieren. *Welcher Schaden der
Menschheit gerade unter diesem Gesichtspunkte von seiten
der Geisterwelt, der bosen natiirlich, erwachse, 1st gar nicht
zu ermessen; freilich steht uns auf der anderen Seite eine
noch gréBere nutzbare Macht seitens der guten Geister
zur Verfiigung. Die moderne Welt glaubt am besten zu
tun, von dieser Machtstellung der Geisterwelt gegentiiber der
korperlichen keine Notiz zu nehmen, und beldchelt mit-
leidig die Beschrdnktheit derjenigen, die diesen Einflufl
als sicher nachweisen wollen und davon iiberzeugt sind.
Und doch hiatte die Wissenschaft einen groBlen Gewinn zu
verzeichnen, wenn je einmal ein Mann den vollen Inhalt
des Satzes: ,,Angeli sunt causae moventes corporalia agentia
ad formas* in allen Beziehungen aufdecken und enthiillen
wiirde. Bis jetzt ist dieser Satz noch ein fiir uns ungeldstes
Ratsel.

Die Engelwelt hat also nur indirekten Einflufi auf die
Produktion korperlicher Wesensformen. Bei der Erschaf-
fung der korperlichen Welt, als zum erstenmale diese
korperlichen Wesensformen hervorgebracht wurden, hatten
sie gar nichts zu tun und konnten daher auch die genannten
Formen nicht produzieren. Diesen Punkt glaubt der heil.
Thomas noch extra betonen zu miissen — zu seiner Zeit
legten ja manche Arabisten, katholische und heidnische —
den substantiae separatae, unseren Engeln, eine fast gott-
liche Macht bei, darum wird der Aquinate nicht miide,
immer und immer wieder die natiirliche Seite der Engel-
wesen hervorzukehren — und fahrt in seinen Ausfithrungen
fortt: ,,In prima autem corporalis creaturae productione
non consideratur aliqua transmutatio de potentia in actum.
Et ideo formae corporales, quas in prima productione cor-
pora habuerunt, sunt immediate a Deo productae, cui
soli ad nutum obedit materia tamquam propriae
causae.”” Dieser Satz, mit dem wir uns sofort noch ein-
gehender beschéftigen wollen, erklart, warum die Macht der
Geisterwelt liber die korperliche bei allen sonstigen Vor-
ziigen eine recht beschrinkte ist. ,,Unde ad hoc signi-
ficandum Moyses singulis operibus praemittit: , Dixit Deus:
Fiat® hoc vel illud; in quo significatur formatio rerum per

1 1. q. 65. a, 4. zweiter Teil.



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 165

Verbum Dei facta, a quo secundum Augustinum est omnis
forma et compago et concordia partium.

Der frither zitierte Satz, Cui (Deo) soli ad nutum obedit
materia tamquam propriac ceusae, ist von groBer Wichtig-
keit; denn er leitet uns an, dic Macht der Geisterwelt iiber
die korperliche im richtigen Sinne zu verstehen. Der Satz
selbst bedeutet nichts anderes als, dafl nur Gott allein die
Materie mit jeder Form informieren kann, ohne Widerstand
weder seitens der Materie noch seitens der Form, und zwar
ohne Mitwirkung einer Form oder iiberhaupt eines Wesens.
Denn wie Sylvius sagt:! , Materiam obedire angelis ad
nutum, non est posse ipsos facere aliquem effectum in
materia supra virtutem materiae; sed est, angelos posse
reducere materiam in actum formae substantialis non
mediantibus causis corporalibus.”  Deshalb konnen die
Engel nicht kiérperliche Wesen hervorbringen, wie sie wollen
und wann sie wollen, und wenn sie solche produzieren wollen,
missen sie sich — alles andere vorausgesetzt — dieser
korperlichen Wesen bedienen. Der Aquinate begriindet
obigen Satz auf folgende Weise:? ,,Hoc, quod proprie fit,
est compositum, nicht die Materie, nicht die Form, sondern
das ganze Kompositum wird eigentlich produziert; hoe
enim proprie est quasi subsistens. Forma autem non dicitur
ens, quasi ipsa ‘sit, sed sicut quo aliquid est et sic per
consequens nec forma proprie fit. Eius enim est fieri, cuius
est esse, cum fieri nihil aliud sit nisi via in esse. Aus den
Begriffen materia, forma, compositum, fieri und esse richtig
verstanden, leitet der hl. Thomas den Beweis dafiir ab, dal
die Engel unmoglich direkt und unmittelbar korperliche
Wesensformen produzieren oder die Materie ohne korperliche
Ursachen (agentia) informieren konnen. ,,Manifestum est
autem, quod factum est simile facienti; quia omne agens
agit sibi simile. Et ideo id, quod facit res naturales, habet
similitudinem cum composito vel quia est compositum,
sicut ignis generat ignem, vel quia totum compositum et
quantum ad materiam et quantum ad formam est in virtute
ipsius, quod est proprium Dei. Sic igitur omnis informatio
materiae vel est a Deo immediate (wie bei Erschaffung der
Welt) vel ab aliquo agente corporali (wie seither im Laufe
der Dinge); non autem immediate ab angelo.*

! Com. zu T. q. 110. a. 2. ad 3.
2 8. th. I. gq. 110. a. 2. c. cf. De malo g. 16. a. 9.



166 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schoépfung.

Wenn auch der Engel ein hoheres Wesen ist als jedes
noch so vollkommene korperliche Wesen, so kann er doch
nicht ohne ein solches die Materie informieren, denn in seiner
Machtsphére ist einmal weder Materie noch Form; er kann
ein Materie verdndern aber nicht informieren. Das verstoBt
aber nicht gegen das Prinzip: ,,Quidquid potest virtus
inferior, potest virtus superior;‘‘ denn sagt der hl. Thomas:?
.,Id, quod potest virtus inferior potest superior, non eodem
sed excellentiori modo; sicut intellectus cognoscit sensibilia
excellentiori modo quam sensus. Et sic angelus excellentiori
modo transmutat materiam corporalem quam agentia
corporalia scilicet movendo ipsa agentia corporalia tamquam
causa superior. Und da befinden wir uns wieder auf dem
unentdeckten Gebiete des gewaltigen Machteinflusses der
Engelwelt auf die korperliche, hier zeigt sich tatséchlich
der Engel als die causa superior iiber alles Sinnliche und
Korperliche.

Bringt der Engel in der materiellen Welt Wirkungen
hervor, welche die natiirlichen Krafte der korperlichen Dinge
iibersteigen, so diirfen wir darunter nicht ein obedire
materiae ad nutum angeli verstehen; sondern dies ist dann
nichts anderes als ein Beweis des anderen Satzes, dall jede
hohere Ursache tun kann, was die niedere, und noch etwas
mehr. . r |
Man hat der Awusfiihrung des hl. Thomas entgegen-
gehalten: die Himmelskorper bringen ja auch niedere Lebe-
wesen hervor, verursachen also eine Verbindung von Materie
und Form; man kénne darum den Engeln nicht absprechen,
was den leblosen Himmelskorpern zukomme. — Darauf
antwortet Sylvius:? ,Talia produci virtute coelorum non
simpliciter sed quatenus considerantur cum intelligentia
motrice ac vivente, wir kommen also zur selben Losung
wie friiher, quae etsi non uniatur illis ut forma informans,
unitur tamen ut forma influens virtutem quandam arti-
ficiosam, qua possunt eiusmodi viventia imperfecta pro-
ducere non mediantibus aliis viventibus, mediantibus tamen
dispositionibus materialibus. Darum sagt der hl. Thomas:?
,Uorpora coelestia etiamsi non sint animata — damit
begegnet er zugleich der anderen Schwierigkeit, wie die
leblosen und vernunftlosen Himmelskérper Leben und Lebe-

1 ITb. ad 2. 2 Im selben Artikel.
3 De pot. q. 6. a. 6. ad 10.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 167

wesen beursachen kénnen — moventur a substantia vivente
separata (Engel im christlichen Sinne), cuius virtute agunt
sicut instrumentum virtute principalis agentis et ex hoc
causant in inferioribus vitam.

Die Engel haben also keinen direkten Einfluf} a,uf die
Information der Materie; sie selbst koénnen mit keiner
Form die Materie informieren, dazu bediirfen sie der korper-
lichen Ursachen. In welchem Verhéltnis stehen sie nun zur
gesamten materiellen Welt?

Der hl. Thomas bezeichnet dies Verhéltnis der Geister-
welt zur materiellen als eine administratio der letzteren
durch erstere. Die korperliche Welt ist nicht sich selbst
iiberlassen, auch regiert sie Gott nicht unmittelbar selbst,
sondern nach dem allgemeinen Prinzip: ,,Inferiora reguntur
et perducuntur ad perfectionen per superiora‘ unterliegt
die materielle Welt der Fithrung und Leitung der Geister-
welt. Der Beweis des Aquinaten hierfiir lautet': ,,Tam in
rebus humanis quam in rebus naturalibus hoc communiter
mmvenitur — gewissermallen ein Naturgesetz, dessen Vor-
handensein unsere eigene FErfahrung und Beobachtung
bestétigt, quod potestas particularis (inferius) gubernatur
et regitur a potestate universali (superius), sicut potestas
Ballivi (Stadtvogt) gubernatur a potestate regis. Kt in
angelis etiam est dictum (q. 55. a. 3. et q. 108. a. 1.), quod
superiores angeli, qui praesunt inferioribus, habent scientiam
magis universalem, aber nicht als totes Kapital sondern
eben dazu, um die niederen zu erleuchten, ihnen von ihrem
vollkommeneren Wissen mitzuteilen. Manifestum est
autem, quod virtus cuiuslibet corporis est magis parti-
cularis quam virtus spiritualis substantiae; nam omnis
forma corporalis est forma individuata per materiam et
determinata ad hic et nunc; formae autem immateriales
sunt absolutae et intelligibiles. Kt ideo sicut inferiores
angeli, qui habent formas minus universales, reguntur per
superiores, ita omnia corporalia reguntur per angelos.”
Damit man ja nicht meine, diese Theorie sei eine Ansicht
der Theologen allein, von der Minner der Wissenschaft
nichts wissen, fiigt der hl. Thomas bei: Et hoc non solum
a sanctis Doctoribus (gemeint sind die Kirchenviter und
Lehrer) ponitur, sed etiam ab omnibus philosophis, qui
incorporeas substantias posuerunt.

11.q 110 a L c

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVII. 12



168 Das Verhidltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

Diese mittelalterliche Amnschauung, dal  die ganze
sichtbare Welt der Leitung der Engel unterstehe, ist keine
verrostete riickstdndige Theorie; denn sie beruht autf einem
testen unumstoBlichen Prinzip, dessen Richtigkeit und
Festigkeit bisher auch noch nicht die Wissenschaft eines
20. Jahrhunderts iiber den Haufen werfen, geschweige
untergraben konnte. Unter der Voraussetzung, dall es eine
Geisterwelt gibt, kommt ihr auch die Leitung (gubernatio,
administratio) der materiellen zu, ja mull ihr zukommen,
denn im ganzen Universum bestétigt uns die eigene subjek-
tive Beobachtung und Erfahrung, und zwar nicht einmal,
sondern in tausenden und tausenden Féllen, immer, tiber-
all, ohne eine einzige Ausnahme, quod inferiora per superiora
reguntur. Dies Prinzip ist richtig und sicher im Kleinen,
im Grofleren, im Grélten, also mufl es auch richtig und
sicher sein im Bereiche der obersten und hochsten Ordnung
der Dinge, welcher alle Teilordnungen unterstehen.

Zudem gefiel es Gottes Giite, dessen Vorsehung
unmittelbar sich auf alle Wesen, korperliche und geistige,
erstreckt, auch die Kreaturen an der Weltregierung teil-
nehmen zu lassen. Darum sagt der Aquinate:! ,, Quantum
ad rationem gubernationis (= providentiam) pertinet, Deus
immediate omnia gubernat; an der Vorsehung kann Gott
kein, Geschopf teilnehmen lassen; quantum autem pertinet
ad executionem gubernationis (= die eigentliche Leitung
und Regierung der Geschopfe der ganzen Welt) Deus
gubernat quaedam mediantibus aliis, namlich alles Niedere
durch das Hohere in wohlgeordneter Unterordnung. Cuius
ratio est quia, cum Deus sit ipsa essentia bonitatis — dal
die Geschopfe teilnehmen an der Weltregierung ist Ausfluli,
ein besonderer Beweis von Gottes Giite, — unumquodque
attribuendum est Deo secundum sui optimum. Optimum
autem in omni ratione et cognitione practica (qualis est
ratio gubernationis) in hoc consistit, quod particularia
cognoscantur, in quibus est actus. Sicut optimus medicus
est, qui non considerat sola universalia, sed qui potest
etiam considerare minuta particularia. Et idem patet in
ceteris. Unde oportet dicere, quod Deus omnium etiam
minimorum particularium rationem gubernationis habeat.
Bisher hat der hl. Thomas die providentia divina auch
betreffs der geringsten Seinsheiten nachgewiesen. Nun fiigt

11, q. 103. a. 6. e



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schoépfung. 169

er den Nachweis an, dafl Gott nicht alles selbst unmittelbar
Tegiert, sondern an dieser Leitung und Fihrung der Dinge
anders teilnehmen 14Bt, und zwar auch nur wegen seiner
unendlichvn  Giite. Diese unendliche Giite ist der letzte
Grund der Fravidenz, ebenso wie der Regierung Gottes.
Darum fihrt der w| Thomas fort: ,,Sed cum per guber-

nafionem res, quae ‘=nbernantur, sint ad perfectionem
perducendae, tanto erit mchor g i0. quanto maior

perfectio a gubernante rebus gubernatis slin
Maior autem perfectio est quod aliquid in se sit bonum—.
etiam sit alils causa bonitatis, quam si esset solummodo
in se bonum. Et ideo sic Deus gubernat res, ut quasdam
aliarum in gubernando causas instituat; sicut si aliquis
magister discipulos suos non solum scientes faceret sed
etiam aliorum doctores.*

Ja dall die Geschopfe teilhaben diirfen an der Welt-
regierung, gereicht nicht nur dem Universum zum Vorteil,
sondern auch Gott zur grofleren Ehre; ein Beispiel unseren
irdischen Verhéltnissen entnommen, beleuchtet diesen Satz
besser als seitenlange Ausfiihrungen:' ,.Non solum pertinet
ad perfectionem regis terreni, quod executores habeat suae
gubernationis, sed etiam ad regis dignitatem, quia ex
ordine ministrorum potestas regia praeclarior redditur.*
Das gleiche aber in eminenterer Weise gilt von Gott.
Und mnoch schoner, deutlicher, in wahrhaft klassischer
Weise sagt der hl. Thomas anderswo:?2 , Deus inferiora
gubernat per superiora, non propter defectum suae virtutis,
sed propter abundantiam suae bonitatis, ut digni-
tatem causalitatis etiam creaturis communicet.” In der
gottlichen Giite finden wir also den letzten Grund, warum
die Kreaturen zur Teilnahme an der Weltregierung berufen
und zugelassen sind, warum namentlich die Engelwelt
einen so groBlen EinfluB auf die materielle Welt ausiibt,
einen so groflen wollen wir sagen, daf} iiberhaupt nichts in
der materiellen Welt geschieht, welches nicht im KEngel
seine ndhere oder entferntere Ursache hétte. Deshalb sagt
der hl. Augustin:®* Quemadmodum corpora crassicra et
inferiora per subtiliora et potentiora quodam ordine reguntur
ita omnia corpora per spiritum vitae et spiritus vitae rationalis
desertor atque peccator per spiritum vitae raticnalem

2 Ib. ad 3 1. q. 22. a. 3. c.
3 De Trin. lib. 3. cap. 4. cf. Quaest 83. q. 79.



170 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

pium et iustum et ille per ipsum Deum: sic universa croatura
per Creatorem suum.” Und der hl. Gregor d. Gr.:* ,,In hoC
mundo visibili nihil nisi per creaturam invisibilem J1Sponi
potest.  Ubrigens spricht auch die Geheime Citenbarung
des ofteren z. B. im 7. und 14. Kapitel vop Zngeln, die den
Winden, dem Feuer, dem Wasser gebi-vell.

Wenn wir nun im einzelnen psaer bezeichnen wollten,
wie dio administ=~¢fV Creaturs corporalis der sichtbaren

Welt, ~«va die Engel besorgt werde, worauf sie sich er-
.oecke u. dgl., so miissen wir abermals die Unzuldnglichkeit
unseres menschlichen Denkens ansrkennen. Nicht mit
Unrecht betrachten wir die Engel als Beweger der Himmels-
korper, als Verursacher des Einflusses, den die Gestirne auf
das Leben unserer Erde ausiiben, als Verursacher all der
millionenfachen generationes und corruptiones unserer drei
Reiche, des Mineral-, Pflanzen- und Tierreiches, — dem
Menschen gegeniiber nehmen sie ohnehin eine besondere
Stellung ein, von der noch eigens gesprochen werden soll —
als erste Glieder jener schier unendlichen Reihe von Ur-
sachen, durch welche der Schopfer alles Geschaffene in
groBartiger Harmonie miteinander verkettet vom obersten
Himmelsflirsten bis herab zum letzten Sonnenstdubchen.
Sagen wir auch nicht, dafl jedes Pflinzchen, jedes Tierlein
seinen angelus administratorius habe — so was zu behaupten,
mochte an das Lécherliche streifen — so ist gewill die Be-
hauptung nicht unberechtigt, dafl zum mindesten die ein-
zelnen genera und species der sichtbaren Schopfung von
einzelnen Engeln administriert werden, und dies deshalb,
well die HEngel, so vollkommen sie auch sonst sind, doch
eine beschriankte Machtsphére besitzen und darum ihre
administratio nur einen beschrinkten Wirkungskreis zu-
la3t. Die hoheren Wesen der sichtbaren Welt werden durch
hohere Engel administriert, die niederen durch niedere
entsprechend dem Grundsatze der gottlichen Weltregierung:
Inferiora per superiora reguntur. In diesem Sinne schreibt
der hl. Gregor der Gr. dem Chore der Gewalten die Herr-
schaft tUber die bosen Geister zu, dem Chore der Krafte
(Virtutes) die Oberherrschaft iiber die ganze sichtbare
Schopfung; durch ihre Dienstleistung geschehen nach ihm
auch die Wunder und wunderbaren Ereignisse in der Natur.
Im allgeimenen ist mit dem Aquinaten zu sagen:? ,, Quilibet

1 Dialog. lib. 4. cap. 5. $.1Lq.110: a 1. &d &



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 171

angelus etiam minimus, habet altiorem virtutem et univer-
saliorem, quam aliquod genus corporalium;* tamen ordo
divinae sapientiae ,,diversis rebus diversos rectores prae-
posuit.” .

An dieser administratio der sichtbaren Welt haben
die Ddmonen keinen Anteil; sie besitzen zwar eine grofie
natirliche Macht, sie konnen mit den einzelnen korperlichen
Wesen vieles tun, deren Generations- oder Korruptions-
prozell verursachen, sie zum Schaden der Menschheit mif3-
brauchen u. dgl., denn alle ihre natiirlichen Fahigkeiten
und- Vorziige sind ihnen trotz des Siindenfalles geblieben;
aber administrieren kénnen sie die sichtbare Welt, die ein-
zelnen materiellen Geschépfe nicht, denn die administratio
schlieft immer eine Fiithrung des Administrierten zum
Ziele, zu Gott in letzter Linie, in sich; und dies liegt nicht
in der Absicht der bosen Geister, ein Wesen Gott, seinem
letzten Ziele, ngherzubringen.

Mit dieser Administration der materiellen Welt seitens
der Engel ist eo ipso gegeben, dall diese materielle Welt
mit all ihren korperlichen Geschépfen hinsichtlich raum-
licher Veranderung den Engeln unterworfen ist, oder wie
der hl. Thomas sich in mittelalterlicher Weise ausdriickt:
,;Corpora obediunt angelis ad motum localem.« Der Beweis
hiertiir lautet!: ,,Divina sapientia coniungit fines primorum
principiis secundorum. Ex quo patet, quod natura inferior
in sui supremo attingitur a natura superiori. Natura autem
corporalis est infra naturam spiritualem. Inter omnes
autem motus corporeos perfectior est motus localis, ut
probatur (in 8. Physic. text. 57); cuius ratio est quia mobile
secundum locum non est in potentia ad aliquid intrinsecum,
inquantum huiusmodi, sed solum ad aliquid extrinsecum
scilicet ad locum — die Ortliche, rdumliche Bewegung
schlieft also die geringste Potenzialitdt in sich —; et ideo
natura corporalis nata est moveri immediate a natura spiri-
tuali secundum locum. Unde et philosophi posuerunt,
suprema corpora moveri localiter a spiritualibus substantiis ;
unde videmus, quod anima movet corpus primo et princi-
paliter locali motu.” Diese Macht, die materiellen Dinge
rdumlich zu bewegen, ist aber eine beschriankte; d. h. die
hoheren Engel konnen entsprechend ihrer groBeren Macht
mehrere und grofere Korper und in groBeren Distanzen

' Th. a. 3. ¢



172 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

ortlich bewegen. Deshalb sagt der hl. Thomas:! , Idem est
naturalis motus totius et partis, non tamen eadem vis
sufficit ad movendum totum, quae movet partem. Unde
licet daemones possint mevere aliquam partem terrae
einen ganzen Komplex von Koérpern, non sequitur quod
possint movere totam terram; quia hoc non est propor-
tionatum naturae ipsorum, ut mutent ordinem elemen-
torum mundi.”* Noch deutlicher antwortet der Aquinate
auf die Frage, ob der Engel die Erde in die Nahe des
Mondes bewegen konne, ihm scheine es? ,,quod non possit
naturali sua virtute, quia nulla virtus creata potest immutare
ordinem principalium partium universi, ad quem pertinet,
quod terra sit in medio locata‘ nach mittelalterlicher An-
schauung.

Durch den motus localis beursacht der Engel in der
materiellen Welt alle anderen motus. ,,Angeli® causando
motum localem tamquam priorem, per eum causare possunt
alios motus; adhibendo scilicet agentia corporalia ad huius-
modi effectus producendo.” — Wenn die Menschenseele
keine dhnliche Macht iiber die materiellen Dinge besitzt
wie der-Engel, so kommt dies daher, weil sie unvollkommener
und an einen bestimmten Korper in ihrer Wirksamkeit
gebunden ist. ,,Angeli* habent virtutem minus contractam
quam animae; unde virtus motiva animae contrahitur ad
corpus unitum, quod per eam vivificatur, quo mediante
alia potest movere; sed virtus angeli non est contracta ad
aliquod corpus, unde potest corpora non coniuncta localiter
movere.” Aus dem Gesagten ergibt sich, dafl die Engel
die materielle Welt mit all ihren Wesen bewegen kénnen
quoad motum localem, daf} sie aber hierin beschrinkt sind,
d. h. sie kOnnen nur einen motus localis proportionatus
suae naturae verursachen entsprechend der grofleren oder
geringeren Vollkommenheit ihrer eigenen Natur.

Thre Macht ist aber noch nach einer anderen Seite hin
beschrinkt:® sie konnen némlich keine Wunder wirken.
Der Beweis hierfiir lautet:? ,,Miraculum proprie dicitur,
cum aliquid fit praeter ordinem naturae. Sed non sufficit
ad rationem miraculi, si aliquid fiat praeter ordinem naturae

! De malo q. 16. a. 10. ad 8.

? Opusec. 10. a. 16. cf. opuse. 11. a. 5.

$ 1. q. 110. a. 3. ad 2. 4 Ib. ad 3.

5 1. q. 110. a. 4. cf. 105. a. 7.; De pot. q. 6. a. 3.; Cont. Gent.
c. 102, 103.



Das Verhéltnis der Engel zur sichtharen Schépfung. 173

alicuius particularis; quia sic, cum aliquis proiicit lapidem
sursum, miraculum faceret, cum hoc sit praeter ordinem
naturae lapidis. Ex hoc ergo aliquid dicitur esse miraculum
quod fit praeter ordinem totius naturae creatae. Hoc autem
non potest facere nisi Deus; quia quidquid facit angelus
vel quaecumque alia creatura propria virtute, hoc fit se-
cundum ordinem naturae creatae et sic non est miraculum;
unde relinquitur, quod solus Deus miracula facere possit.
Was immer demnach der Engel Wunderbares in der materi-
ellen Welt tut z. B. Verursachen eines Erdbebens, merk-
wiirdiger Himmelserscheinungen, aullergew6hnlicher Natur-
ereignisse u. dergl., ist kein wahres Wunder, wenn es auch
ein miraculum quoad nos ist. Deshalb sagt der hl. Thomas :*
,, Quia mon omnis virtus naturae creatae est nota nobis,
ideo cum aliquid sit praeter ordinem naturae creatae nobis
notae per virtutem creatam nobis ignotam est miraculum
quoad nos. Als solche miracula quoad nos sind demnach
die weitaus meisten merkwiirdigen Tatsachen in der materi-
ellen Welt zu erkldren, deren Ursachen wir nicht kennen;
und es ist ganz einerlei, ob diese merkwiirdigen Tatsachen
auf den Einflull guter oder boser Geister zuriickzufiihren
sind. Wahres Wunder einzig und allein ist nur, was gegen
dir Ordnung der ganzen Natur ist. Gerade deshalb, weil
die materiellen Dinge ganz in der Macht der (guten und
bosen) Geister sind quoad motum localem, darum geschieht
so manches in der materiellen Welt mit Hilfe des motus
localis von seiten der Engel, was unser Erstaunen hervorruft.

Wenn es von den Engeln heil3t, dafl sie Wunder wirken,
so ist das so zu verstehen,® vel quia ad eorum desiderium
Deus miracula facit, sicut et sancti homines dicuntur
miracula facere, vel quia aliquad ministerium exhibent in
miraculis, quae fiunt, sicut colligendo pulveres in resurrec-
tione communi vel huiusmodi aliquid agendo.*

Inwiefern der Mensch -der allgemeinen administratio
der Engel unterworfen ist, haben wir schon friiher in den
beiden Artikeln: ,,Erkenntnis der Engel”“ und ,,Das ange-
lische Wollen gezeigt und im besonderen nachgewiesen,
wie der Engel auf den Menschen, d. h. auf den héheren,
intellektuellen Teil durch den niederen, sinnlichen Teil,
einwirken koénne; wir konnen von einer ausfiihrlichen
Wiederholung dieser auch recht interessanten Teilfragen

I 1. q. 110. a. 4. ad 2. 2 Tb. ad. 1.



174 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schﬁpfung

um so mehr Abstand nehmen, da wir ohnehin im folgenden
uns mit dem besonderen Verhiltnis der Engelwelt zum
Menschen beschaftigen miissen, das wir als ,,Schutzver-
haltnis*“ bezeichnen.

Wer besorgt aber die administratio der materiellen
Welt ? Alle Engel, alle Chore? Oder nur einzelne Chore
und welche ?

Schon im Wesen des Engels als eines Geschopfes ist
es enthalten, dall er nicht allgegenwértig sein kann, dafl
er sich also rdumlich dorthin bewegen miisse, wo er etwas
zu tun hat, und dall er in der Eigenschaft eines Gesandten
dort tétig sein miisse, wenn er im Auftrage eines Hoheren
handelt. Diese Gedanken fiihren uns geradenwegs zur
Frage iiber die Sendung der Engel.

Die Sendung der KEngel, die sich im allgemeinen auf
die ganze Schopfung, im besonderen aber auf die Menschen
bezieht — ,nonne omnes sunt administratori spiritus, in
ministerium missi propter eos, qui hereditatem capient
salutig,1*‘ wie die klassische Stelle im Hebréerbriefe lautet,
ist hinlénglich in der Offenbarung bezeugt. Zwei Kngel
sind zur Zerstorung der Stiddte Sodoma und Gomorrha
beordert? und vollziehen im Auftrage Gottes das Strafgericht.
Raphael ist ein Bote Gottes:®* Et nunc misit me Dominus
ut curarem te et Saram uxorem filii tui a daemonio liberarem.
Der Heiland mittet* angelos suos cum tuba et voce magna;
et congregabunt electos eius a quatuor ventis ete. Vor
der Menschwerdung des Gottessohnes ,,missus est angelus
Gabriel“.®* Gott sendet also Engel aus zu verschiedenen
Dienstleistungen, mit der missio ist zugleich auch der Zweck
derselben, das ministerium, verbunden, weshalb der hl.
Paulus in der zitierten Stelle von den Engeln sagt: ,In
ministerium missi.” Den Nachweis hierfir aus der vom
Glauben erleuchteten Vernunft fithrt der hl. Thomas mit
tolgenden Worten:® ,,Aliqui angeli in ministerium mittuntur
a Deo. Ut enim supra dictum est (q. 43. a. 1.), cum de
missione. divinarum Personarum ageretur, ille mitti dicitur,
qui aliquo modo ab alio procedit, ut incipiat esse, ubi prius
non erat, vel ubi prius erat, per alium modum. Filius enim
aut Spiritus sanctus mitti dicitur, ut a Patre procedens
per originem et incipit esse novo modo id est per gratiam
vel per naturam assumptam, ubi prius erat per Deitatis

1 Hebr. 1. 14. 2 Gen. c. 19, 8 Tob. 12, 14.
t Matth, 24, 31. S Luk. 1, 26. $1 q. 112, a. 1.




Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 175

praesentiam. Dei enim proprium est ubique esse, quia,
cum sit universale agens, eius virtus attingit omnia entia;
unde est in omnibus rebus. Virtus autem angeli, cum sit
particulare agens, non attingit totum universum, sed sic
attingit unum, quod non attingit aliud; et ideo ita est hic,
quod non alibi. Manifestum est autem per supradicta,
(q.- 110. a. 1.), quod creatura corporalis per angelos ad-
ministratur. Cum igitur aliquid est fiendum per aliquem
angelum circa aliquam creaturam corpoream, de novo
applicatur angelus illi corpori sua virtute. Et sic angelus
de novo incipit ibi esse. Kt hoc totum procedit ex imperio
divino; unde sequitur secundum praemissa, quod angelus
a Deo mittatur. Sed actio, quam angelus missus exercet,
procedit a Deo, sicut a primo principio, cuius nutu et
auctoritate angeli operantur, et in Deum reducitur sicut
in ultimum finem . Et hoc facit rationem ministri; nam
minister est sicut instrumentum intelligens. Instrumentum
autem ab alio movetur et eius actio ad aliud ordinatur.
Unde actiones angelorum gegeniiber der materiellen und
spirituellen Welt ministeria vocantur et propter hoc dicuntur
in ministerium mitti (ndmlich nach der klassischen Stelle
im Hebrierbriefe 1, 14.). Die Sendung der Engel ist also
bedingt und abhéngig von ihrer Aufgabe als administrative
Organe in der materiellen Welt und von ihrer geschépflichen
Natur. Als Geschopfe kénnen sie nicht tiberall sein, miissen
also dorthin, wo sie eine Aufgabe zu erfiillen haben, erst
geschickt werden. Diese Sendung entzieht ihnen aber
nichts an Wiirde, wenn sie sich zeitweilig nicht im Himmel
als ihrem sozusagen natiirlichen Orte aufhalten, ebenso-
wenig wie ein Konig nichts an Wiirde verliert, wenn er
aktuell nicht den koniglichen Thron einnimmt; anderer-
seits geniellen die Engel alliiberall, wo immer sie sich befinden
und womit sie sich auch beschéftigen mogen und zwar
aktuell die selige Anschauung. Deshalb sagt der hl. Thomas:1
»»In nobis exterior occupatio puritatem contemplationis
impedit, quia actioni insistimus secundum sensitivas vires,
quarum actiones cum intenduntur, retardantur actiones
intellectivae virtutis. Sed angelus per solam intellectualem
operationem — "denn von allen irdischen, korperlichen
Schranken, dem Raume wie der Zeit nach, ist das Schauen
des Verstandes wie iiberhaupt jedes intellektives Erkennen

' I q. 112. a 1. ad 3.



176 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

frei — regulat suas actiones exteriores. Unde actiones
exteriores in nullo impediunt eius contemplationem; quia
duarum actionum, quarum una est regula et ratio alterius,
una non impedit sed iuvat aliam.

Weil die HI. Schrift die Engel dienstbare Geister nennt,
administratorii spiritus in ministerium missi fir die
Auserwiahlten, diirfen wir nicht daraus schlieBen, dall sie
Diener der Menschen seien; nein sie sind Gottes Diener
fiir uns, zu unserem Heile. Denn erstens sind sie uns Menschen
an naturlichen Vorziigen und iibernatiirlichen Gnaden so
iberlegen, dall wir gar nicht einmal einen Vergleich mit
ihnen aushalten; das Vollkommene kann aber nie und
nimmer dem Unvollkommenen dienstbar sein. Zweitens
sind die Engel einzig und allein Diener Gottes, konnen also
nicht zugleich Diener der Menschen sein. Wie es nur einen
Herrn gibt, so kann alles Geschopfliche nur diesem Herrn
allein dienstbar sein. Deshalb folgert der hl. Leo d. Gr.?
aus der Tatsache, dall nach der Versuchung die Engel sich
dem Heilande nahten und ihm dienten, dessen Gottheit.
Und der hl. Gregor d. Gr. sagt:® ,,Veneremur in illo (Salva-
tore) Divinitatem suam, quia nisi super omnia Deus existeret,
ei nullo modo angeli ministrarent.”” Drittens nennt sich der
Engel in der Geheimen Offenbarung?® nicht Diener, sondern
Mitdiener (conservus); und bei Daniel* heilen die Engel
nicht Diener, sondern Fiirsten der Reiche (Perser, Juden).
Wenn der hl. Thomas sagt:® ,,Angeli in suis actionibus
exterioribus ministrant principaliter Deo et secundario
nobis,” so will er damit sagen, dafl die Dienstleistungen
der Engel in erster Linie Gottesdienst sind; nebenbei
kommen sie auch uns zu Gute, denn diese Dienstleistungen
geschehen zu unserem Heile. Ebenso sagt der Apostel im
Hebréerbriefe 1, 14 auch nicht, daBl die Engel von Gott
gesendet wiirden in ministerium hominum, sondern in
ministerium wegen der Auserwéhlten. Sie dienen durch
ihre Amter Gott zum Wohle und Heile der Auserwéhlten.
Wie der Hirt, der die Schafe bewacht, sie auf gute Weide
fiihrt und von ihnen alles Schidliche ferne hélt, nicht den
Schafen dient, sondern seinem Herrn, so dienen die Engel,
die uns Menschen beschiitzen, uns mit Wohltaten an Leib
und Seele iiberhdufen und alle leiblichen und geistigen

1 De Quadrag. serm. 2. ¢ In Evang. hom. 16.
3 Apoc. 19, 10. * Dan. 10, 13. 5I. q. 112. a. 1. ad 4.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtharen Schépfune. 177

Schiden von uns ferne halten, nicht uns, sondern Gott
der uns ihrem Schutze anvertraute.

Es werden aber nicht alle Engel zu Dienstleistungen
gesendet. Dies die Meinung des hl. Thomas, der sich hierin
auf Pseudo-Dionysius,! den hl. Gregor d. Gr.2 beruft. Unter
den Scholastikern sind derselben Meinung mit dem hl. Tho-
mas der hl. Bonaventura, Richard, Major,® Bannez, Zumel,
Nazarius in ihren Kommentaren zu diesem Artikel des
hl. Thomas, Suarez* etc. Der Aquinate begriindet seine
Meinung mit folgenden Worten:5 ,,Hoc habet ordo divinae
providentiae non solum in angehs sed etiam in toto uni-
verso, quod inferiora per superioraadministrantur.« Im Lichte
dieses Gfters beniitzten Prinzips der gottlichen Weltregierung
188t sich irrtumslos die gegenwértige Frage erkennen. Dieses
Prinzip ist so inhaltsreich und sicher zum Ziele fithrend,
daBl wir in vielen Fragen der Engellehre nur durch dasselbe
uns Klarheit zu versehaffen vermogen. ,,Sed ab hoc ordine
in rebus corporalibus aliquando ex divina dispensatione re-
ceditur — auch dies Prinzip erleidet bisweilen, aber nur in
der materiellen Welt seine Ausnahme propter altiorem or-
dinem, secundum scilicet quod expedit ad gratiae manifesta-
tionem. Diese hohere Ordnung, die eine solche Ausnahme
verursacht, ist also die Gnadenordnung. Aber voneiner solchen
Ausnahme miissen wir uns GewiBheit verschaffen konnen.
Quod enim cascus natus fuit iluminatus, quod Lazarus fuit
suscitatus, immediate a Deo factum est absque aliqua actione
coelestium corporum. Sed et angeli, boni et mali, possunt ali-
quid in istis corporibus operari praeter actionem coelestium
corporum, condensando nubes in pluvias, et aliqua huiusmodi
faciendo. Neque alicui debet esse dubium, quin Deus imme-
diate hominibusaliquarevelarepossit non mediantibus angelis,
et superiores angeli non mediantibus inferioribus. Kt secun-
dum hanc considerationem quidam dixerunt, quod secundum
communem legesn superiores non mittuntur, sed inferiores
tantum ; sed ex aliqua dispensatione divina interdum supe-
riores mlttuntur. Sed hoc non videtur rationabile, quia
ordo angelicus attenditur secundum dona gratiarum. Ordo
autem gratiae non habet alium superiorem ordinem, propter

t Coel. hier. c. 7. et 13.

2 Ezech, hom. 8., In, Evang. hom. 34.
* Sent. II. dist. 2. a. 1.

* De ang. lib. 6. cap. 9, 10, 18.

5 1. q. 112. a. 2. c. erster Teil.



178 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

quem praetermitti debeat ; sicut praetermittitur ordo naturae
propter ordinem gratiae.”” Wir haben also keinen Grund
weshalb das obenerwahnte Prinzip in der angelischen
Gnadenordnung eine Ausnahme - erleiden sollte: folglich
werden nur die Engel der niederen Chore zu Dienstleistungen
entsendet. Welche dazu beordet werden, findet spéater
eingehende Erklirung.

Aber nicht allein aus diesem Grunde. ,,COHSIdela,nduml
est etiam, quod ordo naturae in operationibus miracu-
lorum pra.etermlttltur propter fidei confirmationem. Ein
zweiter Grund, warum das allgemeine Prinzip der gott-
lichen Weltregierung hin und wieder eine Ausnahme findet.
Auch dieser Grund findet im gegenwiértigen Fall keine
Anwendung. Ad quam nihil valeret si praetermitterctur
ordo angelicus; quia hoc a nobis percipi non posset, und fir
die Engel ist eine solche Ausnahme nutzlos, da sie keinen
Glauben haben, derbestarkt werden miiite, denn sie schauen
ja Gottes Wesenheit und darin die Heilspline Gottes.
Gott aber wverfolgt immer bestimmte Zwecke, wenn er
Ausnahmen in seinen Gesetzen zuldfit oder verursacht, er
tut nichts umsonst.

Schliefflich ist noch zu bedenken:* Nihil etiam est
ita magnum in ministeriis divinis, quod per inferiores
ordines exerceri non possit.”. KEinen hoheren Auftrag er-
hielt kein Engel als jener war, da das Geheimnis der Mensch-
werdung des Gottessohmes ve rkiindet werden sollte. Dieser
Auftrag wurde von einem Engel eines niederen Chores
ausgerichtet. ,,Et ideo simpliciter dicendum est cum
Dionysio (Coel. Hier. a. 13.), quod superiores angeli num-
quam ad exterius ministerium mittuntur.” Der hl. Thomas
betont, dafl die hoheren Engelchiére nichts mit duleren
Dlenstlelstungen also mit solchen, die die materielle Welt
und uns Menschen betreffen, zu tun haben. Innere mini-
steria vollfithren auch sie, denn sie vermitteln gottliche
Offenbarungen extra visionem Verbi.

Wenn der hl. Paulus in der schon ofters zitierten Stelle
des Hebréerbriefes von den Engeln sagt: ,,Nonne sunt
omnes administratorii spiritus in ministerium missi ete.,
so will er damit durchaus nicht behaupten, daB alle Engel
in der materiellen Welt Dienste leisteten. sondern er will
damit nur sagen, ,,quod omnes sunt positi seu constituti

1 Ib. zweiter Teil 2 Th. .dritter Teil.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 179

in ministerio, ut ex sua natura vel conditione ommnes sint
missibiles, etiam exterius ad beneplacitum eius, cuius
sunt ministri,"? oder dall allen wenigstens eine innere
Sendung zukomme, nédmlich insofern die hoheren Engel
die niederén erleuchten, oder aber (nach dem Zusammen-
hange) im Gegensatze zu Christus sind alle Engel doch nur
dienstbare Geister, Diener — Christus der Gottessohn —
denen im Auftrage Gottes die Aufgabe obliegt, die Hsils-
pléne betreffs der Menschheit zu verwirklichen, beziehungs-
weise an deren Realisierung mitzuarbeiten.

Wenn wir an anderer Stelle in der HI. Schrift lesen,
daB ein Cherub das Paradies, bezichungsweise den Weg
zum Baume der Erkenntnis bewache,? oder dall ein Seragh
bei der Prophetenweihe des Isaias dessen Lippen mit einer
glithenden Zange reinigte, so miissen wir diese Texte in
dem Sinne verstehen, daB niedere Engel im Auftrage und
in der Autoritdt dieser hoheren handelten, wie der heil.
Thomas betreffs des Seraphs sagt:® ,,Superiores angeli
communicant propria dona, a'quibus denominantur (Cherub =
plenus scientia in Verbindung mit dem Baume der Erkennt-
nis, Seraph == caritate incensus in Verbindung mit der Liebe,
die den Propheten beseelen soll) mediantibus inferioribus
angelis. Sicigiturunus de Seraphim dictus est purgasse incen-
dio labia prophetae, non quia hoc ipse immediate fecerit, sed
quia inferior angelus virtute eius hot¢ fecit; sicut Papa
dicitur absolvere aliquem, etiamsi per alium  officium
absolutionis impendat.*

Auch Raphael, der von sich sagt, dafl er einer von
jenen sieben sei, qui adstant ante Deum,* mull deshalb
nicht einem der hoheren Chére angehdren; denn entweder
will er mit der bestimmten Zahl statt der unbestimmten
nur andeuten, dal er einer der Himmelsboten sei; dann
diirfen wir ,,qui adstant’ auch im Sinne, die bereit sind
zu jedwedem Dienste verstehen, oder wir konnen diese
Engelsworte auch in dem Sinne erklaren daB sieben Geister
seines Chores (ob ' Erzengel oder Engwl ist glelchgultlg)
fiir besonders wichtige Dienste ausersehen sind und dafl
Raphael einer dieser sieben Auserwiihlten sei. Deshalb
sagt er ja auch, daB er die Gebete und Opfer des Tobias

1 Cf Sylvxusz L q. 112. a. 2.
? Gen. 3, 24.

: 1. gq. 112. a. 2. ad 2.

¢ Tob. 12, 15.



180 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

vor Gottes Thron niedergelegt habe, cin Amt, das mnicht
den Choren der obersten Hierarchie zukommt.

Ebenso ist auch Gabriel, der das héchste Geheimnis
der Menschheit verkiindete, kein Engel der obersten Hierar-
chie, sondern der oder einer der Hochsten, welche fur
aullere Dienste entsendet werden; zudem lesen wir im
Buche Daniel im 8. und 9. Kapitel, dall er ofters entsendet
werde, dem Propheten dies oder jenes zu erklaren, ein Beweis,
dafl er nicht einem der obersten Chore angehdre.

Auch die Stelle bei Matthius,! wo es heilit, dall alle
Engel mit Christus zum Weltgerichte kommen wiirden,
spricht nicht gegen die Lehre des hl. Thomas; denn von dieser
Eigenschaft, als Zeugen des VVeltgerlchteq kommen sie
nicht den Menschen, sondern Gott zu dienen; Diener Gottes
sind sie aber alle.

Betreffs des hl. Michael 1463t sich aus der HI. Schrift
nicht mit Sicherheit nachweisen, ebensowenig aus den
Ausspriichen der hl. Viter, dafl er notwendigerweise der
oberste Engel sein miisse; er kann ebensogut nur als der
oberste der zu Dienstleistungen in die materielle Welt
entsendeten Engel bezeichnet werden. Als solcher konnte
er mit Luzifer beim Siindenfall der bosen Engel gekdmpft
und ihn besiegt haben, nicht kraft der ithm als niederm
Engel zustehenden Macht, sondern als causa instrumentalis
in virtute causae principalis, entweder Gottes oder eines
hoheren Engels. Weil Gabriel als héchster Erzengel im
kirchlichen Glauben verehrt wird, wegen der hochsten Bot-
schaft oder Dienstleistung, die ihm oblag, Michael aber als
hoher stehend betrachtet wird, so bildete sich speziell auf
Grund des 10. Kapitels bei Daniel, wo Michael ein Fiirst
princeps genannt wird, die nicht unwahrscheinliche Meinung
in der Kirche aus, Michael gehore dem Chore der principatus,
der Fiirsten, an. Darum sagt der hl. Thomas, und seiner
Erklarung folgen Bannez,? Toletus, Suarez u. a.: ,,Michael
Daniel c¢. 10 ponitur in ordine Principa,tuum, Gabriel autem
dicitur de ordine Archangelorum, Raphael autem posset
poni in ordine Angelorum secundum ea quae circa singulares
personas exercuit.” Hier miissen wir in unserem mensch-
lichen Forschen Halt machen ; die Offenbarung hat uns Einzel-
heiten nicht enthiillt, und unser Verstand vermag aus allge-
meinen Prinzipien keine weiterenSchluflfolgerungen abzuleiten.

} Matt. 25, 31. 2 Sent. II. dist. 10. a. L.



Das Verhaltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 181

Wenn wir dann weiter fragen, welche und wieviele
niedere Chore zu &ulleren Diensten beigezogen werden und
solche verrichten, sc sagt uns Vernunft und Glaube, nur die
letzten fiinf, bezichungsweise sechs Chore. Anhaltspunkte
tiir diese Auffassung gewdhren uns die Namen der Engel-
chore. Der hl. Thomas liefert hierfiir folgenden Beweis:!
. Mitti ad exterius ministerium proprie convenit angelo
secundum quod ex divino imperio operatur circa aliquam
creaturam corporalem, quod quidem pertinet ad executionem
divini ministerii. Proprietates autem angelorum ex eorum
nominibus manifestantur ut, Dionysius dicit 7. et 8. cap.
Coel. Hierch. Et ideo angeli illorum ordinum ad exterius
ministerium mittuntur, ex quorum nominibus aliqua executio
datur intelligi. In nomine autem Dominationum — hinsicht-
lich dieser ist aber noch etwas Besonderes zu bemerken,
weshalb sie auch in einem gewissen Sinne zu den ordines
ministrantes gezdhlt werden koénnen, — non importatur
aliqua executio, sed sola dispositio et imperium de exequen-
dis. Sed in nominibus inferiorum ordinum intelligitur
aliqua executio. Nam angeli et Archangeli dencminantur
a denuntiando. Virtutes et Potestates dicuntur per respec-
tum ad aliquem actum. Principis (quoad Principatum)
etiam est, ut Gregorius dicit (hom. 34.in Ev.), inter alios ope-
rantes priorem existere. Unde ad hos quinque ordines
pertinet in exterius ministerium mitti, non autem ad quatuor
superiores.‘

Wir sagten, auch die Dominationes gehdrten zu den
ordines ministrantes in einem gewissen Sinne, freilich non
sicut exequentes ministerium, wie der Aquinate sagt,?
sed sicut disponentes et mandantes, quid per alios fieri
debeat, sicut architectores in artificiis nihil manu operantur
sed solum digponunt et praecipiunt, quod alii debeant operari.
So sind denn die sechs niederen Chére dem exterius mini-
sterium in der materiellen Welt zugeteilt als ordines mini-
strantes: Die Dominationes als jene, welche Anordnungen
treffen, alle iibrigen Chore als Exekutivorgane dieser ge-
troffenen Anordnungen; die Choére der obersten Hierarchie
stehen aber zur materiellen Welt in keinem n#éheren Ver-
héltnis, auBler daf sie die Pline der gottlichen Weltregierung
gleichsam bis zu den Dominationes weiterleiten, die dann

VI q. 112, a. 4. c.
3 Ib. 2d 1.



182 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

die notigen Anordnungen treffen, wie diese Pline realisiert
werden sollen.

Obwohl alle Engel zum Hofstaate des himmlischen Ko6-
nigs gehdren, so sind doch nicht alle Thronassistenten,
wenigstens nicht im strengen Sinne des Wortes, einmal
schon deshalb nicht, weil einer groflen Zahl von ihnen die
Erfillung dullerer Dienste in der materiellen Welt obliegt,
andererseits auch darum nicht, weil der Prophet Daniel
eine genaue Unterscheidung von assistentes und ministrantes
unter ihnen macht. Mit dem hl. Thomas kénnen wir dem-
nach auch die Engel in assistentes und ministrantes strenge
unterscheiden, so zwar, daf} die assistentes nicht ministrantes
und die ministrantes nicht assistentes genannt werden
koénnen. Seine Worte lauten:?> ,,Angeli introducuntur
assistentes et administrantes (eben bei Daniel) ad similitu-
dinem eorum, qui alicui regi famulantur. Wie immer suchen
wir unsere Erklarungsgriinde aus den irdischen Verhéltnissen
zu entnehmen. Und das mit Recht; denn das Irdische ist
ja ein schwaches Abbild des Uberirdischen, nicht umgekehrt,
und laBt uns auf etwas Richtiges wenigstens im allgemeinen
schlieen. In diesen irdischen, menschlichen Verhédltnissen
finden wir nun, quorum aliqui semper ei (regi) assistunt,
et eius praecepta immediate audiunt; alii vero sunt, ad
quos praecepta regalia per assistentes nuntiantur, sicut
illi, qui administrationt civitatum praeficiuntur. Et hi
dicuntur ministrantes sed non assistentes. Considerandum
est ergo, quod omnes angeli divinam essentiam immediate
vident und zwar wo immer sie sich befinden, was immer
sic auch in der materiellen Welt tun mdégen, denn Gott ist
allgegenwiirtig, alle Wesen sind ja in der Gegenwart Gottes ;
et quantum ad hoc omnes, etiam qui ministrant, assistere
dicuntur. Dies ist aber ein assistere im weiteren Sinne.
Unde Gregorius dicit in 2. Moralium (cap. 2. circ. med.),
quod semper assistere aut videre possunt faciem Patris,
qui ad ministerium exterius mittuntur pro nostra salute.
Sed non omnes angeli secreta divinorum mysteriorum
in ipsa claritate divinae essentiae percipere possunt, sed
soli superiores, per quos inferioribus denuntiantur. Et
secundum hoc soli superiores, qui sunt primae hierarchiae,
assistere dicuntur und dies heiBt assistere im strengen

1 Dan. 7, 10.
1. q. 112, a. 3.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 183

Wortsinne, cuius proprium dicit esse Dionysius (c. 7 Coel.
Hier.) immediate a Deo illuminari.*

Sylvius' héalt assistere noch in einem anderen Sinne
fur zuldssig, ,,ita quod assistere Deo non significet solum
generalem assistentiam (im weiteren Sinne) per visionem
divinae essentiae, neque tamen ita stricte accipiatur, ut
importet accipere divinas revelationes immediate a Deo,
sed indicet quandam principalitatem in ministerio exhibendo,
ita ut illi dicantur assistere, qui Deo praesentes sunt ad
praecipua seu excellentiora quaedam ministeria Deo prae-
standa, foras exeundo. Quomodo intelligi potest illud Tob.
c. 12: ,Ego sum Raphael angelus, unus ex septem, qui
adstamus ante Dominum, ‘itemque istud Luc. 1. ,Ego sum
Gabriel, qui asto ante Deum. ** Und danach meint Sylvius:
,,Juxta hanc acceptionem Angelorum qui mittuntur, quidam
assistunt, quidam non assistunt; quia non omnes, qui foras
exeunt, ad excellentiora nuntianda deputati sunt; sed aliqui
eorum dumtaxat. Wir meinen aber, diese dritte Art von
assistentes ist vollig tiberfliissig und 148t sich leicht zur ersten
Art von assistentes, ndmlich im weiteren Sinne, zdhlen.

Wenn wir im Buche Job? lesen, dall auch der Satan
unter den Engeln vor dem Herrn anwesend war, so bedeutet
diese Stelle nicht, dal der Satan zu den assistentes gehore,
somit im Himmel sei, sondern wie die guten Engel immer
da sind vor dem Angesichte des Herrn, bereit seinen Willen
zu erfiillen, so ist es auch Satan, d. h. er ist immer bereit,
Boses zu tun, den Menschen zu schaden, wenn es ihm Gott,
der iiberall gegenwértig ist, erlaubt. Nur weil Gott iiberall
gegenwértig ist, deshalb kann man auch vom Satan sagen
adstare coram Domino. .

Daraus aber, dafl sechs Engelchore zu den ministrantes
und nur drei zu den assistentes gehoren, diirfen wir nicht
schlieBen, daf die Zahl ersterer groBer sei als jene der
letzteren. Der hl. Thomas spricht sich zwar nicht direkt
hieriiber aus, indem er die Meinung Gregors d. Gr. und des
Pseudo-Dionysius in gleicher Weise fiir probabel halt, wie-
wohl er mehr jener des Pseudo-Dionysius zugeneigt ist und
ihr einen groBeren Grad von Probabilitiat zuerkennt. Er sagt
namlich :® ,,De numero assistentium et ministrantium duplex
ratio haberi potest. Gregorius enim dicit, plures esse
ministrantes quam assistentes; intelligit enim, quod dicitur:

! In hune articulum. - 2 Tob. I 6. 1. q. 112, a. 4. ad 2.

Jahrbuch firr Philosophie ete. XXVII. 13



184 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schbpfung

,Millia millium ministrabant ei‘ (die Danielische Stelle 7, 10),
non esse dictum multiplicative, sed partitive, ac si diceretur:
Millia de numero millium, et sic ministrantium numerus
ponitur indefinitus ad significandum excessum d. h. die
unzéhlbare Menge; assistentium vero numerus finitus,
cum subditur: ,Et decies centena millia assistebant ei.
Et hoc procedit secundum rationem Platonicorum, qui
dicebant quod, quanto aliqua sunt uni primo principio
propinquiora, tanto sunt minoris multitudinis, sicut quanto
numerus est propinquior unitati, tanto est multitudine
minor.! Das Prinzip ist nur insofern richtig, daf} jedes Wesen,
je ndher dem gottlichen Urquell, desto einfacher, voll-
kommener und ungeteilter ist. Et haec opinio salvatur
quantum ad numerum ordinum dum sex ministrant et
tres assistunt. Pseudo-Dionysius behauptet das Gegenteil :
die Zahl der assistentes ist groller als jene der ministrantes.
Und diese Meinung stiitzt sich auf ein sicheres Prinzip.
Multitudo angelorum transcendit omnem materialem multi-
tudinem ut scilicet sicut corpora superiora transcendunt
corpora inferiora magnitudine quasi in immensum, ita
superiores naturae incorporeae transcendant multitudine
omnes naturas corporeas, quia, quod est melius, est magis
a Deo intentum et multiplicatum. Et secundum hoc cum
assistentes sint superiores ministrantibus, plures erunt
assistentes quam ministrantes. Unde secundum hoc,,millia
millium*  legitur multiplicative, ac si diceretur, millies
millia. Kt quia decies centum sunt mille, si diceretur decies
centena millia, daretur intelligi, quod tot essent assistentes
quot ministrantes; sed quia dicitur ,,decies millies centena,
millia multo plures dicuntur assistentes quam ministrantes.
Doch haben wir im Propheten Daniel keine bestimmte
Zahlenangabe betreffs der Engel; im Gegenteile, die Zahl
der Engel soll als eine unermeflich grofie hingestellt werden,
darum die hohen Zahlen. Deshalb fiigt der hl. Thomas dem
Gesagten noch bei: Nec tamen hoc pro tanto dicitur, quia
tantus solum sit angelorum numerus, sed multo maior;
quia omnem materialem multitudinem excedit, quod
slgnlflcatur per multiplicationem maximorum numerorum
supra se ipsos, scilicet denarii, centenarii, millenarii, ut
Dionysius ibidem dicit.” Und der hl. Cyrillus v. Jerusalem
sagt:1 | Mille millia ministrabant ipsi et decem millia myria-



Das Verhiiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 185

dum assistebant ei, non quod tanta solum esset multitudo,
sed maiorem hac propheta dicere non poterat.

Damit haben wir das Verhéltnis der Engel zur mate-
riellen Welt so ziemlich gekennzeichnet. Alle Engelchore
haben ihren Anteil an der Realisierung der gottlichen
Weltregierungsplane. Die drei obersten Engelchore emp-
fangen unmittelbar aus dem Urquell diese Pléne, besorgen
aber nicht die Ausfiihrung derselben durch duflere Dienste,
sondern leiten sie an die Dominationes weiter, und diese
treffenzur Verwirklichung derselben die nétigen Anordnungen.
Die Ausfithrung dieser Anordnungen obliegt den fiinf
niederen Choren und zwar so, dafl die vorziiglicheren Amter
und Dienste den hoheren Choren und Engeln obliegen.
Welche dubBeren Dienste die Chore der Virtutes, Principatus,
Postestates im einzelnen verrichten, wissen wir nicht;
gewoOhnlich schreiben wir den Virtutes die wunderbaren
Ereignisse und Tatsachen der materiellen Welt zu, den
Potestates eine besondere Gewalt tiber die bosen Geister,
den Principatus die Anfiihrerschaft bei der Ausfilhrung der
einzelnen dulleren ministeria, welche von den Erzengeln in
aullerordentlichen und wichtigen Dingen und von den En-
geln im Gewohnlichen besorgt wird. Doch dies ist nur eine
mangelhafte Anweisung; denn gewill obliegt diesen fiinf
Choren noch gar mancher Dienst und manches Amt in der
materiellen Welt, von denen wir Menschen keine Ahnung
haben. Wer wollte auch nur im allgemeinen Gattungen und
Arten der Dienste des untersten Engelchores in der mate-
riellen Welt bestimmen! Wir miissen uns daher mit dem
bescheidenen Resultate zufrieden geben, das wir gewonnen
haben und welches uns die Kenntnis vermittelt hat, dafi
die materielle Welt von den sechs niederen Engelchéren
administriert wird; dal} sie in Unterordnung unter Gott
Ursache des Lebens, des Werdens und Vergehens in dieser
Welt sind, daBl sie die obersten Glieder der wunderbar
miteinander verketteten Ursachen sind; dall ihrem méchtigen
Einflusse das Leben einzelner Menschen wie ganzer Menschen-
und Volkerfamilien seine besondere Entwicklung und Ge-
staltung verdankt und zwar nur von dem Gesichtspunkt
aus, weil die Engel die administrativen Organe Gottes sind.
Als Schutzengel haben sie noch ein besonderes Verhéltnis
zu den Menschen. So mangelhaft auch diese unsere dies-
beziiglichen Kenntnisse sein mogen, soviel ahnen wir aus
den uns bekannten Glaubens- und Vernunftprinzipien, dali

13*



186 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

kraft ibrer administrativen Stellung in der Welt diese
Stellung der Engel in der Schopfung eine einzigartige,
ausgezeichnete, bedeutende, einflulireiche sein miisse. Ein
besseres Verstdndnis dieser Stellung erwarten wir driiben
in der Ewigkeit.

2. Das Verhiiltnis der Engelwelt zum Menschen im

besonderen.

In einem besonderen Verhaltnisse steht die Engelwelt
zum Menschen. Wiirden wir auch die Stellung des Engels
als administratives Organ Gottes in der materiellen Welt
usque ad minutissima erkennen, bliebe uns aber dessen
Verhdltnis zum Menshcen verborgen, so hatten wir damit
doch nur dep geringsten Teil seiner einflulreichen Stellung
erkannt. Warum? Sehr einfach, weil ja alles Irdische,
Korperliche nur des Menschen wegen erschaffen wurde
und erhalten wird, und zwar auch nur wegen des tibernatiir-
lichen Zieles eben dieses Menschen, und weil darum das
ganze Getriebe dieser materiellen Welt so innig mit dem
fiir’s Ubernatiirliche bestimmte Menschenleben verkniipft
ist, dafl uns ersteres ohne besseres Verstindnis des letzteren
véillig unverstdndlich ist, dal wir darum nie vollig die Stellung
des Engels in der materiellen Welt verstehen wiirden, ohne
zugleich auch ein richtiges Verstdndnis des Verhéltnisses
des Engels zum Menschen zu besitzen. Dieses Verhéltnis
der Engelwelt zur Menschheit kennen wir aus der Offen-
barung als ein Schutzverhéltnis; somit erwarten wir
von der richtigen Auffassung dieses Schutzverhdltnisses
noch die ergénzende Aufklirung iiber die Stellung des
Engels in der Schopfung.

Vor allem ist einmal sicher, dall ein Teil der Engel
uns zu unserem Schutze beigegeben ist. Hierfiir spricht die
klassische Stelle der Psalmen:! ,,Angelis suis Deus mandavit
de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis. In manibus
portabunt te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum.®
Der Heiland spricht ausdriicklich von den (Schutz-)Engeln
der Kinder:* ,,Angeli eorum semper vident faciem Patris
mei, qui in coelis est.” Auch die oft zitierte Stelle des

1 Ps. 90, 11 und 12.
? Matth. 18, 10.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 187

Hebrierbriefes! besagt denselben Gedanken: Omnes sunt
administratorii spiritus in ministerium missi, die also den
Auserwéahlten behilflich sein sollen, ihr Ziel zu erreichen.
In der Apostelgeschichte? ist vom Engel des hl. Petrus die
Rede. — Auch die Viter sprechen sich im selben Sinne aus.
So der hl. Ambrosius:3® ,,Non solum episcopos ad tuendum
gregem Dominus ordinavit, sed etiam angelos destinavit.*"
Und Chrysostomus sagt zu Act. 12. 7 ,,Angelus eius est;
ex quo intelligimus, quod unusquisque angelum habeat
custodem.” Und der hl. Bernhard:* ,,Si fidem consulas,
eam tibi angelicam probat non deesse praesentiam. Adsunt
igitur et adsunt tibi, non modo tecum sed etiam pro te;
adsunt ut protegant, adsunt ut prosint. —

Aber auch die Vernunft legt uns nahe, daf Gott,
dessen Vorsehung das Niedere durch das Hohere leiten und
seinem Ziele entgegenfithren 148t, uns schwachen hilfs-
bediirftigen Menschen méchtige Beschutzer und Fiihrer auf
dem Wege zum himmlischen Vaterlande beigegeben habe.
Der Beweis des hl. Thomas hierfiir lautet:® Secundum
rationem providentiae divinae — von der gottlichen Vor-
sechung missen wir ausgehen, wenn wir in dieser Frage
einen kréaftigen Beweis fithren wollen — hoe in rebus omnibus
invenitur, quod mobilia et variabilia per immobilia et n-
variabilia moventur et regulantur. Dies ist ein unerschiitter-
liches Prinzip, bestdtigt durch Tausende von Beispielen
aus unserer eigenen Erfahrung: Sicut omnia corporalia per
substantias spirituales et immobiles et corpora inferiora
per superiora (moventur et regulantur), quae sunt invariabilia
secundum substantiam. Sed et nos ipst regulamur circa
conclusiones, in quibus possumus diversimode opinari, per
principia, quae invariabiliter tenemus. Das Prinzip ist
also unerschiitterlich fest; mull demnach auch seine An-
wendung finden kénnen, auf den Menschen im allgemeinen,
auf sein Gesamtleben, weil er auch in seinem Gesamtleben,
nicht nur in irgend einer Téatigkeit ein solches variabile
et mobile ist. Manifestum est autem, quod in rebus agendis
cognitio et affectus hominis multipliciter variari et deficere
possunt a bono; die Defektibilitit des Menschen in seinem

1 Hebr. 1, 14. 2 Act. 12, 7.
3 1n Luk. L. 2..¢ 2.

4 Sup. Ps. 90. Serm. 12.

* 1 g 118 a1



188 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung

Erkennen und Wollen, sein Wankelmut, seine Unbestandig-
keit, sein Wechsel in seinen Gedanken, Wiinschen, Absichten,
Planen, Neigungen, Worten, Handlungen u. dergl. beweisen
zur Geniige, wie notwendig er fiir sein innerliches und
dufleres Leben eine sichere Fihrung und Leitung hat und
zwar seitens eines Wesens, das nicht so wankelmiitig und
unbesténdig und defektibel ist. Et ideo necessarium fuit,
quod hominibus angeli ad custodiam deputarentur, per
quos regularentur et moverentur ad bonum, hauptséchlich
ad bonum ultimum, zum ibernatiirlichen Ziele.

Der Engel ist demnaeh Beschiitzer, Fiihrer und Leiter
des Menschen auf seiner Pilgerfahrt zum himmlischen
Vaterlande; durch ihn soll der Mensch leichter, sicherer
und besser sein ewiges Ziel erreichen. Damit ist schon
gegeben, dall sich des Engels Schutz in erster Linie auf die
Seele des Menschen erstrecke, und zwar nicht so sehr auf
die, sagen wir, natiirliche Seele, sondern vielmehr auf die
von der heiligmachenden Gnade informierte, mit den
iibernatiirlichen, gottlichen und sittlichen Tugenden ge-
schmiickte Seele. Den intellektuellen Potenzen, Vernunft
und freiem Willen 148t demnach der Engel auch seinen
besonderen schiitzenden und fihrenden Einflufl zukommen,
durch Erleuchtungen und Willensbewegungen, freilich nicht
direkt, sondern auf dem Wege sinnlicher Erkenntnisse
und Affekte. Weil nun der Engel nur durch den Leib, den
niederen Teil, Kingang in die Seele hat, so folgt, aber auch
daraus, weil er Beschiitzer des ganzen Menschen ist und
der ganze DMensch fiir die ewige Seligkeit bestimmt ist,
dal der Engel auch dem Leibe seinen besonderen Schutz
angedeihen 1aBt, dafl er dafiir sorgt, dafl der Leib — {freilich
dies alles in Unterordnung unter Gottes heiligen Willen —
sich entsprechend entwickle, die gehorige Vollkommenheit
erhalte, bewahrt ihn vor tausend und abertausend Gefahren
wihrend des ganzen Lebens. In wie vielen, unzéhligen
Fallen erfihrt der Mensch diesen oft auffédlligen Schutz
seitens seines Kngels, ganz zu geschweigen jener inneren
und manchmal auch &duBeren Hinsprechungen und Hin-
wirkungen desselben, denen er Verlingerung seines Lebens,
Verbesserung seiner Verhiltnisse, Gliick und Frieden u.
dergl. mehr verdankt.! Auch hier miissen wir uns zufrieden

1 Die Betatigung des Schutzengelamtes wird verschieden angegeben.
Sylvius falt den Schutz des Engels in 4 Punkte zusammen: er hélt &ullere
Schiden vom Menschen fern und befreit ihn hieraus, so sie ihm zu gestofen;



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 189

geben, 1m allgemeinen die Gattungen und Arten des heil-
samen Engelschutzes zu skizzieren, chne imstande zu sein,
Einzelfialle dieses Schutzes angeben zu koénnen.

Die Engel sind also nach der gottlichen Vorsehung die,
sagen wir, natiirlichen Beschiitzer der Menschen, und zwar
nicht nur bestimmter Menschen oder einiger bevorzugter
Klassen von Menschen, sondern aller Menschen, der Manner
wie der Frauen, Kinder und Greise, Gelehrter und Unge-
bildeter, Heiden und Christen, Weilen und Schwarzen,
Armen und Reichen, im Alten und im Neuen Testamente.
Weder die HI. Schrift noch die Véter machen diesbeziiglich
einen Unterschied. Treffend sagt daher der hl. Hieronymus,
indem er die Menschenwiirde betont, bei Auslegung der
Stelle Mat. 18, 10: Angeli eorum semper vident ete.: ,,Magna
est dignitas animarum, ut unaquaeque habeat ab ortu
nativitatis in custodiam sui angelum delegatum.” Aber
auch die Vernunft beweist, dafl alle Menschen einen Schutz-
engel haben; denn alle Menschen sind vor Gott gleich und
bediirfen wegen ihrer Schwiche und Ohnmacht in gleicher
Weise des Schutzes. Darum sagt der hl. Thomas:!' ,,Homo
in statu viae istius constitutus est quasi in quadam via
qua debet tendere ad patriam. In qua quidem via multa
pericula homini (einem jeden Menschen, mag er auch noch
so vermogend sein, eine Reihe Gefahren von sich fernzu-
halten) tum ab interiori, tum ab exteriori (Wissenschaft,
Kunst, Erfindung, Reichtum, Macht sind hierin in vielen
Fillen unvermoégend) secundum illud Ps. 141: ,In via
hac qua ambulabam, absconderunt laqueum mihi.< Et ideo
sicut hominibus per viam non tutam ambulantibus dantur
custodes, ita et cuilibet homini, quamdiu viator est, custos
angelus deputatur. Quando autem iam ad terminum viae
pervenerit (sobald er entweder Himmelsbiirger oder Hollen-
bewohner geworden ist, nicht aber solange er dem Fegfeuer
angehort, denn in diesem Orte ist er noch nicht vollstandig
am Ziele — iibrigens werden wir diesen Punkt noch beson-
ders besprechen), iam non habebit angelum custodem, sed
habebit in regno angelum conregnantem, in inferno daemo-
nem punientem.

er beschiitzt den Menschen vor der Macht des bésen Feindes, floft ihm
fromme Gedanken und Affekte ein (durch den sinnlichen Teil), ermahnt,
tadelt, belehrt; vermittelt unsere Gebete, bittet selbst fiir uns um zeit-
liche und ewige Giiter.

11. q. 113. a. 4.



190 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

Alle Menschen haben also wihrend der Zeit ihres
Lebens einen Schutzengel. Nun im einzelnen.! Gewill hat
jeder gldubige Christ, er mag in welcher Form immer zur
Kirche gehoren, einen Schutzengel. Diesbeziiglich wurde nie
ein Zweifel erhoben; und um dies nachzuweisen, wies man
auf Gen. 48 hin, woselbst Jakob von sich sagt: ,,Angelus,
qui eruit me de cunctis malis; Judith 13. ,,Custodivit me
angelus eius“, Mat. 18, 10: ,,Angeli eorum semper vident
faciem Patris mei‘; Act. 12, 7., wo vom Engel des Petrus die
Rede ist: ,,Angelus eius est.” Im selben Sinne sprachen die
Viater. Der hl. Chrysostomus? sagt: ,,Hi¢c manifestum (zur
Stelle 18, 10), quia omnes Sancti angelos habeant.” Und
anderswo:® , Unusquisque credentium angelum habet.*
Ebenso Basilius:* ,,Cuilibet fidelium est angelus assistens
et adiunctus, Patrem, qui in coelis est videre dignus.“ Und
anderswo:®* ,,Quod singulis fidelium adsit angelus ut
paedagogus quidam et pastor ad vitam dirigendam, non
contradicet, qui verborum Domini recordatur dicentis,
ne contemnatis unum ex his pusillis. Dico enim vobis: Quo-
niam angeli eorum etec.*

Aber nicht nur die Glaubigen, auch alle Menschen
haben ihren Schutzengel: dies ist die Meinung der hl. Vater
und der Theologen mit dem hl. Thomas. Deshalb sagt der
hl. Hieronymus: ,,Magna dignitas animarum (in der Er-
kldrung zur Stelle Mat. 18, 10) ut unaquaeque habeat ab
ortu suae nativitatis in custodiam sui angelum deputatum.
Und in der Erkldarung des 66. Kap. bei Isaias sagt er: Quod
unusquisque nostrum habeat angelos (mehrere Schutzengel,
auch das ist moglich und auch wahrscheinlich, wie wir
spater zeigen wollen), mullae scripturae (Schrifttexte)
docent, e quibus illud est: Nolite contemnere unum de
minimis istis, quia angeli eorum etc. Weiters der hl. Am-
brosius, der sagt” in der Erklérung des 38.Psalmes: ,Angelus
in ¢'reuitu est hominis, qui praetendit, ne quis noceat ei.© Im
selben Sinne Eusebius:® ,,Angelum unicuique ad custodiam
divinitus datum, a scriptura nos didicimus.* Ebenso der heil.
Augustin:® ,,Putamus quam dulce est quando votanostra (un-
sere Gebete) talia, qualia dixi, angeli, qui custodes vitae no-
strae sunt, ante conspectum divinae maiestatis obtulerint.

1 Ci. bei Sylvius I. g. 113. a. 4. Conel I—V. 2 In Matth. c. 18.
3 Ad Col. hom. 3. 4 In Ps. 48. 5 Contra Eunom. 1. 3.
% In Matth. e. 18. 7 Cf. In Ps. 118, serm. 1.

¥ De praep. Evang. lib. 13. e. 7. ® De temp. serm. 7.



Das Verhialtnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 191

Es gibt aber nicht nur Schutzengel einzelner Menschen,
sondern - auch solche, denen ganze Gesellschaften wvon
Menschen, grofle und kleine, mit verschiedenen zeitlichen
und geistigen Interessen, anvertraut sind, z. B. Schutzengel
von Stddten, Provinzen, Reichen, Diézesen, Kirchenprovin-
zen u. dergl. Diese Meinung griindet sich hauptsichlich
auf das 10. Kapitel des Propheten Daniel und auf die Art
und Weise, wie die gottliche Vorsehung ihre Pldne an den
niederen Kreaturen, nicht nur in den Einzelwesen, sondern
auch in ganzen Gruppen und Klassen durch die Engel
realisiert. Deshalb finden wir es auch ganz wie natiirlich,
wenn wir im genannten zehnten Kapitel des Propheten
Daniel von einem Engelfiirsten der Perser, einem anderen
der Griechen und einem dritten der Juden lesen. Und diese
Meinung finden wir auch bei den Vatern bestétigt. So der
hl. Basilius:! ,,Alii ipsorum gentibus praepositi sunt, alii
fidelium singulos consequuntur. Quanto autem gens uni viro
praeponenda est, tanto maiorem necesse est angeli, qui gentis
principatum habet, esse dignitatem, dignitate eorum, quibus
singulorum tutela commissa est.” Ebendeshalb wurde auch
von manchen Vitern und Theologen die Meinung vertreten,
dall die Schutzengel von Provinzen, Nationen, Reichen,
iberhaupt von grofieren Gesellschaften nicht Engel des
niedersten Chores seien, sondern dall letzteren-der Schutz
einzelner Menschen anvertraut sei, erstere aber dem Chore
der Engelfiirsten (principatus) angehoren; und zwardeshalb,
weil zum Schutze ganzer Gesellschaften, z. B. von Reichen,
Provinzen eine grofiere Macht notwendig sei, die den Engeln
des niedersten Chores fehle. Ebenso sagt auch Theodoret :?
,,Cuique genti proprium angelum praeesse affirmat scrip-
tura . . . Si igitur hic istis, ille vero illis praefectus est*
singuli vero homines sub unius videlicet angeli cura degunt,
certum est angelos determinatos esse substantias. ,,Und zum
12. Kapitel des Propheten Daniel sagt er: Ex his docemur
singulis angelis uniuscuiusque nostrum creditam esse
curam, ut custodiant, — tueantur et a pravi daemonis
liberent insidiis; archangelis vero illud munus impositum,
ut gentium (Volker) sint praefecti.* Theodoret meint also,
daf die Erzengel Schutzengel der Volker und Reiche seien.®
Auch der hl. Gregor von Nazianz spricht in 32. orat. von

P

1)k & ? In Genesim q. 3.
3 Cf. Clem. Alex. lib. 6., Damasec.: De fide lib. 2. c. 3..



192 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schdpfung

Engeln der Stadte und Kirchen (Bistiimer). Das Vernunft-
argument, aus dem hl. Thomas entnommen, formuliert
Gonet! folgendermaflen: ,,Quanto agens est superius,
tanto est universalius, ut patet in sole et aliis corporibus
coelestibus, quae sunt causae universales generationis
rerum inferiorum ; et in Deo, qui cum sit primum et supremum
entium, est etiam prima et universalissima omnium causarum.
Ergo ad superiores ordines angelorum pertinent officia
seu ministeria magis universalia, subindeque ad Archangelos
custodia urbium vel eplscopa.tuum ad Principatus vero
regimen provinciarum, regnorum et imperiorum. Unde
illi in seriptura ,,Principes® (Dan. 12, 7) appellantur.”

Es ist auch nicht unwahrscheinlich, dafll ein Mensch
mehrere Schutzengel habe, ndmlich einen als Privatperson
und einen anderen als Amtsperson; letzteren von dem
Augenblicke, da er ein offentliches Amt z. B. eines Konigs,
regierenden Fiirsten, Priesters, Bischofs, Statthalters u. dergl.
angetreten hat. Die Begriindung hierfiir liegt nahe; denn
wie ein solcher Mensch doppelte Klugheit notwendig hat,
so bedarf er auch eines doppelten Beschiitzers und Fiihrers.
Darum sagt der Aquinate:2 ,,Homo in praelatione constitutus,
illuminatur ab angelo inferioris ordinis, de his, quae ad
statum suae personae pertinent; sed ab angelo Principe
de his, quae spectant ad regimen multitudinis.* Und
Abulensis Mat. 15. q. 60. schlieft daraus, dall die seligste
Jungfrau Maria zwei Schutzengel hatte, einen als Privat-
person wie jeder Mensch und einen anderen als Gottesmutter
und zwar solange sie das Amt der Gottesmutter auszu-
iiben hatte.

Sylvius® geht noch weiter. Nicht nur einzelne Stadte
und Provinzen und Bistiimer und Reiche, auch die einzelnen
kirchlichen Bruderschaften z. B. vom hl. Rosenkranz,
vom heiligsten Namen Jesu u. dergl., die einzelnen Pfarreien,
die einzelnen religiosen Orden, ja sogar jedes Kloster,
Kolleg, Kapitel, Seminar, iiberhaupt jede Kommunitét
haben ihren besonderen Schutzengel; denn dies verlange
eine conveniens gubernatio,® anderseits sei die Zahl der
Engel eine so grofle, daf} sie fiir alle Kommunitéiten, grofle

1 De ang. disp. XVI. a. 3. § 5.

2 II. dist. 11. q. 1. a. 2. ad 4. cf. Gonet de angelis L. ¢. Sylvius
I. q. 112. a. 4. concl. IV. -

8 L. c. conel. V.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 193

und kleine, v6llig ausreiche. Obnun einsolcher Kommunitits-
schutzengel in. gleicher Weise Haupt und Glieder der
betreffenden Kommunitét schiitze oder aber, ob das Haupt
neben diesem allgemeinen Schutzengel noch einen speziellen
Engel zur Verfiigung habe, der nur das Haupt allein beschiitze,
muf} dahingestellt bleiben; unwahrscheinlich ist auch dies
nicht. Freilich mangeln uns hierfiir stringente Beweise.
Aus dem Gesagten folgern wir mit Recht, dall jeder
Mensch, so bescheiden auch seine Stellung in der mensch-
lichen Gesellschaft sein mag, nicht nur den Schutz seines
eigenen Schutzengels erfahre, sondern sich auch des Schutzes
eben so vieler hoherer Schutzengel erfreue, als er weltlichen
und geistlichen Kommunitdten angehort; also um ganz
konkret zu sprechen, geniet er den Schutz des Schutz-
engels seiner Pfarrei, seiner DiGzese, seiner Provinz, seines
Staates, der Bruderschaften und Vereine, denen er ange-
hort usw. Unter den Schutz solcher und so vieler méchtiger
Patrone gestellt, kann der Mensch ruhig seine. irdische
Pilgerfahrt zurticklegen; jeden Augenblick hat Gottes
Vorsehung fiir ihn in umfassendster Weise gesorgt, sein
zeitliches und ewiges Wohl ist trotz aller irdischer Kalami-
tdten aufs beste gesichert. — Aber wie wunderbar ist auch
der groBle Weltenplan der gottlichen Vorsshung, die von
Ewigkeit her den Engeln eine so herrliche Stellung in der
Schopfung, speziell dem Menschen gegeniiber, angewiesen
hat, eine so herrliche Stellung sagen wir, daff wir es nicht
genug bewundern koénnen, wie die Ursdchlichkeiten all der
mit der Leitung der materiellen Welt betrauten Engel so
grofartig ineinander greifen; ohne Storung, ohne Hemmnis,
vielmehr in grofiter Harmonie, wie das Réderwerk einer
groflen Uhr oder Maschine. Wie winzig mul} sich in diesem
Réaderwerk des grofien Weltmechanismus der Mensch vor-
kommen! Firwahr wie der Tropfen am Eimer, oder noch
etwas weniger! Und doch heifit es im 8. Psalm von dem-
selben Menschen: Nur um ein weniges hast du ihn unter
die Engel gestellt! Unsere moderne Welt tdte gut, an der
Hand der unerschiitterlichen Prinzipien des Aquinaten von
der Providenz und Weltregierung (inferiora per superiora)
etwas lesen zu lernen im Buche der Schépfung; sie wiirde
gar bald den Engeln in dieser Schopfung die gebiihrende
Stellung einrdumen, dieselbe erkennen und anerkennen.
Christus hatte keinen Schutzengel, auch als Mensch
nicht, wohl aber einen Engel, der ihn bediente. Deshalb



194 Das Verhiiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

sagt der hl. Thomas:! , Ghristus, secundum quod homo, imme-
diate regulabatur a Verbo Dei; unde non indigebat custodia
angelorum. Et iterum secundum animam erat comprehensor
und daher, abgesehen von seiner Gottheit, unsiindlich.
Sed ratione passibilitatis corporis erat viator et secundum
hoc non debebatur ei angelus custos tamquam superior
(jeder Wachter oder Fiithrer ist ranghcher als der Bewachte),
sed magis minister tamquam inferior. Unde dicitur Matt.
¢. 4, quod accesserunt angeli et ministrabant ei.” — Die
Gottesmutter hatte aber einen eigentlichen Schutzengel,
denn sie war nicht allméchtig und nicht selig (in visione
beata), befand sich vielmehr auf dem Wege zur Seligkeit.
Weil sie den hochsten Grad dieser Seligkeit, dessen tiber-
haupt ein Geschopf fahig ist, erreichen sollte, so hatte sie
auch einen ausgezeichneten Himmelsfiirsten zu ihrem
Schutzengel.

Auch der Antichrist hat wie jeder Mensch einen Schutz-
engel; dariiber sagt der Aquinate:* ,,Sicut praesciti et in-
fideles et etiam Antichristus non privantur interiori auxilio
naturalis rationis, ita etiam non privantur exteriori auxilio
toti naturae humanae divinitus concesso scilicet custodia
angelorum. Per quam etsi non iuventur quantum ad hoc,
quod vitam aeternam bonis operibus mereantur, iuvantur
tamen quantum ad hoc, quod ab aliquibus malis retra-
huntur, quibus et sibi ipsis et aliis nocere possent. Nam
et ipsi daemones arcentur per bonos angelos, ne noceant,
quantum volunt, et similiter Antichristus non tantum
nocebit, quantum vellet.*

Auch im Zustande der Urgerechtigkeit hatte der
Mensch einen Schutzengel notwendig.? ,,Homo in statu
innocentiae non patiebatur aliquod periculum ab interiori,
quia interius erant omnia ordinata; sed imminebat ei peri-
culum ab exteriori propter insidias daemonum, ut rei
probavit eventus; et ideo indigebat custodia angelorum.*’
Ja selbst dann hétte der Mensch des Schutzengels notig
gehabt, wenn ihn Gott zu keinem iibernatiirlichen Heile
bestimmt hétte. Denn sagt Sylvius:* ,,Quia angelorum
custodia est generale beneficium toti naturae humanae
provisum. Unde B. Thomas sive hic sive in IL. dist. 11. q. 1.
a. 2, rationem huius custodiae petit ab ordine naturae
(non gratiae); et articulo 5. ostendit eam provisam esse
homml inquantum habet naturam rationalem.

A ]. g. 113. a. 4. ad 1. 2 Ib. ad 3. % Ib, ad 2. 4 L.ec.




Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 196

Dall aber der Mensch nicht in gleicher Weise einen
bosen Geist als bestdndigen Versucher um sich habe, wie
sein leibliches und seelisches Wohl einem Schutzgeiste
anvertraut ist, wie einige Theologen behaupteten, folgt
daraus, daf wir in der HI. Schrift und in der Tradition
keinen Anhaltspunkt hierfiir finden; die Vernunft aber
weill wohl Griinde fiir die Notwendigkeit eines Schutz-
engels, aber nicht fiir die Notwendigkeit eines solchen be-
stdndigen Plagegeistes anzugeben; im Gegenteil gewichtige
Griinde sprechen gegen eine solche Annahme. Dies moge
1m allgemeinen gentiigen; an einer anderen Stelle hoffen
wir einmal diese Detailfrage des ndheren zu untersuchen.

Der Schutzengel ist dem Menschen vom Augenblicke
seiner Geburt, nicht Empfingnis, aber noch vor der
Taufe, beigegeben; und dies deshalb, weil sein Amt es ist,
Fiithrer und Beschiitzer eines ganzen Menschenkindes in
natiirlicher Ordnung zu sein. Kin ganzer Mensch ist aber
jeder im Augenblicke seiner Geburt noch vor der Taufe;
in diesem Augenblicke beginnen die inneren und &duleren
Gefahren, auf Grund welcher der Schutz eines Engels
notwendig zu werden anfingt, wie wir frither mit dem
hl. Thomas nachgewiesen haben, demnach tritt der Schutz-
engel sein Amt mit dem Augenblicke der Geburt eines
Menschen an. Der Aquinate begriindet dies mit folgendem
theologischen Argumente:! | Sicut Origenes dicit super
Matthaeum (hom. 6. ad finem), super hoc est duplex opinio.
Quidam enim dixerunt, quod angelus ad custodiam homini
deputatur a tempore baptismi; das ist unrichtig; denn
nicht nur Christen, sondern auch Heiden, alle Menschen
haben einen Schutzengel. Alii vero, quod a tempore nativi-
tatis. Kt hanc opinionem Hieronymus approbat (den
Wortlaut dieser billigenden AufBerung haben wir frither
schon zweimal zitiert) et rationabiliter. Beneficia enim,
quae dantur homini divinitus, ex eo, quod est christianus,
incipiunt a tempore baptismi, sicut perceptio Eucharistiae
et alia huiusmodi. Sed ea, quae providentur homini a Deo,
mquantum habet naturam rationalem, ex tunc ei exhibentur,
ex quo nascendo talem naturam accipit. Et tale bene-
ficium est custodia angelorum. Unde statim a nativitate
habet homo angelum ad sui custodiam deputatum.

1L q. 113. a. 5.



196 Das Verhidltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

Wenn nun die Vertreter der ersten Meinung sich aut
den Hebraerbrief 1, 14 berufen, wo es ausdriicklich heif3t,
dall die Engel nur fiir die Auserwéhlten Dienste leisten,
daBl demnach nur diese einen Schutzengel hétten und zwar
vom Augenblicke der Taufe an, so antwortet hierauf der
hl. Thomas:! ,,Angeli mittuntur in ministerium efficaciter
quidem propter eos solos, qui hereditatem capiunt salutis
d. 1. der Auserwidhlten wegen, si consideretur ultimus
effectus custodiae, qui est perceptio hercditatis. Nihilo-
minus tamen et alils ministerium angelorum non sub-
strahitur. - Quamvis enim in eis hanc efficaciam non habeat,
quod perducantur ad salutem, efficax tamen est circa “eos
angelorum ministerium, inquantum a multis malis (an
Leib und Seele) retrahuntur.«

Solange das Kind im Mutterleibe den Entwickelungs-
prozell durchmacht, ist es ein Teil der Mutter und wird
vom Schutzengel der Mutter behiitet, analog wie deren
andre Teile und Glieder. In diesem Sinne sagt der hl.
Thomas:? ,,Puer, quamdiu est in materno utero, non totaliter
est a matre separatus; sed per quandam colligationem —
schon die Natur deutet dies an — est quodammodo adhuc
aliquid eius, sicut et fructus pendens in arbore est aliquid
arboris. Kt ideo probabiliter — Sicherheit hiertiber haben
wir nicht — dici potest, quod angelus, qui est in custodia
matris, custodiat prolem in matris utero existentem. Sed
in nativitate, quando separatur a matre, angelus ei ad
custodiam deputatur.” Das Amt des Schutzengels wihrend
der Kindheit seines Schiitzlings besteht im Fernhalten
leiblicher und geistiger Gefahren, der schédlichen Einfliisse
seitens der bosen Geister u. dergl.; auf diesem Gebiete hat
der Engel bei der Beweglichkeit, bei dem ,,alles haben,
sehen und tun wollen® der Kinder sehr viel zu tun, wie
am besten jene unzahligen Fille beweisen, in welchen sich
in offenkundiger Weise der besondere Schutz des Engels
zeigt, z. B. wenn die Kinder mit Feuer spielen, ohne sich
zu verbrennen, wenn sie unter die Hufe der Pferde kommen,
ohne zertreten zu werden, wenn sie aus den oberen Stock-
werken der Héuser herabfallen und wohlbehalten unten
anlangen u. dergl. Erst aus diesen und &hnlichen Fallen
ermessen wir die wirklich nicht geringfiigige und leichte
Arbeit eines Schutzengels, — das ist aber nur menschlich

¥ ib. ad 1. 2 Ib. ad 3.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 197

gesprochen — der aber nicht erst in diesen Fillen, sondern
jeden Augenblick, Tag und Nacht tber das geistige und
leibliche Wohl seines Schiitzlings wacht. Wir betonen, auch
iiber das geistige Wohl, obgleich von einer Geistestatigkeit
des Kindes und somit von einer giinstigen Beeinflussung
des Verstandes und Willens von seiten des Schutzengels
noch nicht die Rede sein kann. Es ist ndmlich beobachtet
worden, wie Kinder oft schon in dem zarten Alter von
anderthalb oder zwei Jahren eine ganz merkwiirdige Ver-
nunfttatigkeit an den Tag legen, wie sie oft schon mehr
verstehen, namentlich wenn es sich wmn Boses handelt
(Fluch- oder Scheltworte, unziemliche Handlungen), als
selbst die eigenen Miitter zu beobachten imstande sind,
wie sie also bereits in diesem Alter fahig sind, Eindriicke
in ihr Inneres aufzunehmen, die fiir ihr spéateres Entwickeln
von grolitem Nachteile sein konnen. Gar mancher schlimmer
Charakterzug, manches Laster des gereiften Mannes liel3
sich in seiner friihesten Jugend wie im Keime beobachten.
Aus dieser angedeuteten Tatsache schlieBen wir, dall der
Schutzengel auf die gute geistige Entwickelung seines
Schiitzlings schon von den ersten Anfingen der Vernunft-
tatigkeit desselben an sein besonderes Augenmerk richte
und daB er an den glinstigen Resultaten der geistigen Ent-
wickelung seines Pflegebefohlenen den Hauptanteil habe.

Der Schutzengel bleibt des Menschen Begleiter durch
dessen ganzes Leben. Er verlafit ihn nie génzlich; und wenn
er ihn scheinbar verlafit, so ist dies analog aufzufassen, wie
wenn wir sagen: Gottes Vorsehung hat diesen oder jenen
Menschen verlassen. Wir wollen eben damit ausdriicken:
Gott habe nicht verhindert, daB dies oder jenes Leiden den
betreffenden Menschen getroffen. Ebenso miissen wir ver-
stehen, wenn es vom Schutzengel heillt, er habe seinen
Pflegebefohlenen verlassen. Darum sagt der hl. Themas:?
,,Custodia angelorum, ut ex supradictis patet (q. h. a. 2),
est quaedam executio divinae providentiae circa homines
facta. Manifestum est autem, quod nec homo nec res aliqua
totaliter divinae providentiae subtrahitur. Inquantum
enim aliquid participat de esse, intantum subditur univer-
sali providentiae entium. Sed intantum Deus secundum
ordinem suae providentiae dicitur hominem derelinquere,
inquantum permittit hominem pati aliquem defectum vel

'L q. 113. a 6. c.



198 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schoépfung.

poenae vel culpae. Similiter etiam dicendum est, quod
angelus custos numquam totaliter dimittit hominem; sed
ad aliquid (auf kurze Zeit, oder in einem gewissen Sinne)
interdum eum dimittit, prout scilicet non impedit, quin
subdatur alicui tribulationi vel etiam quin cadat in peccatum
secundum ordinem divinorum iudiciorum. Et secundum
hoc Babylon et domus Israel ab angelis derelictae dicuntur
(Ierem. c. 51, Is. 5) quia angeli earum custodes non im-
pediverunt, quin tribulationibus subderentur. Dieses zeit-
weise Verlassen des Menschen seitens des Schutzengels ent-
zieht aber nicht dem Menschen den Schutz seines Engels.
Denn, sagt der hl. Thomas:! ,,Angelus etsi interdum derelin-
quat hominem loco, non tamen derelinquit eum quantum
ad effectum custodiae; quia etiam cum est in coelo,
cognoscit quid circa hominem agatur; nec indiget mora
temporis ad motum localem, sed statim potest adesse.” —
Zudem miissen wir umsomehr den ununterbrochenen Schutz
des Engels festhalten, da ja auch der bose Feind nie davon
abldaBt, den Menschen zu versuchen.

Solange der Mensch lebt, bis zum letzten Atemzuge,
genieBt er des Schutzes seines Engels. Im Augenblick
des Todes geleitet der Schutzengel die Seele des Verstorbenen,
wenn er im Gnadenstande verschieden ist, entweder in den
Himmel oder in das Fegefeuer und leistet ihr dort Gesell-
schaft; im Fegefeuer durch Vermittelung von Gebeten,
Opfern und sonstigen guten Werken seitens der auf rden
Lebenden, durch Trost, Ermunterung u. dergl. von seiner
eigenen Seite, durch Mltteﬂung iiber Dinge, die die Seele
interessieren; im Himmel aber durch die Teilnahme an
der Freude an der seligen Anschauung. Diese Gedanken
sind in den kirchlichen Sterbegebeten ausgesprochen; denn
in der commendatio animae beten wir: ,,Veniant illi (servo
Dei) obviam sancti angeli Dei, an erster Stelle gewils der
Schutzengel, perducant eum in civitatem coelestem Ierusa-
lem.* Und an anderer Stelle: ,,Subvenite sancti Dei, occurrite
angeli Domini, suscipientes animam eius, offerentes cam
in conspectu Altissimi.‘“ Die kirchlichen Sterbegebete griinden
sich ihrerseits wiederum auf die Schriftstelle im 16. Kapitel
des Lukasevangelium, wo es heifit, daB die Seele des Lazarus
von den Engeln in den SchoB Abrahams getragen wurde.
Wie viele und welche Engel die Seele des Verstorbenen

1 Ib. ad 3.



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung 199

hiniibergeleiten in die Ewigkeit, das hingt jedenfalls von
den ibernatiirlichen Verdiensten ab, die sie sich wahrend
ihres Pilgerlebens auf Erden erworben.

Kin jeder Engel ist nur einmal, d. h. nur eines Menschen
Schutzengel ; hat dieser Mensch sein Ziel erreicht, so braucht
er zwar nicht mehr diesen Menschen zu beschiitzen; Gott
weist ihm aber auch keinen anderen Menschen zum Schutze
an, aus dem einfachen Grunde, weil das Verhéltnis, das
zwischen dem Schutzengel und dem Menschen bei der
Geburt des letzteren auf Gottes Anordnung hin begriindet
wurde, kein leeres, lockeres, sondern ein vollinhaltliches,
inniges und gewissermallen unlosbares geworden ist, indem
sich ebenso die gerettete Menschenseele in Gesellschaft
des Schutzengels, ihres méchtigen Anwaltes bei Gott freuen
soll,! wie umgekehrt als praemium accidentale der Schutz-
engel in der Nahe seines Schiitzlings ewig gliicklich sein
soll.

Was ist aber mit jemen Schutzengeln, deren Schiitz-
linge — freilich ohne ihre Schuld ewig verloren gehen ?-
Werden sie von neuem mit dem Schutze anderer Menschen
betraut, die etwa erst geboren werden? Fiir sie gilt doch
der eben erwahnte Grund nicht. Darauf antworten wir,
dall es hochst probabel sei, dall auch diese Engel nicht
weiter mehr als Schutzengel fungieren. Sie haben ja Gottes
Willen erfiillt, ebenso wie ihre gliicklicheren Engel-Kollegen ;
dafl ihr Amt nicht den gewiinschten Erfolg aufzuweisen
hat, geschieht ohne ihre Schuld und mit Wissen und nach
Anordnung beziehungsweise Zulassung Gottes. Zudem
diirfen wir das Amt eines Schutzengels nicht gar zu partikula-
ristisch duffassen. Der einzelne Schutzengel beschéftigt
sich ja nicht nur ausschlieBlich mit dem Wohle seines eigenen
Schiitzlings. Nein, weil dieser Schiitzling Beziehungen,
nahere und entferntere, zu anderen Menschen hat, namentlich
je hohere, verantwortungsvollere Stellung er in der mensch-
lichen Gesellschaft nach den Pléanen der gottlichen Providenz
einnimmt, z. B. als Vater, Mutter, Lehrer, Erzieher, Priester,
Bischof, Belchtvater Gevwssensrat Burgermelster Richter,
Statthalter usw., so sucht sich ganz gewill dieser Schutz-
engel direkt oder indirekt mit Hilfe der Schutzengel anderer
Menschen niitzlich zu machen, hat eine Reihe von Er-
folgen seines Bemiihens aufzuweisen und genieBt diese

1 Cf. I. q. 113. a. 4. c. Habebit in regno angelum econregnantem.
Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXVII. 14



200 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopiung.

Erfolge, menschlich zu sprechen, als angelus conregnans mit
den Engeln und Seligen, an deren Aufgaben er hier auf
Erden mitgearbeitet hat. Wir diirfen also denselben Grund,
den wir erwahnt haben, um nachzuweisen, dafl jeder Engel
nur einmal, d. h. eines einzigen Menschen Schutzengel sei,
auch dafiir benutzen, wenn wir nachweisen wollen, daf}
auch der Engel eines ewig Verlorenen nicht mehr Schutz-
engel sei — nur in anderer Fassung. In dieser anderen Fas-
sung wollten wir zugleich andeuten, wie innig der Zu-
sammenhang, die Verbindung, der Austausch, das Zusam-
menarbeiten der einzelnen Schutzengel lebender Menschen
ist. Leider konnen wir auch in diesem Punkte nur ahnen,
statt klar erkennen. Vermochten wir tiefer zu blicken,
da wiirden wir nicht nur diesbeziiglich tiberraschende Einzel-
heiten wahrnehmen, wir wiirden auch noch mehr schauen,
namlich, wie die Schutzengel bereits Verstorbener uns
Lebenden vorgearbeitet haben wund somit Ursache so
manchen Gutes sind, dessen wir jetzt lebende Menschen
geniefien, und wie sie auch noch jetzt titigen Einflufi auf
die bessere Gestaltung unserer Verhéltnisse nehmen.

Es hiefle naiv denken, wollten wir meinen, Gott ent-
schidige jene Schutzengel, deren Schiitzlinge ewig verloren
gingen, dadurch, daf er sie mit dem Schutze jener Menschen
betraue, die er ewig vorherbestimmt habe. Wir halten eine
solche Auffassung fiir naiv; denn des Engels Willen ist
ganz konform dem Willen Gottes, der ebenso Ursache
der effektiven Vorherbestimmung wie Verwerfung, wenn
auch nicht auf dieselbe Weise ist.

In welcher Verwendung die Schutzengel stehen, bevor
sie ihr Amt ausiiben konnen, wissen wir nicht anzugeben.
Jedenfalls sind sie nicht miilig, d. h. erfiillen das eine oder
andere in der allgemeinen administratio der materiellen.
Welt. Wann sie von der Ubernahme ihres Amtes unterrichtet
werden, ob lange vorher oder nicht, und ob sie diesbeziig-
liche Vorbereitungsdienste betreffs ihrer Schiitzlinge noch
vor der Geburt treffen konnen und tatsdchlich treffen,
wissen wir auch nicht; wir finden aber an der Annahme
derartiger Vorkenntnisse und vorbereitender Dienste nichts
Inkonvenientes. :

Wenn nun jeder Mensch seinen Schutzengel hat, und
dieser Schutzengel nur einmal an einem bestimmten Men-
schen sein Amt erfiillt, dann mufl die Zahl der Schutzengel
eine recht grofie sein; dann miissen aber zum niedersten



Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung, 201

Engelchor, dem die Schutzengel angehoren, wie wir sofort
nachweisen wollen, sehr viele Engel zu zdhlen sein. Wie
viele, vermogen wir nicht anzugeben, auch dann nicht, wenn
wir die Zahl aller Menschen bis zum jiingsten Gerichte
willten. Denn wir wissen auch nicht, wie viele sndere
Engel auller den Schutzengeln zum niedersten Engelchore
gehoren, deren Amter sich mit der Verwaltung der tibrigen
materiellen Welt befassen.

Alle Schutzengel gehdoren dem niedersten Engelchore
an, und zwar meinen wir jene Schutzengel, die jedem
Menschen als Privatperson vom Augenblick der Geburt
von der gottlichen Vorsehung beigesellt werden.  Der
Beweis des hl. Thomas hierfiir lautet:! ,,Homini custodia
dupliciter adhibetur. Uno modo custodia particularis, secun-
dum quod hominibus singulis singuli angeli ad custodiam
deputantur. Et talis custodia pertinet ad infimum ordinem
angelorum, quorum secundum Gregorium est minima
nuntiare. Hoc autem videtur esse minimum in officiis
angelorum, procurare ea, quae ad unius hominis salutem
pertinent.” In diesem Sinne sagten wir frither, dafl jeder
Mensch als ,,Privat-Mensch* voem Augenblick seiner Geburt
an einen Schutzengel habe; derselbe ist demnach dem nieder-
sten Chore der Engel entnommen. ,,Alia vero est custodia
universalis et haec multiplicatur secundum diversos ordines
(in rebus); nam quanto agens fuerit universalius tanto est
superius. In diesem Sinne sprachen wir oben von Schutz-
engeln der Stadte, Volker, Staaten, Ditzesen, Kirchen-
provinzen u. dergl. und von solchen, welche Amtspersonen
neben den Schutzengeln beigegeben sind, lielen aber die
Frage offen, ob z. B. der Schutzengel eines Reiches und der
des Konigs als Amtsperson der gleiche sei oder nicht. Sic
igitur custodia humanae multitudinis (und der Amtsper-
sonen) pertinet ad ordinem Principatuum vel forte ad
Archangelos, qui dicuntur principes Angelorum und zwar
zu einem hoheren aus ihnen, je hoher die Gesellschaft
oder Amtsperson ist, mit deren Schutz sie betraut wurden.
Unde et Michael, quem Archangelum dicimus, unus de
Principibus dicitur Dan. c. 10. Ulterius autem super omnes
naturas corporeas habent custodiam Virtutes; et ulterius
etiam super daemones habent custodiam Potestates; et

11 q. 113. a. 3.
14*



202 Das Verhiiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung.

ulterius super bonos spiritus habent custodiam Principatus
vel Dominationes secundum Gregorium.*

Wir diirfen auch nicht {ibersehen, quia ordo naturae
est propter ordinem gratiae, daB hohere Engel sowohl
des niedersten Chores wie auch hoherer Chore mit dem Schutz
jener Menschen beauftragt wurden, die von Gott zu einem
hoheren Grade der ewigen Seligkeit bestimmt wurden.
Deshalb sagt der hl. Thomas:' ,Est autem probabile, quod
majores angeli deputentur ad custodiam eorum, qui sunt
ad maiorem gradum gloriae a Deo electi.

Auch die gewohnlichen Schutzengel haben Macht iiber
die bosen Geister und konnen Wunder wirken und wunder-
bare Dinge hervorbringen. — Beides im frither erklarten
Sinne zu verstehen — insofern sie in der Autoritit und
Kraft der hoheren Engel handeln. , Etiam inferiores angeli
sagt darum der Aquinate® exercent officia superiorum,
inquantum aliquid de dono eorum participant et se habent
ad superiores sicut executores virtutis eorum. Ist ja doch
alles in der Welt, im ganzen Universum nach dem Urséich-
lichkeitsprinzip geordnet, infolgedessen keine causa in-
ferior handelt aufler in der Kraft der causa superior. Et
per hunc modum etiam omnes angeli infimi ordinis possunt
et arcere daemones et miracula facere.*

Der Schutzengel intendiert nur das Wohl seines Schiitz-
lings. Leider mul} er gar oft sehen, wie alle seine heilsamen
Ermahnungen fruchtlos sind, wie derselbe statt fiir alle
erwiesenen Wohltaten dankbar zu sein, von Gott durch
die Siinde abfillt, schwer siindigt, tief fallt und dann von
Gott strenge bestraft wird. Bereiten diese unangenehmen
Beobachtungen den Schutzengel etwa Sechmerz? Nein,
denn jeder Schmerz, auch der geringste ist mit der seligen
Anschauung unvertriglich, einmal weil sie der Gipfel hochster
Freude ist, und dann weil der Wille des beseligten Geschopfes
vollkommen mit dem Willen Gottes {ibereinstimmt. Deshalb
sagt der hl. Thomas:® ,,Angeli non dolent neque de peccatis
neque de poenis hominum, Tristitia enim et dolor secundum
Augustinum (lib. 14. De civitate Dei ¢. 15.) non est nisi
de his, quae contrariantur voluntati; nihil autem accidit
in mundo, quod sit contrarium voluntati angelorum et
aliorum beatorum, quia voluntas eorum totaliter inhaeret

L Ib. ad L 2 Tb. ad 3.
31, q. 113. a. 7.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 203

ordini divinae iustitiae. Nihil autem fit in mundo, nisi
quod per divinam iustitiam fit aut permittitur. Et ideo
simpliciter loquendo nihil fit in mundo contra voluntatem
beatorum. Dies ist auch der Grund, warum Eltern im
Himmel durchaus keinen Schmerz iiber die Verdammnis
ihrer Kinder empfinden werden, trotzdem die natiirliche
Liebe zu denselben in ihnen nicht erloschen, im Gegenteil
jede, daher auch diese natiirliche Liche in ihnen vervoll-
kommnet ist. Sic igitur angeli peccata et poenas hominum
universaliter et absolute loquendo non volunt; volunt
tamen, quod circa hoc ordo divinae justitiae servetur,
secundum quem quidam poenis subduntur et peccata per-
mittuntur. Ja die Engel haben vielmehr bei den Siinden
und Strafen der Menschen einen Grund zur Freude, wie der
hl. Thomas sagt:! Tam in poenitentia (der freiwillig auf sich
genommenen wie der von Gott verhdngten Bufle oder
Siithnung) hominum quam in peccato (der von Gott zuge-
lassenen Siinde) manet una ratio gaudii angelis scilicet 1m-
pletio ordinis divinae providentiae.‘

Jeder Engel als liebevoller Beschiitzer vertritt dic
Sache seines Klienten. Da nun die Interessen der einzelnen
Menschen untereinander oder der einzelnen Menschen gegen-
iber dem Wohle einer grofien Gesellschaft, der sie angehoren,
oder auch die Interessen der einzelnen Gesellschaften ein-
ander schnurstracks entgegengesetzt sind, so mull es,
wenigstens scheint es so, wenn die einzelnen Schutzengel
die Interessen der Pflegebefohlenen aufs eifrigste verfechten,
zu Konflikten zwischen ihnen kommen; dann werden aber
immer die hoheren Schutzengel als die méchtigeren die
Oberhand behalten.

Doch dem ist nicht also; die Willensrichtungen derseligen
Geister sind alle konform dem gottlichen Willen, folglich
kann es auch zwischen ihnen keine Willensdifferenzen oder
Konflikte geben. Wenn es nun nach dem 10. Kapitel des
Propheten Daniel tatsidchlich doch solche Konflikte unter den
Engeln gibt, so miissen wir nach einem Erklirungsgrunde
dieser Schwierigkeit suchen. Der hl. Thomas legt folgende
Erkldrung nahe:? , Ista quaestio (de discordia inter angelos)
movetur occasions horum verborum Danielis; quae quidem
Hieronymus exponit dicens, principem regni Persarum
esse angelum, qui se opposuit liberationi populi Israelitiei,

! Ib. ad 3. 21, q. 113. a. 8.



204 Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

pro quo Daniel orabat Gabriele preces eius Deo praesentantes.
Haec autem resistentia potuit fieri, quia princeps aliquis
daemonum JIudaeos in Persidem ductos ad peccatum in-
duxerat, per quod impedimentum praestabatur, orationi
Danielis pro eodem populo deprecantis. Sed secundum
Gregorium 17 Mor. c¢. 8 ante medium, princeps regni
Persarum bonus angelus fuit custodiae regni illius deputatus.
Ad videndum igitur, qualiter unus angelus alteri resistere
dicitur, considerandum est, quod divina iudicia circa diversa
regns et diversos homines per angelos exercentur. In suis
autem actionibus angeli per divinam sententiam regulantur.
Contingit autem quandoque, quod in diversis regnis vel
in diversis hominibus contraria merita vel demerita in-
veniuntur, ut unus alteri subdatur aut praesit. Quid autem
super hoc ordo divinae sapientiae habeat, cognoscers non
possunt nisi Deo revelante. Unde necesse habent super
his sapientiam Dei consulere. Sic igitur inquantum de
contrariis meritis et sibi repugnantibus divinam consulunt
voluntatem, resistere sibi invicem dicuntur, non quia
sint eorum contrariae voluntates (= Wlllenskonﬂikte),
cum in hoe omnes concordent, quod Dei sententia impleatur,
sed quia ea, de quibus consulunt, sunt repugnantia.

Die Nihe unseres Schutzgeistes ist uns Menschen
unbekannt; wir sehen ihn fiir gewShnlich mnicht, fiihlen
aber des Ofteren im Leben seine Macht, manchmal sogar
in ganz augenfilliger und greifbarer Weise. Doch sind auch
Engelerscheinungen nicht selten. Sowohl das alte wie
neue Testament berichtet uns von vielen solcher Fille;
auch im Leben der Heiligen der katholischen Kirche be-
gegnen wir solchen Beispielen. Wie haben wir diese Engel-
erscheinungen zu erklédren ?

Die Leiber, in welchen die Engel erscheinen, sind keine
Sinnestduschungen, Lichtbilder, sondern wirkliche Leiber,
gebildet aus kondensierter Luft, mit welchen sie sich als
motores repraesentati per corpus mobile assumptum! ver-
binden; und zwar werden diese Leiber so geformt, ut
congruant ad repraesentandum angeli intelligibiles pro-
prietates.? Dies geschieht aber virtute divina.® In diesen
Leibern, in welchen sie selbstverstdndlich keine Lebens-
funktionen ausiiben, z. B. essen, verdauen, sehen, horen

11. g. 61. a. 2. ad 2. ¥ Ihb.
3 Ib. ad 3.



Das Verhiltnis der Engel zur sichtbaren Schopfung. 205

u. dergl. erscheinen sie deshalb, um mit uns freundschafi-
lich verkehren zu koénnen.!

In der Heils6konomie haben die Engel neben der
allgemeinen administratio, neben dem besonderen Schutz-
amte und der Vermittelung des alttestamentlichen Gesetzes?
nichts weiter zu tun; speziell fungieren sie nicht als Sakra-
mentespender, ausgenommen in aulerordentlichen Féllen.
Der hl. Thomas sagt diesbeziiglich:® ,, Tota virtus sacramen-
torum a passione Christi derivatur, quae est Christi secundum
quod est homo, cui in natura conformantur homines non
autem angeli, sed potius secundum passionem dicitur modico
ab angelis minoratus, ut patet Hebr. c¢. 2. Et ideo ad
homines pertinet dispensare sacramenta et in eis ministrare
non autem ad angelos. Auflerordentlicher Weise kénnen
aber auch Engel Sakramente spenden. Sciendum tamen,
quod sicut Deus virtutem suam non alligavit sacramentis,
quin possit sine sacramentis effectum sacramentorum con-
ferre, ita etiam virtutem suam non alligavit Hcclesiae
ministris, quin etiam angelis possit virtutem tribuere
ministrandi in sacramentis. Et quia boni angeli sunt nuntii
veritatis, si aliquod sacramentale ministerium a bonis
angelis perficeretur, esset ratum habendum (als giltig anzu-
erkennen), quia deberet constare, hoc fieri voluntate divina,
sicut quaedam templa dicuntur angelico ministerio consecrata.
Si vero daemones, qui sunt spiritus mendacii, aliquod
sacramentale ministerium exhiberent, non esset ratum
habendum.* Ein Ahnliches wire natiirlich vom hl. MeBopfer
Zu sagen.

Auch am Abschlusse der Weltgeschichte durch das
Weltgericht sind die Engel durch Dienstleistungen be-
teiligt.

Was sie bei der allgemeinen Auferstehung der Menschen
tun werden, fal3t der hl. Thomas in die Worte zusammen :*
,,Sicut Augustinus dicit in 2. de Trinitate c. 4., sicut corpora
crassiora et inferiora per subtilora et potentiora ordine
quodam reguntur, ita omnia corpora reguntur a Deo. per
spiritum vitae rationalem.” Kt hoc etiam Gregorius 4.
Dialogorum cap. 5. tangit. Unde in omnibus, quae corpora-
liter a Deo fiunt, utitur Deus ministerio angelorum. In

! Tb. ad 1. 2 I—II. q. 98. a. 3 und 6.
3 III. q. 64. a. 7.
* Suppl. q. 76. a. 3. cf. q. 110. a. 4. ad 1.



206 Das Verhéltnis der Engel zur sichtbaren Schépfung.

resurrectione autem est aliquid ad transmutationem corpo-
rum pertinens scilicet collectio cinerum et eorum praeparatio
ad reparationem humani corporis. Unde quantum ad hoc
in resurrectione utetur Deus ministerio angelorum. —
Hinsichtlich der Seele und der Leibesverklarung ist kein
Engeldienst moglich. Sed anima sicut immediate a Deo
creata est, ita immediate a Deo corpori iterato unietur sine
aliqua operatione angelorum. Similiter etiam gloriam corporis
ipse faciet absque ministerio angelorum, sicut et animam
immediate glorificat.” Die Engelsposaune erkldrt der
Aquinate auf Grund eines Ausspruches des groflen hl. Gregor
fir die Erscheinung des Gottessohnes selbst:! ,,Et secundum
hoc (eloquium Gregorianum) ipsa apparitio Filii Dei vox
eius dicitur, quia ei apparenti obediet tota natura ad
corporum humanorum reparationem sicut imperanti.

Die Engel nehmen am Weltgerichte nicht als Richter
oder Beisitzer des Gerichtes teil. Denn sagt der hl. Thomas:2
Assessores iudicis debent iudici esse conformes. Iudicium
autem Filio hominis attribuitur, quia secundum humanam
naturam omnibus apparebit tam bonis quam malis,
quamvis tota Trinitas iudicet per auctoritatem. Kt ideo
etiam oportet, ut assessores iudicis humanam naturam
habeant, in qua possint ab omnibus bonis et malis videri.
Et sic angelis non competit iudicare, quamvis angeli etiam
aliquo. modo possint dici iudicare, scilicet per sententiac
approbationem. Uberdies: erscheinen die Engel beim Welt-
gerichte zur groBeren Feierlichkeit des Gerichtes, um durch
ihre grofle Zahl fiir uns Menschen die Majestat des Richters
zu erhbhen und auch als Zeugen. In diesem Sinne sagt der
Aquinate:® , Angeli cum Christo venient non ut iudices,
sed ut sint testes humanorum actuum, sub quorum custodia
homines bene vel male egerunt.

Die Engel werden aber auch nicht gerichtet. Den Be-
weis hierfiir formuliert der hl. Thomas mit den Worten:*
,,Judicium discussionis nullo modo habet locum neque
in bonis angelis neque in malis, quia neque in bonis potest
aliquid mali inveniri neque in malis aliquid boni ad iudicium
pertinens. Sed si loquamur de iudicio retributionig,
sic est distinguenda duplex retributio: Una respondens
propriis meritis angelorum et haec a principio fuit utrisque

1 Suppl. q. 76. a. 2. c.
2 Sup. q. 89. a. 3. $ Ib. ad. 3. ¢ Ib. q. 89 a. 8.



Das Verhialtnis der Engel zur sichtbaren Schépfung. 207

facta, dum quidam in beatitudine sublimati sunt, quidam
vero in miseria demersi. Alia retributio est, quae respon-
det meritis bonis vel malis per angelos procuratis. Et haec
retributio in futuro iudicio fiet, quia boni angeli amplius
gaudium habebunt de salute eorum, quos ad meritum in-
duxerunt. Et mali amplius torquebuntur multiplicata
malorum ruina, qui per eos ad mala sunt incitati. Die
allgemeine Konklusion betreffs der Engel und ihrer Stellung
beim Weltgerichte lautet: ,,Unde directe loquendo iudicium
neque ex parte iudicantium neque ex parte iudicandorum
erit angelcrum sed hominum; sed indirecte quodammodo
regpiciet angelos, inquamtum actibus hominum fuerunt
commixti.

Dagegen spricht auch nicht die Stelle im 6. Kapitel
des 1. Korintherbriefes: ,,Nescitis quoniam angelos iudicabi-
mus ?“ Denn dies Apostelwort est intelligendum de iudicio
comparationis, quia quidam homines quibusdam angelis
superiores invenientur. Auch das ,,in iudicium reservari‘
des hl. Petrus! ist dahin zu verstehen, dal den gefallenen
Engeln die volle Strafe erst beim Weltgerichte durch gott-
liches Urtell zuerkannt werden wird, und dann diirfen sie
niemals mehr den Ort ihrer Qualen verlassen.

Die Menschen werden den Engeln im praemium essentiale
vollig gleich sein, natiirlich in verschiedenen Graden; ja
quoad praemium accidentale, hinsichtlich der aureolae z. B.
fiir die Jungfraulichkeit, das Martyrium haben die Menschen
den Engeln etwas voraus.? Die Menschen werden dieser
accidentellen Vorziige genieBlen, ohne Neid bei den Engeln
zu erregen; das ist ja eigentlich selbstverstdndlich und
ware mit dem Zustand der visio beata, des vollen Gliickes,
der vollen und allseitigen Unterordnung des geschopflichen
unter den gottlichen Willen sonst unvereinbar.

Wir sind in der Betrachtung des Verhéltnisses der
Engelwelt zur materiellen Welt, speziell zum Menschen
am Ende. Was wir eigentlich diesbeziiglich erkennen, sind
einige recht allgemeine Prinzipien, aus welchen wir die
allerndchsten, aber auch noch die allerallgemeinsten Kon-
klusionen ziehen. So bescheiden dies Resultat auch sein
mag, es ist doch, wie frither erwdhnt, ein recht groler
Glewinn fiir uns. Die allgemeinen Prinzipien und Konklu-
sionen zeigen uns die Stellung des Engels in der Schopfung

1 Pet. 2, 4. 2 Suppl. q. 89. a. . ad 3.



208 Wahre und falsche Mystik.

als eine einzigartige, vorziigliche, seinen Einflul auf die
materielle Welt und namentlich auf uns Menschen als einen
durchgreifenden, eindringenden, effektvollen. Sie lehren
uns das ganze Universum und uns in demselben mit ganz
anderen Augen betrachten, bieten uns Menschen manches
Trostreiche und Hoffnungsvolle in den Triibsalen dieser
Zeit, lehren uns mit erleuchteten Blicken lesen im' groflen
Buche der Schopfung und der mit ihr gegebenen und in ihr
zum Teil real.sierten Regierungspldnen Gottes, lehren uns
Menschen Demut, Bescheidenheit und Unterwerfung, da
sie unsere ganze Schwiche, Hinfilligkeit, Geringheit in
diesem Universum klar vor Augen stellen. Wir schlieflen
mit den bereits einmal erwidhnten Worten des hl. Thomas:!
,,Minimum quod potest haberi de cognitione rerum altissi-
marum desiderabilius est quam certissima cognitio, quae
habetur de minimis rebus.*

WAHRE UND FALSCHE MYSTIK.
Vox P. JOS. LEONISSA O. M. Car.

@

1. Fr. Joseph v. Hl. Geiste: Gebetsschule der hl. Theresia.
Regensburg, Pustet 1911. 160, XII u 208 8. — 2. H. Jager: My-
stisches Gnadenleben. Trier, Paulinus-Druckerei 1911. Lkl 8° 106 S.
— 3. Jean Delacroix: Ascétique et Mystique. Paris, Bloud 1912.
160. 63 8. — 4. E. Lamballe, Eudiste: La Contemplation ou Prin-
cipes de Théologie mystique. Paris, Téqui 1912. 120, XI u. 204 S.
— 5. I. Paquier: Qu’est-ce que le Quiétisme? Paris, Bloud 1910.
160. 123 S.

Nachstehende Zeilen sollen nur ein bescheidener Rundgang durch
die neueste mystische Literatur sein. Der Reihe nach gehen wir die ein-
zelnen Werke durch und kniipfen daran einige kritische Bemerkungen.
In der Gebetsschule der hl. Theresia ist Rede vom Gebet im all-
gemeinen, vom miindlichen Gebet, von der Betrachtung und mit allem
Rechte am ausfiihrlichsten von der Beschauung, da ,,die Erklirung dieser
Gebetsweise den breitesten Raum in den Schriften der hl. Theresia ein-
nimmt‘‘ (Vorrede). Né&her werden bei der Beschauung behandelt: ihr
Wesen; Vorbedingungen zu ihrer Erlangung; Wirkungen; Dauer ihres
Aktes; in eigenem Abschnitt: Gebet der Vereinigung. Auflerdem kommen
noch eigens zur Sprache: Trostungen und SiBigkeiten im Gebete. — Pas-
sive Lauterung der beschaulichen Seelen. — Lehren der hl. Theresia iiber

* I.g. 1. & 5. ad 1.



	Das Verhältnis der Engelwelt zur sichtbaren Schöpfung

