
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Der Begriff des Guten und Bösen nach Thomas von Aquin und
Bonaventura

Autor: Wagner, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff des Guten und Bösen. 55

anderen Seite aber kann kein Zweifel bestehen, daß Bergsons
Spekulation nur gewinnen würde, wenn sie bei den ihr
vielfach so nahe stehenden Schätzen der thomistischen
Gedankenwelt durch gründliches Studium sich Licht und
Nahrung suchen wollte. Auf diese beiderseitigen Möglichkeiten

hinzuweisen, war der Hauptzweck dieser kleinen
Arbeit.

—<xx~

DER BEGRIFF DES GUTEN UND BÖSEN

NACH THOMAS AON AÛUIN UND BONAVENTURA.

Von Dr. Th. et Ph. FRIEDRICH WAGNER.

Problemstellung.
Die Frage, worin eigentlich das Wesen des sittlich Guten

und Schlechten besteht, ist in der katholischen Moralwissenschaft

noch nicht zur vollen Entscheidung gekommen. Mit
ihr unzertrennlich verbunden, ja im Grunde dasselbe ist die
Frage nach dem Wesensunterschied des Guten und Bösen
oder nach der Norm, an welcher wir das menschliche Handeln
zu messen haben, wenn wir gewisse Handlungen gut und
andere böse nennen. Solcher Normen oder Moralprinzipien
kann man verschiedene aufstellen, und es ist von den
verschiedenen Moralsystemen eine ganze Anzahl aufgestellt
worden. Aber nur die wahre Norm läßt uns erkennen,
welche Handlungen mit Recht gut und welche mit Recht
böse genannt werden. Diese Norm nun wird nicht nur von
solchen Philosophen, die der sogenannten voraussetzungslosen

Forschung huldigen, sondern auch von katholischen
Moralisten, und zwar auch heute noch, verschieden bestimmt,
und dementsprechend auch der Begriff des Guten und Bösen.
Th. Meyer z. B. erblickt den Wesensunterschied des Guten und
Bösen in der Übereinstimmung bezw. Nichtübereinstimmung
des menschlichen Handelns mit der göttlichen Vernunft,1
die relative Norm der Sittlichkeit aber in der menschlichen
Vernunft.2 Cathrein setzt jenen Wesensunterschied in das

1 Institutiones juris naturalis, Freiburg i. Br. 1906, 2. Aufl. Bd. 1,

Nr. 182. Thesis 18: Ontologicum discrimen inter honestum et inhonestum
formaliter et absolute in conformitate aut difformitate cum divina ratione
consistit.

2 Ebd. Nr. 184. Thesis 19: Proxime in ipsa ratione humana prac-



56 Der Begriff des Guten und Büsen

Verhältnis der Handlungen zur menschlichen Natur,1 ähnlich
Lehmen.2 Mausbach dagegen sieht das Gute in der
Harmonie mit dem letzten Ziel des göttlichen Willens, das Böse
im Widerspruch damit.3 Willems behauptet, daß es auf
dasselbe hinaus komme, ob man die menschliche Natur oder
das letzte Ziel des Menschen als Norm des Handelns
betrachtet.4 Angesichts solcher Verschiedenheit in einer so
wichtigen Prinzipienfrage ist es für den Theologen gewiß von
Wert, festzustellen, was darüber die autoritativen Schriftsteller

der Kirche, vor allem die großen Scholastiker lehren.
Und da unter diesen die wichtigsten, weil maßgebendsten,,
die zwei Häupter der Dominikaner- und der Franziskanerschule,

der hl. Thomas von Aquin und der hl. Bonaventura
sind, so sollen im folgenden die Lehren dieser beiden großen
Theologen über das Wesen und den Wesensunterschied des
Guten und des Bösen sowie über die damit verwandten
Begriffe der Tugend und der Sünde untersucht und
dargestellt werden. Es wird dies für die Beleuchtung des
Problems von der Norm des Sittlichen um so wertvoller sein,,
als auch bei diesen Koryphäen der Scholastik sich
Unterschiede in der Beantwortung der darauf bezüglichen Fragen
finden, welche charakteristisch sind für ihre gesamte
persönliche und philosophische Geistesrichtung.

tica, quatenus haec essentialem naturae rationalis directionem exhibet,.
objectiva moralitatis norma exstat, verum secundaria et relativa.

1 Moralphilosophie, 4. Aufl. Freiburg i. Br. 1904, 1. Bd. S. 170;:
„Sittlich gut ist dem Menschen, was ihm mit Rücksicht auf sein
Verhalten nach seiner vernünftigen Natur in sich und in ihrem Verhältnis
zu allen anderen Wesen geziemend oder angemessen ist." Unter der
vernünftigen Natur versteht Cathrein aber „die ganze Natur des Menschen
mit Leib und Seele" (S. 168).

2 Lehmen, Lehrbuch der Philosophie, Bd. 4. Freiburg i. Br. 1906,
S. 39: „Die sittlichen Handlungen des Menschen sind sittlich gut, wenn
sie der vernünftigen Menschennatur entsprechen, während sie im
entgegengesetzten Fall sittlich schlecht sind."

3 J. Mausbach, Der Begriff des sittlich Guten nach dem hl. Thomas,
in Compte rendu du congrès scientifique international des Catholiques,
Freiburg-Schweiz 1898, S. 369: „Gut (im höchsten Sinn) ist ein Wollen
und Handeln, das mit dem letzten Ziel des absoluten Willens im
Einklang steht, die von ihm geforderte Vollkommenheit des Seins besitzt,
böse ein solches, das dieser höchsten Zielordnung widerspricht."

4 C. Willems, Philosophia moralis. Trier 1908, S. 78: Actus humanus,
qui sequitur naturam humanam tanquam normam agendi, eo ipso etiam
congruit fini ultimo hominis et vice versa, quare * eius moralitas tum
ex illo tum ex hoc per se cognosci potest.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 57

i.
Das Gute und Böse in den menschlichen Handlungen.

1. Der Begriff des Guten und Schlechten.
Ehe wir die Frage behandeln, was das Gute und Böse

auf sittlichem Gebiet ist, müssen wir uns klarmachen, was
die beiden Begriffe überhaupt besagen und zwar in der
Auffassung der beiden Denker, deren Lehre wir kennen lernen
wollen.

Diese Begriffsbestimmung ist nun bei beiden genau die
gleiche und entspricht der traditionellen scholastischen Lehre,
die wiederum auf älteren Erkenntnissen beruht, hauptsächlich

auf den Untersuchungen, die Aristoteles (Eth. Nik.)
und Augustinus (contra Manichaeos) über die Begriffe des
Guten und Schlechten angestellt haben. Zu beachten ist
dabei, daß die lateinischen Worte bonum und malum in
wechselnder Bedeutung gebraucht werden, die im Deutschen
durch verschiedene Wörter wiedergegeben wird. Bonum
bedeutet bekanntlich bald das Gut, bald das Gute und in
noch engerem Sinne das moralisch Gute; bisweilen sind aber
auch diese Bedeutungen gemischt darin enthalten. Malum
hat sowohl den Sinn von Übel wie den von schlecht oder böse.

Sowohl Thomas wie Bonaventura lehren nun, daß das
Gute der Sache nach dasselbe wie das Seiende (ens) sei,
daß also jedes Wirkliche, jedes Ding, insofern es ist, d. h.
seiner Substanz nach, etwas Gutes sei.1

Thomas begründet diesen Gedanken näher damit, daß
jedes Seiende als solches etwas Wirkliches und daher
gewissermaßen Vollendetes sei; denn jede Wirklichkeit bedeute
eine gewisse Vollendung. Das Vollendete aber enthalte den
Begriff des Begehrenswerten und Guten.2 Begehrenswert
nämlich sagt er (I. q. 5. a. 1.), ist ein Ding, insofern es
vollendet *(perfectum) ist, und dies wieder, insofern es wirklich

(in actu) ist. Kurz, ein Ding wird ein Gut genannt,
insofern es begehrenswert ist; es ist in sich gut, insoweit es
vollendet ist. Hat es alle Eigenschaften, die ihm zukommen,

1 S. Thomas, S. theol. 1. q. 5. a. 1 u. 3. — De veritate q. 21.
a. 1, 2 u. 5. — Bonaventura setzt dies überall voraus.

2 1. q. 5. a. 3: Omne ens, inquantum ens, est bonum. Omne
enim ens, inquantum est ens, est in actu, et quodammodo perfectum;
quia omnis actus perfectio quaedam est. Perfectum vero habet rationem,
appetibilis et boni. Unde sequitur omne ens inquantum huiusmodi
bonum esse.



58 Der Begriff des Guten und Bösen

so heißt es vollkommen oder schlechtweg gut (bonum sim-
pliciter); hat es nicht alle, also nicht die höchste Vollendung,
so ist es nur relativ, in gewisser Hinsicht gut (bonum secundum

quid).1 Bonaventura setzt diesen Begriff des Guten
in dem großen Kommentar zu den Sentenzen des Petrus
Lombardus, seinem wissenschaftlichen Hauptwerk, durch-
gehends voraus.

Wie die Auffassung vom Begriff des Guten, so ist auch
die vom Begriff des Schlechten bei beiden Theologen
dieselbe wie in der ganzen Scholastik.2 Das Schlechte, bezw.
das Übel ist nichts Positives, keine Substanz, sondern
bezeichnet nur den Mangel in einer Sache (defectus, privatio
boni), nämlich daß sie gewisse Vollkommenheiten, die sie
haben sollte, nicht hat. Und wenn wir um dieses Mangels
willen auch die ganze Sache schlecht nennen, so ist damit
nicht die Substanz derselben, sind nicht die positiven
Eigenschaften, die sie hat, gemeint, sondern eben nur ihre Un-
vollkommenheit.3 Das Schlechte oder Übel, d. h. die Fehler
oder die Mängel eines Dinges, existieren also nur in einem
Subjekt, welches selbst etwas Gutes, weil Wirkliches, Sub-
stanzielles ist.

Dem Begriff des Guten gibt Thomas noch weitere
Erklärungen. Das Gute einer Sache, lehrt er in Anlehnung
an Augustinus,4 liegt in Maß, Form und Ordnung
derselben.5 Denn jedes Ding ist, was es ist, durch seine Wesensform

(forma). Diese aber setzt gewisse Erfordernisse voraus

1 S. th. 1. q. 5. a. 1, ad 1: id, quod est ultimo perfectum, dieitur
bonum simpliciter. Quod autem non habet ultimam perfectionem, quam
debet habere, quamvis habeat aliquam perfectionem, in quantum est
aetu; non tarnen dieitur perfectum simpliciter, sed secundum quid.

2 Thomas, S. th. 1. q. 48. a. 1—3. — Sent. lib. 2, dist. 34. —
S. phil. lib. 3, c. 7, ff. — De malo, q. 1. — Bonav. Sent. lib. 2. q. 35.

3 Thomas, De malo, q. 1. a. 1: Malum uno modo potest intellegi
id, quod est subjectum mali, et hoc aliquid est; alio modo potest intelligi
ipsum malum; et hoc non est aliquid, sed est ipsa privatio alieuius
particularis boni.

4 De natura boni, c. 3: Haec tria, modus, species et ordo tanquam
generalia bona sunt in rebus a deo faetis.

5 S. th. 1. q. 5. a. 5: Utrum ratio boni consistât in modo, specie et
ordine. — Cum unumquodque sit id quod est per suam formam; forma
autem praesupponit quaedam, et quaedam ad ipsam ex necessitate con-
sequuntur, ad hoc quod aliquid sit perfectum et bonum, necesse est, quod
et formam habeat, et ea quae praeexistunt, et ea quae consequuntur ad
ipsam. Praexigitur autem ad formam determinatio sive commensuratio
prineipiorum, seu materialium, seu efficientium ipsam. Et hoc signi«
ficatur per modum; unde dieitur quod mensura modum praefigit. Ipsa



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 59

und hat gewisse Wirkungen zur Folge. Was die Wesensform
voraussetzt, ist ein angemessenes Verhältnis (commensuratio)
ihrer materiellen und äußeren Prinzipien, und dies begründet
den modus, der seinerseits auf dem zugrundeliegenden Maße
(mensura) beruht.1 Die Wesensform selbst aber begründet
die Gestalt oder Art (species) des Dinges,2 und aus ihr
folgt mit Notwendigkeit eine bestimmte Art von Neigung
oder Trieb zu irgend etwas, d. h. die Ordnung, resp.
Hinordnung.

Ferner zerfällt das Gute nach Thomas in das Geziemende,
das Nützliche und das Ergötzliche (honestum, utile et delec-
tabile).3 Denn als Gegenstand des Strebens wird ein Gut
entweder um seiner selbst willen, d. h. seines inneren Wertes
halber, oder als Mittel hierfür oder um des Genusses willen
gesucht. Es ist deutlich, daß hiernach eine Sache in einer
Beziehung ein Gut für den Menschen sein kann, in anderer
Beziehung kein Gut, sondern ein Übel, also schlecht sein
kann.. Denn, was ergötzlich ist, ist darum noch nicht nützlich

oder geziemend, also noch nicht unbedingt gut; was
nützlich, ist weder stets ergötzlich noch geziemend, und
was geziemend, ist oft keineswegs ergötzlich und nicht mehr
bloß nützlich, also auch nicht in jeder Beziehung- ein Gut.

2. Die Bestandteile einer guten Handlung
und die Norm des Guten.

Wir haben nun zu fragen, wie Thomas und Bonaventura
die Begriffe gut und schlecht auf sittlichem Gebiete
verwenden, d. h. wie sie die gegebene Erklärung der Begriffe
bei den freien menschlichen Handlungen (actus humani) zur

autem forma significatur per speciem, quia per formam unumquodque
in specie constituitur. Ad formam autem consequitur inclinatio
ad finem, aut ad actionem aut ad aliquid huiusmodi; quia unumquodque
in quantum est actu, agit et tendit in id quod sibi convenit secundum
suam formam. Et hoc pertinet ad pondus et ordinem. — Cf. Cajetani
Comment: Est ergo sensus huius tituli, an ratio boni ut quod causati
consistât in formae antecedentibus et consequentibus, tamquam in par-
tibus suae propriae materiae.

1 Das Maß aller Dinge ist nach Thomas im letzten Grunde Gott,
genauer die Ähnlichkeit mit Gott. Cf. W. Moock, Der Begriff des Maßes
bei Thomas v. Aquin im Jahrb. für Phil, und spek. Theol. Bd. 24.
S. 314. ff.

2 Cajetani Comm.: Hic siquidem in corpore per modum intendit
commensurationem principiorum efficentium seu materialium: per specien.
formam, qer ordinem inclinationem ad aliquid.

3 S. th. 1, p. 5. a. 6.



60 Det Begriff des Guten und Bösen

Geltung bringen. Mit anderen Worten: Was ist nach ihnen
das sittlich Gute und das sittlich Schlechte, für welch
letzteres wir im Deutschen das besondere Wort „böse" haben

Thomas wendet die beiden Begriffe in der angegebenen
Bedeutung ohne weiteres auch auf die menschlichen
Handlungen an und sagt ausdrücklich, daß man bei diesen ebenso
vom Guten und Schlechten reden muß, wie bei anderen
Dingen, und zwar deswegen, weil jedes Ding diejenigen
Handlungen hervorbringe, die seiner Beschaffenheit entsprechen.1
Wie also bei den Dingen die Güte in der Vollkommenheit,
d. h. in der Fülle oder Vollständigkeit des ihnen
zukommenden Seins (plenitudo essendi rei débita) bestehe, das
Schlechte aber in dem Mangel derselben, also in der Un-
vollständigkeit des Seins, so sei es auch bei den Handlungen.
Jede Handlung ist danach insoweit gut, als sie etwas von
dem ihr gebührenden Sein hat, und insoweit schlecht, als
ihr etwas von diesem fehlt.2

Worin aber, müssen wir nun fragen, besteht bei einer
Handlung die Vollständigkeit des Seins Hierauf antwortet
Thomas3: Das erste, was zur Vollständigkeit des Seins zu
gehören scheint, ist das, was einer Sache die besondere
Art (species) verleiht. Wie nun ein Naturgegenstand seine
species von der Wesensform hat, so hat eine Handlung die
ihre vom Objekt, gleichwie die Bewegung von ihrem Ziel.
Und wie daher das erste, was ein Naturding gut macht,
aus seiner Form erkannt wird, die ihm die Art mitteilt,
so das erste, was einen moralischen Akt gut macht, an
einem passenden Objekt. Und ebenso ruht zunächst auf
dem Objekt einer Handlung das, was sie schlecht macht.
Und daraufhin wird sie gut oder schlecht ihrer Art nach

1 1, 2. q. 18. a. 1: De bono et malo in actionibus oportet loqui
sicut de bono et malo in rebus, eo quod unaquaeque res talem actionem
producit, qualis est ipsa.

2 1, 2. q. 18. a. 1 : Sic igitur dicendum quod omnis actio, inquantum
habet aliquid de esse, intantum habet de bonitate. Inquantum vero
deficit ei aliquid de plenitudine essendi, quae debetur actioni humanae,
intantum deficit a bonitate, et sie dicitur mala.

3 1, 2. q. 18. a. 2: Primum, quod ad plenitudinem essendi per-
tinere videtur, est id quod dat rei speciem. Sicut autem res naturalis
habet speciem éx sua forma, ita actio habet speciem ex objecto, sicut
motus ex termino. Et ideo sicut prima bonitas rei naturalis attenditur
ex sua forma, quae dat speciem ei, ita et prima bonitas moralis attenditur

ex objecto convenienti, unde et a quibusdam vocatur bonum ex
genere, puta uti re sua.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 61

genannt. Kurz, das erste Moment, das zu einer guten
Handlung'gehört, ist ein passendes Objekt; und das erste, was
eine Handlung schlecht macht, ist demnach ein unpassendes
Objekt.

Hier haben wir nun zu fragen, was unter dem Objekt
einer Handlung zu verstehen ist, ferner, wofür dasselbe
passend sein muß, und endlich, wann es passend ist.

Thomas versteht unter dem Objekt einer Handlung
eine Sache, auf die sich dieselbe bezieht,1 genauer die
Materie, mit welcher die Handlung es zu tun hat (materia
circa quam)2; und insofern das Objekt irgendwie eine
Wirkung des TätigkeitsVermögens ist, kann auch das Ziel
(terminus) der Handlung damit gemeint sein.3 Das Objekt
ist zugleich das, was einer Handlung die Form oder die
Art (species) gibt,4 d. h. auf ihm beruhen die verschiedenen
Arten von Handlungen und Tätigkeiten des Menschen, wie
arbeiten, beten, essen, gehen, oder lügen, stehlen usw.

Soll nun die Handlung gut sein, so muß vor allem
dies Objekt, sagt Thomas,5 passend oder angemessen
(conveniens) sein. Aber wem angemessen? Thomas meint, wie
aus vielen Stellen seiner Schriften hervorgeht,6 daß das
Objekt der menschlichen Natur oder noch genauer der
menschlichen Vernunft angemessen sein müsse. Einmal sagt
er ausdrücklich: Differentia boni et mali circa obiectum
considérata comparatur per se ad rationem, sc. secundum
quod objectum est ei conveniens vel non conveniens.7

Wann ist aber nach Thomas das Objekt der Vernunft
angemessen und wann nicht? Da die Antwort auf diese

1 Ib. 1. objectio: objectum actionis est res. Die Erwiderung hebt
diesen Satz nicht auf: licet res exteriores sint in se ipsis bonae, tarnen
non semper habent debitam proportionem ad hanc vel illam actionem.

2 Ib. 2. objectio: objectum comparatur ad actionem ut materia. —
Ad 2: objectum non est materia ex qua, sed materia circa quam.

3 Ib. ad 3 : Ex hoc quod objectum est aliquo modo effectus potentiae
activae, sequitur quod sit terminus actionis ejus, et per consequens quod
det et formam et speciem. 4 Ib.

5 1, 2. q. 18. a. 2. corp.: prima bonitas actus moralis attenditur
ex objecto convenienti.

6 Z. B. S. th. 1, 2. q. 54. a. 3: Habitus bonus dicitur qui disponit
ad actum convenientem naturae agentis ; habitus autem malus dicitur
qui disponit ad actum non convenientem naturae ; sicut actus virtutum
naturae humanae conveniunt eo quod sunt secundum rationem ; actus vero
vitiorum, cum sint contra rationem, a natura humana discordant. — Cf.
auch S. phil. lib. 3, c. 129. — S. th. 1, 2. q. 71. a. 2.

7 1, 2. q. 18. a. 5.



62 Der Begriff des Guten und Bösen

Frage eine weitläufigere Erörterung über die Natur der
menschlichen Vernunft erfordert, wollen wir sie einstweilen
aufschieben und zunächst die weiteren Merkmale aufführen,
die nach Thomas zur Vollständigkeit einer Handlung
gehören. Das sind zunächst die Umstände, unter denen die
Handlung geschieht. Thomas sagt hierüber:1 Wie die
Vollkommenheit der Naturdinge nicht allein auf der die Art
verleihenden Wesensform beruht, sondern noch gewisse
Accidentien dazu erforderlich sind, so besteht auch die
vollkommene Güte der menschlichen Handlungen nicht
bloß in ihrer Art, sondern es muß noch etwas Accidentelles

hinzukommen, und das sind die gebührenden Umstände.
Fehlt es daran, so wird die Handlung schlecht. Thomas
denkt dabei an Dinge wie Zeit, Ort, Unterschied der
Personen und dergl.

Hier müssen wir nun wieder fragen: Wann sind die
Umstände gebührend und wann nicht Darauf können
wir wiederum zunächst nur mit Thomas antworten: Wenn
sie der Vernunft angemessen (conveniens) sind, genauer,
wenn sie der Ordnung der Vernunft entsprechen, sind sie
gebührend, andernfalls nicht.2 Was damit gesagt ist, wird
später zu erklären sein.

Als drittes für die sittliche Qualität einer Handlung
entscheidendes Moment bezeichnet Thomas ihren Zweck
(finis).3 Dies ist zwar ohne weiteres einleuchtend, scheint
aber der Lehre des hl. Thomas zu widersprechen, die er
in den Satz kleidet: Omne agens agit propter bonum.4
Er macht sich daher selbst diesen Einwand mit dem Worte
des Pseudodionysius : Nihil respiciens ad malum operatur,
und antwortet darauf, daß das Gut, um dessentwillen
jemand handelt, nicht immer ein wahres, sondern bisweilen

1 1, 2. q. 18. a. 3: In rebus naturalibus non invenitur tota pleni-
tudo perfeetionis, quae debetur eis ex forma substantiali, quae dat speciem,
sed multum superadditur ex supervenientibus accidentibus ; sicut in homine
ex figura, ex colore et sie de aliis: quorum si aliquod desit ad decentem
habitudinem, consequitur malum. Ita etiam est in actione. Nam pleni-
tudo bonitatis eius non tota consistit in sua specie, sed aliquid additur
ex his, quae adveniunt tanquam accidentia quaedam; et huiusmodi sunt
cireumstantiae debitae. Unde si aliquid desit quod requiratur ad débitas
eireumstantias, erit actio mala.

2 1, 2. q. 73. a. 7: Ex hoc receditur ab ordine rationis, quod aliquis
in operando non observât débitas eireumstantias. Ähnlich an vielen
anderen Stellen, z. B. 1, 2. q. 18. a. 5. ad 4.

3 1, 2. q. 18. a. 4.
4 S. phil. 3. c. 3.



63

nur ein scheinbares Gut (bonum apparens) sei.1 Er sagt
damit, daß der Zweck einer Handlung tatsächlich schlecht
sein kann, daß aber der Mensch stets nur um des Gutes
willen handelt, das für ihn darin liegt. Denn daß der Mensch
ein scheinbares Gut für ein wirkliches nimmt, kann nur
daher kommen, daß dasselbe in einer Beziehung ein
wirkliches Gut ist, in anderer Beziehung aber nicht, und daß
er das letztere übersieht oder nicht beachtet. Kurz, er
nimmt, um in scholastischer Terminologie zu sprechen, ein
,,bonum secundum quid" für ein ,,bonum simpliciter", und
dies ist sehr wohl möglich; denn jedes Ding kann, wie wir
gesehen, nach Thomas in dreifacher Hinsicht gut sein, nämlich

als bonum honestum, utile und delectabile. Und der
Satz ,,omne agens agit propter bonum" besagt nicht, daß
jeder Handelnde einen moralisch guten Zweck habe, sondern
nur, daß sein Zweck notwendig wenigstens in einer jener
drei Hinsichten gut sein müsse, um ein Gegenstand des
Wollens zu sein.2 Es kann somit, obwohl der Wille des
Handelnden immer auf ein Gut gerichtet ist, sehr wohl
schlechte Zwecke geben, und Thomas hat recht, den Zweck
als das dritte entscheidende Moment für die Gutheit oder
Schlechtigkeit einer Handlung zu bezeichnen.

Hier erhebt sich nun wiederum die Frage: Wann ist
der Zweck gut und wann schlecht? An welchem Maßstab
oder an welcher Norm ist die sittliche Qualität des Zweckes
zu messen? Da der Zweck das eigentliche Objekt des inneren
Willensaktes ist,3 das Objekt des Willens diesem aber von

1 1, 2. q. 18. a. 4. ad 1.
2 Dies hat A. Kastil übersehen in seiner Abhandlung: ,,Die Frage

nach der Erkenntnis des Guten bei Aristoteles und Thomas v. Aquin"
(Sitzungsberichte der K. K. Akad. d. Wiss. zu Wien. 1900). Er sagt
S. 28: „Die ganze Lehre, daß nur das Gute begehrbar sei,
widerspricht so sehr der Erfahrung, daß diese ihn (Thomas) zu wiederholten
Malen zwingt, ihr gegen seine eigene Lehre Zeugnis zu geben." Und
S. 30: „Wenn, was immer begehrt wird, gut ist, so kann Entgegengesetztes

als begehrt gut, und ein und dasselbe bald als geliebt und
erstrebt gut, bald als gehaßt und geflohen schlecht sein, und indem so
das Begehren schlechthin als Maßstab für den Wert des Objektes gilt,
wird jeder Unterschied zwischen gut und schlecht verwischt. Als ethischer
Subjektivismus, wie wir ihn Aristoteles so entschieden verwerfen sehen,
zeigt sich hier die Lehre seines Schülers." — Diese Kritik beruht auf
Mißverständnis. Thomas lehrt nur, daß das Begehren stets auf etwas
gerichtet ist, das in irgendeiner Beziehung ein Gut für den Willen ist
(sub ratione boni appetitur).

3 1, 2. q. 18. a. 6: Finis proprie est objectum interioris actus
voluntarn.



64 Der Begriff des Guten und Bösen

der Vernunft proponiert wird,1 so hängt nach Thomas
offenbar die Güte des Zweckes gleichwie die des Willens
von der Vernunft, d. h. von seinem Verhältnis zur
Vernunft ab,

Drei Stücke machen also nach Thomas die Vollkommenheit
einer Handlung aus, nämlich ein gutes, d. h. passendes

Objekt, angemessene Umstände und ein guter Zweck. Und
bei allen dreien ist der Maßstab für ihre Güte oder Schlechtigkeit

ihr Verhältnis zur menschlichen Vernunft. Wonach
entscheidet aber die Vernunft, ob Gegenstand, Umstände
und Zweck ihr selbst angemessen sind? Dies ist nun die
Frage, die wir eingehend zu erörtern haben, und deren
Beantwortung uns erst zeigen wird, worin Thomas den
eigentlichen Wesensunterschied guter und schlechter
Handlungen erblickt. Wir können aber die Frage nur
beantworten, nachdem wir uns klar gemacht haben, welche
Aufgabe Thomas der Vernunft inbezug auf das menschliche
Handeln zuteilt.

Die Vernunft des Menschen trägt nach Thomas, als
geschöpfliches Abbild der göttlichen Vernunft, gleichsam
als ein endlicher Widerschein des göttlichen Lichtes,2 die
allgemeinsten Prinzipien des Handelns als Regeln und Normen
desselben von Natur in sich,3 das will sagen, diese
Prinzipien sind eins mit der praktischen Vernunft. Diese nimmt
also aus sich selbst die Grundregeln des Handelns und mißt
an ihnen instinktiv die einzelnen Regungen des Begehrungsvermögens,

sowie die Objekte, Umstände und Zwecke, die
im einzelnen Falle für das Handeln in Betracht kommen.
Nun ist aber das oberste Prinzip der praktischen Vernunft,
in dem alle anderen enthalten sind, nach Thomas das Streben
nach dem letzten Ziel des Menschen;4 denn das Ziel ist
ja bestimmend für alles einzelne Handeln. Das letzte Ziel des

1 1, 2. q. 19. a. 3: objectum voluntatis proponitur ei per rationem.
2 1, 2. q. 91. a. 2: Psalmista (Psal. 4, 6) dicit: „Signatum est

super nos lumen vultus tui Domine;" quasi lumen rationis naturalis,
quo discernimus quid sit bonum et quid malum, quod pertinet ad legem
naturalem, nihil aliud sit quam impressio luminis divini in nobis.

3 1, 2. q. 91. a. 3. ad 2: Ratio humana secundum se non est régula
rerum, sed principia ei naturaliter indita sunt regulae quaedam gene-
rales et mensurae omnium eorum quae sunt per hominem agenda, quorum
ratio naturalis est régula et mensura.

4 1, 2. q. 90. a. 2: Primum principium in operativis, quorum est
ratio practica, est finis ultimus. Est autem ultimus finis humanae vitae
félicitas vel beatitudo.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 65

menschlichen Lebens aber ist die Seligkeit (beatitudo), und
zwar die ewige Seligkeit in Gott1 und hierin zugleich die
eigene Vollkommenheit.2 Somit hat die praktische Vernunft
die Aufgabe, das Handeln des Menschen auf dieses Ziel
hinzuordnen, und der Maßstab, nach dem sie die
Handlungen beurteilt, ist das Verhältnis derselben zum letzten
Ziel,3 und zwar sowohl des Objektes wie der Umstände,
wie der einzelnen Zwecke der Handlungen. Sie alle sind
der Vernunft angemessen (conveniens), wenn sie dem letzten
Ziel angemessen sind. Die Handlung aber ist gut, d. h.
vollkommen, wenn alle drei Stücke vernunftgemäß sind,
schlecht dagegen, weil unvollkommen, wenn eines dieser
Momente nicht der Ordnung der Vernunft entspricht; denn
um eine Handlung schlecht zu machen, genügt ein einziger
Mangel; um sie gut zu heißen dagegen, ist Vollständigkeit
der die Güte ausmachenden Momente erforderlich.4

Eine Handlung ist also gut, wenn sie in jeder Beziehung,

d.h. nach Objekt, Umständen und Zweck, dem letzten
Ziel des Menschen angemessen ist. Müssen wir aber hier
nicht wieder fragen: Wann ist das der Fall? Woran
erkennen wir diese Angemessenheit? Hierauf können wir
eine Antwort in einem oft wiederkehrenden Gedanken des
Iii. Thomas finden, den er gelegentlich5 so ausdrückt: ,,De-
bitus ordo ad finem secundum aliquam regulam mensuratur :

quae quidem régula in his quae secundum naturam agunt, est
ipsa virtus naturae, quae inclinât in talem finem. In his vero
quae aguntur per voluntatem, régulaproxima est ratiohumana ;

régula autem suprema est lex aeterna." Also die nächste Regel,
nach der die Angemessenheit einer Handlung an das letzte Ziel
des Menschen zu prüfen ist, ist hiernach wiederum die menschliche

Vernunft, und da diese dasAbbild dergöttlichenVernunft,
so ist die letztere oder, was dasselbe, das ewige Gesetz Gottes
die oberste Regel. Da wir aber das ewige Gesetz, abgesehen

1 1, 2. q. 2. a. 8: In solo igitur Deo beatitudo hominis consistit.
2 1, 2. q. 1. a. 7: Omnes conveniunt in appetitu finis ultimi; quia

omnes appetunt suam perfectionem adimpleri, quae est ratio ultimi finis.
3 1, 2. q. 18. a. 9: Cum rationis sit ordinäre, actus a ratione de-

liberata procédons, si non sit ad debitum finem ordinatus, ex hoc ipso
répugnât rationi, et habet rationem mali, si vero ordinetur ad debitum
iinem, convenit cum ordine rationis, unde habet rationem boni.

4 1, 2. q. 20. a. 2: Ad hoc quod aliquid sit malum, sufficit unus
singularis defectus; ad hoc autem, quod sit simpliciter bonum, non sufficit
unum singulare bonum, sed requiritur integritas bonitatis.

5 1, 2. q. 21 a. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIJ. 5



66

von der Offenbarung, nur durch die menschliche Vernunft
kennen, so bleibt diese die Norm, an welcher der Mensch,
solange er der Offenbarung fernsteht, das Verhältnis der
Handlungen zum letzten Ziel zu prüfen hat, und wir ständen
damit scheinbar vor einem circulus vitiosus : Die Güte oder
Vollkommenheit (^plenitudo essendi) der Handlungen wird
erkannt an ihrer Vernunftgemäßheit, diese an ihrer
Angemessenheit zum letzten Ziel und die letztere wieder an
der Vernunftgemäßheit. Indessen kommt es, solange man
mit dem hl. Thomas annimmt, daß die Vernunft die Normen,
nach denen sie urteilt, nur aus sich selbst nimmt, auf
dasselbe hinaus, ob man die menschliche Vernunft oder das
letzte Ziel des Menschen als Norm des Guten und Bösen
betrachtet. Denn die praktische Vernunft hat eben nach
Thomas nur die Aufgabe, das Handeln des Menschen auf
sein letztes Ziel hinzuleiten, ihm die Mittel zu dessen
Erreichung zu zeigen. Und umgekehrt ist nach ihm der Blick
auf das letzte Ziel das, wodurch der Mensch die
Vernunftgemäßheit oder Vernunftwidrigkeit der einzelnen Handlungen
erkennt. Die Ordnung der Vernunft einhalten und nach dem
letzten Ziel streben ist nach Thomas dasselbe.

Es gibt indes eine Beihe von Stellen in den Werken
des hl. Thomas, welche etwas anderes inbezug auf unsere
Frage auszusagen, nämlich nicht die Vernunft, sondern die
ganze menschliche Natur zur Norm des Guten und Bösen
zu machen scheinen. So wenigstens sind sie in jüngster
Zeit von Cathrein in seiner Moralphilosophie1 aufgefaßt
worden, welcher auf sie und überhaupt auf den hl. Thomas
sich beruft für seine Lehre, daß die menschliche Natur die
Norm des sittlich Guten, also das Gute das ihr Angemessene
sei. Wir wollen darum die betreffenden Stellen auf ihren
Sinn untersuchen.

1 V. Cathrein, Moralphilosophie 4. Aufl. Bd. 1. S. 163 ff. Ferner
Philos. Jahrbuch d. Görresges. Jahrg. 9, 1896: Worin besteht das Wesen
des sittlich Guten und des sittlich Bösen? S. 121 ff. Und Jahrg. 12,
1899: Der Begriff des sittlich Guten. S. 19 ff u. 117 ff. — Die
entgegengesetzte Auffassung, wonach der hl. Thomas die Norm der Sittlichkeit

wesentlich im Verhältnis der Handlungen zum Endziel des Menschen
und zum Willen Gottes erblickt, ist hauptsächlich von Mausbach vertreten
und gegen Cathrein geltend gemacht worden. Siehe: ,,Der Begriff des
sittlich Guten" in Compte rendu, Freiburg-Schweiz 1898, 3, S. 361 ff.
Ferner: „Zur Begriffsbestimmung des sittlich Guten" im Jahrb. der
Görresges. Bd. 12, 1899. S. 303 ff und 407 ff.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 67

Es kommt hier zunächst der Artikel der S. theol. in
Betracht, in welchem Thomas die Frage behandelt, ob das
Laster gegen die Natur des Menschen sei, und dabei folgenden
Gedanken ausführt:1 Die Tüchtigkeit (virtusj eines jeden
Dinges besteht darin, daß dasselbe die seiner Natur angemessene

Verfassung hat, und das Gebrechen (vitium) darin, daß
seine Verfassung dieser Angemessenheit an die Natur
widerspricht. Da nun die Natur eines jeden Dinges hauptsächlich in
seiner Wesensform besteht und die Wesensform des Menschen
in der vernünftigen Seele, so ist, was der Ordnung der
Vernunft widerspricht, auch gçgen die Natur des Menschen, und
was der Vernunft gemäß, auch der Natur des Menschen,
insofern er Mensch, angemessen. Und daher ist die menschliche

Tugend insoweit der Natur des Menschen gemäß,
als sie der Vernunft entspricht (convenit); das Laster aber
insoweit gegen die Natur des Menschen, als es gegen die
Ordnung der Vernunft ist. — Diese Darlegung des hl. Thomas
sagt nun offenbar nichts weiter, als daß die Tugend, weil
sie das Vernunftgemäße, auch das Naturgemäße für den
Menschen ist, und das Laster, weil vernunftwidrig, auch
der Natur des Menschen widersprechend ist. Sie beweist
also nicht, daß nach Thomas das Naturgemäße vernunftgemäß,

sondern umgekehrt, das Vernunftgemäße für den
Menschen naturgemäß ist: virtus intantum est secundum
naturam hominis, inquantum convenit rationi.2 Der Maßstab,

woran Tugend und Laster, Gutes und Böses zu messen
sind, ist für Thomas hiernach nicht die Natur des Menschen,
sondern die Vernunft, und er sagt dementsprechend in
demselben Artikel einmal: Secundum naturam id est secundum

ordinem rationis.3 Was der Ordnung der Vernunft
entspricht, das ist für den Menschen naturgemäß. „Secundum

ordinem rationis" aber bedeutet, wie wir gesehen, nichts
1 1, 2. q. 71. a. 2: Virtus uniuscuiusque rei consistit in hoc quod

sit bene disposita secundum convenientiam suae naturae. Unde oportet
quod in qualibet re vitium dicatur ex hoc quod est disposita contra id
quod convenit suae naturae Sed considerandum est quod natura
uniuscuiusque rei potissime est forma, secundum quam res speciem sor-
titur. Homo autem in specie constituitur per animam rationalem. Et ideo
id nuod est contra ordinem rationis, proprie est contra naturam hominis,
inquantum est homo; quod autem est secundum rationem, est secundum
naturam hominis, inquantum est homo Unde virtus humana, quae
hominem facit bonum, et opus ipsius bonum reddit, intantum est secundum
naturam hominis, inquantum convenit rationi; vitium autem intantum
est contra naturam hominis, inquantum est contra ordinem rationis.

2 Ib. 3 Ib# ad i
5*



68 Der Begriff des Guten und Bösen

anderes als „gemäß der Hinordnung auf das letzte Ziel";
denn darauf hinzuleiten ist nach Thomas die Aufgabe der
Vernunft.

Den gleichen Sinn bekundet eine andere Stelle. Thomas
will beweisen, daß die Fertigkeiten in gute und böse
zerfallen, und sagt:1 Gut heißt ein habitus, der zu einer der
Natur des Handelnden entsprechenden Handlung disponiert;
schlecht ein solcher, der zu einer ihr nicht éntsprechenden
Handlung disponiert. Er erklärt aber in dem sogleich darauf

folgenden Satze, daß die Tugendakte der Natur des
Menschen deswegen angemessen sind, weil sie vernunftgemäß

sind, und daß die lasterhaften Akte von der Natur
des Menschen abweichen, weil sie gegen die Vernunft sind.
Also auch hier ist ihm die Vernunft der Maßstab für das
Naturgemäße, nicht die Natur der Maßstab für das
Vernunftgemäße.

Auch die Darlegung in der Summa phil. (lib. 3. c. 129),
in welcher Thomas den Gedanken ausführt, daß es menschliche

Handlungen gebe, die ihrer Natur nach, nicht bloß
durch positives Gebot recht sind, will nur beweisen, daß
diese Handlungen gut sind, weil sie in Harmonie stehen
mit der menschlichen Vernunft. Thomas zeigt hier, daß
der Mensch vermöge seiner vernünftigen Natur, also weil
er mit Vernunft begabt ist, zu seinen Mitmenschen, zu sich
selbst und zu Gott in einem bestimmten Verhältnis steht,
aus dem sich naturgemäß bestimmte Pflichten ergeben.
Wenn es also z. B. dort heißt, daß der natürlichen Ordnung
nach der Leib des Menschen um der Seele willen und die
niederen Kräfte der Seele um der Vernunft willen da seien,
und daß es deshalb natürlicherweise recht sei, wenn der
Mensch für den Leib und die niederen Seelenkräfte in der
Weise Sorge trage, daß die Akte der Vernunft und sein
eigenes Wohl durch sie nicht behindert, sondern unterstützt
würden,2 so ist damit nur gesagt, daß die Vernunft der
Befriedigung der niederen Bedürfnisse das Maß vorzuschreiben hat

1 1, 2. q. 54, a. 3: Habitus bonus dicitur, qui disponit ad actum
convenientem naturae agentis; habitus autem malus dicitur, qui disponit
ad actum non convenientem naturae; sicut actus virtutum naturae hu-
manae conveniunt, eo quod sunt secundum rationem; actus vero vitiorum,
cum sint contra rationem, a natura humana discordant.

2 S. phil. lib. 3, 129: Secundum naturalem ordinem corpus hominis
est propter animam, et inferiores virtutes animae propter rationem, sicut
it in aliis rebus materia est propter formam et instrumenta propter prin-
cepalem agentem. Ex eo autem quod est ad aliud ordinatum, dicitur ei



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 69

und zwar in der Weise, daß ihre eigene Tätigkeit dadurch
nicht beeinträchtigt werde, weil sie eben sonst den Menschen
nicht zu seinem Ziel führen kann. Freilich könnte man
hier sagen, daß die Vernunft zunächst nach Maßgabe des
körperlichen Bedürfnisses oder dessen, was der leiblichen
Gesundheit zuträglich ist, ihre Befehle erteilt; aber das
leibliche Wohl ist selbst kein letzter Zweck, sondern hat nur
dem Wohl der Seele und der Vernunft zu dienen, welche
den Menschen zu seinem letzten Ziele führen will. Also
ist auch hiernach die Norm des Guten und Bösen nur die
Vernunft und mit ihr das letzte Ziel. — Übrigens sagt
Thomas an einer Stelle der S. th. ausdrücklich, daß zwar
nicht jede Sünde deswegen schlecht sei, weil sie vom
positiven Gesetz verboten ist, wohl aber jede schlecht ist,
weil sie vom ewigen Gesetz, also von Gott verboten ist;
denn eben dadurch, daß sie ungeordnet, widerstreite sie
dem natürlichen Recht.1 Hierin liegt der Gedanke, daß
die vom Naturgesetz verbotenen Handlungen nicht bloß
verboten-sind, weil sie in sich schlecht sind, also der
Vernunft widersprechen, sondern daß sie auch schlecht sind,
weil sie von • Gott verboten sind, da sie nämlich mit der
Hinordnung auf Gott unvereinbar sind; und ebenso, daß
die dem Naturgesetz entsprechenden Handlungen sowohl
geboten sind, weil sie in sich gut, als auch gut sind, weil
sie von Gott geboten sind. Der Maßstab, nach welchem
die Handlungen des Menschen als gut oder bös zu
beurteilen sind, ist also nach Thomas stets ihr Verhältnis zu

auxilium provenire, nonautem aliquod impedimentum. Est igitur naturaliter
rectum, quod sie procuretur ab homine corpus et inferiores vires animae
ut ex hoc et actus rationis et bonum ipsius minime impediatur, magis
autem juvetur. Si autem secus accideret, erit naturaliter peccatum.
V inolentiae igitur et commessationes et inordinatus venereorum usus,
per quae actus rationis impeditur, et subdi passionibus, quae liberum
Judicium rationis esse non sinunt, sunt naturaliter mala.

1 1, 2. q. 71. a. 6. Thomas behandelt hier die Augustinische
Definition der Sünde: Peccatum est dictum vel factum vel concupitum contra
legem aeternam. Er macht sich den Einwurf, daß nicht alle Sünden
schlecht seien, weil sie verboten, sondern manche verboten seien, weil
sie schlecht, und daß deswegen in der Definition der Sünde nicht gesagt
werden dürfe, sie sei gegen Gottes Gesetz. Er antwortet darauf: ad 4.
dicendum, quod cum dicitur quod non omne peccatum ideo est malum
quia prohibitum, intelligitur de prohibitione facta per jus positivum.
Si autem referatur ad jus naturale, quod continetur primo quidem* in
lege aeterna, secundario vero in naturali judicatorio rationis humanae,
tunc omne peccatum est malum, quia prohibitum; ex hoc enim ipso
quod est inordinatum, juri naturali répugnât.



70 Der Begriff des Guten und Bösen

Gott als dem letzten Ziel, und es ist Sache der Vernunft,
diesen Maßstab zu handhaben.

Endlich ist noch die ausführliche Darlegung des all-
gemeinstenPrinzips des natürlichen Sittengesetzes, die Thomas
in der S. theol. (1, 2. q. 94. a. 2) gegeben hat, in Betracht
zu ziehen. Hier sagt Thomas, daß das allgemeinste Gebot
des Naturgesetzes (bonum est faciendum et prosequendum,
malum vitandum) uns gebiete, alles zu tun, was die
praktische Vernunft natürlicherweise als ein Gut für den Menschen
erfaßt (quae ratio practica naturaliter apprehendit esse bona
humana), und daß sie die einzelnen Güter des Menschen
aus seinen natürlichen Neigungen erkenne. Er teilt dann
diese Güter den drei Grundneigungen des Menschen
entsprechend in drei Klassen, nämlich in die, welche der rein
substanziellen, der sensibeln und der rationalen Seite der
menschlichen Natur gemäß sind. Offenbar kann aber Thomas
nicht jede Befriedigung dieser Neigungen als gut betrachten,
sondern nur diejenige, die der Vernunft entspricht, und
diejenige, welche der Vernunft widerspricht, als schlecht. Er
sagt denn auch ausdrücklich (ad 2), daß die Neigungen der
sinnlichen Natur des Menschen (concupiscibilis et irascibilis)
nur insofern zum natürlichen Sittengesetz gehören (ad legem
naturalem pertinent), als sie von der Vernunft reguliert
werden. Es ist also klar, daß er nicht in der completen
Natur des Menschen die Norm des Guten erblickt, sondern
nur in der Vernunft, welche eben diejenige Befriedigung
der natürlichen Neigungen gut heißt, welche den Menschen
zu seinem letzten Ziele zu führen geeignet ist. Allerdings
ist dies nicht der einzige Maßstab, nach welchem die
Vernunft über die Handlungen des Menschen urteilt : sie nimmt
zunächst, wie wir gesehen, als endliches Abbild der
göttlichen Vernunft den Maßstab aus sich selbst, aus ihrem
Wesen, da sie nach Thomas die obersten Prinzipien des
Handelns in sich trägt, derart, daß diese eins mit ihr sind
und sie dieselben instinktiv anwendet. Dabei muß sie jedoch,
wenn sie beurteilt, was dem Menschen geziemt und was
nicht, insbesondere welche Objekte ihr selbst angemessen
sind, auch nach der Natur dieser Objekte sich richten, sie
muß dieselben auffassen, vergleichen und beurteilen, und
insofern findet sie die Grundlage für ihre Diktate auch in
der Natur der Dinge, jedoch nicht bloß in der menschlichen
Natur. Und dies hat Thomas selbst einmal ausgesprochen,
indem er sagt, daß die Regel (régula, also Norm) der mensch-



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 71

liehen Vernunft, durch die die menschlichen Handlungen
geregelt werden, aus den geschaffenen Dingen genommen
wird: manifestum est quod actus humani regulari possunt
ex régula rationis humanae, quae sumitur ex rebus creatis,
quas naturaliter homo cognoscit, et ulterius ex régula legis
divinae (1, 2. q. 74, a. 7.). Die sittliche Güte der Handlungen
hängt hiernach also nicht ausschließlich von ihrem Verhältnis

zum letzten Ziel ab, sondern auch von der Beschaffenheit
der Dinge, auf die sich die Handlungen beziehen. Diese

nämlich sind entscheidend dafür, ob eine Handlung
überhaupt auf das letzte Ziel beziehbar ist, ob sie in sich
geeignet ist, auf dasselbe hingeordnet zu werden. Und nur
dies, daß sie dem letzten Ziel angemessen (conveniens) sei,
verlangteThomas, wie wir gesehen (S. oben Seite 65), zunächst
von einer guten Handlung. Die wirkliche Hinordnung ist
ja nur bei dem möglich, der das letzte Ziel kennt. Thomas
aber legt eine natürliche Gutheit auch denjenigen
Handlungen bei, die, obwohl nicht bewußt auf das letzte Ziel
oder auf Gott bezogen, doch hierzu geeignet sind, weil sie
eben ihrer natürlichen Beschaffenheit nach gut sind. Sonst
müßte er auch alle Handlungen der Heiden und Ungläubigen

für böse erklären, was er aber, wie wir noch sehen
werden, nicht tut. Übrigens besteht, wie sich ebenfalls
noch zeigen wird, die Beziehung oder Hinordnung einer
Handlung auf das letzte Ziel nach Thomas nicht allein darin,
daß sie ein Mittel zu dessen Erreichung ist; er erblickt sie
vielmehr in jeder Art von entscheidender Rücksichtnahme
auf Gott beim Handeln.

Fragen wir nun, worin nach dem hl. Bonaventura das
(Gute und Schlechte in den Handlungen besteht und worin
er die Norm des sittlichen Handelns erblickt, um zu sehen,
wie sich seine Lehre zu der des hl. Thomas verhält.

Bonaventura untersucht in seinem Sentenzenkommentar1
die Frage, ob in den freien Handlungen des Menschen sich
ein Gegensatz des Guten und Bösen finde, und unterscheidet

1 Sent. lib. 2. Dist. 41. art. 1. q. 1: Actio deliberativa nata est
habere duplicem bonitatem: et bonitatem naturae, in quantum est actio
procédons ab aliqua virtute, et bonitatem moris, in quantum est pro-
cedens a libero arbitrio sive a voluntate. Cum ergo quaeritur, utrum
bonitas et malitia circa actionem habeant repugnantiam, ita quod ipsam
dividant tanquam membra opposita; dicendum quod hoc non est verujn
de bono, prout dicitur a bonitate essentiali vel naturali; sie enim bonum
non est differentia actionis, immo convertitur cum ente et reperitur in
omni .actione. — Prout autem bonum dicitur a bonitate moris, sie est



72 Der Begriff des Guten und Bösen

in der Antwort darauf eine bonitas naturae und eine bonitas
moris. Jene ist die wesentliche Güte, die eins ist mit dem
Seienden und in jeder Handlung sich findet, daher keinen
Gegensatz des Bösen zuläßt. Die bonitas moris dagegen,
die auf dem freien Willen (liberum arbitrium) beruht, läßt
einen Gegensatz des Guten und Bösen zu und zwar in
dreifacher Weise. Das sittlich Gute in einer Handlung kann
nämlich, sagt er, ein bonum in genere, ein bonum ex cir-
cumstantia und ein bonum perfectum sive secundum se
sein, und jede dieser drei Arten des Guten in einer Handlung

hat ihren Gegensatz in einer entsprechenden Art des
Bösen. Unter dem bonum in genere versteht Bonaventura,
wie aus einer anderen Stelle zu ersehen,1 das auf der
gebührenden Materie, also auf dem passenden Objekt beruhende
Gute, was gewissermaßen den Anfang des sittlich Guten in
einer Handlung ausmache und seine Ergänzung durch das
Hinzukommen der angemessenen Umstände finde. Unter dem
bonum perfectum versteht er die auf Objekt, Umständen,
und Zweck beruhende Güte einer Handlung.2 Der Zweck
einer Handlung ist nämlich nicht immer gut, obwohl auch
nach Bonaventura der Wille das für ihn Schlechte als solches
nicht intendieren kann.3 Wohl kann der Wille auf etwas

divisiva differentia actionis, pro eo quod bonum moris in triplici
differentia est. Quoddam enim est bonum in genere, quoddam ex circum-
stantia, quoddam vero bonum perfectum sive principale sive bonum
secundum se. Et quaelibet harum différéntiarum habet differentiam
mali sibi ex. opposito respondentem.

Nam bono in genere opponitur malum in genere, et bono ex circum-
stantia opponitur malum ex circumstantia, et bono simpliciter sive secundum

se opponitur malum secundum se sive demeritorium.
1 Sent. lib. 2. Dist. 36. dub. 5: bonum secundum quod respicit

materiam debitam, dicitur esse bonum in genere, pro eo quod, sicut
genus dicit esse in potentia ad esse completum, quae completur per ad-
ventum differentiarum, sic in actu transeunte super materiam debitam
quodammodo inchoatur bonum moris; illud autem bonum moris specif

icatur et completur per adventum circumstantiarum, unde potest fieri
et bene et male. Similiter intelligendum est de malo in genere.

2 Ib. Bonav. spricht von dem „bonum prout est in actu" und
sagt davon: Bonum huiusmodi habet considerari in se sive secundum
se ; et sic est bonum naturae. Habet interum considerari secundum com-
parationem ad materiam debitam; et sie dicitur bonum in genere. Habet
iterum considerari secundum alia tria genera causarum, videlicet in
comparatione ad efficiens (seil, objectum) et formam (seil, eircumstan-
tias) et finem et sic est bonum perfectum.

3 Sent. lib. 2. Dist. 34. a. 1. q. 3: Si intentio comparetur ad
malum sub ratione mali, potest esse dupliciter: aut ita quod attendat
hoc facere tamquam malum simpliciter et malum sibi; et hoc modo



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 73

Schlechtes ausgehen, insofern darunter eine schlechte Sache
verstanden wird, sei es ein schlechter Zweck oder ein schlechtes
Mittel, aber sub ratione mali, d. h. um des Schlechten willen
(als malum sibi) kann er die schlechte Sache nicht anstreben ;

denn alles wird vom Willen begehrt entweder als absolutes
Gut oder als relatives, d. h. als solches, das wenigstens für
ihn ein Gut in sich schließt.

Bonaventura sieht also die Vollkommenheit einer Handlung

ebenso wie Thomas im Zusammentreffen von passendem
Objekt, passenden Umständen und gutem Zweck. Wann
aber sind diese ihm zufolge passend und gut? Welches
ist der Maßstab hierfür Darauf finden wir bei Bonaventura
eine klare und eindeutige Antwort. Er sieht das Gute und
Schlechte einer Handlung und aller Stücke, die zu einer
solchen gehören, stets in ihrem Verhältnis zum letzten Ziel
des Menschen, das Gute nämlich in der Hinordnung auf
dieses Ziel, das Schlechte aber in der Hinordnung auf einen
Zweck, der dem letzten Ziel des Menschen widerspricht.1
Er bezeichnet nicht die menschliche Natur oder die menschliche

Vernunft als Maßstab für das Gute und Böse, sondern
direkt das Verhältnis der Handlung zu Gott oder zur Seligkeit,

die der Mensch in Gott finden soll.2 In bezug auf
das Objekt und die Umstände der menschlichen Handlungen
hat er dies nicht besonders dargelegt, aber das Ganze einer
Handlung und insbesondere der Zweck sind ihm zufolge
nur gut, wenn sie auf Gott hingeordnet sind.3 Bonav. lehrt
nullus intendit, quia nihil appetitur a voluntate nisi sub ratione boni
simpliciter vel boni sibi. Aut ita, quod intendat hoc tanquam malum
simpliciter, verumtamem ut bonum sibi. — Dist. 38. a. 1. q. 1. ad 2

legt Bonav. dar, daß der Wille das Schlechte nur sub ratione boni
anstreben könne, d. h. insofern er es für ein Gut schätzt. Denn es gebe
ein bonum secundum veritatem und ein bonum secundum aestimationem.

1 Sent. lib. 2. Dist. 28. a. 2. q. 3. Bonav. unterscheidet hier ein
dreifaches Gute: bonum simpliciter quod est ordinatum in finem et me-
ritorium; ein bonum de congruo, quod fit extra caritatem, tarnen cum
recta intentione; und ein bonum quod in finem est ordinabile. Das
Gute einer Handlung besteht hiernach darin, daß sie auf das letzte Ziel
entweder hingeordnet ist oder hingeordnet werden kann. — In bezug
auf das Böse sagt er dementsprechend Sent. lib. 2. Dist. 35. a. 1. q. 1 :

Malum culpae corrumpit quantum ad actum, non simpliciter sed inquam
tum actus ille est ordinabilis in finem; non enim culpa privat ipsum
actum, sed privat ordinem actus in finem.

2 Sent. lib. 2. Dist. 38. a. 1. q. 3: Finem ultimum (seil, bonae
voluntatis) et principalem necesse est esse unicum, videlicet ipsum deum.

3 Sent. lib. 2. Dist. 41. a. 1*. q. 1. ad 3: Bonav. unterscheidet hier
das Gute am Willen und an der äußeren Handlung und sagt von dieser:
circa actionem bonum dicit comparationem ad debitum finem.



74 Der Begriff des Guten und Bösen

nämlich, daß zwar ein guter Zweck allem eine Handlung
noch nicht gut macht, daß aber ein schlechter Zwreck sie
immer schlecht macht1 und daß der nächste Zweck einer
Handlung nur gut ist, wenn er nicht bloß geeignet ist, auf
Gott bezogen zu werden, sondern auch tatsächlich auf ihn
hingeordnet ist.2 Die Bedeutung dieses Unterschiedes wird
uns noch eingehend beschäftigen.

3. Das Gute und Böse
in den inneren Willensakten.

Bisher haben wir die menschlichen Handlungen im
ganzen, als äußere und innere Akte zugleich betrachtet.
Wir müssen aber in jeder freiwilligen Handlung den äußeren
Akt und den inneren Willensakt unterscheiden,3 und
deshalb ist das Gute und Böse am äußeren und inneren Willensakt

getrennt zu betrachten, wie es Thomas in der S. theol.
auch ausdrücklich tut (1, 2. q. 19 u. 20.). Jetzt gilt es,
zunächst die Natur der inneren Willensakte ins Auge zu
fassen, um zu erkennen, worin nach unseren beiden heil.
Lehrern das Gute und Böse derselben besteht. Hierdurch
wird uns vollends deutlich werden, was eigentlich den Zweck
einer Handlung gut und schlecht macht. Denn der Zweck
als das eigentliche Objekt des inneren Willensaktes4 ist auch
entscheidend für die moralische Beschaffenheit des Willens,
der auf ihn gerichtet ist.

Fragen wir zunächst, was der hl. Thomas über die
Güte und Schlechtigkeit des inneren Willensaktes und
damit des Willens selbst lehrt, so erhalten wir die Antwort,
daß die Güte des Willens von seinem Objekt abhänge, d. h.
daß das Gute und Schlechte in den Willensakten an ihren
guten oder schlechten Objekten erkannt werde.5 Unter

1 Sent. lib. 2. Dist. 40. a. 1. q. 1: cum enim ad bonitatem operis
necessario requiritur intentio boni finis, sola ilia desistente, opus judi-
catur esse malum; non autem ilia sola assistente, judicatur esse bonum.

2 Sent. 2. Dist. 38. a. 1, q. 1 : ad hoc quod sit recta ordinatio ad
bonum finem, requiritur, quod finis sit bonus duobus modis, videlicet
secundum id quod est, et sub ratione finiendi. — Similiter ex parte
ordinationis duo requiruntur, videlicet idoneitas ex parte ordinabilis, et
actualis conversio ex parte voluntatis ordinantis.

3 1. 2. q. 18. a. 6: In actu voluntario invenitur duplex actus, seil,
actus interior voluntatis et actus exterior.

4 Thomas, S. th. 1. 2. q. 18. a. 6: Finis proprie est objectum in-
terioris actus voluntarii.

5 1, 2. q. 19. a. 1: Bonum et malum in actibus voluntatis propria
attenditur secundum objecta.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 75

dem Objekt des Willens aber verstellt er nicht nur das
Objekt der Handlung, sondern auch deren Zweck1 und
diejenigen Umstände, die sich auf das Gewollte selbst
beziehen,2 d. h. unter denen die Handlung geschieht (im
Unterschied von denjenigen Umständen, unter denen der
Willensakt geschieht). Wenn er daher sagt, daß die Güte
des Willens allein vom Objekt abhängt und nicht von den
Umständen,3 so meint er mit Objekt die ganze Handlung,
auf die der Wille gerichtet ist. Nun wird aber die Güte
jeder Handlung, wie wir gesehen, nach Objekt, Umständen
und Zweck an der Vernunft gemessen, und somit hängt
auch die Güte des Willens von seinem Verhältnis zur
Vernunft ab. Dies beweist Thomas außerdem noch damit, daß
das Objekt des Willens ihm von der Vernunft vorgelegt
werde, da nur das geistige Gut (bonum intellectus) ein dem
Willen proportioniertes sei, während das sinnliche oder von
der Einbildungskraft vorgestellte Gut (bonum imaginarium)
dem sinnlichen Begehrungsvermögen korrespondiere; denn
der Wille könne nach dem allgemeinen Gut (bonum
universale), das sinnliche Begehrungsvermögen aber nur nach
dem Einzelgut streben.4 Er will damit sagen: weil der
Wille als vernünftiges Begehrungsvermögen sein Objekt von
der Vernunft empfängt, ist er nur dann gut und wahrhaft

1 Ib. a. 2, ad 1 : Finis est objectum voluntatis.
2 1, 2. q. 19. a. 2. ad 2. Thomas antwortet auf den Einwand, daß auch

auf den Umständen die Güte des Willens beruhe, nämlich darauf, ob er
wolle, wann, wo, wie, wieviel er müsse: Supposito quod voluntas sit
boni, nulla circumstantia potest earn facere malam. Quod ergo dicitur
quod aliquis vult aliquod bonum quando non debet, potest intellegi
dupliciter: Uno modo ita quod ista circumstantia referatur ad volitum;
et sic voluntas non est boni; quia velle facere aliquid, quando non debet
fieri, non est velle bonum. Alio modo ita quod referatur ad actum vo-
lendi, et sic impossibile est quod aliquis velit bonum quando non debet,
quia semper homo debet velle bonum; nisi forte per accidens, inquantum
aliquis volendo hoc bonum, impeditur ne tunc velit aliquod bonum de-
bitum; et tunc non incidit malum ex eo quod aliquis vult illud bonum,
sed ex eo quod non vult aliud bonum. Et similiter dicendum est de
aliis circumstantiis.

3 1, 2, q. 19. a. 2: Bonitas voluntatis ex solo uno illo dependet
quod per se facit bonitatem in actu, seil, ex objecto, et non ex
circumstantiis, quae sunt quaedam accidentia actus.

4 1, 2. q. 19. a. 3: Utrum bonitas voluntatis dependeat ex ratione.
— Respondeo dicendum quod bonitas voluntatis proprie ex objecto
dependet. Objectum autem voluntatis proponitur ei per rationem; nam
bonum intellectus est objectum voluntatis proportionatum ei. Bonum
autem sensibile vel imaginarium non est proportionatum voluntati, sed



76 Der Begriff des Guten und Bösen

vernünftig, wenn er nicht bloß auf ein sinnliches Gut, das
ja eigentlich Objekt des appetitus sensitivus ist, als solches
gerichtet ist, sondern entweder nur auf ein geistiges Gut
oder, wenn auf ein sinnliches, so doch nur im Einklang mit
der Vernunft, d. h. indem er es als Mittel für ein geistiges
Gut ergreift. Die menschliche Vernunft aber, lehrt Thomas
weiter,1 ist nur insofern die Regel für den Willen, als sie
das Abbild der göttlichen Vernunft ist; im letzten Grunde
hängt also die Güte des menschlichen Willens von seinem
Verhältnis zur göttlichen Vernunft oder, was dasselbe, zum
ewigen Gesetz ab, und wo das Licht der menschlichen
Vernunft uns im Stich läßt, müssen wir auf das ewige
Gesetz zurückgreifen, d. h. der Wille muß das göttliche
Gesetz, das wir aus der Offenbarung kennen, zur Norm
nehmen.2 Kurz, gleichwie die menschlichen Handlungen
selbst, so hat auch der Wille nach Thomas seine Norm in
der Vernunft, die nähere in der menschlichen, die entferntere
und absolute in der göttlichen ; Gutes und Böses liegt auch für
den Willen des Menschen in seinem Verhältnis zur Vernunft.

Nun ist aber, wie wir gesehen, die Hauptaufgabe der
Vernunft nach Thomas, das Handeln auf das letzte Ziel
hinzuleiten, und vernunftgemäß handeln heißt somit
zugleich dem letzten Ziel gemäß handeln. Folglich hängt
auch die Güte des Willens davon ab, ob er auf das letzte
Ziel gerichtet ist.3 In der Tat sagt Thomas ausdrücklich,
daß zur Güte des Willens seine Hinordnung auf das letzte
Ziel erfordert werde: requiritur ad bonitatem humanae
voluntatis quod ordinetur ad summum bonum (1, 2. q. 19.
a. 9). Hiernach verlangt er also, daß der Einzelzweck
eines Willensaktes nicht bloß geeignet (ordinabilis) sei, zum

appetitui sensit^vo: quia voluntas potest tendere in bonum universale,
quod ratio apprehendit; appetitus autem sensitivus non tendit nisi in
bonum particulare, quod apprehendit vis sensitiva. Et ideo bonitas
voluntatis dependet a ratione eo modo quo dependet ab objecto.

1 1, 2. q. 19. a. 4: Quod autem ratio humana sit régula voluntatis
humanae, ex qua eius bonitas mensuretur, habet ex lege aeterna, quae
est ratio divina unde manifestum est quod multo magis dependet
bonitas voluntatis humanae a lege aeterna quam a ratione humana, et
ubi deficit humana ratio oportet ad rationem aeternam recurrere.

2 De malo q. 2. a. 4: Bonum et malum in actibus humanis con-
sideratur secundum quod actus concordat rationi informatae lege divina,
vel naturaliter vel per doctrinam vel per infusionem.

3 Daß die Güte und Schlechtigkeit des Willens nach seinem Ziel
zu beurteilen ist, lehrt Thomas ausdrücklich. 1, 2. q. 19. a. 7 und Sent,
lib. 2. Dist. 38. q. 1. a. 5.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 77

letzten Ziel zu führen, sondern wirklich darauf hingeordnet
sein müsse, wenn der Wille gut sein soll. Auch dies spricht
Thomas wörtlich aus: non est recta voluntas alicuius
hominis volentis aliquod bonum particulare, nisi referat illud
in bonum commune sicut in finem (1, 2. q. 19. a. 10).
Daraus ergibt sich als Konsequenz, daß, wenn der Mensch
irgendeinen Einzelzweck nicht mit Hinordnung auf sein
letztes Ziel verfolgt, sondern ihn zum absoluten Zweck macht,
sein Wille nicht mehr gut ist. Daß gleichwohl nach Thomas
nicht jede Handlung ohne diese Hinordnung Sünde ist,
werden wir noch sehen. Für jetzt halten wir das Resultat
fest, daß nach seiner Lehre zur Güte des Einzelzweckes
wie des Willens die Hinordnung beider auf das letzte Ziel,
also auf Gott erforderlich ist. Thomas zieht daraus noch
die Konsequenz, daß die Güte des menschlichen Willens in
seiner Gleichförmigkeit mit dem göttlichen Willen besteht.1
Denn das höchste Gut, auf das der menschliche Wille
gerichtet sein muß, um gut zu sein, ist zugleich das eigentliche

Objekt des göttlichen Willens, und somit muß der
menschliche Wille dem göttlichen gleichförmig sein, wenn er

«gut sein soll, jedoch nur formell, nicht materiell, d. h. er
muß alles wollen auf Grund des letzten Zieles, also um
Gottes willen, nicht aber alles das, was nach Gottes Willen
geschieht.2

Was lehrt nun der hl. Bonaventura über die Güte und
Schlechtigkeit des Willens und damit der inneren
Handlungen? Er wirft in seinem Sentenzenkommentar
ausdrücklich die Frage auf, ob der Wille auf Grund eines
guten Zweckes gut sei,3 und antwortet darauf mit ja unter
der Voraussetzung, daß der Zweck in sich und als Zweck
gut ist, und daß die Handlung, die seinetwillen geschieht,
geeignet ist, zu dem Zwecke zu führen, d. h. ebenfalls in
sich gut ist, sowie daß der Wille wirklich auf den Zweck
hingeordnet ist. Es könne nämlich etwas gut in sich sein
und doch kein passender Zweck, wie z. B. das Essen an
sich etwas Gutes ist und dennoch nicht den Charakter des

1 1, 2. q. 19. a. 9.
2 1, 2. q. 19. a. 10: Ad hoc quod aliquis recta vohmtate velit

aliquod particulare bonum, oportet quod illud particulare bonum sit
volitum materialiter, bonum autem commune divinum sit volitum
formaliter.

3 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 1: utrum voluntas sit bona et com-
mendabilis ratione boni finis. — Besp. s. oben S. 74. Anm. 2.



78 Der Begriff des Guten und Bösen

Zweckes haben darf, und ferner sei eine Handlung, die
in sich schlecht ist, z. B. die Lüge, nicht geeignet, auf
das Gute hingeordnet zu werden (ordinabilis in bonum).
Der Wille ist also nach Bonaventura nur gut, wenn
sowohl der Zweck als die Handlung, die zu ihm führen soll,
gut sind; fehlt eine jener Bedingungen, so ist er nicht
mehr gut.

In bezug auf den Zweck aber lehrt er, daß der Wille,
wenn er gut sein soll, stets nur einen Hauptzweck haben
könne.1 Denn, wenn der Wille mehrere Zwecke verfolgt,
so sind, sagt er, drei Fälle möglich: entweder verfolgt er
den Nebenzweck wegen des Hauptzweckes und dann ist
der Wille gut, oder er verfolgt neben dem Hauptzweck
einen Nebenzweck, der nicht an sich schlecht ist, aber ohne
ihn auf den Hauptzweck zu beziehen, dann ist der Wille
nicht mehr gut, sondern sündigt läßlich ; oder endlich er
verfolgt neben dem Hauptzweck einen anderen Zweck, der nicht
mit jenem vereinbar ist und der selbst zum Hauptzweck
wird und das ist Sache des bösen Willens, denn es heißt
zweien Herren dienen und ist Todsünde.

Er erläutert dies durch das Beispiel von jemand, der
zur Kirche geht, um Gott zu ehren, und zugleich um eine
Remuneration dafür zu erhalten. Der erste Fall liegt vor,
wenn derselbe den Lohn nur empfangen will, um ihn den
Armen auszuteilen oder sonstwie Gott zu ehren; der zweite
Fall, wenn er nebenbei auch einen Gewinn haben will, doch
ohne das zum Hauptzweck zu machen ; der dritte Fall, wenn
er zwar Gott ehren will, aber zugleich aus Geldgier Gewinn
dabei sucht. — Es kann also der gute Wille nur in der
Weise zwei Zwecke verfolgen, daß der eine Hauptzweck ist
und der andere diesem untergeordnet, also bloß Mittel zu
seiner Erreichung ist.

Als einzigen Hauptzweck des guten Willens aber
statuiert Bonaventura die Liebe Gottes (Caritas), und zwar
in Anlehnung an Petrus Lombardus, der dabei der Lehre

1 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 3: utrum bonae voluntatis sit unus
solus finis, an possint esse plures. — Respondeo dicendum quod bonae
voluntatis unus solus est finis principalis. Propter quod intelligendum,
quod plures fines statuere hoc potest esse tripliciter. Uno modo ita,
quod finis sit sub fine et propter finem, alio modo ita, quod unus sit
finis principalis, alter non principalis, ita tarnen quod finis non principalis

non referatur ad principalem actualiter; tertio modo ita, quod
uterque sit finis principalis.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 79

des Apostels Paulus und des hl. Augustinus folge;1 denn
obwohl auch Gott, oder die Seligkeit oder Christus das
Ziel des guten Willens genannt werden könne, so habe
doch der Magister Sententiarum recht, die Liebe als solches
zu bezeichnen, weil dieser die volle Bedeutung des
Endzweckes (compléta ratio finiendi) zukomme. Es sei nämlich
eine dreifache Caritas zu unterscheiden, die ungeschaffene,
die eins ist mit Gott, in welcher der Wille ausruht (finis in
quo quiescitur), die geschaffene, aber vollkommene, also
jenseitige, durch welche der Wille seine absolute Ruhe in Gott
findet (finis quo quiescitur simpliciter in Deo) und drittens
die beginnende Liebe, durch welche der Wille im
gegenwärtigen Leben seine relative Ruhe in Gott findet (quo quiescitur

in Deo ut nunc). Bonaventura beweist dies noch mit
folgendem philosophischen Argument:2 Jeder gute Wille ist
darauf hingeordnet, daß der Mensch Gottes genieße, und
darauf, daß er Gott besitze; aber wir genießen Gottes und
besitzen ihn nur durch die Liebe: folglich ist die Liebe
nichts anderes als Gott haben: wenn also jeder gute Wille
darauf hingerichtet ist, daß er Gott besitze, so scheint es,
daß das Ziel jedes guten Willens die Liebe selbst ist."

Mit der Caritas meint also Bonaventura im Grunde
Gott selbst oder den Besitz Gottes durch die Seele.

Während der gute Wille nur ein Ziel kennt, und zwar bei
allen Menschen dasselbe, hat dagegen der böse Wille nach
Bonaventura vielerlei Ziele, und zwar einerseits wegen der
Unvollkommenheit der begehrlichen Liebe, die nur das Ihre
sucht, nicht das gemeinsame Gut, und anderseits wegen der
Unvollkommenheit der begehrbaren Dinge, indem die
einzelnen Leidenschaften auf verschiedene Güter gerichtet sind,
die nicht in einer geschaffenen Sache vereinigt sein können.3

Bonaventura kennt also wir Thomas nur ein Ziel des guten
Willens, nämlich das höchste Gut: alle anderen Ziele können

1 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 2: Quis sit ille finis, ex cuius boni-
tate voluntas est bona et ad quem debent referri nostrae voluntates, ut
sint rectae. — Respondeo dicendum, quod Magister recte dicit in eo,
quod finem omnis bonae voluntatis caritatem assignat; secutus est enim
in hoc doetrinam Apostoli et beati Augustini.

2 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 2. 3. fundamentum: Omnis bona
voluntas ad hoc ordinatur, ut homo fruatur Deo, et ad hoc, quod habeat
Deum; sed nos non fruimur Deo nec habemus ipsum nisi per caritatem:
ergo habere caritatem non est aliud quam habere Deum: si ergo omnis
bona voluntas est ordinata ad hoc, quod habeat Deum, videtur, quod
finis omnis bonae voluntatis sit ipsa Caritas.

3 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 4.



80 Der Begriff des Guten und Bösen

nur mit Unterordnung unter dieses, d. h. als Mittel zu
diesem gut sein, und er sagt damit, daß, wenn der Wille
nicht auf jenes letzte Ziel gerichtet ist, er nicht wahrhaft
gut ist. Das letzte Ziel bezeichnet er allerdings anders
als Thomas, der es gewöhnlich nicht Caritas, sondern be-
atitudo nennt; doch kommt es, wie wir gesehen, der Sache
nach auf dasselbe hinaus. Denn das Objekt, auf das der
Wille als letztes Ziel gerichtet ist, ist bei beiden dasselbe,
nämlich Gott, das höchste Gut. Nur der Besitz des höchsten
Gutes wird von ihnen verschieden gedacht, von
Bonaventura nämlich als ein Akt des Willens (caritas), von
Thomas als ein Akt des Intellektes (visio Dei). Denn die
Caritas ist nach jenem die Vollkommenheit des Willens;1
die beatitudo aber nach diesem eine Tätigkeit des
erkennenden Verstandes (intellectus speculativus), nur begleitet
von einer Affektion des Willens, nämlich dem Gefühl der
Seligkeit.2

In Übereinstimmung mit Thomas lehrt Bonaventura
auch, daß der Wille des Menschen, um gut zu sein, mit
dem göttlichen Willen hinsichtlich des Willensgrundes
gleichförmig sein müsse,3 d. h. daß wir alles aus Liebe zu ihm
wollen müssen. Doch macht er hier einen Unterschied
zwischen den affirmativen und negativen Geboten. Nur die
letzteren, also die verbietenden, verpflichten immer und
in jedem Augenblick; die ersteren, die gebietenden, zwar
auch dauernd (semper), aber nicht in jedem Augenblick,
sondern nur dann und wann (pro loco et tempore). Kurz
wir sind gehalten, das Böse stets aus Liebe zu Gott zu
zu meiden; das Gute aber aus Liebe zu Gott zu tun, nur
insoweit, daß wir, wenn Zeit und Ort es angemessen
erscheinen lassen, insbesondere wenn Gott uns durch innere
Einsprechung oder äußere Ermahnung dazu auffordert, einen
Liebesakt erwecken, oder aber, falls wir die Caritas nicht
haben, das Unsrige tun, um sie wieder zu erlangen.4 — Nicht
aber sind wir verpflichtet, unseren Willen materiell dem
göttlichen Willen gleichförmig zu machen, d. h. in bezug
auf jeden beliebigen Gegenstand des Wollens, sondern nur

1 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 2. 4. fund: forma vel habitus perfectivus
voluntatis in esse moris est ipsa Caritas.

2 S. th. I. II. q. 3. a. 4 u. 5. — In Sent. II. Dist. 38. q. 1. a. 2
rechnet Thomas allerdings die Caritas mit zum letzten Ziele des Willens,
aber nur als finis sub fine, conjungens ultimo fini.

3 Sent. I. Dist. 48. a. 2. q. 1. 4 Lb. ad. 4.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 81

in dem, was Gott uns als seinen absoluten Willen bekannt
macht und was substanziell die Heilsordnung ausmacht,
also seine Gebote.1

DIE STELLUNG DEE ENGEL IN DEE SCHÖPFUNG.

(Fortsetzung von Bd. XXV, S. 461—485.)

YON P. WILHELM SCHLÖSSINGER 0. P.

-XSX—

6. Die Geisterwelt der vornehmste Teil
des Universum.

Wir haben bisher die Vornehmheit der Geisterwelt,
deren Körperlosigkeit, Immaterialität, Inkorruptibilität und
Immutabilität, die große Zahl der Geister, die sich alle,
nicht nur numerisch, sondern auch spezifisch voneinander
unterscheiden, dargestellt und zugleich auch damit
aufmerksam gemacht, wie auf Grund dieser einzelnen
Eigenschaften die Stellung des Engels in der Schöpfung immer
mehr und mehr an Bedeutung gewinne. Alle diese
Ausführungen lassen uns die Engel zwar als erhabene und
vornehme Geschöpfe erkennen, lassen uns aber zugleich auch
ihnen gegenüber kalt und gleichgiltig, solange wir uns nicht
überzeugt haben, daß diese vornehmen Geschöpfe ein Teil
des Universum sind, dem auch wir als Bruchteil angehören,
ja daß diese Engel der vornehmste Teil desselben sind und
mit allen übrigen Gliedern und Teilen desselben in einer
gewissen, inneren, fast möchte man sagen, Leb ensbeziehung
stehen, die Triebfeder der ganzen großen Weltmaschine sind.
Können wir nicht dieses Verhältnis der Engelwelt zum
Universum nachweisen, dann natürlich müssen uns die Engel
ebenso gleichgültig bleiben wie die fabelhaften Bewohner
des Mars. Doch sind wir imstande, zwingende Gründe für
dieses Verhältnis anzuführen.

Der hl. Thomas sagt:2 ,,Angeli sunt quaedam pars
universi; non enim constituunt per se unum Universum,
sed tarn ipsi quam creatura corporea in constitutionem

1 Sent. I. Dist. 48. a. 1. q. 2. 2 I. q. 61. a. 3.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 6


	Der Begriff des Guten und Bösen nach Thomas von Aquin und Bonaventura

