Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 27 (1913)

Artikel: Der Begriff des Guten und Bosen nach Thomas von Aquin und
Bonaventura

Autor: Wagner, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff des Guten und Bésen. 55

anderen Seite aber kann kein Zweifel bestehen, dafl Bergsons
Spekulation nur gewinnen wiirde, wenn sie bei den ihr
vielfach so nahe stehenden Schétzen der thomistischen
Gedankenwelt durch griindliches Studium sich Licht und
Nahrung suchen wollte. Auf diese beiderseitigen Moglich-
keiten hinzuweisen, war der Hauptzweck dieser kleinen
Arbeit.

DER BEGRIFF DES GUTEN UND BOSEN
NACH THOMAS VON AQUIN UND BONAVENTURA.

Von Dg. Th. g1 Ph. FRIEDRICH WAGNER.

Problemstellung.

Die Frage, worin eigentlich das Wesen des sittlich Guten
und Schlechten besteht, ist in der katholischen Moralwissen-
schaft noch nicht zur vollen Entscheidung gekommen. Mit
ihr unzertrennlich verbunden, ja im Grunde dasselbe ist die
Frage nach dem Wesensunterschied des Guten und Bdsen
oder nach der Norm, an welcher wir das menschliche Handeln
zu messen haben, wenn wir gewisse Handlungen gut und
andere bose nennen. Solcher Normen oder Moralprinzipien
kann man verschiedene aufstellen, und es ist von den ver-
schiedenen Moralsystemen eine ganze Anzahl aufgestellt
worden. Aber nur die wahre Norm laBt uns erkennen,
welche Handlungen mit Recht gut und welche mit Recht
bose genannt werden. Diese Norm nun wird nicht nur von
solchen Philosophen, die der sogenannten voraussetzungs-
losen Forschung huldigen, sondern auch von katholischen
Moralisten, und zwar auch heute noch, verschieden bestimmt,
und dementsprechend auch der Begriff des Guten und Bosen.
Th. Meyer z. B, erblickt den Wesensunterschied des Guten und
Bésen in der Ubereinstimmung bezw. Nichtiibereinstimmung
des menschlichen Handelns mit der gottlichen Vernunft,
die relative Norm der Sittlichkeit aber in der menschlichen
Vernunft.? Cathrein setzt jenen Wesensunterschied in das

! Institutiones juris naturalis, Freiburg i. Br. 1906, 2. Aufl. Bd. 1,
Nr. 182. Thesis 18: Ontologicum discrimen inter honestum et inhonestum

formaliter et absolute in conformitate aut difformitate cum divina ratione
consistit.

* Ebd. Nr. 184. Thesis 19: Proxime in ipsa ratione humana prac-



56 Der Begriff des Guten und Biisen

Verhiltnis der Handlungen zur menschlichen Natur,! ahnlich
Lehmen.? Mausbach dagegen sieht das Gute in der Har-
monie mit dem letzten Ziel des gottlichen Willens, das Bose
im Widerspruch damit.®? Willems behauptet, daBl es auf
dasselbe hinaus komme, ob man die menschliche Natur oder
das letzte Ziel des Menschen als Norm des Handelns be-
trachtet.* Angesichts solcher Verschiedenheit in einer so
wichtigen Prinzipienfrage ist es fiir den Theologen gewill von
Wert, festzustellen, was dariiber die autoritativen Schrift-
steller der Kirche, vor allem die grofen Scholastiker lehren.
Und da unter diesen die wichtigsten, weil mafgebendsten,
die zwei Héaupter der Dominikaner- und der Franziskaner-
schule, der hl. Thomas von Aquin und der hl. Bonaventura
sind, so sollen im folgenden die Lehren dieser beiden groflen
Theologen iiber das Wesen und den Wesensunterschied des
Guten und des Bosen sowie iiber die damit verwandten
Begriffe der Tugend und der Siinde untersucht und dar-
gestellt werden. Es wird dies fiir die Beleuchtung des Pro-
blems von der Norm des Sittlichen um so wertvoller sein,
als auch bei diesen Koryphéen der Scholastik sich Unter-
schiede in der Beantwortung der darauf beziiglichen Fragen
finden, welche charakteristisch sind fiir ihre gesamte per-
sonliche und philosophische Geistesrichtung.

tica, quatenus haec essentialemm naturae rationalis directionem exhibet,
objectiva moralitatis norma exstat, verum secundaria et relativa.

1 Moralphilosophie, 4. Aufl. Freiburg i. Br. 1904, 1. Bd. S. 170;
..Sittlich gut ist dem Menschen, was ihm mit Riicksicht auf sein Ver-
halten nach seiner verniinftigen Natur in sich und in ihrem Verhiltnis
zu allen anderen Wesen geziemend oder angemessen ist.“ Unter der
verniinftigen Natur versteht Cathrein aber ,,die ganze Natur des Menschen
mit Leib und Seele‘ (8. 168).

? Lehmen, Lehrbuch der Philosophie, Bd. 4. Freiburg i. Br. 1906,
S. 39: ,,Die sittlichen Handlungen des Menschen sind sittlich gut, wenn
sie der verniinftigen Menschennatur entsprechen, wihrend sie im ent-
gegengesetzten Fall sittlich schlecht sind.«

3 J. Mausbach, Der Begriff des sittlich Guten nach dem hl. Thomas,
in Compte rendu du congrés scientifique international des Catholiques,
Freiburg-Schweiz 1898, S. 369: ,,Gut (im héchsten Sinn) ist ein Wollen
und Handeln, das mit dem letzten Ziel des absoluten Willens im Ein-
klang steht, die von ihm geforderte Vollkommenheit des Seins besitzt,
bose ein solches, das dieser hochsten Zielordnung widerspricht.

4 C. Willems, Philosophia moralis. Trier 1908, S. 78: Actus humanus,
qui sequitur naturam humanam tanquam normam agendi, eo ipso etiam
congruit fini ultimo hominis et vice versa, quare' eius moralitas tum
ex illo tum ex hoe per se cognosci potest.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 57

A

Das Gute und Bése in den menschlichen Handlungen.

1. Der Begriff des Guten und Schlechten.

Ehe wir die Frage behandeln, was das Gute und Bose
auf sittlichem Gebiet ist, miissen wir uns klarmachen, was
die beiden Begriffe iiberhaupt besagen und zwar in der Auf-
fassung der beiden Denker, deren Lehre wir kennen lernen
wollen.

Diese Begriffsbestimmung ist nun bei beiden genau die
gleiche und entspricht der traditionellen scholastischen Lehre,
die wiederum auf dlteren Erkenntnissen beruht, hauptséch-
lich auf den Untersuchungen, die Aristoteles (Eth. Nik.)
und Augustinus (contra Manichaeos) liber die Begriffe des
Guten und Schlechten angestellt haben. Zu beachten ist
dabei, daBl die lateinischen Worte bonum und malum in
wechselnder Bedeutung gebraucht werden, die im Deutschen
durch verschiedene Worter wiedergegeben wird. Bonum be-
deutet bekanntlich bald das Gut, bald das Gute und in
noch engerem Sinne das moralisch Gute; bisweilen sind aber
auch diese Bedeutungen gemischt darin enthalten. Malum
hat sowohl den Sinn von Ubel wie den von schlecht oder bose.

Sowohl Thomas wie Bonaventura lehren nun, daf3 das
Gute der Sache nach dasselbe wie das Seiende {ens) sei,
dafl also jedes Wirkliche, jedes Ding, insofern es ist, d. h.
seiner Substanz nach, etwas Gutes sei.l

Thomas begriindet diesen Gedanken naher damit, da@
jedes Seiende als solches etwas Wirkliches und daher ge-
wissermallen Vollendetes sei; denn jede Wirklichkeit bedeute
eine gewisse Vollendung. Das Vollendete aber enthalte den
Begriff des Begehrenswerten und Guten.2? Begehrenswert
ndmlich sagt er (I. q. 5. a. 1.), ist ein Ding, insofern es
vollendet ((perfectum) ist, und dies wieder, insofern es wirk-
lich (in actu) ist. Kurz, ein Ding wird ein Gut genannt,
insofern es begehrenswert ist; es ist in sich gut, insoweit es
vollendet ist. Hat es alle Eigenschaften, die ihm zukommen,

1 8. Thomas, 8. theol. 1. q. 5. a. 1 u. 3. — De veritate q. 2I.
a. 1, 2 u. 5. — Bonaventura setzt dies liberall voraus.

1. q. 5. a. 3: Omne ens, inquantum ens, est bonum. Omne
enim ens, inquantum est ens, est in actu, et quodammodo perfectum;
quia omnis actus perfectio quaedam est. Perfectum vero habet rationem,
appetibilis et boni. Unde sequitur omne ens inquantum huiusmodi
bonum esse.



58 Der Begriff des Guten und Bésen

so heilt es vollkommen oder schlechtweg gut (bonum sim-
pliciter); hat es nicht alle, also nicht die hichste Vollendung,
so ist es nur relativ, in gewisser Hinsicht gut (bonum secun-
dum quid).! Bonaventura setzt diesen Begriff des Guten
in dem grofen Kommentar zu den Sentenzen des Petrus
Lombardus, seinem wissenschaftlichen Hauptwerk, durch-
gehends voraus.

Wie die Auffassung vom Begriff des Guten, so ist auch
die vom Begriff des Schlechten bei beiden Theologen die-
selbe wie in der ganzen Scholastik.? Das Schlechte, bezw.
das Ubel ist nichts Positives, keine Substanz, sondern be-
zeichnet nur den Mangel in einer Sache (defectus, privatio
boni), namlich daB sie gewisse Vollkommenheiten, die sie
haben sollte, nicht hat. Und wenn wir um dieses Mangels
willen auch die ganze Sache schlecht nennen, so ist damit
nicht die Substanz derselben, sind nicht die positiven Eigen-
schaften, die sie hat, gemeint, sondern eben nur ihre Un-
vollkommenheit.? Das Schlechte oder Ubel, d. h. die Fehler
oder die Méngel eines Dinges, existieren also nur in einem
Subjekt, welches selbst etwas Gutes, weil Wirkliches, Sub-
stanzielles ist.

Dem Begriff des Guten gibt Thomas noch weitere Kr-
klarungen. Das Gute einer Sache, lehrt er in Anlehnung
an Augustinus,* liegt in Mall, Form und Ordnung der-
selben.® Denn jedes Ding ist, was es ist, durch seine Wesens-
form (forma). Diese aber setzt gewisse Erfordernisse voraus

'S, th. 1. g. 5. a. 1, ad 1: id, quod est ultimo perfectum, dicitur
bonum simpliciter. Quod autem non habet ultimam perfectionem, quam
debet habere, quamvis habeat aliquam perfectionem, in quantum est
actu; non tamen dicitur perfectum simpliciter, sed secundum quid.

? Thomas, S. th. 1. q. 48. a. 1—3. — BSent. lib. 2, dist. 34. —
S. phil. lib. 3, c¢. 7, ff. — De malo, q. 1. — Bonav. Sent. lib. 2. q. 35.

* Thomas, De malo, q. 1. a. 1: Malum uno modo potest intellegi
id, quod est subjectum mali, et hoc aliquid est; alio modo potest intelligi
ipsum malum; et hoc non est aliquid, sed est ipsa privatio alicuius
particularis boni.

¢ De natura boni, c¢. 3: Haec tria, modus, species et ordo tanquam
generalia bona sunt in rebus a deo factis.

5 8. th. 1. q. 5. a. 5: Utrum ratio boni consistat in modo, specie et
ordine. — Cum unumquodque sit id quod est per suam formam; forma
autem praesupponit quaedam, et quaedam ad ipsam ex necessitate con-
sequuntur, ad hoc quod aliquid sit perfectum et bonum, necesse est, quod
et formam habeat, et ea quae praeexistunt, et ea quae consequuntur ad
ipsam. Praexigitur autem ad formam determinatio sive commensuratio
principiorum, seu materialium, seu efficientium ipsam. Kt hoc signi-
ficatur per modum; unde dicitur quod mensura modum praefigit. Ipsa



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 59

und hat gewisse Wirkungen zur Folge. Was die Wesensform
voraussetzt, ist ein angemessenes Verhiltnis (commensuratio)
ihrer materiellen und &ulleren Prinzipien, und dies begriindet
den modus, der seinerseits auf dem zugrundeliegenden Mafle
(mensura) beruht.! Die Wesensform selbst aber begrindet
die Gestalt oder Art (species) des Dinges,®? und aus ihr
folgt mit Notwendigkeit eine bestimmte Art von Neigung
oder Trieb zu irgend etwas, d. h. die Ordnung, resp. Hin-
ordnung.

Ferner zerfallt das Gute nach Thomas in das Geziemende,
das Niitzliche und das Ergotzliche (honestum, utile et delec-
tabile).? Denn als Gegenstand des Strebens wird ein Gut
entweder um seiner selbst willen, d. h. seines inneren Wertes
halber, oder als Mittel hierfiir oder um des Genusses willen
gesucht. Es ist deutlich, daf hiernach eine Sache in einer
Beziehung ein Gut fiir den Menschen sein kann, in anderer
Beziehung kein Gut, sondern ein Ubel, also schlecht sein
kann. Denn, was ergdtzlich ist, ist darum noch nicht niitz-
lich oder geziemend, also noch nicht unbedingt gut; was
niitzlich, ist weder stets ergdtzlich noch geziemend, und
was geziemend, ist oft keineswegs ergotzlich und nicht mehr
bloB niitzlich, also auch nicht in jeder Beziehung-ein Gut.

2. Die Bestandteile einer guten Handlung
und die Norm des Guten.

Wir haben nun zu fragen, wie Thomas und Bonaventura
die Begriffe gut und schlecht auf sittlichem Gebiete ver-
wenden, d. h. wie sie die gegebene Erklérung der Begriffe
bei den freien menschlichen Handlungen (actus humani) zur

autem forma significatur per speciem, quia per formam unumquodque
in specie constituitur. . . . Ad formam autem consequitur inclinatio
ad finem, aut ad actionem aut ad aliquid huiusmodi; quia unumquodque
in quantum est actu, agit et tendit in id quod sibi convenit secundum
suam formam. Et hoc pertinet ad pondus et ordinem. — Ci. Cajetani
Comment: Est ergo sensus huius tituli, an ratio boni ut quod causati
consistat in formae antecedentibus et consequentibus, tamquam in par-
tibus suae propriae materiae.

1 Das Maf aller Dinge ist nach Thomas im letzten Grunde Gott,
genauer die Ahnlichkeit mit Gott. Cf. W. Moock, Der Begriff des Males
bei Thomas v. Aquin im Jahrb. fiir Phil. und spek. Theol. Bd. 24.
S. 314. ff.

* Cajetani Comm.: Hic siquidem in corpore per modum intendit
commensurationem principiorum efficentium seu materialium: per specien
formam, ger ordinem inclinationem ad aliquid.

¢ 5. th: L p.b.'a. 6



60 Det Begriff des Guten und Bosen

Geltung bringen. Mit anderen Worten: Was ist nach ihnen
das sittlich Gute und das sittlich Schlechte, fiir welch
letzteres wir im Deutschen das besondere Wort ,,bose‘“ haben ?

Thomas wendet die beiden Begriffe in der angegebenen
Bedeutung ohne weiteres auch auf die menschlichen Hand-
lungen an und sagt ausdriicklich, dafl man bei diesen ebenso
vom Guten und Schlechten reden muB, wie bei anderen
Dingen, und zwar deswegen, weil jedes Ding diejenigen Hand-
lungen hervorbringe, die seiner Beschaffenheit entsprechen.!
Wie also bei den Dingen die Giite in der Vollkommenheit,
d. h. in der Fille oder Vollstindigkeit des ihnen zukom-
menden Seins (plenitudo essendi rei debita) bestehe, das
Schlechte aber in dem Mangel derselben, also in der Un-
vollstandigkeit des Seins, so sei es auch bei den Handlungen.
Jede Handlung ist danach insoweit gut, als sie etwas von
dem ihr gebilihrenden Sein hat, und insoweit schlecht, als
ihr etwas von diesem fehlt.?

Worin aber, miissen wir nun fragen, besteht bei einer
Handlung die Volistdndigkeit des Seins ? Hierauf antwortet
Thomas®: Das erste, was zur Vollstdndigkeit des Seins zu
gehoren scheint, ist das, was einer Sache die besondere
Art (species) verleiht. Wie nun ein Naturgegenstand seine
species von der Wesensform hat, so hat eine Handlung die
ihre vom Objekt, gleichwie die Bewegung von ihrem Ziel.
Und wie daher das erste, was ein Naturding gut macht,
aus seiner Form erkannt wird, die ihm die Art mitteilt,
so das erste, was einen moralischen Akt gut macht, an
einem passenden Objekt. Und ebenso ruht zunéchst auf
dem Objekt einer Handlung das, was sie schlecht macht.
Und daraufhin wird sie gut oder schlecht ihrer Art nach

11, 2. q. 18. a. 1: De bono et malo in actionibus oportet loqui
sicut de bono et malo in rebus, eo quod unaquaeque res talem actionem
producit, qualis est ipsa.

2 1, 2. q. 18. a. 1: Sic igitur dicendum quod omnis actio, inquantum
habet aliquid de esse, intantum habet de bonitate. Inquantum vero
deficit ei aliquid de plenitudine essendi, quae debetur actioni humanae,
intantum deficit a bonitate, et sic dicitur mala.

1, 2. gq. 18. a. 2: Primum, quod ad plenitudinem essendi per-
tinere videtur, est id quod dat rei speciem. Sicut autem res naturalis
habet speciem ex sua forma, ita actio habet speciem ex objecto, sicut
motus ex termino. Et ideo sicut prima bonitas rei naturalis attenditur
ex sua forma, quae dat speciem ei, ita et prima bonitas moralis atten-
ditur ex objecto convenienti, unde et a quibusdam vocatur bonum ex
genere, puta uti re sua.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 61

genannt. Kurz, das erste Moment, das zu einer guten Hand-
lung "gehort, ist ein passendes Objekt; und das erste, was
eine Handlung schlecht macht, ist demnach ein unpassendes
Objekt.

Hier haben wir nun zu fragen, was unter dem Objekt
einer Handlung zu verstehen ist, ferner, wofiir dasselbe
passend sein mul}, und endlich, wann es passend ist.

Thomas versteht unter dem Objekt einer Handlung
eine Sache, auf die sich dieselbe bezieht,! genauer die Ma-
terie, mit welcher die Handlung es zu tun hat (materia
circa quam)?; und insofern das Objekt irgendwie eine Wir-
kung des Tatigkeitsvermogens ist, kann auch das Ziel (ter-
minus) der Handlung damit gemeint sein.? Das Objekt
ist zugleich das, was einer Handlung die Form oder die
Art (species) gibt,* d. h. auf ihm beruhen die verschiedenen
Arten von Handlungen und Tétigkeiten des Merischen, wie
arbeiten, beten, essen, gehen, oder liigen, stehlen usw.

Soll nun die Handlung gut sein, so mufl vor allem
dies Objekt, sagt Thomas,® passend oder angemessen (con-
veniens) sein. Aber wem angemessen? Thomas meint, wie
aus vielen Stellen seiner Schriften hervorgeht,® dafl das
Objekt der menschlichen Natur oder noch genauer der
menschlichen Vernunft angemessen sein miisse. Kinmal sagt
er ausdriicklich: Differentia boni et mali circa obiectum
considerata comparatur per se ad rationem, sc. secundum
quod objectum est ei conveniens vel non conveniens.”

Wann ist aber nach Thomas das Objekt der Vernunft
angemessen und wann nicht? Da die Antwort auf diese

L Ib. 1. objectio: objectum actionis est res. Die Erwiderung hebt
diesen Satz nicht auf: licet res exteriores sint in se ipsis bonae, tamen
non semper habent debitam proportionem ad hanc vel illam actionem.

2 Ib. 2. objectio: objectum comparatur ad actionem ut materia. —
Ad 2: objectum non est materia ex qua, sed materia circa quam.

3 Ib. ad 3: Ex hoe quod objectum est ahquo modo effectus potentiae
activae, sequitur quod sit terminus actionis ejus, et per consequens guod
det et formam et speciem. 4 Ib.

51, 2. q. 18. a. 2. corp.: prima bonitas actus morahs attenditur
ex objecto convenienti.

Z. B. 8. th. 1, 2. q. 54. a. 3: Habitus bonus dicitur qui disponit
ad actum convenientem naturae agentis; habitus autem malus dicitur
qui disponit ad actum non convenientem naturae; sicut actus virtutum
naturae humanae conveniunt eo quod sunt secundum rationem; actus vero
vitiorum, cum sint contra rationem, a natura humana discordant. — Ci.
auch 8. phil. lib. 3, c. 129———S th. 1, 2. q. 71. a. 2.

1, 2. q. 18. a. 5.



62 Der Begriff des Guten und Bésen

Frage eine weitlaufigere Erorterung tiiber die Natur der
menschlichen Vernunft erfordert, wollen wir sie einstweilen
aufschieben und zunéchst die weiteren Merkmale auffiithren,
die nach Thomas zur Vollstdndigkeit einer Handlung ge-
horen. Das sind zunéchst die Umstidnde, unter denen die
Handlung geschieht. Thomas sagt hieriiber:! Wie die Voll-
kommenheit der Naturdinge nicht allein auf der die Art
verleihenden Wesensform beruht, sondern noch gewisse
Accidentien dazu erforderlich sind, so besteht auch die
vollkommene Giite der menschlichen Handlungen nicht
blo8 in ihrer Art, sondern es mull noch etwas Acciden-
telles hinzukommen, und das sind die gebiithrenden Umsténde.
Fehlt es daran, so wird die Handlung schlecht. Thomas
denkt dabei an Dinge wie Zeit, Ort, Unterschied der Per-
sonen und dergl.

Hier miissen wir nun wieder fragen: Wann sind die
Umstdande gebithrend und wann nicht? Darauf koénnen
wir wiederum zun#chst nur mit Thomas antworten: Wenn
sie der Vernunft angemessen' (conveniens) sind, genauer,
wenn sie der Ordnung der Vernunft entsprechen, sind sie
gebithrend, andernfalls nicht.? Was damit gesagt ist, wird
spater zu erkldren sein.

Als drittes fiir die sittliche Qualitdat einer Handlung
entscheidendes Moment bezeichnet Thomas ihren Zweck
(finis).? Dies ist zwar ohne weiteres einleuchtend, scheint
aber der Lehre des hl. Thomas zu widersprechen, die er
in den Satz kleidet: Omne agens agit propter bonum.*
Er macht sich daher selbst diesen Einwand mit dem Worte
des Pseudodionysius: Nihil respiciens ad malum operatur,
und antwortet darauf, dal das Gut, um dessentwillen
jemand handelt, nicht immer ein wahres, sondern bisweilen

11, 2. q. 18. a. 3: In rebus naturalibus non invenitur tota pleni-
tudo perfectionis, quae debetur eis ex forma substantiali, quae dat speciem,
sed multum superadditur ex supervenientibus accidentibus; sicut in homine
ex figura, ex colore et sic de aliis: quorum si aliquod desit ad decentem
habitudinem, consequitur malum. Ita etiam est in actione. Nam pleni-
tudo bonitatis eius non tota consistit in sua specie, sed aliquid additur
ex his, quae adveniunt tanquam accidentia quaedam; et huiusmodi sunt
circumstantiae debitae. Unde si aliquid desit quod requiratur ad debitas
circumstantias, erit actio mala.

21, 2. gq. 73. a. 7: Ex hoc receditur ab ordine rationis, quod aliquis
in operando non observat debitas ecircumstantias. Ahnlich an vielen
anderen Stellen, z. B. 1, 2. q. 18. a. 5. ad 4.

*L 2. g 18 & 4.

¢ 8. phil. 3. c. 3.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 63

nur ein scheinbares Gut (bonum apparens) sei.l Er sagt
damit, dafl der Zweck einer Handlung tatsdchlich schlecht
sein kann, dall aber der Mensch stets nur um des Gutes
willen handelt, das fiir ihn darin liegt. Denn dall der Mensch
ein scheinbares Gut fiir ein wirkliches nimmt, kann nur
daher kommen, dafl dasselbe in einer Beziehung ein wirk-
liches Gut ist, in anderer Beziehung aber nicht, und daf
er das letztere iibersieht oder nicht beachtet. Kurz, er
nimmt, um in scholastischer Terminologie zu sprechen, ein
,,bonum secundum quid* fiir ein ,,bonum simpliciter<, und
dies ist sehr wohl moglich; denn jedes Ding kann, wie wir
gesehen, nach Thomas in dreifacher Hinsicht gut sein, ndm-
lich als bonum honestum, utile und delectabile. Und der
Satz ,,omne agens agit propter bonum< besagt nicht, daB
jeder Handelnde einen moralisch guten Zweck habe, sondern
nur, dal} sein Zweck notwendig wenigstens in einer jener
drei Hinsichten gut sein miisse, um ein Gegenstand des
Wollens zu sein.? KEs kann somit, obwohl der Wille des
Handelnden immer auf ein Gut gerichtet ist, sehr wohl
schlechte Zwecke geben, und Thomas hat recht, den Zweck
als das dritte entscheidende Moment fiir die Gutheit oder
Schlechtigkeit einer Handlung zu bezeichnen.

Hier erhebt sich nun wiederum die Frage: Wann ist
der Zweck gut und wann schlecht? An welchem Maf3stab
oder an welcher Norm ist die sittliche Qualitat des Zweckes
zu messen ! Da der Zweck das eigentliche Objekt des inneren
Willensaktes ist,® das Objekt des Willens diesem aber von

11, 2. q. 18. a. 4. ad 1.
2 Dies hat A. Kastil Gbersehen in seiner Abhandlung: ,,Die Frage
nach der Erkenntnis des Guten bei Aristoteles und Thomas v. Aquin®
(Sitzungsberichte der K. K. Akad. d. Wiss. zu Wien, 1900). Er sagt
S. 28: ,,Die ganze Lehre, daBl nur das Gute begehrbar sei, . . . wider-
spricht so sehr der Erfahrung, daB3 diese ihn (Thomas) zu wiederholten
Malen zwingt, ihr gegen seine eigene Lehre Zeugnis zu geben. Und
S. 30: ,,Wenn, was immer begehrt wird, gut ist, so kann Entgegen-
gesetztes als begehrt gut, und ein und dasselbe bald als geliebt und
erstrebt gut, bald als gehaBt und geflohen schlecht sein, und indem so
das Begehren schlechthin als MaBstab fiir den Wert des Objektes gilt,
wird jeder Unterschied zwischen gut und schlecht verwischt. Als ethischer
Subjektivismus, wie wir ihn Aristoteles so entschieden verwerfen sehen,
zeigt sich hier die Lehre seines Schiilers.* — Diese Kritik beruht auf
MiBversténdnis. Thomas lehrt nur, daB das Begehren stets auf etwas
gerichtet ist, das in irgendeiner Beziehung ein Gut fiir den Willen ist
(sub ratione boni appetitur).

1, 2. q. 18. a. 6: Finis proprie est objectum interioris actus
voluntarii.



64 Der Begriff des Guten und Bosen

der Vernunft proponiert wird,! so hidngt nach Thomas
offenbar die Giite des Zweckes gleichwie die des Willens
von der Vernunft, d. h. von seinem Verhiltnis zur Ver-
nunft ab,

Drei Stiicke machen also nach Thomas die Vollkommen-
heit einer Handlung aus, ndmlich ein gutes, d. h. passendes
Objekt, angemessene Umsténde und ein guter Zweck. Und
bei allen dreien ist der Maflstab fiir ihre Giite oder Schlech-
tigkeit ihr Verhéltnis zur menschlichen Vernunft. Wonach
entscheidet aber die Vernunft, ob Gegenstand, Umstédnde
und Zweck ihr selbst angemessen sind? Dies ist nun die
Frage, die wir eingehend zu erortern haben, und deren
Beantwortung uns erst zeigen wird, worin Thomas den
eigentlichen Wesensunterschied guter und schlechter Hand-
lungen erblickt. Wir konnen aber die Frage nur beant-
worten, nachdem wir uns klar gemacht haben, welche Auf-
gabe Thomas der Vernunft inbezug auf das menschliche
Handeln zuteilt.

Die Vernunft des Menschen tragt nach Thomas, als
geschopfliches Abbild der gottlichen Vernunft, gleichsam
als ein endlicher Widerschein des gottlichen Lichtes,? die
allgemeinsten Prinzipien des Handelns als Regeln und Normen
desselben von Natur in sich,® das will sagen, diese Prin-
zipien sind eins mit der praktischen Vernunft. Diese nimmt
also aus sich selbst die Grundregeln des Handelns und mif3t
an ihnen instinktiv die einzelnen Regungen des Begehrungs-
vermdgdens, sowie die Objekte, Umstéinde und Zwecke, die
im einzelnen Falle fiir das Handeln in Betracht kommen.
Nun ist aber das oberste Prinzip der praktischen Vernunft,
in dem alle anderen enthalten sind, nach Thomas das Streben
nach dem letzten Ziel des Menschen;* denn das Ziel ist
ja bestimmend fiir alles einzelne Handeln. Das letzte Ziel des

11, 2. g. 19. a. 3: objectum voluntatis proponitur ei per rationem.

21, 2. q. 91. a. 2: Psalmista (Psal. 4, 6) dicit: ,,Signatum est
guper nos lumen vultus tui Domine;* quasi lumen rationis naturalis,
quo discernimus quid sit bonum et quid malum, quod pertinet ad legem
naturalem, nihil aliud sit quam impressio luminis divini in nobis.

31, 2. q. 91. a. 3. ad 2: Ratio humana secundum se non est regula
rerum, sed principia ei naturaliter indita sunt regulae quaedam gene-
rales et mensurae omnium eocrum quae sunt per hominem agenda, quorum
ratio naturalis est regula et mensura.

41, 2. gq. 90. a. 2: Primum principium in operativis, quorum est
ratio practica, est finis ultimus. Est autem ultimus finis humanae vitae
felicitas vel beatitudo.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 65

menschlichen Lebens aber ist die Seligkeit (beatitudo), und
zwar die ewige Seligkeit in Gott! und hierin zugleich die
eigene Vollkommenheit.? Somit hat die praktische Vernunft
die Aufgabe, das Handeln des Menschen auf dieses Ziel
hinzuordnen, und der Mafistab, nach dem sie die Hand-
lungen beurteilt, ist das Verhdltnis derselben zum letzten
Ziel,®> und zwar sowohl des Objektes wie der Umsténde,
wie der einzelnen Zwecke der Handlungen. Sie alle sind
der Vernunft angemessen (conveniens), wenn sie dem letzten
Ziel angemessen sind. Die Handlung aber ist gut, d. h.
vollkommen, wenn alle drei Stiicke vernunftgemil sind,
schlecht dagegen, weil unvollkommen, wenn eines dieser
Momente nicht der Ordnung der Vernunft entspricht; denn
um eine Handlung schlecht zu machen, geniigt ein einziger
Mangel; um sie gut zu heillen dagegen, ist Vollstdndigkeit
der die Gilite ausmachenden Momente erforderlich.*

Eine Handlung ist also gut, wenn sie in jeder Bezie-
hung, d. h. nach Objekt, Umsténden und Zweck, dem letzten
Ziel des Menschen angemessen ist. Miissen wir aber hier
nicht wieder fragen: Wann ist das der Fall? Woran er-
kennen wir diese Angemessenheit? Hierauf konnen wir
eine Antwort in einem oft wiederkehrenden Gedanken des
hl. Thomas finden, den er gelegentlich® so ausdriickt: ,,De-
bitus ordo ad finem secundum aliquam regulam mensuratur:
quae quidem regula in his quae secundum naturam agunt, est
ipsa virtus naturae, quae inclinat in talem finem. In his vero
quae aguntur per voluntatem, regula proximaestratiohumana;
regula autem suprema est lex aeterna.© Alsodie néchste Regel,
nach der die Angemessenheit einer Handlung an das letzte Ziel
des Menschen zu priifen ist, ist hiernach wiederum die mensch-
liche Vernunft, und da diese das Abbild der géttlichen Vernunft,
so ist die letztere oder, was dasselbe, das ewige Gesetz Gottes
die oberste Regel. Da wir aber das ewige Gesetz, abgesehen

11, 2. q. 2. a. 8: In solo igitur Deo beatitudo hominis consistit.

21, 2. q. 1. a. 7: Omnes conveniunt in appetitu finis ultimi; quia
omnes appetunt suam perfectionem adimpleri, quae est ratio ultimi finis.

%1, 2. q. 18. a. 9: Cum rationis sit ordinare, actus a ratione de-
liberata procedens, si non sit ad debitum finem ordinatus, ex hoe ipso
repugnat rationi, et habet rationem mali, si vero ordinetur ad debitum
finem, convenit cum ordine rationis, unde habet rationem boni.

1, 2. q. 20. a. 2: Ad hoc quod aliquid sit malum, sufficit unus
singularis defectus; ad hoc autem, quod sit simpliciter bonum, non sufficit
unum singulare bonum, sed requiritur integritas bonitatis.

51,2 q. 21 a L.

Jahrbuch fir Philosophie ete. XXVIL. 5



66 Der Begriff des Guten und Bosen

von der Offenbarung, nur durch die menschliche Vernunft
kennen, so bleibt diese die Norm, an welcher der Mensch,
solange er der Offenbarung fernsteht, das Verhdltnis der
Handlungen zum letzten Ziel zu priifen hat, und wir stdnden
damit scheinbar vor einem circulus vitiosus: Die Giite oder
Vollkommenheit (plenitudo essendi) der Handlungen wird
erkannt an ihrer Vernunftgemé&Bheit, diese an ihrer An-
gemessenheit zum letzten Ziel und die letztere wieder an
der VernunftgeméfBheit. Indessen kommt es, solange man
mit dem hl. Thomas annimmt, dafl die Vernunft die Normen,
nach denen sie urteilt, nur aus sich selbst nimmt, auf das-
selbe hinaus, ob man die menschliche Vernunft oder das
letzte Ziel des Menschen als Norm des Guten und Bdsen
betrachtet. Denn die praktische Vernunft hat eben nach
Thomas nur die Aufgabe, das Handeln des Menschen auf
sein letztes Ziel hinzuleiten, ihm die Mittel zu dessen Er-
reichung zu zeigen.. Und umgekehrt ist nach ihm der Blick
auf das letzte Ziel das, wodurch der Mensch die Vernunft-
gemalfheit oder Vernunftwidrigkeit der einzelnen Handlungen
erkennt. Die Ordnung der Vernunft einhalten und nach dem
letzten Ziel streben ist nach Thomas dasselbe.

Es gibt indes eine Reihe von Stellen in den Werken
des hl. Thomas, welche etwas anderes inbezug auf unsere
Frage auszusagen, ndmlich nicht die Vernunft, sondern die
ganze menschliche Natur zur Norm des Guten und Bosen
zu machen scheinen. So wenigstens sind sie in jlngster
Zeit von Cathrein in seiner Moralphilosophie! aufgefalit
worden, welcher auf sie und tiberhaupt auf den hl. Thomas
sich beruft fiir seine Lehre, dall die menschliche Natur die
Norm des sittlich Guten, also das Gute das ihr Angemessene
sei. Wir wollen darum die betreffenden Stellen auf ihren
Sinn untersuchen.

1 V. Cathrein, Moralphilosophie 4. Aufl. Bd. 1. 8. 163 ff. Ferner
Philos. Jahrbuch d. Gorresges. Jahrg. 9, 1896: Worin besteht das Wesen
des sittlich Guten und des sittlich Bosen? 8. 121 ff. Und Jahrg. 12,
1899: Der Begriff des sittlich Guten. S. 19 ff u. 117 ff. — Die ent-
gegengesetzte Auffassung, wonach der hl. Thomas die Norm der Sittlich-
keit wesentlich im Verhéltnis der Handlungen zum Endziel des Menschen
und zum Willen Gottes erblickt, ist hauptséchlich von Mausbach vertreten
und gegen Cathrein geltend gemacht worden. Siehe: ,,Der Begriff des
sittlich Guten* in Compte rendu, Freiburg-Schweiz 1898, 3, 8. 361 ff.
Ferner: ,,Zur Begriffsbestimmung des sittlich Guten‘ im -Jahrb. der
Gorresges. Bd. 12, 1899. S. 303 ff und 407 ff.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 67

Es kommt hier zunichst der Artikel der S. theol. in
Betracht, in welchem Thomas die Frage behandelt, ob das
Laster gegen die Natur des Menschen sei, und dabei folgenden
Gedanken ausfiithrt:! Die Tiichtigkeit (virtus) eines jeden
Dinges besteht darin, dal} dasselbe die seiner Natur angemes-
sene Verfassung hat, und das Gebrechen (vitium) darin, daf
seine Verfassung dieser Angemessenheit an die Natur wider-
spricht. Da nun die Natur eines jeden Dinges hauptséchlich in
seiner Wesensform besteht und die Wesensform des Menschen
in der verniinftigen Seele, so ist, was der Ordnung der Ver-
nunft widerspricht, auch gegen die Natur des Menschen, und
was der Vernunft gemall, auch der Natur des Menschen,
insofern er Mensch, angemessen. Und daher ist die mensch-
liche Tugend insoweit der Natur des Menschen gemil,
als sie der Vernunft entspricht (convenit); das Laster aber
insoweit gegen die Natur des Menschen, als es gegen die
Ordnung der Vernunft ist. — Diese Darlegung des hl. Thomas
sagt nun offenbar nichts weiter, als dall die Tugend, weil
sie das VernunftgeméfBle, auch das Naturgemédfle fiir den
Menschen ist, und das Laster, weil vernunftwidrig, auch
der Natur des Menschen widersprechend ist. Sie beweist
also nicht, daBl nach Thomas das NaturgemédfBe vernunft-
gemall, sondern umgekehrt, das Vernunftgeméafle fiir den
Menschen naturgemafl ist: virtus intantum est secundum
naturam hominis, inquantum convenit rationi.? Der Mal-
stab, woran Tugend und Laster, Gutes und Bdses zu messen
sind, ist fiir Thomas hiernach nicht die Natur des Menschen,
sondern die Vernunft, und er sagt dementsprechend in
demselben Artikel einmal: Secundum naturam id est secun-
dum ordinem rationis.® Was der Ordnung der Vernunft
entspricht, das ist fiir den Menschen naturgemiafl. ,,Secun-
dum ordinem rationis‘ aber bedeutet, wie wir gesehen, nichts

11, 2. q. 71. a. 2: Virtus uniuscuiusque rei consistit in hoc quod
sit bene disposita secundum convenientiam suae naturae. Unde oportet
quod in qualibet re vitium dicatur ex hoc quod est disposite contra id
quod convenit suae naturae . . . Sed considerandum est quod natura
uniuscuiusque rei potissime est forma, secundum quam res speciem sor-
titur. Homo autem in specie constituitur per animam rationalem. Et ideo
id guod est contra ordinem rationis, proprie est contra naturam hominis,
inquantum est homo; quod autem est secundum rationem, est secundum
naturam hominis, inquantum est homo . . . Unde virtus humana, quae
hominem facit bonum, et opus ipsius bonum reddit, intantum est secundum
naturam hominis, inquantum convenit rationi; vitium autem intantum
ést contra naturam hominis, inquantum est contra ordinem rationis.

2 Ib. 3 Ib. ad 1.

5%



68 Der Begriff des Guten und Bésen

anderes als ,,gem#fl der Hinordnung auf das letzte Ziel*;
denn darauf hinzuleiten ist nach Thomas die Aufgabe der
Vernunft.

Den gleichen Sinn bekundet eine andere Stelle. Thomas
will beweisen, dafl die Fertigkeiten in gute und bose zer-
fallen, und sagt:l Gut heiBt ein habitus, der zu einer der
Natur des Handelnden entsprechenden Handlung disponiert;
schlecht ein solcher, der zu einer ihr nicht éntsprechenden
Handlung disponiert. Er erklért aber in dem sogleich dar-
auf folgenden Satze, dall die Tugendakte der Natur des
Menschen deswegen angemessen sind, weil sie vernunft-
gemdl sind, und dal} die lasterhaften Akte von der Natur
des Menschen abweichen, weil sie gegen die Vernunft sind.
Also auch hier ist ihm die Vernunft der Malistab fiir das
Naturgeméfle, nicht die Natur der Malstab fiir das Ver-
nunftgemale.

Auch die Darlegung in der Summa phil. (lib. 3. ¢. 129),
in welcher Thomas den Gedanken ausfiihrt, dal3 es mensch-
liche Handlungen gebe, die ihrer Natur na,ch, nicht blof
durch positives Gebot recht sind, will nur beweisen, daB
diese Handlungen gut sind, weil sie in Harmonie stehen
mit der menschlichen Vernunft. Thomas zeigt hier, dal
der Mensch vermdge seiner verniinftigen Natur, also weil
er mit Vernunft begabt ist, zu seinen Mitmenschen, zu sich
selbst und zu Gott in einem bestimmten Verhaltnis steht,
aus dem sich naturgemidl bestimmte Pflichten ergeben.
Wenn es also z. B. dort heifit, daf} der natiirlichen Ordnung
nach der Leib des Menschen um der Seele willen und die
niederen Krafte der Seele um der Vernunft willen da seien,
und dafl es deshalb natiirlicherweise recht sei, wenn der
Mensch fiir den Leib und die niederen Seelenkréfte in der
Weise Sorge trage, dall die Akte der Vernunft und sein
eigenes Wohl durch sie nicht behindert, sondern unterstiitzt
wiirden,? so ist damit nur gesagt, dali die Vernunft der Befrie-
digung der niederen Bediirfnisse das Mal} vorzuschreiben hat

11, 2. q. 54, a. 3: Habitus bonus dicitur, qui disponit ad actum
convenientem naturae agentis; habitus autem malus dicitur, qui disponit
ad actum non convenientem naturae; sicut actus virtutum naturae hu-
manae conveniunt, eo quod sunt secundum rationem; actus vero vitiorum,
cum sint contra rationem, a natura humana discordant.

2 8. phil. lib. 3, 129: Secundum naturalem ordinem corpus hominis
est propter animam, et inferiores virtutes animae propter rationem, sicut
it in aliis rebus materia est propter formam et instrumenta propter prin-
cepalem agentem. Ex eo autem quod est ad aliud ordinatum, dicitur ei



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 69

und zwar in der Weise, dal} ihre eigene Tatigkeit dadurch
nicht beeintrachtigt werde, weil sie eben sonst den Menschen
nicht zu seinem Ziel fiihren kann. Freilich kénnte man
hier sagen, dal} die Vernunft zun#chst nach Maligabe des
korperlichen Bediirfnisses oder dessen, was der leiblichen
Gesundheit zutrdglich ist, ihre Befehle erteilt; aber das leib-
liche Wohl ist selbst kein letzter Zweck, sondern hat nur
dem Wohl der Seele und der Vernunft zu dienen, welche
den Menschen zu seinem letzten Ziele fithren will. Also
ist auch hiernach die Norm des Guten und Bosen nur die
Vernunft und mit ihr das letzte Ziel. — Ubrigens sagt
Thomas an einer Stelle der S. th. ausdriicklich, dafl zwar
nicht jede Siinde deswegen schlecht sei, weil sie vom po-
sitiven (Gesetz verboten ist, wohl aber jede schlecht ist,
weil sie vom ewigen Gesetz, also von Gott verboten ist;
denn eben dadurch, daf} sie ungeordnet. widerstreite sie
dem natiirlichen Recht.! Hierin liegt der Gedanke, dal
die vom Naturgesetz verbotenen Handlungen nicht blof3
verboten.sind, weil sie in sich schlecht sind, also der Ver-
nunft widersprechen, sondern dall sie auch schlecht sind,
weil sie von . Gott verboten sind, da sie namlich mit der
Hinordnung auf Gott unvereinbar sind; und ebenso, dal
die dem Naturgesetz entsprechenden Handlungen sowohl
geboten sind, weil sie in sich gut, als auch gut sind, weil
sie von Gott geboten sind. Der Mafstab, nach welchem
die Handlungen des Menschen als gut oder bds zu beur-
teilen sind, ist also nach Thomas stets ihr Verhidltnis zu

auxilium provenire, nonautem aliquod impedimentum. Est igitur naturaliter
rectum, quod sic procuretur ab homine corpus et inferiores vires animae
ut ex hoc et actus rationis et bonum ipsius minime impediatur, magis
autem juvetur. Si autem secus accideret, erit naturaliter peccatum.
Vinolentiae igitur et commessationes et inordinatus venereorum usus,
per quae actus rationis impeditur, et subdi passionibus, quae liberum
Judicium rationis esse non sinunt, sunt naturaliter mala. ’

11, 2. q. 71. a. 6. Thomas behandelt hier die Augustinische Defi-
nition der Siinde: Peccatum est dictum vel factum vel concupitum contra
legem aeternam. Er macht sich den Einwurf, daB nicht alle Siinden
schlecht seien, weil sie verboten, sondern manche verboten seien, weil
sie schlecht, und daB deswegen in der Definition der Siinde nicht gesagt
Werden diirfe, sie sei gegen Gottes Gesetz. Er antwortet darauf: ad 4.
dicendum, quod cum dicitur quod non omne peccatum ideo est malum
quia prohibitum, intelligitur de prohibitione facta per jus positivum.
Si autem referatur ad jus naturale, quod continetur primo quidem’in
lege aeterna, secundario vero in naturali judicatorio rationis humanae,
tunc omne peccatum est malum, quia prohibitum; ex hoc enim ipso
quod est inordinatum, juri naturali repugnat.



70 Der Begriff des Guten und Bésen

Gott als dem letzten Ziel, und es ist Sache der Vernunft,
diesen MaBstab zu handhaben.

Endlich ist noch die ausfiihrliche Darlegung des all-
gemeinsten Prinzips des natiirlichen Sittengesetzes, dieThomas
in der S. theol. (1, 2. q. 94. a. 2) gegeben hat, in Betracht
zu ziehen. Hier sagt Thomas, dal} das allgemeinste Gebot
des Naturgesetzes (bonum est faciendum et prosequendum,
malum vitandum) uns gebiete, alles zu tun, was die prak-
tische Vernunft natiirlicherweise als ein Gut fiir den Menschen
erfal3t (quae ratio practica naturaliter apprehendit esse bona
humana), und dal} sie die einzelnen Giiter des Menschen
aus seinen natiirlichen Neigungen erkenne. Er teilt dann
diese Giiter den drei Grundneigungen des Menschen ent-
sprechend in drei Klassen, ndmlich in die, welche der rein
substanziellen, der sensibeln und der rationalen Seite der
menschlichen Natur geméf sind. Offenbar kann aber Thomas
nicht jede Befriedigung dieser Neigungen als gut betrachten,
sondern nur diejenige, die der Vernunft entspricht, und die-
jenige, welche der Vernunft widerspricht, als schlecht. Er
sagt denn auch ausdriicklich (ad 2), daf} die Neigungen der
sinnlichen Natur des Menschen (concupiscibilis et irascibilis)
nur insofern zum natiirlichen Sittengesetz gehoren (ad legem
naturalem pertinent), als sie von der Vernunft reguliert
werden. Es ist also klar, dafl er nicht in der completen
Natur des Menschen die Norm des Guten erblickt, sondern
nur in der Vernunft, welche eben diejenige Befriedigung
der natiirlichen Neigungen gut heit, welche den Menschen
zu seinem letzten Ziele zu fithren geeignet ist. Allerdings
ist dies nicht der einzige Malstab, nach welchem die Ver-
nunft iiber die Handlungen des Menschen urteilt: sie nimmt
zundchst, wie wir gesehen, als endliches Abbild der gott-
lichen Vernunft den MafBstab aus sich selbst, aus ihrem
Wesen, da sie nach Thomas die obersten Pr1nz1plen des
Handelns in sich tragt, derart, daB diese eins mit ihr sind
und sie dieselben instinktiv anwendet. Dabei muB sie jedoch,
wenn sie beurteilt, was dem Menschen geziemt und was
nicht, insbesondere welche Objekte ihr selbst angemessen
sind, auch nach der Natur dieser Objekte sich richten, sie
mul} dieselben auffassen, vergleichen und beurteilen, und
insofern findet sie die Grundlage fiir ihre Diktate auch in
der Natur der Dinge, jedoch nicht bloB in der menschlichen
Natur. Und dies hat Thomas selbst einmal ausgesprochen,
indem er sagt, dall die Regel (regula, also Norm) der mensch-



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 71

lichen Vernunft, durch die die menschlichen Handlungen
geregelt werden, aus den geschaffenen Dingen genommen
wird: manifestum est quod actus humani regulari possunt
ex regula rationis humanae, quae sumitur ex rebus creatis,
quas naturaliter homo cognoscit, et ulterius ex regula legis
divinae (1, 2. q. 74, a. 7.). Die sittliche Giite der Handlungen
hingt hiernach also nicht ausschlieBlich von ihrem Verhalt-
nis zum letzten Ziel ab, sondern auch von der Beschaffen-
heit der Dinge, auf die sich die Handlungen beziehen. Diese
namlich sind entscheidend dafiir, ob eine Handlung {iiber-
haupt auf das letzte Ziel beziehbar ist, ob sie in sich ge-
eignet ist, auf dasselbe hingeordnet zu werden. Und nur
dies, dall sie dem letzten Ziel angemessen (conveniens) sei,
verlangte Thomas, wie wir gesehen (S. oben Seite 65), zunachst
von einer guten Handlung. Die wirkliche Hinordnung ist
ja nur bei dem moglich, der das letzte Ziel kennt. Thomas
aber legt eine natiirliche Gutheit auch denjenigen Hand-
lungen bei, die, obwohl nicht bewullt auf das letzte Ziel
oder auf Gott bezogen, doch hierzu geeignet sind, weil sie
eben ihrer natiirlichen Beschaffenheit nach gut sind. Sonst
miifite er auch alle Handlungen der Heiden und Ungldu-
bigen fiir bose erkldren, was er aber, wie wir noch sehen
werden, nicht tut. Ubrlgens besteht wie sich ebenfalls
noch zeigen wird, die Beziehung oder Hinordnung einer
Handlung auf das letzte Ziel nach Thomas nicht allein darin,
daf} sie ein Mittel zu dessen Erreichung ist; er erblickt sie
vielmehr in jeder Art von entscheidender Riicksichtnahme
auf Gott beim Handeln.
/’ Fragen wir nun, worin nach dem hl. Bonaventura das
ute und Schlechte in den Handlungen besteht und worin
er die Norm des sittlichen Handelns erblickt, um zu sehen,
wie sich seine Lehre zu der des hl. Thomas verhalt.
Bonaventura untersucht in seinem Sentenzenkommentar!
die Frage, ob in den freien Handlungen des Menschen sich
ein Gegensatz des Guten und Bosen finde, und unterscheidet

! Sent. lib. 2. Dist. 41. art. 1. q. 1: Actio deliberativa nata est
habere duplicem bonitatem: et bonitatem naturae, in quantum est actio
procedens ab aliqua virtute, et bonitatem moris, in quantum est pro-
cedens a libero arbitrio sive a voluntate. Cum ergo quaeritur, utrum
bonitas et malitia circa actionem habeant repugnantiam, ita quod ipsam
dividant tanquam membra opposita; dicendum quod hoc non est verum
de bono, prout dicitur a bonitate essentiali vel naturali; sic enim bonum
non est differentia actionis, immo convertitur cum ente et reperitur in
omni actione. — Prout autem bonum dicitur a bonitate moris, sic est




72 Der Begriff des Guten und Bésen

in der Antwort darauf eine bonitas naturae und eine bonitas
moris. Jene ist die wesentliche Giite, die eins ist mit dem
Seienden und in jeder Handlung sich findet, daher keinen
Gegensatz des Bosen zuldfit. Die bonitas moris dagegen,
die auf dem freien Willen (liberum arbitrium) beruht, 148t
einen Gegensatz des Guten und Bosen zu und zwar in drei-
facher Weise. Dag sittlich Gute in einer Handlung kann
namlich, sagt er, ein bonum in genere, ein bonum ex cir-
cumstantia und ein bonum perfectum sive secundum se
sein, und jede dieser drei Arten des Guten in einer Hand-
lung hat ihren Gegensatz in einer entsprechenden Art des
Bosen. Unter dem bonum in genere versteht Bonaventura,
wie aus einer anderen Stelle zu ersehen,® das auf der ge-
biithrenden Materie, also auf dem passenden Objekt beruhende
Gute, was gewissermaflen den Anfang des sittlich Guten in
einer Handlung ausmache und seine Ergénzung durch das
Hinzukommen der angemessenen Umsténde finde. Unter dem
bonum perfectum versteht er die auf Objekt, Umstanden,
und Zweck beruhende Giite einer Handlung.? Der Zweck
einer Handlung ist n&mlich nicht immer gut, obwohl auch
nach Bonaventura der Wille das fiir ihn Schlechte als solches
nicht intendieren kann.®? Wohl kann der Wille auf etwas

divisiva differentia actionis, pro eo quod bonum moris in triplici diffe-
rentia est. Quoddam enim est bonum in genere, quoddam ex circum-
stantia, quoddam vero bonum perfectum sive principale sive bonum
secundum se. Et quaelibet harum differentiarum habet differentiam
mali sibi ex opposito respondentem,

Nam bono in genere opponitur malum in genere, et bono ex circum-
stantia opponitur malum ex circumstantia, et bono simpliciter sive secun-
dum se opponitur malum secundum se sive demeritorium.

1 Sent. lib. 2. Dist. 36. dub. 5: bonum secundum quod respicit
materiam debitam, dicitur esse bonum in genere, pro eo quod, sicut
genus dicit esse in potentia ad esse completum, quae completur per ad-
ventum differentiarum, sic in actu transeunte super materiam debitam
quodammodo inchoatur bonum moris; illud autem bonum moris spe-
cificatur et completur per adventum circumstantiarum, unde potest fieri
et bene et male. Similiter intelligendum est de malo in genere.

2 Tb. Bonav. spricht von dem ,,bonum prout est in actu‘ und
sagt davon: Bonum huiusmodi habet considerari in se sive secundum
se; et sic est bonum naturae. Habet interum considerari secundum com-
parationem ad materiam debitam; et sic dicitur bonum in genere. Habet
iterum considerari secundum alia tria genera causarum, videlicet in
comparatione ad efficiens (scil. objectum) et formam (scil. circumstan-
tias) et finem et sic est bonum perfectum.

3 Sent. lib. 2, Dist. 34. a. 1. g. 3: Si intentio comparetur ad
malum sub ratione mali, potest esse dupliciter: aut ita quod attendat
hoe facere tamquam malum simpliciter et malum sibi; et hoc modo




nach Thomas von Aquin urd Bonaventura. 73

Schlechtes ausgehen, insofern darunter eine schlechte Sache
verstanden wird, sei es ein schlechter Zweck oder ein schlechtes
Mittel, aber sub ratione mali, d. h. um des Schlechten willen
(als malum sibi) kann er die schlechte Sache nicht anstreben;
denn alles wird vom Willen begehrt entweder als absolutes
Gut oder als relatives, d. h. als solches, das wenigstens fiir
ihn ein Gut in sich schlief3t.

Bonaventura sieht also die Vollkommenheit einer Hand-
lung ebenso wie Thomas im Zusammentreffen von passendem
Objekt, passenden Umstdnden und gutem Zweck. Wann
aber sind diese ihm zufolge passend und gut? Welches
ist der Mafistab hierfiir? Darauf finden wir bei Bonaventura
eine klare und eindeutige Antwort. Kr sieht das Gute und
Schlechte einer Handlung und aller Stiicke, die zu einer
solchen gehoren, stets in ihrem Verhéltnis zum letzten Ziel
des Menschen, das Gute ndmlich in der Hinordnung auf
dieses Ziel, das Schlechte aber in der Hinordnung auf einen
Zweck, der dem letzten Ziel des Menschen widerspricht.!
Er bezeichnet nicht die menschliche Natur oder die mensch-
liche Vernunft als Maflstab fiir das Gute und Bo6se, sondern
direkt das Verhaltnis der Handlung zu Gott oder zur Selig-
keit, die der Mensch in Gott finden soll.2 In bezug auf
das Objekt und die Umsténde der menschlichen Handlungen
hat er dies nicht besonders dargelegt, aber das Ganze einer
Handlung und insbesondere der Zweck sind ihm zufolge
nur gut, wenn sie auf Gott hingeordnet sind.®> Bonav. lehrt

nullus intendit, quia nihil appetitur a voluntate nisi sub ratione boni
simpliciter vel boni sibi. Aut ita, quod intendat hoc tanquam malum
simpliciter, verumtamem ut bonum sibi. — Dist. 38. a. 1. q. 1. ad 2
legt Bonav. dar, dafl der Wille das Schlechte nur sub ratione boni an-
streben koénne, d. h. insofern er es fiir ein Gut schitzt. Denn es gebe
ein bonum secundum veritatem und ein bonum secundum aestimationem.

1 Sent. lib. 2. Dist. 28. a. 2. q. 3. Bonav. unterscheidet hier ein
dreifaches Gute: bonum simpliciter quod est ordinatum in finem et me-
ritorium; ein bonum de congruo, quod fit extra caritatem, tamen cum
recta intentione; und ein bonum quod in finem est ordinabile. Das
Gute einer Handlung besteht hiernach darin, daB sie auf das letzte Ziel
entweder hingeordnet ist oder hingeordnet werden kann. — In bezug
auf das Bose sagt er dementsprechend Sent. lib. 2. Dist. 35. a. 1. q. 1:
Malum culpae corrumpit quantum ad actum, non simpliciter sed inquan-
tum actus ille est ordinabilis in finem; non enim culpa privat ipsum
actum, sed privat ordinem actus in finem.

? Sent. lib. 2. Dist. 38. a. 1. q. 3: Finem ultimum (scil. bonae
voluntatis) et principalem necesse est esse unicum, videlicet ipsum deum.

® Sent. lib. 2. Dist. 41. a. 1: gq. 1. ad 3: Bonav. unterscheidet hier
das Gute am Willen und an der #uBeren Handlung und sagt von dieser:
circa actionem bonum dicit comparationem ad debitum finem.



74 Der Begriff des Guten und Bésen

némlich, da zwar ein guter Zweck allein eine Handlung
noch nicht gut macht, daf aber ein schlechter Zweck sie
immer schlecht macht! und dafl der néchste Zweck einer
Handlung nur gut ist, wenn er nicht blof geeignet ist, auf
Gott bezogen zu werden, sondern auch tatsidchlich auf ihn
hingeordnet ist.? Die Bedeutung dieses Unterschiedes wird
uns noch eingehend beschéftigen.

3. Das Gute und Bose
in den inneren Willensakten.

Bisher haben wir die menschlichen Handlungen im
ganzen, als dullere und innere Akte zugleich betrachtet.
Wir miissen aber in jeder freiwilligen Handlung den &uleren
Akt und den inneren Willensakt unterscheiden,® und des-
halb ist das Gute und Bése am dulleren und inneren Willens-
akt getrennt zu betrachten, wie es Thomas in der S. theol.
auch ausdriicklich tut (1, 2. gq. 19 u. 20.). Jetzt gilt es,
zundchst die Natur der inneren Willensakte ins Auge zu
fassen, um zu erkennen, worin nach unseren beiden heil.
Lehrern das Gute und Bdse derselben besteht. Hierdurch
wird uns vollends deutlich werden, was eigentlich den Zweck
einer Handlung gut und schlecht macht. Denn der Zweck
als das eigentliche Objekt des inneren Willensaktes* ist auch
entscheidend fiir die moralische Beschaffenheit des Willens,
der auf ihn gerichtet ist.

Fragen wir zunichst, was der hl. Thomas iiber die
Giite und Schlechtigkeit des inneren Willensaktes und
damit des Willens selbst lehrt, so erhalten wir die Antwort,
daf3 die Giite des Willens von seinem Objekt abhénge, d. h.
dafl das Gute und Schlechte in den Willensakten an ihren
guten oder schlechten Objekten erkannt werde.? Unter

1 Sent. lib. 2. Dist. 40. a. 1. g. 1: cum enim ad bonitatem operis
necessario requiritur intentio boni finis, sola illa desistente, opus judi-
catur esse malum; non autem illa sola assistente, judicatur esse bonum.

2 Sent. 2. Dist. 38. a. 1, q. 1: ad hoc quod sit recta ordinatio ad
bonum finem, requiritur, quod finis sit bonus duobus modis, videlicet
secundum id quod est, et sub ratione finiendi. — Similiter ex parte
ordinationis duo requiruntur, videlicet idoneitas ex parte ordinabilis, et
actualis conversio ex parte voluntatis ordinantis.

3 1. 2. q. 18. a. 6: In actu voluntario invenitur duplex actus, scil.
actus interior voluntatis et actus exterior.

4 'Thomas, S. th. 1. 2. gq. 18. a. 6: Finis proprie est objectum in-
terioris actus voluntarii.

51, 2. gq. 19. a. 1: Bonum et malum in actibus voluntatis proprie
attenditur secundum objecta.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 75

dem Objekt des Willens aber versteht er nicht nur das
Objekt der Handlung, sondern auch deren Zweck! und
diejenigen Umstédnde, die sich auf das Gewollte selbst be-
ziehen,?> d. h. unter denen die Handlung geschieht (im
Unterschied von denjenigen Umstdnden, unter denen der
Willensakt geschieht). Wenn er daher sagt, daff die Giite
des Willens allein vom Objekt abhidngt und nicht von den
Umstédnden,® so meint er mit Objekt die ganze Handlung,
auf die der Wille gerichtet ist. Nun wird aber die Giite
jeder Handlung, wie wir gesehen, nach Objekt, Umstdnden
und Zweck an der Vernunft gemessen, und somit hingt
auch die Giite des Willens von seinem Verhéltnis zur Ver-
nunft ab. Dies beweist Thomas aullerdem noch damit, dal}
das Objekt des Willens ihm von der Vernunft vorgelegt
werde, da nur das geistige Gut (bonum intellectus) ein dem
Willen proportioniertes sei, wahrend das sinnliche oder von
der Einbildungskraft vorgestellte Gut (bonum imaginarium)
dem sinnlichen Begehrungsvermoégen korrespondiere; denn
der Wille konne nach dem allgemeinen Gut (bonum uni~
versale), das sinnliche Begehrungsvermogen aber nur nach
dem Hinzelgut streben.* Er will damit sagen: weil der
Wille als verniinftiges Begehrungsvermdogen sein Objekt von
der Vernunft empfiangt, ist er nur dann gut und wahrhaft

1 Ib. a. 2, ad 1: Finis est objectum voluntatis.

21, 2.q.19. a. 2. ad 2. Thomas antwortet auf den Einwand, da8 auch
auf den Umstéinden die Giite des Willens beruhe, nidmlich darauf, ob er
wolle, wann, wo, wie, wieviel er miisse: Supposito quod voluntas sit
boni, nulla circumstantia potest eam facere malam. Quod ergo dicitur
quod aliquis vult aliquod bonum quando non debet, potest intellegi
dupliciter: Uno modo ita quod ista circumstantia referatur ad volitum;
et sic voluntas non est boni; quia velle facere aliquid, quando non debet
fieri, non est velle bonum. Alio modo ita quod referatur ad actum vo-
lendi, et sic impossibile est quod aliquis velit bonum quando non debet,
quia semper homo debet velle bonum; nisi forte per accidens, inquantum
aliquis volendo hoe bonum, impeditur ne tunc velit aliquod bonum de-
bitum; et tunc non incidit malum ex eo quod aliquis vult illud bonum,
sed ex eo quod non vult aliud bonum. Et similiter dicendum est de
aliis circumstantiis.

%1, 2, g. 19. a. 2: Bonitas voluntatis ex solo uno illo dependet
quod per se facit bonitatem in actu, scil. ex objecto, et non ex ecircums-
stantiis, quae sunt quaedam accidentia actus.

1, 2. q. 19. a. 3: Utrum bonitas voluntatis dependeat ex ratione.
— Respondeo dicendum quod bonitas voluntatis propne ex objecto de-
pendet. Objectum autem voluntatis proponitur ei per rationem; nam
bonum intellectus est objectum voluntatis proportionatum ei. Bonum
autem sensibile vel imaginarium non est proportionatum voluntati, sed



76 Der Begriff des Guten und Bosen

verniinftig, wenn er nicht blof3 auf ein sinnliches Gut, das
ja eigentlich Objekt des appetitus sensitivus ist, als solches
gerichtet ist, sondern entweder nur auf ein geistiges Gut
oder, wenn auf ein sinnliches, so doch nur im Einklang mit
der Vernunft, d. h. indem er es als Mittel fiir ein geistiges
Gut ergreift. Die menschliche Vernunft aber, lehrt Thomas
weiter,! ist nur insofern die Regel fiir den Willen, als sie
das Abbild der gottlichen Vernunft ist; im letzten Grunde
hingt also die Giite des menschlichen Willens von seinem
Verhéltnis zur géttlichen Vernunft oder, was dasselbe, zum
ewigen Gesetz ab, und wo das Licht der menschlichen
Vernunft uns im Stich l4(t, miissen wir auf das ewige
Gesetz zuriickgreifen, d. h. der Wille mufl das gottliche
Gesetz, das wir aus der Offenbarung kennen, zur Norm
nehmen.? Kurz, gleichwie die menschlichen Handlungen
selbst, so hat auch der Wille nach Thomas seine Norm in
der Vernunft, die ndhere in der menschlichen, die entferntere
und absolute in der gottlichen; Gutes und Boses liegt auch fir
den Willen des Menschen in seinem Verhéltnis zur Vernunft.

Nun ist aber, wie wir gesehen, die Hauptaufgabe der
Vernunft nach Thomas, das Handeln auf das letzte Ziel
hinzuleiten, und vernunftgemdf handeln heiBlt somit zu-
gleich dem letzten Ziel gem&al handeln. Folglich héngt
auch die Giite des Willens davon ab, ob er auf das letzte
Ziel gerichtet ist.® In der Tat sagt Thomas ausdriicklich,
dafl zur Giite des Willens seine Hinordnung auf das letzte
Ziel erfordert werde: requiritur ad bonitatem humanae
voluntatis quod ordinetur ad summum bonum (1, 2. q. 19.
a. 9). Hiernach verlangt er also, dall der Kinzelzweck
eines Willensaktes nicht bloB3 geeignet (ordinabilis) sei, zum

appetitui sensitivo: quia voluntas potest tendere in bonum universale,
quod ratio appr ehendit; appetitus autem sensitivus non tendit nisi in
bonum particulare, quod apprehendit vis sensitiva. KEt ideo bonitas
voluntatis dependet a ratione eo modo quo dependet ab objecto.

11, 2. ¢. 19. a. 4: Quod autem ratio humana sit regula voluntatis
humanae, ex qua eius bonitas mensuretur, habet ex lege aeterna, quae
est ratio divina . . . unde manifestum est quod multo magis dependet
bonitas voluntatis humanae a lege aeterna quam a ratione humana, et
ubi deficit humana ratio oportet ad rationem aeternam recurrere.

2 De malo q. 2. a. 4: Bonum et malum in actibus humanis con-
sideratur secundum quod actus concordat rationi informatae lege divina,
vel naturaliter vel per doctrinam vel per infusionem.

8 Dall die Giite und Schlechtigkeit des Willens nach seinem Ziel
za beurteilen ist, lehrt Thomas ausdricklich. 1, 2. g. 19. a. 7 und Sent.
lib. 2. Dist. 38. q. 1. a. 5.




nach Thomas von Aquin und Bonaventura. Vi)

letzten Ziel zu fiithren, sondern wirklich darauf hingeordnet
sein miisse, wenn der Wille gut sein soll. Auch dies spricht
Thomas wortlich aus: non est recta voluntas alicuius ho-
minis volentis aliquod bonum particulare, nisi referat illud
in bonum commune sicut in finem (1, 2. q. 19. a. 10).
Daraus ergibt sich als Konsequenz, dall, wenn der Mensch
irgendeinen Einzelzweck nicht mit Hinordnung auf sein
letztes Ziel verfolgt, sondern ihn zum absoluten Zweck macht,
sein Wille nicht mehr gut ist. Dali gleichwohl nach Thomas
nicht jede Handlung ohne diese Hinordnung Siinde ist,
werden wir noch sehen. Fiir jetzt halten wir das Resultat
fest, dafl mnach seiner Lehre zur Glite des Einzelzweckes
wie des Willens die Hinordnung beider auf das letzte Ziel,
also auf Gott erforderlich ist. Thomas zieht daraus noch
die Konsequenz, dafl die Giite des menschlichen Willens in
seiner Gleichformigkeit mit dem gottlichen Willen besteht.!
Denn das hochste Gut, auf das der menschliche Wille ge-
richtet sein mufl, um gut zu sein, ist zugleich das eigent-
liche Objekt des gottlichen Willens, und somit mufl3 der
menschliche Wille dem gottlichen gleichférmig sein, wenn er
.gut sein soll, jedoch nur formell, nicht materiell, d. h. er
mul} alles wollen auf Grund des letzten Zieles, also um
Gottes willen, nicht aber alles das, was nach Gottes Willen
geschieht.?

Was lehrt nun der hl. Bonaventura iiber die Giite und
Schlechtigkeit des Willens und damit der inneren Hand-
lungen? Er wirft in seinem Sentenzenkommentar aus-
driicklich die Frage auf, ob der Wille auf Grund eines
guten Zweckes gut sei,®> und antwortet darauf mit ja unter
der Voraussetzung, dall der Zweck in sich und als Zweck
gut ist, und dali die Handlung, die seinetwillen geschieht,
geeignet ist, zu dem Zwecke zu fithren, d. h. ebenfalls in
sich gut ist, sowie dal der Wille wirklich auf den Zweck
hingeordnet ist. Es konne ndmlich etwas gut in sich sein
und doch kein passender Zweck, wie z. B. das KEssen an
sich etwas Gutes ist und dennoch nicht den Charakter des

11, 2. q. 19. a. 9.

1,2 g. 19. a. 10: Ad hoc quod aliquis recta voluntate velit
aliquod particulare bonum, oportet quod illud particulare bonum sit
volitum materialiter, bonum autemn commune divinum sit volitum for-
maliter.

® Sent. II. Dist. 38. a. 1. . 1: utrum voluntas sit bona et com-
mendabilis ratione boni finis. — Resp. s. oben 8. 74. Anm. 2.




78 Der Begriff des Guten und Bosen

Zweckes haben darf, und ferner sei eine Handlung, die
in sich schlecht ist, z. B. die Liige, nicht geeignet, auf
das Gute hingeordnet zu werden (ordinabilis in bonum).
Der Wille ist also nach Bonaventura nur gut, wenn so-
wohl der Zweck als die Handlung, die zu ihm fithren soll,
gut sind; fehlt eine jener Bedingungen, so ist er nicht
mehr gut.

In bezug auf den Zweck aber lehrt er, dafl der Wille,
wenn er gut sein soll, stets nur einen Hauptzweck haben
konne.! Denn, wenn der Wille mehrere Zwecke verfolgt,
so sind, sagt er, drei Fille moglich: entweder verfolgt er
den Nebenzweck wegen des Hauptzweckes und dann ist
der Wille gut, oder er verfolgt neben dem Hauptzweck
einen Nebenzweck, der nicht an sich schlecht ist, aber ohne
ihn auf den Hauptzweck zu beziehen, dann ist der Wille
nicht mehr gut, sondern siindigt 148lich; oder endlich er ver-
folgt neben dem Hauptzweck einen anderen Zweck, der nicht
mit jenem vereinbar ist und der selbst zum Hauptzweck
wird und das ist Sache des bosen Willens, denn es heil3t
zweien Herren dienen und ist Todsiinde.

Er erldutert dies durch das Beispiel von jemand, der
zur Kirche geht, um Gott zu ehren, und zugleich um eine
Remuneration dafiir zu erhalten. Der erste Fall liegt vor,
wenn derselbe den Lohn nur empfangen will, um ihn den
Armen auszuteilen oder sonstwie Gott zu ehren; der zweite
Fall, wenn er nebenbei auch einen Gewinn haben will, doch
ohne das zum Hauptzweck zu machen; der dritte Fall, wenn
er zwar Gott ehren will, aber zugleich aus Geldgier Gewinn
dabei sucht. — KEs kann also der gute Wille nur in der
Weise zwei Zwecke verfolgen, dall der eine Hauptzweck ist
und der andere diesem untergeordnet, also bloB Mittel zu
seiner Krreichung ist.

Als einzigen Hauptzweck des guten Willens aber sta-
tuiert Bonaventura die Liebe Gottes (caritas), und zwar
in Anlehnung an Petrus Lombardus, der dabei der Lehre

1 Sent. IL. Dist. 38. a. 1. q. 3: utrum bonae voluntatis sit unus
solus finis, an possint esse plures. — Respondeo dicendum quod bonae
voluntatis unus solus est finis principalis. Propter quod intelligendum,
quod plures fines statuere hoc potest esse tripliciter. Uno modo ita,
quod finis sit sub fine et propter finem, alio modo ita, quod unus sit
finis principalis, alter non principalis, ita tamen quod finis non princi-
palis non referatur ad principalem actualiter; tertio modo ita, quod
uterque sit finis principalis.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 79

des Apostels Paulus und des hl. Augustinus folge;' denn
obwohl auch Gott, oder die Seligkeit oder Christus das
Ziel des guten Willens genannt werden konne, so habe
doch der Magister Sententiarum recht, die Liebe als solches
zu bezeichnen, weil dieser die volle Bedeutung des End-
zweckes (completa ratio finiendi) zukomme. Es sei ndmlich
eine dreifache caritas zu unterscheiden, die ungeschaffene,
die eins ist mit Gott, in welcher der Wille ausruht (finis in
quo quiescitur), die geschaffene, aber vollkommene, also jen-
seitige, durch welche der Wille seine absolute Ruhe in Gott
findet (finis quo quiescitur simpliciter in Deo) und drittens
die beginnende Liebe, durch welche der Wille im gegen-
wartigen Leben seine relative Ruhe in Gott findet (quo quies-
citur in Deo ut nunc). Bonaventura beweist dies noch mit
folgendem philosophischen Argument:? ,,Jeder gute Wille ist
darauf hingeordnet, dafl der Mensch Gottes genieBle, und
darauf, dal} er Gott besitze; aber wir genieBen Gottes und
besitzen ihn nur durch die Liebe: folglich ist die Liebe
nichts anderes als Gott haben: wenn also jeder gute Wille
darauf hingerichtet ist, dafl er Gott besitze, so scheint es,
daf das Ziel jedes guten Willens die Liebe selbst ist.«
Mit der caritas meint also Bonaventura im Grunde
Gott selbst oder den Besitz Gottes durch die Seele.
Wihrend der gute Wille nur ein Ziel kennt, und zwar bei
allen Menschen dasselbe, hat dagegen der bose Wille nach
Bonaventura vielerlei Ziele, und zwar einerseits wegen der
Unvollkommenheit der begehrlichen Liebe, die nur das Ihre
sucht, nicht das gemeinsame Gut, und anderseits wegen der
Unvollkommenheit der begehrbaren Dinge, indem die ein-
zelnen Leidenschaften auf verschiedene Giiter gerichtet sind,
die nicht in einer geschaffenen Sache vereinigt sein kénnen.?
Bonaventura kennt also wir Thomas nur ein Ziel des guten
Willens, ndmlich das hochste Gut: alle anderen Ziele konnen

1 Sent. II. Dist. 38. a. 1. g. 2: Quis sit ille finis, ex cuius boni-
tate voluntas est bona et ad quem debent referri nostrae voluntates, ut
sint rectae. — Respondeo dicendum, quod Magister recte dicit in eo,
quod finem omnis bonae voluntatis caritatem assignat; secutus est enim
in hoc doctrinam Apostoli et beati Augustini.

? Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 2. 3. fundamentum: Omnis bona
voluntas ad hoc ordinatur, ut homo fruatur Deo, et ad hoe, quod habeat
Deum; sed nos non fruimur Deo nec habemus ipsum nisi per caritatem:
ergo habere caritatem non est aliud quam habere Deum: si ergo omnis
I?Ona voluntas est ordinata ad hoe, quod habeat Deum, videtur, quod
finis omnis bonae voluntatis sit ipsa caritas.

 Sent. IL. Dist. 38. a. 1. q. 4.



80 Der Begriff des Guten und Bésen

nur mit Unterordnung unter dieses, d. h. als Mittel zu
diesem gut sein, und er sagt damit, dall, wenn der Wille
nicht auf jenes letzte Ziel gerichtet ist, er nicht wahrhaft
gut ist. Das letzte Ziel bezeichnet er allerdings anders
als Thomas, der es gewdhnlich nicht caritas, sondern be-
atitudo nennt; doch kommt es, wie wir gesehen, der Sache
nach auf dasselbe hinaus. Denn das Objekt, auf das der
Wille als letztes Ziel gerichtet ist, ist bei beiden dasselbe,
namlich Gott, das hochste Gut. Nur der Besitz des hochsten
Gutes wird von ihnen verschieden gedacht, von Bona-
ventura ndmlich als ein Akt des Willens (caritas), von
Thomas als ein Akt des Intellektes (visio Dei). Denn die
caritas ist nach jenem die Vollkommenheit des Willens;!
die beatitudo aber nach diesem eine Tatigkeit des erken-
nenden Verstandes (intellectus speculativus), nur begleitet
von einer Affektion des Willens, ndmlich dem Gefiihl der
Seligkeit.>

In Ubereinstimmung mit Thomas lehrt Bonaventura
auch, daBl der Wille des Menschen, um gut zu sein, mit
dem gottlichen Willen hinsichtlich des Willensgrundes gleich-
formig sein miisse,® d. h. dall wir alles aus Liebe zu ihm
wollen miissen. Doch macht er hier einen Unterschied
zwischen den affirmativen und negativen Geboten. Nur die
letzteren, also die verbietenden, verpflichten immer und
in jedem Augenblick; die ersteren die gebietenden, zwar
auch dauernd (semper), aber nicht in jedem Augenblick,
sondern nur dann und wann (pro loco et tempore). Kurz
wir sind gehalten, das Bose stets aus Liebe zu Gott zu
zu meiden; das Gute aber aus Liebe zu Gott zu tun, nur
insoweit, dall wir, wenn Zeit und Ort es angemessen er-
scheinen lassen, insbesondere wenn Gott uns durch innere
Einsprechung oder dullere Ermahnung dazu auffordert, einen
Liebesakt erwecken, oder aber, falls wir die caritas nicht
haben, das Unsrige tun, um sie wieder zu erlangen.* — Nicht
aber sind wir verpflichtet, unseren Willen materiell dem
gottlichen Willen gleichformig zu machen, d. h. in bezug
auf jeden beliebigen Gegenstand des Wollens, sondern nur

1 Sent. II. Dist. 38. a. 1. q. 2. 4. fund: forma vel habitus perfectxvus
voluntatis in esse moris est ipsa caritas.

2 8. th. I. II. g. 3. a. 4 u. 5. — In Sent. II. Dist. 38. q. 1. a. 2
rechnet Thomas allerdings die caritas mit zum letzten Ziele des Willens,
aber nur als finis sub fine, conjungens ultimo fini.

3 Sent. I. Dist. 48. a, 2. q. L. t Lb. ad. 4.



nach Thomas von Aquin und Bonaventura. 81

in dem, was Gott uns als seinen absoluten Willen bekannt
macht und was substanziell die Heilsordnung ausmacht,
also seine Gebote.l

BRSNS

DIE STELLUNG DER ENGEL IN DER SCHOPFUNG.

(Fortsetzung von Bd. XXV, S. 461—485.)

Vox P. WILHELM SCHLOSSINGER O. P.

6. Die Geisterwelt der vornehmste Teil
des Universum.

Wir haben bisher die Vornehmheit der Geisterwelt, de-
ren Korperlosigkeit, Immaterialitdt, Inkorruptibilitdt und
Immutabilitdt, die groBe Zahl der Geister, die sich alle,
nicht nur numerisch, sondern auch spezifisch voneinander
unterscheiden, dargestellt und zugleich auch damit auf-
merksam gemacht, wie auf Grund dieser einzelnen Kigen-
schaften die Stellung des Engels in der Schopfung immer
mehr und mehr an Bedeutung gewinne. Alle diese Aus-
fithrungen lassen uns die Engel zwar als erhabene und vor-
nehme Geschopfe erkennen, lassen uns aber zugleich auch
ihnen gegeniiber kalt und gleichgiltig, solange wir uns nicht
liberzeugt haben, dafl diese vornehmen Geschopfe ein Teil
des Universum sind, dem auch wir als Bruchteil angehoren,
ja daB diese Engel der vornehmste Teil desselben sind und
mit allen ibrigen Gliedern und Teilen desselben in einer
gewissen, inneren, fast mochte man sagen, Lebensbeziehung
stehen, die Triebfeder der ganzen grofien Weltmaschine sind.
Koénnen wir nicht dieses Verhiltnis der Engelwelt zum Uni-
versum nachweisen, dann natiirlich miissen uns die Engel
ebenso gleichgiiltig bleiben wie die fabelhaften Bewohner
des Mars. Doch sind wir imstande, zwingende Griinde fiir
dieses Verhéltnis anzufiihren.

: Des.f' hl. Thomas sagt:®? ,,Angeli sunt quaedam pars
universi; non enim constituunt per se unum universum,
sed tam ipsi quam creatura corporea in constitutionem

! Sent. I. Dist. 48. a. 1. q. 2. 2L g 61. a 3.
Jahrbuch fir Philosophie etc. XXVII. 6



	Der Begriff des Guten und Bösen nach Thomas von Aquin und Bonaventura

