Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 27 (1913)

Artikel: Henri Bergson und der Thomismus
Autor: Feuling, Daniel
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Henri Bergson und der Thomismus. 33

HENRI BERGSON UND DER THOMISMUS.
Vox P. DANIEL FEULING O. 8. B.

_o®°___

Unter den lebenden franzosischen Philosophen nimmt
Henri Bergson seit Jahren eine fithrende Stellung ein. Zwar
fand er am Anfang seiner schriftstellerischen Tatigkeit nur
in engen Kreisen Beachtung, aber seit der zweiten Héilfte
der neunziger Jahre begann er viel genannt zu werden, und
namentlich seit der Verdffentlichung seines letzten grollen
Werkes 1907 findet er einen ganz ungewohnlichen Anklang,
so dafl man vielerorts geneigt ist, mit seinem Namen die
Vorstellung einer neuen Zeit fiir die philosophischen Bestre-
bungen und Hoffnungen zu verbinden. Seit etlichen Jahren
regt sich das Interesse fiir ihn auch in Deutschland, schon
1909 verdffentlichte Albert Steenbergen sein Buch iiber
,»Henri Bergsons intuitive Philosophie* (Jena bei Diederichs),
im nidmlichen Jahre begann die Ubersetzung seiner Werke
in unsere Sprache, auch in England, Dénemark, Italien
wendet man ihm neuestens eine bedeutende Aufmerksam-
keit zu. Was ihm zu solchem Krfolge verhalf, das war
einmal der Umstand, dall er von Anfang an Auffassungen
vertrat, die mit der mehr und mehr aufkommenden Reaktion
gegen den Materialismus und Mechanismus in Philosophie,
Psychologle und Biologie wesensverwandt waren, so dal

als einmal die bezeichnete Reaktion an Kraft und Aus-
-dehnung gewann, durch die aufkommende neue Bewegung
zur Hohe emporgetragen wurde; das war ferner die ganze
faszinierende Eigenart seiner Schriften, die von einem un-
leugbar hervorragenden spekulativen Talent, von einer
straffen Geistesbildung und von ausgebreiteten Kenntnissen
nicht nur in allgemeinen, sondern auch in ganz speziellen
psychologischen, physiologischen und biologischen Dingen
zeugen; das war nicht zuletzt die selten klare, leicht flie-
Bende, an ebenso iiberraschenden als trefflichen Gleichnissen
reiche Art der Darstellung, die ihm den Ruf eines der ersten
franzosischen Schriftsteller der Gegenwart eingetragen hat
und seinen Werken auch dort Eingang verschafft, wo man
re_lpdum der Philosophie willen sich kaum um sie bemiithen
wiirde.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIIL 3



34 Henri Bergson und der Thomismus.

LaBt es nun der geschilderte Tatbestand an und far
sich schon als durchaus wiinschenswert, ja notwendig er-
scheinen, dall man sich iiber eine also auftretende philo-
sophische Richtung, wie sie an Bergsons Namen sich knlipft,
hinreichend orientiere, so hat doch auch davon abgesehen die
Philosophie des Pariser Denkers fiir den Kenner der thomi-
stischen Philosophie ein eigenartiges Interesse. In ganz auf-
tilliger Weise treten néamlich an den verschiedensten Stellen
in Bergsons Gedankenwelt unverkennbare Ahnlichkeiten und
Analogien zu altiiberlieferten thomistischen Lehrstiicken
hervor, und auch da, wo es sich um friher noch nicht
erorterte Probleme handelt, zeigt sich Ofters eine innere
Verwandtschaft zwischen den Ideen Bergsons einerseits, und
den im Geiste des Aquinaten gefalten und auf seine Prin-
zipien gegriindeten Lehren der gegenwirtigen Scholastiker
anderseits. Dabei ist es der Beachtung wert, dal} sich diese
Beriihrungspunkte nicht etwa bloB oder hauptsidchlich in
unbedeutenden Sonderfragen finden, sondern im Gegenteil
auch in grundlegenden Dingen vorhanden sind, in Punkten,
auf welche Bergson selbst ein besonderes Gewicht legt.
Die Tatsache jener Ubereinstimmungen ist um so bemer-
kenswerter, da Bergson, soweit sich darauf aus seinen
Schriften irgend schlieBen 1a8t, mit dem Thomismus nie
genauer bekannt geworden ist, und da er zu den betreffenden
Lehren meist-auf ganz anderen Wegen und von ganz anderen
Ausgangspunkten aus gelangt, als die Thomisten.

Fiir die allgemeine Darstellung der Bergsonschen Ideen
auf Cl. Baumkers bekannten Vortrag! verweisend und
alle eigentliche Kritik zuriickstellend, mo6chten wir nun
jene besonderen Punkte kurz zusammenstellen, in denen
Bergson der thomistischen Philosophie mehr oder weniger
nahe kommt. An entsprechender Stelle werden wir in der
Regel die Worte des Aquinaten zum Vergleich anfiihren
und auBerdem das Zeugnis eines der gegenwartigen Thomisten
beigeben. Wir wihlen P. Joseph Gredt, dessen Elementa
Philosophiae aristotelico-thomisticae, heuer in zweiter Auf-
lage vollendet (2 Biande, bei Herder in Freiburg), mit un-
leugbarem Recht als eine der klarsten und zuverldssigsten
Darstellungen des thomistischen Systems betrachtet werden.
Es sei festgestellt, dall P. Gredt bei der Abfassung seiner
Elementa in keiner Weise, weder direkt noch indirekt, von

! Uber die Philosophie von Henri Be'rgSOn. Philosophi-
sches Jahrbuch der Gérresgesellschaft. Bd. 25 (1912). S. 1 fi.



Henri Bergson und der Thomismus. 35

Bergsons Schriften oder Ideen beeinflufit war. Wenn unsere
Arbeit einen mehr oder weniger mosaikartigen Charakter
aufweist, so wird man das als in der Natur der Sache
gelegen verstehen.

Wir beginnen mit einigen metaphysischen Lehr-
stiicken. An erster Stelle sei auf einen Punkt hingewiesen,
dessen Bedeutung jiingst von Harald Hoffding hervorge-
hoben worden ist. Mit Recht findet der dénische Forscher
ein eigentlich fundamentales Prinzip der Bergsonschen Philo-
sophie in dem folgenden Satze ausgesprochen: ,La conscience
que nous avons de notre propre personne, dans son continuel
écoulement, nous introduit & lintérieur d’une réalité sur
le modéle de laquelle nous devons nous représenter
les autres.©! Obwohl an dieser Stelle das Wort Analogie
nicht ausdriicklich genannt ist, so -~ wird doch deutlich
von dem Begriffe Gebrauch gemacht; und es erscheint
damit im Sinne Bergsons der Aufbau jeglicher Metaphysik
als auf Analogie gegriindet bestdtigt.? Von einem bestimm-
ten (Gebiete der unmittelbaren Erfahrung aus sucht Bergson
das Licht fiir das Verstindnis aller Wirklichkeit, er zweifelt
nicht daran, daBl von einem besonderen Punkte aus die
ganze Realitdt uns nahe gebracht werden kann und muB,
und er 1468t sich von diesem Denkmotive u. a. gerade auch
dort leiten, wo er in der Evolution créatrice (cfr. p. 323)
einige Feststellungen iiber die Natur des Absoluten zu
machen bemiitht ist. — Das Prinzip von der Analogie aller
Wirklichkeit und alles philosophischen Erkennens, das Berg-
son gebraucht und statuiert, ohne es freilich weiter in seine
Voraussetzungen und Konsequenzen zu verfolgen, ist vom
hl. Thomas von Aquin und namentlich von seiner Schule
klar und bestimmt als Grundlage und Voraussetzung aller
Spekulation erkannt, bezeichnet und begriindet worden. Hs
ist thomistische Lehre, dal} das eigentiimliche Formalobjekt
des menschlichen Verstandes in diesem Leben ausschliefilich
die Wesenheit des durch die Phantasie vorgestellten Korper-
dinges ist, wihrend alles andere, vor allem das Uberkorper-
liche, wie Seele, Gott, nur nach Art der Kérperdinge, als

' Bergson, Introduction & la Métaphysique, p. 25 f; das fran-
zosiche Zitat entnehmen wir H 6ffding, Der menschliche Gedanke,
seine Formen und seine Aufgaben. Leipzig, O. R. Reisland (1911). 8. 349.
In der deutschen Ubersetzung der Introduction ete. (Einfithrung in die
Metaphysik. Leipzig, Diederichs 1909) findet sich die Stelle. S. 40.

* Hoffding, 1. c. 349 f.

g%



36 Henri Bergson und der Thomismus,

denselben analog, gedacht und erkannt werden kénne. In
diesem Sinne sagt der hl. Thomas (um von vielen Stellen
einige hervorzuheben), dall wir ,,per materialia . . . in im-
materialium aliqualem cognitionem devenimus“ S. th.
q. 85, a. 1. c.; von der Gotteserkenntnis schreibt er: ,,In-
tellectus autem noster, cum cognoscat Deum ex creaturis,
format ad intelligendum Deum conceptiones propor-
tionatas perfectionibus procedentibus a Deo in creaturas.«
S. th. I. q. 13 a. 4 c. Dem liegt zugrunde die allgemeine
metaphysische Lehre des hl. Thomas, daf der Seinsbegriff,
wie er auf das Geschaffene und Ungeschaffene, auf das
Korperliche und Geistige, auf das Substanzielle und Ak-
zidentelle angewandt wird, nicht univok, sondern analog
ist. ,,Ens multipliciter dicitur. In 4 Metaph. lect 1.2  Ni-
hil de Deo et rebus aliis potest univoce praedicari.“ Contr.
Gent. I. 32. — Man vergleiche dazu Gredt, Elementa (2.

Aufl) II p. 7: ,,Ens est conceptus analogus, qui de in-
ferioribus suzs dicitur analogia proportionalitatis propriae
continente virtualiter analogiam attributionis.©“ Speziell

von unserer metaphysischen Erkenntnis sagt Gredt: ,,Quae
sunt [obiecto formali proprio] perfectiora (res spiritu-
ales), per obiectum formale proprium cognoscuntur imper-
fectiore modo quam in se sunt, quia in cognoscente
acquirunt modum essendi 1mperfectiorem quatenus tra-
huntur ad modum essendi obiecti formalis i. e. cognoscuntur
analogice tantum* I. 436 f. Hreilich gehen Bergson und
die Thomisten insofern auseinander, als ersterer die Me-
taphysik auf die Analogie des Séelenlebens gebaut wissen
will, wiahrend letztere auf die sichtbare Korperwelt als
letztes Fundament verweisen.

Eng mit dem soeben besprochenen Punkte hingt ein
anderer zusammen. Bergsons Philosophie hat im allgemeinen
ein stark antiintellektualistisches Geprige. Die
Wirklichkeit, das Leben zumal 146t sich in die Begriffe
des Verstandes nicht fassen, ,la vie déborde l'intelligence‘,
liest man Evolution créatrice p. 50. Die ,Introduction
a la Métaphysique“ wie die ,,Evolution creéatrice’ haben
den Nachweis zu einem ihrer unmittelbarsten Zwecke, daf3
unsere Verstandeserkenntnis und die Realitit inkommen-
surabel seien. Trotzdem kommt Bergson zu einem Resultat,
das er in folgende bildliche Darstellung kleidet: .,Nous avons
montré que l'intelligence s’est détachée d’une réalité plus
vaste, mais qu’il n’y a jamais eu de coupure nette entre



Henri Bergson und der Thomismus. 37

les deux: autour de la pensée conceptuelle subsiste une frange
indistincte qui en rappelle Porigine. Bien plus, nous com-
parions lintelligence & un noyau solide qui se serait formé
par voie de condensation. Ce noyau ne différe pas
radicalement du fluide qui I’enveloppe.© Ev. créat.
p- 210 sq. Hiermit ist im wesentlichen doch wieder die
radikale Intelligibilitdt aller positiven Wirklichkeit zuge-
standen. Wenn Bergson den anologen und unvollkommenen
Charakter unserer intellektuellen Erkenntnis, den er ja nach
dem Vorausgehenden im Prinzip anerkennt, bei seiner Kritik
des Verstandes hinreichend beriicksichtigt hétte, wenn er
die hieraus sich ergebenden Konsequenzen fiir die Auffassung
der gesamten Wirklichkeit gezogen hatte, dann wére er jener
thomistischen Lehre ungleich niher, auf die seine angefiithrten
Worte unverkennbar hinleiten: der Lehre ndmlich, dafl Sein
und Intelligibilitdt ihrem innersten Wesen nach sich decken
und decken miissen. In scholastischer Sprache lautet diese
Lehre: ,,Ens et verum convertuntur. 8. Thom., In Peri-
herm. 1. 1, lect. 3. ,,Tum veritas ontologica formalis tum
veritas ontologica causalis est inseparabilis a rebus.© Gredt
II. 23. cfr. T 430.

In dem Werke ,L’Evolution créatrice sind zwei un-
gemein anregende Abschnitte enthalten, deren einer iiber
den Begriff des Seins (8. 298—322), der andere iiber den
der Ordnung (S. 239—258) handelt. Was den zweiten der
genannten Punkte betrifft, so betont Bergson vor allem
den praktischen Charakter des Begriffes der Ordnung: wir
sprechen von Ordnung stets nur im Hinblick auf ein Ziel,
einen Zweck, eine zu erreichende Wirkung, und wir sprechen
von Unordnung, wenn einem von uns erstrebten Ziel durch
die tatsdchliche Disposition der Dinge nicht gedient wird.
Fiir uns ist ein leitender Gedanke Bergsons bei seinen Aus-
fithrungen von Interesse. Er schreibt p. 243: ,,D’une ma-
niére générale, la réalité est ordonnée dans l’exacte mesure
ol elle satisfait notre pensée. L’ordre est done, un
certain accord entre le sujet et 'objet. Clest I'esprit
se retrouvant dans les choses. Obgleich nicht als &s-
thetische Spekulation niedergeschrieben, enthalten diese
Zeilen, vielleicht vollig ungewollt, eine #sthetische Wiir-
digung der Ordnung. In solchem Lichte aber betrachtet,
bieten die angefithrten Gedanken Bergsons eine bemerkens-
werte Analogie zu dem, was P. Gredt, II p. 29 vom Wesen
des Schonen schreibt: ,Pulchrum est quasi species boni.



38 Henri Bergson und der Thomismus.

Ideo pulchritudo addit enti relationem convenientiae pure
obiectivae ad potentiam cognoscitivam, ad appetitum na-
turalem eius. Nam pulchrum omnes intelligunt quod visum
placet, seu cuius ipsa apprehensio placet. Ipsam autem
apprehensionem placere idem est atque obiectum ut obiec-
tum cognitum seu pure obiective convenire potentiae
cognoscitivae.*

Was sodann den Begriff des Nichtseins angeht, so
héatte Bergson wohl nicht gesagt, die Philosophen héatten
sich mit ihm nicht beschaftigt, wenn er mit der tho-
mistischen Philosophie vertraut gewesen wére. Kr hétte
dann auch, so glauben wir, manches anders und genauer
gesagt, als es nun bei ihm zu lesen ist. Trotzdem ist seine
Untersuchung iiber den Begriff des Nichts dullerst beachtens-
wert und fiir unser Thema interessant. Die wichtigste
Konklusion, zu der Bergson gelangt, lautet also: ,,Il y a
plus, et non pas moins, dans I'idée d’un objet concu
comme ,n’existant pas‘ que dans l'idée de ce méme objet
congu comme ,existant’, car 'idée de 'objet ,n’existant pas
est nécessairement 1'idée de l’objet ,existant‘, avec en plus,
la représentation d’une exclusion de cet objet par la réalité
actuelle prise en bloc* (p. 310). Mit anderen Worten: denken,
ein bestimmter Gegenstand existiere nicht, heiflt diesen
selben Gegenstand zunéchst sich vorstellen und ihn alsbald
in der Vorstellung durch die aktuelle Wirklichkeit verdrangt
denken. Was immer an der besonderen Formulierung und
an der philosophischen Begriindung dieser Gedanken zu
beméingeln sein mag: mit Klarheit hat Bergson festgestellt,
dafl der Begriff des Nichtseins ein positives Moment in
sich enthélt, dal man auch beim Denken des Nichts irgend-
ein Sein denkt oder mitdenkt. Und ein weiteres noch hat
Bergson hervorgelioben, wo er die kritische Frage erhebt:
,»D’ol vient donc qu’on s’obstine a mettre affirmation et
la négation sur la méme ligne et a les doter d’une égale
objectivité? D’oli vient qu'on a tant de peine a recon-
naitre ce que la négation a de subjectif, d’artificiellement
tronqué, de relatif & l'esprit humain et surtout a la vie
sociale“ (p. 315)?

Jeder, der bei der Lektiire dieser und verwandter Stellen
die thomistische Lehre vom Verstandesding, ens rationis,
gegenwiirtig hat, mul sich dariiber klar sein, welche Uber-
einstimmung in den wesentlichen Punkten zwischen den
Resultaten Bergsons und der thomistischen Lehre vom Nicht-



Henri Bergson und der Thomismus. 39

sein besteht. Das doppelte von Bergson herausgestellte
Moment: das Positive wie das Subjektive, bringt der hl.
Thomas kurz und treffend zum Ausdruck, wenn er von
der negatio et huiusmodi sagt: ,,aliquid, quod est in se
non-ens, intellectus considerat ut quoddam ens (In 5 Met.
lect. 9); oder wenn er anderswo schreibt: ,,non-ens non
habet in se unde cognoscatur, sed cognoscitur in quantum
intellectus facit illud cognoscibile*s (S. th. I q. 16 a. 3 ad 2).
Vom Verstandesding im allgemeinen sagt P. Gredt: ,,Ens
rationis habet esse obiective tantum in intellectu, i. e.
totum esse entis rationis in eo consistit, ut apprehendatur,
seu ut sit intellectus obiectum. Hst igitur ratio obiectiva
(conceptus obiectivus, non formalis), quae obversatur menti,
quae tamen extra mentem existere non potest: Id quod
simpliciter non est ens, cum non existat neque existere
possit in rerum natura, intellectus sibi proponit tamquam
rationem obiectivam, quam considerat, et ita facit existere
idealiter in se tamquam obiectum suum id, cui existentia
simpliciter repugnat (I p. 98 sq). Als die zwel Kategorien
des Verstandesdinges werden dann die Negation (Privation)
und Relation genannt (die relatio rationis im Gegensatz
zur relatio realis). Von der Negation oder dem Begriff des
Nichtseins wird dann weiter gesagt: ,,Advertatur non-esse
formae seu carentiam formae non esse ens rationis. Hoec
enim non-esse, haec carentia invenitur in rerum natura
(negative). A parte enim rei invenitur formam non esse;
sed ens rationis, quod est negatio, in eo consistit, quod
illud non-esse ab intellectu ad modum entis concipiatur
(p- 99). Fir die Kenner der ganzen Auseinandersetzung
Bergsons fithren wir noch folgende Bemerkungen Gredts
an als Licht werfend auf die Grundgedanken des Pariser
Philosophen beziiglich des gegenwirtigen Problems: ,,Cog-
nitio, qua formatur ens rationis, . . . est fictio per modum
formationis qua ad modum entis apprehenditur aliquid,
quod in re non est neque esse potest, quod simul tamen
discernitur ab ente vero et reali. Est nihilominus modus
cognoscendi imperfectus conotative attribuere alicui id,
quod in se non habet (p. 101). ,Negatio debet positive
concipi ad instar entis, quod est comparative ad aliud.
Z&bsc;lout)e enim concipi nequit negatio, cum nihil sit*
P 0).

- Noch zwei Anndherungen Bergsons an die Scholastik
in eigentlich metaphysischen Fragen seien hier erwahnt.



40 Henri Bergson und der Thomismus.

Die eine betrifft die Lehre von der Unwiederholbarkeit des
ndmlichen individuellen Aktes oder Augenblickes, die andere
das Entstehen wirklich neuer Realitdt im Welt- und Lebens-
prozell. Beziiglich der Unwiederholbarkeit des nim-
lichen Aktes oder Augenblickes, wovon Bergson immer
wieder handelt, entnehmen wir aufs Geratewohl dem Werke
,.,Matiére et mémoire: HEssai sur la relation du corps a
Pespritec die folgende Stelle: ,L’immense majorité de nos
souvenirs portent sur les événements et détails de notre
vie, dont I'essence est d’avoir une date et par conséquent
de ne se reproduire jamais‘ (p. 80). Die Akte und Augen-
blicke unseres Lebens sind etwas, was seinem Wesen nach
unwiederholbar ist: ,,ce qui, par essence, ne peut se
répéter (ib.). Man vergleiche dazu Gredt: ,,Quod indi-
viduatur ipso ordine successionis, non potest, ne superna-
turaliter quidem, idem numero redire; atqui res successivae
(d. i. Akte, Augenblicke) individuantur ipso ordine suc-
cessionis; ergo res successiva ne supernaturaliter quidem seu
per potentiam Dei absolutam reproduci potests (IL. p. 167).

Gegen jegliche Art von mechanistischer Weltanschauung
vertritt Bergson — um zum anderen Punkte zu kommen
— die Uberzeugung, daB in Welt und Leben sich fort und fort
neue Realitdat offenbare. Schon in dem Werke ,,Essai
sur les données immédiates de la conscience* hat Bergson
diesen Gedanken aus Anlal} seiner Freiheitslehre verfochten,
spater hat er, wie der Titel schon andeutet, seiner , Evo-
lution créatrice eben diese Idee zum Grundthema Gegeben.
Aus langeren Ausfithrungen heben wir hervor: ,, Quand nous
replagons notre étre dans notre vouloir, et notre vouloir
Iui-méme dans 'impulsion qu’il prolonge, nous comprenons,
nous sentons, que la réalité est une croissance perpétuelle,
une création qui se poursuit sans fin. Notre volonteé fait déja
ce miracle. Toute ceuvre humaine qui renferme une part
d’invention, tout acte volontaire qui renferme une part de
liberté, tout mouvement d’un organisme qui manifeste de la
spontanéité, apporte quelque chose denouveau dansle monde‘
(Ev. créat. p. 260). Und auch von einem Entstehen, einer
Schopfung neuer Materie sagt Bergson ebenda, sie sei ,,ni in-
compréhensible ni inadmissible*. Wir sehen davon ab, be-
sondere Texte der bisher zitierten Autoren zu gegenwirtigem
Lehrpunkt anzufiihren: die Lehre von der Schopfung, die
Lehre von Potenz und Akt und von dem damit verbundenen
Werden, die Lehre von den substanziellen Verdnderungen



- Henri Bergson und der Thomismus. 41

bei Entstehen und Vergehen nicht nur der Organismen,
sondern auch der chemischen Verbindungen, die Lehre von
der realen Verschiedenheit der Akzidenzien und der Sub-
stanz: dies alles und anderes im Thomismus schlieBt zu
offensichtlich die Lehre vom Entstehen neuer Realitdt ein,
als dafl es besonderer Nachweise bediirfte.

Nach der Erorterung der hauptsichlichsten meta-
physischen Beriihrungspunkte zwischen Bergson und dem
Thomismus wenden wir uns den sogen. erkenntnis-
theoretischen Fragen zu. Hier sei zunéchst auf ein
Moment hingewiesen, das Bergson in eigentiimlicher Weise
im Gegensatz zu den modernen Auffassungen und in Har-
monie mit den alten und vielen neuen Vertretern des
Thomismus und der Scholastik iberhaupt bringt. Er falt
die Philosophie auf als ,,un retour conscient et réfléchi
aux données de 'intuition‘, und er verlangt von der wissen-
schaftlichen Spekulation: ,,Elle doit nous ramener, par
Panalyse des faits et la comparaison des doctrines, aux
conclusions du sens commun.© Matiére et mémoire, avant-
propos p. III. Solche Auffassungen waren, wie angedeutet,
der thomistischen Philosophie von alters her immanent.
Sie sind beispielshalber eingeschlossen und in besonderer
Richtung verwertet, wenn Gredt schreibt: ,,Scientiae ex-
perimentales multum conferunt Philosophiae naturali, in
quantum accuratiorem scientificam experientiam submini-
strant, quae vulgarem excellit. Non sunt tamen philosopho
absolute necessariae, quia etiam vulgaris experientia vera
est et validum fundamentum praebet ad aedificium phi-
losophicum superstruendum. Hoc negari non potest nisi
ab eo, qui sensuum veracitatem negat (I. 214).

Das letzte Zitat beriihrt die Lehre von der sinn-
lichen Erkenntnis. Nach der altiiberlieferten Auf-
fassung der Scholastik im allgemeinen und des hl. Thomas
im besondern erkennen wir die sinnlich wahrnehmbare
Realitdit in ihrem unmittelbaren An-sich und — unter
naturentsprechenden Umstdnden — ganz so, wie sie in sich
selber ist. M. a. W., unsere Erkenntnis der sinnlichen
Qualitdten ist eine unmittelbare, und die Qualitéiten
werden in ihrer physischen Objektivitit wahrgenommen.
Die Unmittelbarkeit unserer sinnlichen Erkenntnis der
AuBlenwelt lehrt S. Thomas, insofern er beim Erkenntnis-
vorgang in den #ulleren Sinnen die Bildung einer species
expressa in Abrede stellt. ,,Cognitio sensus exterioris



42 Henri Bergson und der Thomismus.

perficitur per solam immutationem sensus a sensibili, unde
per formam, quae sibi a sensibili imprimitur, sentit; non
autem ipse sensus exterior format sibi aliquam formam
sensibilem (Quodl. IX, 9, ad 2). Die formale Objektivi-
tat der Sinnesqualitéten bringt der Aquinate zum kurzen
Ausdruck, wenn er sagt: ,,Sensus semper apprehendit rem
ut est, mnisi sit impedimentum in organo vel in medio*
(De verit. q. 1, a. 11). Mit Thomas gehen auch heute
noch zahlreiche Neuscholastiker, speziell Thomisten. So
stellt Gredt die These auf und verteidigt sie eingehend:
,,Sensus debitis sub conditionibus ita wveraciter referunt
obiectivitatem rerum corporearum, ut non tantum qua-
litates primariae, sed etiam secundariae tamquam for-
maliter obiectivae habendae sint* (IL. p. 75). Von der Un-
mittelbarkeit der dulleren Wahrnehmung schreibt P. Gredt:
,,Cognitio intuitiva humana est cognitio sensitiva sen-
suum externorum et sensus communis, quia hi sensus ver-
santur circa praesentialiter existentia‘* (L. p. 17); ,,Speciem
expressam non producunt sensus externi et sensus com-
munis, quorum cognitio experimentalis immediate (i. e.
sine medio in quo) in obiecto terminatur< (I. p. 381). —
Vernehmen wir nun, was Bergson in voller Ubereinstim-
mung damit von der sinnlichen Erkenntnis sagt. Allgemein
stellt die ,,Einfiihrung in die Metaphysik® (S. 40) fest, da8
es ,,eine aduBlere und dennoch unserem Geist unmittelbar
gegebene Realitdt gibt. ,,Der gesunde Menschenverstand
hat in diesem Punkte recht gegen den Idealismus und
(kritischen) Realismus der Philosophen.“ Hingehender
handelt Bergson von der Objektivitdt der Sinnesqualitdten
in ,,Matiére et mémoire p. 31 ff. 66 f. Er schreibt z. B.
von der Wahrnehmung eines leuchtenden Punktes P: ,,c’est
bien en P, et non pas ailleurs, que I'image de P est formée
et percue. En nous representant ainsi les choses, nous
ne faisons que revenir & la conviction naive du sens com-
mun. Tous, nous avons commencé par croire que nous
entrions dans 'objet méme, que nous le percevions en lui,
et non pas en nous* (p. 31 f). Von den Gegnern dieses
natiirlichen Realismus sagt Bergson: ,,Si le psychologue
dédaigne une idée aussi simple, aussi rapprochée du réel,
c’est que le processus intracérébral, cette minime partie
de la perception, lui parait étre I’équivalent de la percep-
tion entiére* (p. 32). ,,Ma croyance & un monde exterieur
ne vient pas, ne peut pas venir, de ce que je projette hors



Henri Bergson und der Thomismus. 43

de moi des sensations inextensives: comment ces sensa-
tions acquerraient-elles 'extension, et d’ot pourrais-je
tirer la notion de lextériorité?< (p. 36) ,,Les données de
nos différents sens sont des qualités des choses, pergues
d’abord en elles plutét qu’en nous® (p. 39). ,,Notre per-
ception de la matiére’* n’est pas ,relative ni subjective*
(p- 40). Es wird ferner (S. 40 ff) die bekannte Theorie
von den spezifischen Sinnesenergien angegriffen und die
Lehre bekampft ,,que nos sensations sont simplement des
signaux, que le rdle ‘de chaque sens est de traduire dans
sa langue propre des mouvements homogénes et mécaniques
s’accomplissant dans DPespace (p. 41). Die ganze Dar-
legung Bergsons zielt, von einigen eigentiimlichen Modi-
fikationen durch seine Gedédchtnislehre abgesehen, dahin
festzustellen, ,,que la matiére est absolument comme elle
parait étre (p. 67), und die Forderung wird aufgestellt:
»il faudrait laisser & la matiére ces qualités que maté-
rialistes et spiritualistes s’accordent a en détacher (ib.).

Auch hinsichtlich der Verstandeserkenntnis
kommt Bergson der thomistischen Lehre in auffilligem
Grade nahe — trotz sehr tiefgehender Unterschiede, die
in diesem, wie in den meisten andern Punkten obwalten.
Fir die Bergsonschen Auffassungen iiber die Verstandes-
erkenntnis ist namentlich die ,,Evolution créatrice‘‘ zu Rate
zu ziehen. Dieses Werk versucht auf biologischer Grund-
lage eine neue Kritik der HErkenntnis aufzubauen, sucht
aus der Entwicklung und den Lebensfunktionen das mal-
gebende Verstdndnis fiir die verschiedenen Tatigkeiten der
einzelnen Lebewesen und vornehmlich des Menschen zu
gewinnen. Die ersten Sitze der Einleitung zum ganzen
Werke geben das Gesamtresultat der einldBlichen Ent-
wicklungen des Verfassers wieder. Sie lauten: ,.L’histoire
de P'évolution de la vie, si incompléte qu’elle soit encore,
nous laisse déja entrevoir comment l'intelligence s’est con-
stituée par un progrés ininterrompu, le long d’une ligne qui
monte, & travers la série des Vertébrés, jusqu’a I'homme.
Elle nous montre, dans la faculté de comprendre, une annexe
de la faculté d’agir, une adaptation de plus en plus précise,
de plus en plus complexe et souple, de la conscience des
étres vivants aux conditions d’existence qui leur sont faites.
De la devrait résulter cette conséquence que notre intel-
ligence, au sens étroit du mot, est destinée & assurer I'in-
sertion parfaite de notre corps dans son milien, a se



44 Henri Bergson und der Thomismus.

représenter les rapports des choses extérieures entre elles,
enfin & penser la matiére.© Im Laufe seiner Darlegungen
kommt Bergson immer wieder darauf zuriick, daB das
penser la matiére die grundlegende Funktion unseres
Verstandes ist. Vernehmen wir noch einige der wichtigsten
Sétze, die Bergson selbst als Hauptresultate unterstreicht.
,,Notre intelligence, telle qu’elle sort des mains de la na-
ture, a pour objet principal le solide inorganisé« (p. 166 f).
,,L’intelligence ne se représente clairement que le discontinu*
(p- 168). ,,Notre intelligence ne se représente clairement
que I'immobilité* (p. 169). ,L’intelligence est caractérisée
par la puissance indéfinie de décomposer selon n’importe
quelle loi et de recomposer en n’importe quelque systéme
(170). In diesem analytisch-synthetischen Verfahren, das
dem Verstande von Natur aus eigen ist, findet Bergson
vom theoretischen Standpunkt aus eine unleugbare Un-
vollkommenheit, weshalb er auch bestrebt ist, in seiner
intuitiven Philosophie die Moglichkeit einer vollkommeneren,
weil einfacheren, komprehensiven Erkenntnis, ndmlich der
iibersinnlichen Intuition darzutun, einer Intuition, welche
die Realitdt in ihrer ganzen inneren Fiille und in ihrer
ungeteilten Kinheit zu erfassen vermochte.

Die Verwandtschaft dieser Auffassungen mit wichtigen
thomistischen Lehrstiicken ist unverkennbar. Um mit dem
letzten Punkte zu beginnen: die Unvollkommenheit unserer
intellektuellen Erkenntnis hat der Thomismus von jeher
anerkannt, mnicht nur insofern diese Krkenntnis vielfach
nur auf dem Wege der Analogie verfahren kann, sondern
namentlich auch, weil sie zu ihrem Vorankommen des
Mittels der Analyse und Synthese bedarf. Es sei dafiir,
als fiir eine bekannte Sache, nur folgendes Zitat aus Gredt
gegeben, das die ganze betr. Lehre kurz zusammenfaft:
»Judicium quod componendo et dividendo fit, imperfec-
tionem arguit in intellectu, qui non statim unico actu
totam rem penetrat, sed pluribus actibus indiget. Quare
proprium est intellectus imperfecti, humani; intellectus vero
perfectus, angelicus nimirum et divinus, non iudicat com-
ponendo et dividendo, sed statim simplici apprehensione
perfecta totam rem cum attributis suis comprehendit
(I. p. 30 £; cfr. p. 60).

Wenn dann weiterhin Bergson zu dem Resultate
kommt, dal die unmittelbare, natiirliche Funktion unseres
Verstandes die Erkenntnis, das Denken des Stofflichen,



Henri Bergson und der Thomismus. 45

Korperlichen ist, so ist er darin im wesentlichen einig
mit der grundlegenden thomistischen Lehre vom eigentiim-
lichen Formalobjekt des menschlichen Intellektes in diesem
Leben. Aus dem hl. Thomas geniige die Stelle: ,,Potentia
cognoscitiva proportionatur cognoscibili. Unde . . . in-
tellectus humani, qui est coniunctus corpori, proprium
obiectum est quidditas sive natura in materia corporali
existens; et per huiusmodi naturas visibilium rerum in in-
vigibilium aliqualem cognitionem ascendit* (S. th. I. q.
84 a. 7 ¢.). Gredt falit diese Lehre samt einigen weiteren
Bestimmungen in folgende These: ,,Obiectum formale in-
tellectus proprium pro hoc statu unionis animae cum cor-
pore est quidditas rei materialis per phantasiam repraesen-
tatae, non prout est singularis, sed prout est universalis®
(I. p. 432). Inwiefern einige besondere Formulierungen
der Bergsonschen Lehren, die wir oben zitiert haben, auch
aus der thomistischen Grundauffassung sich ergeben, wird
der Leser leicht feststellen kénnen.?

Uber den Verstand stellt Bergson, wie schon angedeutet,
die geistige Intuition, ihm zufolge das eigentliche Organ
des Philosophen, als Fahigkeit, die Realitdt in ihrer Un-
mittelbarkeit und absoluten Objektivitdt direkt zu erfassen.
Eine solche, von der sinnlichen verschiedene, Intuition er-
kennt der Thomismus dem Menschen als naturgegebene
Kraft nicht zu; erst in der thomistischen Theologie bei der
Anschauung Gottes in Kraft des Lichtes der Glorie findet
die geistige Intuition ihre Stelle. Deshalb liegt eine Be-
handlung dieses Punktes auBerhalb der gegenwirtigen Arbeit.
Immerhin liegt die Vermutung nahe, dafl bei weiterer Aus-
gestaltung und Kldrung auch die Bergsonsche Lehre von der
Intuition dem Thomismus nicht mehr so fremd erscheinen
wird, als es bislang der Fall ist. Bei genauerer Untersuchung
durfte sich nidmlich herausstellen, daf}, was Bergson als
hoheren, einfachen Akt betrachtet und als Intuition bezeich-
net, lediglich eine Verschmelzung sinnlicher Anschauung und
intellektueller Auffassung ist; dann aber wire vom thomi-
stischen Standpunkt aus ein Einwand nicht zu erwarten.

' Wéhrend der Ausarbeitung dieses Aufsatzes finden wir im Philos.
Jahrbuch der Gorresgesellschaft Band 25 (1912) p. 119 die Notiz, daB
P. Rousselot bereits 1910 in der Revue Néoscolastique Band 17 p. 476 ff
auf die Verwandtschaft zwischen der thomistischen Erkenntnislehre und
Bergsons Theorien hingewiesen hat: Métaphysique thomiste et critique
de la connaissance, Leider erlauben es die Umsténde nicht, noch recht-
zeitig Einsicht in die genannte Studie zu nehmen.



46 Henri Bergson und der Thomismus.

Die behandelten Annidherungen Bergsons an die scho-
lastische Lehre von der Sinnes- und Verstandeserkenntnis
sind wohl die wichtigsten im Gebiet der Erkenntnislehre und
Psychologie, aber sie sind bei weitem nicht die einzigen.
So weist z. B. Bergsons Auffassung des Instinktes als
einer Art von Sympathie (I'instinct est sympathie divina-
trice. Ev. créat. 191 cfr. 179—191) in kaum verkennbarer
Weise auf die Feststellungen hin, die P. Gredt im Anschlufl
an den hl. Thomas iiber den Instinkt — in scholastischer
Terminologie: vis aestimativa — macht, wenn er schreibt:
,, Vis aestimativa est sensus internus, quo animal in re ex-
terna per sensus externos repraesentata percipit ,intentiones
insensatas‘ seu id, quod neque sensibus externis neque sensu
communi aut phantasia percipitur, i. e. nocivum et con-
veniens non sensibus, sed naturae individui aut speciei;
quam perceptionem sequitur appetitus inclinatio et operatio
conveniens‘ (L. 396).

In , Matiere et mémoire 75 ff handelt Bergson von
dem, was er die beiden Formen des Gedachtnisses nennt,
nicht ohne deutlichen Tadel fiir die Psychologen, die den
Unterschied zwischen den beiden Formen zu vernachlissigen
pflegen. Bergson zeigt durch eine treffliche Analyse von
entsprechenden Beispielen, dal3 die Erinnerung an ein ver-
gangenes Erlebnis etwas ganz anderes ist als die Fahigkeit,
beispielshalber eine Satzreihe, die man auswendig gelernt
hat, zu wiederholen: die Erinnerung an das erste, zweite,
dritte Durchlesen der Satzreihe bei Beginn der Memorier-
arbeit ist etwas wesentlich von dem Auswendigwissen, dem
Aufsagenkénnen verschiedenes; letzteres schlieBt seiner
Natur nach gar nichts von einer Erinnerung an ein fritheres
Erlebnis als solches ein. Auch diese Feststellung, die Bergson
im Gegensatze zu landldufigen Anschauungen macht, ist
von der scholastischen Psychologie vorweggenommen. Die
Fahigkeit, bestimmte Vorstellungen und Vorstellungsketten
zu wiederholen, wird von P. Gredt, um ihn wieder zu zi-
tieren, der Phantasie zugeschrieben: ,,Duplex est munus
phantasiae: a) recipit perceptiones sensus communis easque
retinet in absentia sensilium; b) eas revocat et reproducit
(I. 394). Awuch die Ideenassoziation wird folgerichtig als
Funktion der Phantasie bezeichnet (I. 395). Hingegen wird
das Gedéchtnis als eine davon wesentlich verschiedene,
hohere Fahigkeit gekennzeichnet, deren eigentiimlicher Akt
darin besteht, das Vergangene als solches zu erkennen:



Henri Bergson und der Thomismus. 47

,,ouius est cognoscere praeteritum ut praeteritum (I. 396).
Und ausdriicklich figt Dr. Gredt hinzu: ,;Memoria cum
phantasia non est confundenda; actus enim memoriae non
consistit in hoc, quod obiectum prius perceptum iterum
percipiatur et eius imago revocetur, sed in eo, quod res
(singularis sensilis) cognoscatur formaliter ut olim per-
cepta‘ (ib.).

. Kurzer Erwidgung wert scheint uns auch eine teilweise
Ubereinstimmung zwischen Bergson und dem Thomismus
betreffs der Auffassung der Intensitét zu sein. = Bergson
mochte alle Intensitdtsunterschiede unserer Empfindungen
teils durch qualitative, teils durch extensive Unterschiede
erkliren. MalBgebend bei diesem Versuch, die GroBenver-
héltnisse aus dem Seelenleben zu eliminieren, ist ihm letzten
Grundes die Erwidgung, dall eigentlich quantitative Ver-
héltnisse im Psychischen unmdéglich seien.  Einerseits
zuriickhaltender als Bergson, hélt zwar Thomas an den
Intensitatsunterschieden wie der physischen, so auch der
psychischen Qualitdten fest; aber andererseits radikaler
als Bergson, bestreitet er die Moglichkeit einer eigentlich
quantitativen KErkldarung in gleicher Weise fiir alle Qua-
litdten, seien sie nun physischer oder psychischer Art. Er
sagt von dem Wachsen der Intensitdt ausdriicklich: ,,Non
fit per additionem formae ad formam, sed fit per hoc quod
Yubiectum magis vel minus participat unam eandemque
formam< (8. th. I. II. 52, 2; vgl. die ndmliche Lehre in
noch deutlicherer Form bei Gredt 1. 321 ff).

Mit dem, was Bergson iiber die Objektivitat der &ulleren
Wahrnehmung lehrt, hangt seine Auffassung beziiglich der
Lokalisation der Empfindungen eng zusammen.
Auch hier wendet er sich gegen die geldufige neuere Auf-
fassung, daf die Empfindungen nur durch komplizierte
psychische Prozesse lokalisiert, an bestimmte Korperstellen
projiziert wiirden. Seine eigene Ansicht falt sich in die
Feststellung zusammen: ,,si Paffection n’a pas cette couleur
locale tout de suite, elle ne I'aura jamais (Mat. et. Mém.
51). Aus der kurzen, aber inhaltsreichen Behandlung der
Frage von der Lokalisation der Empfindungen bei Gredt
heben wir hervor, was er, mit Bergson iibereinstimmend,
von der modernen Auffassung sagt: ,Ista doctrina ad-
versatur facultatum cognoscitivarum veracitati, quae ex-
postulat sensationem revera ea corporis parte exerceri atque



48 Henri Bergson und der Thomismus.

ut affectio subiectiva in ea corporis parte inesse, in qua
eam inesse renuntiat sensus*“ (I. 387).

Bergson bietet in seiner ,,Evolut. créat.*, bes. S. 28 —40,
sehr beachtenswerte Ausfithrungen iiber die Moglichkeit
einer mechanischen, physikalisch-chemischen Erklarung der
Lebensprozesse. Das Resultat lautet: ,,Nous repoussons
le mécanisme radical** (p. 42). Man vergleiche mit der
ganzen Darstellung Bergsons, die wir natiirlich nicht zitieren
konnen, etwa folgende Sitze aus den Elementa des P. Gredt:
-Maxima apparet differentia inter corpus vivens et ma-
chinam. In machina enim vires nonnisi extrinsecus diri-
guntur et activitates nonnisi valde accidentaliter modificantur
dispositione partium locali** (I. 356); wahrend das Lebewesen
erscheint als ein ,,totum heterogeneum, cuius diversae partes
earumque vires physicae et chimicae ab intrinseco ele-
vantur ad activitatem altiorem unam, cuius finis est perfectio
totius seu eius evolutio et conservatio (I. 355). DBergsons
Auffassung stimmt hier mit dem von P. Gredt vertretenen
Thomismus sogar so sehr iiberein, daf} selbst hinsichtlich
des subtilen Verhéltnisses zwischen der inneren Einheit des
Lebewesens und den substanziellen, chemischen Verschieden-
heiten in seiner Konstitution von beiden Seiten unzweifel-
hatt verwandte Gedanken ausgesprochen werden, wenn auch
die sprachliche Formulierung eine sehr verschiedene bleibt.
Eine stark bildliche Stelle bei Bergson lautet: ,,Les causes
et les éléments que lanalyse physico-chimique découvre
sont des causes et des éléments réels, sans doute, pour
les faits de destruction organique; ils sont alors en nombre
limité. Mais les phénomeénes vitaux proprement dits, ou
faits de création organique, nous ouvrent, quand nous les
analysons, la perspective d’un progrés & l'infini: d’ou I'on
peut inférer que causes et éléments multiples ne sont ici
que des vues de l'esprit s’essayant & une imitation indé-
finiment approchée de l'opération de la nature, tandis que
Popération imitée est un acte indivisible** (Ev. créat. 246).
Dazu nehme man die ungemein klaren Darlegungen P. Gredts
auf Seite 334 seiner Elementa I. Die wichtigsten Séatze
seien hier wiedergegeben. , Heterogeneitas (in substantia)
non contingit nisi in viventibus, in quibus principium vitae
mediante generativa et nutritiva et augmentativa sibi dis-
ponit partes dissimilares et organa varia ad opera vitae
peragenda. Hae partes dissimilares, ut albumen, lecithinum
etc., suis muneribus funguntur . .. ita ut vivens sit prin-



Henri Bergson und der Thomismus. 49

cipium operationum propriarum harum substantiarum.
Quare dicendum est vivens has substantias formaliter emi-
nenter in se continere ... Haec igitur dissimilaritas non
tantum accidentalis, sed etiam substantialis est . . . Non
obstante heterogeneitate partium una constituitur dispositio
[superior] homogenea requisita, ut totum corpus vivens una
sit informatum forma substantiali. |

Nur ganz kurz sei erwdhnt, was Bergson iiber den
Unterschied von Mensch und Tier sagt — trotz seiner
Anwendung der Entwicklungslehre auf den Menschen:
,,Parmi les étres conscients eux-mémes, I’homme vient oc-
cuper une place privilégiée. Entre les animaux et lui, il
n’y a plus une différence de degré, mais de nature (Kv.
créat. 198). Schon im Gedéchtnis findet Bergson einen
tiefgreifenden Unterschied, insofern er glaubt annehmen zu
miissen, dafl das Tier vom Vergangenen als solchem keine
eigentliche (abstrakte) Vorstellung bilden konne (Mat. et
mém. 79 f), womit wieder P. Gredt (I. 398) {ibereinstimmt.
Ferner stellt Bergson hinsichtlich der Sprache einen wich-
tigen und wesentlichen Unterschied zwischen Mensch und
Tier fest: die sog. Tiersprache weist nur instinktive, von
der Natur bestimmte und mit den betr. Gegensténden, bezw.
Zustanden ein fir allemal verbundene Zeichen auf, die
menschliche Sprache ist ein Produkt und Werkzeug des
Verstandes, ihre Zeichen und die Anwendungen derselben
auf die Objekte sind frei gewéhlt und koénnen wechseln:
., Le signe instinctif (de ’animal) est un signe adhérent,
le signe intelligent (de Phomme) est un signe mobile* (Ev.
créeat.). Es ist die alte aristotelisch-scholastische Unter-
scheidung der signa ad placitum, aus welchen die mensch-
liche Sprache sich zusammensetzt, und der signa naturalia
der Tiere, quibus affectiones suas sensiles concretas mani-
festant. Vgl. Gredt I. 408 f. Anklidnge an die scholastisch-
thomistische Auffassung finden sich bei Bergson auch .in
seinen Ausfithrungen iiber die Intelligenz im Tierreich (Ev.
créat. 147 ff) und tiber die Funktion des Hirnes bei Mensch
und Tier (ib. 199 f). '

Nach der Zusammenstellung der metaphysischen und
psychologischen Annéherungen Bergsons an die Lehren des
Thomismus bleiben noch einige Punkte zu erwahnen, die
dem Gebiete der Kosmologie angehdren, ohne doch, der
Higenart Bergsons entsprechend, von psychologischen An-
klangen frei zu sein. Es handelt sich um Bergsons Stellung

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVII. 4



50 Henri Bergson und der Thomismus.

zum Gesetze von der Erhaltung der Energie, sowie um seine
teilweise eigenartige Lehre vom Kontinuierlichen und Dis-
kontinuierlichen. Vorausgeschickt sei der Hinweis darauf,
dal} .der ganzen Philosophie Bergsons im allgemeinen und
seiner Naturphilosophie im besondern ein Widerstand gegen
die seit langem {ibliche Mechanisierung der Wirklichkeit,
gegen die Zuriickfiihrung des Qualitativen auf bloB
Quantitatives immanent ist. Das Buch iiber die ,,Don-
nées immédiates de la conscience* ist der Verteidigung
der Qualitdt. und ihrer Bedeutung grofenteils gewidmet,
auch in den spiteren Schriften kommt Bergson immer
wieder darauf zuriick. Kinige Stellen haben wir bereits
oben, von der Sinneserkenntnis handelnd, aus Bergson an-
gefiihrt. Hier sei lediglich ein Zitat aus Gredt zum Ver-
gleiche beigegeben. ,,Corporum activitas non in solo motu
mechanico consistit. Corpora enim specifice inter se di-
stincta etiam proprietatibus seu viribus specificis praedita
sunt, quibus ad invicem agunt, activitate ab intrinseco
profecta, non tantum movendo localiter, sed etiam alterando
i. e. actione sua diversas qualitates in actum reducendo‘
(I. 222).

Vom Prinzip der Erhaltung der Kraft handelt
Bergson mehrfach; zunéchst bei Entwicklung seiner freilich
ungenugenden Lehre von der Willensfreiheit in den ,,Don-
nées imméd. etc.< p. 109 ff, dann in ,,Ev. créat.< p. 263 ff,
wo er von dem Entstehen neuer Wirklichkeit im Bereiche
des Lebens handelt. Im ersteren Werk wird die Allgemein-
heit und Absolutheit des genannten Prinzips mehr vom
psychologischen, im andern hauptséchlich vom allgemeineren
biologischen Standpunkt aus erortert. Fiir Bergson ist die
Ablehnung des reinen Mechanismus in der Erkldrung der
Wirklichkeit gleichbedeutend mit der Zuriickweisung des
Prinzips der Erhaltung der Kraft als eines undurchbrochenen
Grundgesetzes aller Realitdt. ,,Car admettre I'universalité
de ce théoréme, c’est supposer, au fond, que les points
matériels dont 1’un1vers se compose sont umquement sou-
mis & des forces attractives et répulsives, émanant de ces
points eux-mémes, et dont les intensités ne dépendent que
des distances: d’ou résulterait que la position relative de
ces points matériels & un moment donné — quelle que soit
leur nature — est rigoureusement déterminée par rapport
a ce quelle était au moment précédent* (Données imm.
111 f). Die ganzen Darlegungen Bergsons gehen darauf



Henri Bergson und der Thomismus. 51

hinaus zu zeigen, dafl man dem Prinzip der Energieerhaltung
nur so lange allgemeine Bedeutung beilegen kann, als man
von den Manifestationen vitaler, psychischer Kréafte absieht.
Das aber ist wieder die Auffassung, der wir bei P. Gredt
begegnen, wo er die These aufstellt: ,,Energia mundi semper
eadem manet,” aber alsbald erkldrend beifiigt: ,,Mundi
nomine in thesi intelligimus mundum anorganicum tantum,
abstrahendo etiam ab interventu virium superiorum, ut
sunt potentiae animae, quarum influxu concedimus quan-
titatem energiae mundi anorganici augeri (I. 293).

Als den tieferen Sinn des gebiihrend eingeschrénkten
Satzes von der Erhaltung der Kraft anerkennt Bergson das
Gesetz der gleichméafiigen Aktion und Reaktion: ,La loi de
conservation de ['energie ne pourra plus exprimer ici la
permanence objective d’une certaine quantité d’une certaine
chose, mais plutét la nécessité pour tout changement qui
se produit d’étre contrebalancé, quelque part, par un chan-
gement de sens contraire (Ev. créat. 263 f). Das nim-
liche sagt wiederum P. Gredt, wenn er schreibt: ,,Conditio-
nibus datis ad movendum in agente, eo ipso etiam in passo
hae conditiones datae sunt, si agens est subiectum pro-
portionatum activitatis passi. Tunc mutua est actio et
passio . . . Mutua haec actio, actio et reactio vocatur,
mutua passio, passio et repassio” (I. 285). Ausdriicklich
wird das Gesetz der Aktion und Reaktion zum Gesetze der
Erhaltung der Kraft in Beziehung gesetzt. ,,Cum (aliquod
corpus) ab alioc ex statu suo exturbatur et ita aliqua ei
energia superadditur vel detrahitur, necesse est illud corpus,
quod influit in aliud superaddendo aliquam energiam, prop-
ter reactionem passi tantum de sua amittere, quantum
cum altero communicat, quod verc influit detrahendo, tan-
tum suscipere in se, quantum alteri detrahit. Unde quae-
dam energiae translatio fit, quantitate eius semper eadem
manente“ (1. 293 f).

Kommen wir noch, als zu einem letzten Punkt, zu
Bergsons Lehre vom Kontinuum. Auch hier finden sich,
ungeachtet sehr tiefgehender Eigenarten, verschiedene be-
achtenswerte Ahnlichkeiten zwischen Bergson und dem
Thomismus. Was die Dauer angeht, so scheint uns der
Unterschied Bergsons zwischen der materiellen und psy-
chischen, geistigen Dauer der Erwahnung wert. DBergson
verficht (namentlich Mat. et. mém. cap. IL.) mit aller
Energie diesen Unterschied und er tritt dadurch wieder in

4%



52 Henri Bergson und der Thomismus,

Gegensatz zu der weitverbreiteten materialistisch-mecha-
nistischen Auffassung, die keine andere Art der Dauer fir
denkbar hilt, als die der physikalischen Koérper. In der
Anerkennung wesentlich verschiedener Arten der Dauer ist
die Scholastik mit Bergson einig, wenn auch bei der Be-
stimmung der Unterschiede dieser Dauerarten die Wege
weit auseinander gehen. Der hl. Thomas entwickelt I. Dist.
19, 2, 1 den Unterschied zwischen der aeternitas, dem
aevum und dem tempus, und P. Gredt gibt die betr.
Gedanken also wieder: ,,Cum duratio sit ipsa existentia,
tot modis est duratio, quot modis est existentia. Sed
existentia est triplex: a) existentia omnino immutabilis,
quae constituit durationem aeternitatis; b) existentia sub-
stantialiter immutabilis, cui tamen accidit mutabilitas; haec
existentia constituit aevum, aeviternitatem; c) existentia
mutabilis, quae constituit tempus; quatenus haec muta-
bilitas est successiva, continua, constituit tempus con-
tinuum, tempus simpliciter; quatenus est instantanea,
constituit tempus discretum. Illud in existentia fluente
motus successivi consistit et in existentia substantiae cor-
poreae dependentis a motu successivo, hoc in pluralitate
mutationum instantanearum< (I. 262 f).

In dem vorhin genannten zweiten Kapitel der ,,Donnée
imm.<“ gibt Bergson eine subtile Analyse unseres Zeit-
begriffes und sucht dessen Beziehung zu unserer Raum-
anschauung klarzulegen. Er zeigt, wie wir in unsere ge-
laufige Vorstellung von dem Nacheinander der Zeit in der
Regel instinktiv die Vorstellung eines gleichzeitigen Neben-
einander einfiihren und sie damit fast unlosbar ver-
schmelzen. So sagt er z. B.: ,Familiarisés avec cette
derniére idée (de l’espace), obsédés méme par elle, nous
Pintroduisons & notre insu dans notre représentation de la
succession pure; nous juxtaposons nos états de conscience
de maniére & les apercevoir simultanément, non plus l'un
dans Pautre, mais 'un a c6té de lautre; bref, nous pro-
jetons le temps dans Pespace, nous exprimons la durée en
étendue, et la succession prend pour nous la forme d’une
ligne continue ou d’une chaine, dont les parties se touchent
sans se pénétrer (p. 77). Nur kraft dieser Projektion der
Dauer in den Raum koénnen wir die Dauer messen, das in
ihr Aufeinanderfolgende zdhlen. ,,I1 est possible d’aper-
cevoir dans le temps, et dans le temps seulement, une
succession pure et simple, mais non pas une addition,



Henri Bergson und der Thomismus. - 53

c’est-a-dire une succession qui aboutisse & une somme‘
(ib. p. 60). An der zuletzt genannten Stelle (I. Dist. 19,
2, 1) bringt der hl. Thomas die von Bergson vorgetragenen
Grundgedanken erkennbar, wenn auch nicht in auffalliger
Weise zum Ausdruck, indem er, die aristotelische Definition
der Zeit als Mall und Zahl der Bewegung nach dem Friither
und Spéter erlduternd, die Zahl auf die Zeit als nur in
einem analogen Sinn und durch eine besondere Funktion
des Verstandes anwendbar bedeutet. Den Sinn des Aqui-
naten entwickelt Gredt mit grofler Klarheit und Fafllichkeit
in folgender Stelle: Tempus potest sumi a) ut duratio,
b) ut mensura motus et rerum mutabilium. Tempus ut
duratio motus est existentia fluens motus; tempus igitur
ut duratio motus est existentia fluens motus. Tempus
autem ut mensura motui superaddit aliquid rationis, i. e.
simultaneitatem et numerationem, quatenus intel-
lectus assumit motum per modum simultanei, nume-
rando in eo partes. Sicul enim mensuramus continuum
permanens numerando in eo partes (exemplum sit pannus,
quem mensuramus numerando ulnas), ita numeramus con-
tinuum fluens numerando partes. Partes autem numerari
non possunt, nisi quatenus assumuntur per modum simul-
tanei. Ideo intellectus, ut possit numerare partes, ens
successivum seu continuum fluens concipit per modum
continui permanentis seu quantitatis continuae compositae
ex partibus prioribus et posterioribus transferendo ordinem
quantitativum ad motum* (1. 263).

Wenn Bergson, um noch einiges weitere kurz zu er-
wihnen, immer wieder dagegen ankampft, dall man ge-
wohnlich das Kontinuierliche, die Zeit also und die Bewegung
vor allem, aus blofen Punkten bezw. Augenblicken
zusammengesetzt sich vorstellt (vgl. z. B. Einf, in die Me-
taph. 31), so stimmt er darin mit der Scholastik iiberein,
nur dal} letztere doch auch den Punkten und Augenblicken
ihre reale Bedeutung zuzuerkennen bemiiht ist. Gredt:
,,Continuum constat solis indivisibilibus tamquam ultimis
elementis®“ (These, I. 279). Was Bergson sodann ofters
(vgl. z. B. Données imméd. 77 ff.) von einem Ineinander-
flieBen, Sichdurchdringen u. s. w. des Fritheren und
Spéteren im zeitlichen Kontinuum andeutet oder ausfiihrt,
klingt an die alte Lehre an, daB innerhalb der kleinsten
aktuellen Teilchen' eines Kontinuums, sei es ruhend oder
flieBend, nur noch potentielle Teile, ohne aktuelle Unter-



54 Henri Bergson und der Thomismus,

scheidbarkeit, gegeben seien. ,,Ultimae partes in actu, ex
quibus conflatur motus, non continent intra se nisi partes
in potentia . . . Manent igitur confusae, ita ut distingui
non possint.** (Gredt I. 266.) Um schlieBlich noch des Rau-
mes Erwihnung zu tun: der Raum als ,milieu homogéne
et vide, infini et infiniment divisible* ist lediglich eine
Konstruktion unseres Geistes, ,,une vue de lesprit; was
ist und was wahrgenommen wird, das sind die ausgedehnten
Koérper (Ev. créat. 170). Das deutet auf die bekannte
scholastische Unterscheidung zwischen dem realen und ima-
gindren Raum. ,,Spatium reale immediate sequitur quan-
titatem secundum trinam dimensionem tamquam relatio
prioris et posterioris seu distantiae fundata a trina dimen-
sione. Spatium enim reale in hac relatione consistit . . .
Spatium autem illimitatum illud, quod fingimus independens
a quantitate reali ultra et extra mundi corporei fines, quod
exstiterit iam ante mundi corporei creationem et exstiturum
esset etiam sublato toto mundo corporeo, est spatium imagi-
narium, quod est ens rationis.© (Gredt I. 269 f.)
Damit schlieBen wir die Reihe unserer vergleichenden
Zusammenstellungen ab. Wir hétten dieselbe um manches
Glied vermehren konnen, wenn wir, an Bergsons Auf-
fassungen Kritik tibend, durch eine Zuriickfithrung mancher
seiner Lehren auf ein begriindeteres Mal jene Gesichtspunkte,
Grundsétze, Wahrheiten hitten herausstellen wollen, welche
mehr oder weniger keimhaft in dieser Philosophie enthalten
sind. Aber wir wollten uns auf solche Punkte beschrénken,
in denen die Verwandtschaft mit dem Thomismus deutlicher
hervortritt. Manchmal mag ja auch bei den aufgenommenen
Beispielen eine genauere Vertrautheit mit beiden Systemen
in ihren groBeren Zusammenhéngen erforderlich sein, damit
man ohne weiteres die Ahnlichkeit bestimmt aufzufassen
vermag. Anderseits ist die Anndsherung in zahlreichen
Féllen, wie Ofters angedeutet, nur eine streckenweise, wie
etwa zwei Kurven verchiedenen inneren Gesetzes sich ge-
legentlich in ihrem Verlaufe nahe kommen mdgen, um sich
bald wieder voneinander zu entfernen. Jedenfalls aber
bleibt es ein beachtenswertes Phédnomen, dail in zwei an
und fiir sich grundverschiedenen Gedankenwelten, so hidufige
und oft so grofie Verwandtschaften sich vorfinden. Ein solcher
Tatbestand 4Bt erwarten, dafl dem Thomisten aus einer
genauen Kenntnis mit Bergsons Philosophie reiche Anregung
fur die eigenen Gedankengidnge erwachsen kann. Auf der



Der Begriff des Guten und Bésen. 55

anderen Seite aber kann kein Zweifel bestehen, dafl Bergsons
Spekulation nur gewinnen wiirde, wenn sie bei den ihr
vielfach so nahe stehenden Schétzen der thomistischen
Gedankenwelt durch griindliches Studium sich Licht und
Nahrung suchen wollte. Auf diese beiderseitigen Moglich-
keiten hinzuweisen, war der Hauptzweck dieser kleinen
Arbeit.

DER BEGRIFF DES GUTEN UND BOSEN
NACH THOMAS VON AQUIN UND BONAVENTURA.

Von Dg. Th. g1 Ph. FRIEDRICH WAGNER.

Problemstellung.

Die Frage, worin eigentlich das Wesen des sittlich Guten
und Schlechten besteht, ist in der katholischen Moralwissen-
schaft noch nicht zur vollen Entscheidung gekommen. Mit
ihr unzertrennlich verbunden, ja im Grunde dasselbe ist die
Frage nach dem Wesensunterschied des Guten und Bdsen
oder nach der Norm, an welcher wir das menschliche Handeln
zu messen haben, wenn wir gewisse Handlungen gut und
andere bose nennen. Solcher Normen oder Moralprinzipien
kann man verschiedene aufstellen, und es ist von den ver-
schiedenen Moralsystemen eine ganze Anzahl aufgestellt
worden. Aber nur die wahre Norm laBt uns erkennen,
welche Handlungen mit Recht gut und welche mit Recht
bose genannt werden. Diese Norm nun wird nicht nur von
solchen Philosophen, die der sogenannten voraussetzungs-
losen Forschung huldigen, sondern auch von katholischen
Moralisten, und zwar auch heute noch, verschieden bestimmt,
und dementsprechend auch der Begriff des Guten und Bosen.
Th. Meyer z. B, erblickt den Wesensunterschied des Guten und
Bésen in der Ubereinstimmung bezw. Nichtiibereinstimmung
des menschlichen Handelns mit der gottlichen Vernunft,
die relative Norm der Sittlichkeit aber in der menschlichen
Vernunft.? Cathrein setzt jenen Wesensunterschied in das

! Institutiones juris naturalis, Freiburg i. Br. 1906, 2. Aufl. Bd. 1,
Nr. 182. Thesis 18: Ontologicum discrimen inter honestum et inhonestum

formaliter et absolute in conformitate aut difformitate cum divina ratione
consistit.

* Ebd. Nr. 184. Thesis 19: Proxime in ipsa ratione humana prac-



	Henri Bergson und der Thomismus

