
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 27 (1913)

Artikel: Henri Bergson und der Thomismus

Autor: Feuling, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henri Bergson und der Thomismus. 33

HENRI BERGSON UND DER THOMISMUS.

Yon P. DANIEL EEULING 0. S. B.

Unter den lebenden französischen Philosophen nimmt
Henri Bergson seit Jahren eine führende Stellung ein. Zwar
fand er am Anfang seiner schriftstellerischen Tätigkeit nur
in engen Kreisen Beachtung, aber seit der zweiten Hälfte
der neunziger Jahre begann er viel genannt zu werden, und
namentlich seit der Veröffentlichung seines letzten großen
Werkes 1907 findet er einen ganz ungewöhnlichen Anklang,
so daß man vielerorts geneigt ist, mit seinem Namen die
Vorstellung einer neuen Zeit für die philosophischen
Bestrebungen und Hoffnungen zu verbinden. Seit etlichen Jahren
regt sich das Interesse für ihn auch in Deutschland, schon
1909 veröffentlichte Albert Steenbergen sein Buch über
,,Henri Bergsons intuitive Philosophie' ' (Jena bei Diederichs),
im nämlichen Jahre begann die Übersetzung seiner Werke
in unsere Sprache, auch in England, Dänemark, Italien
wendet man ihm neuestens eine bedeutende Aufmerksamkeit

zu. Was ihm zu solchem Erfolge verhalf, das war
einmal der Umstand, daß er von Anfang an Auffassungen
vertrat, die mit der mehr und mehr aufkommenden Reaktion
gegen den Materialismus und Mechanismus in Philosophie,
Psychologie und Biologie wesensverwandt waren, so daß
er, als einmal die bezeichnete Reaktion an Kraft und
Ausdehnung gewann, durch die aufkommende neue Bewegung
zur Höhe emporgetragen wurde; das war ferner die ganze
faszinierende Eigenart seiner Schriften, die von einem
unleugbar hervorragenden spekulativen Talent, von einer
straffen Geistesbildung und von ausgebreiteten Kenntnissen
nicht nur in allgemeinen, sondern auch in ganz speziellen
psychologischen, physiologischen und biologischen Dingen
zeugen; das war nicht zuletzt die selten klare, leicht
fließende, an ebenso überraschenden als trefflichen Gleichnissen
reiche Art der Darstellung, die ihm den Ruf eines der ersten
französischen Schriftsteller der Gegenwart eingetragen hat
und seinen Werken auch dort Eingang verschafft, wo man
rein um der Philosophie willen sich kaum um sie bemühen
würde.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 3



34 Henri Bergson und der Thomismus.

Läßt es nun der geschilderte Tatbestand an und für
sich schon als durchaus wünschenswert, ja notwendig
erscheinen, daß man sich über eine also auftretende
philosophische Richtung, wie sie an Bergsons Namen sich knüpft,
hinreichend orientiere, so hat doch auch davon abgesehen die
Philosophie des Pariser Denkers für den Kenner der thomi-
stischen Philosophie ein eigenartiges Interesse. In ganz
auffälliger Weise treten nämlich an den verschiedensten Stellen
in Bergsons Gedankenwelt unverkennbare Ähnlichkeiten und
Analogien zu altüberlieferten thomistischen Lehrstücken
hervor, und auch da, wo es sich um früher noch nicht
erörterte Probleme handelt, zeigt sich öfters eine innere
Verwandtschaft zwischen den Ideen Bergsons einerseits, und
den im Geiste des Aquinaten gefaßten und auf seine
Prinzipien gegründeten Lehren der gegenwärtigen Scholastiker
anderseits. Dabei ist es der Beachtung wert, daß sich diese
Berührungspunkte nicht etwa bloß oder hauptsächlich in
unbedeutenden Sonderfragen finden, sondern im Gegenteil
auch in grundlegenden Dingen vorhanden sind, in Punkten,
auf welche Bergson selbst ein besonderes Gewicht legt.
Die Tatsache jener Übereinstimmungen ist um so
bemerkenswerter da Bergson, soweit sich darauf aus seinen
Schriften irgend schließen läßt, mit dem Thomismus nie
genauer bekannt geworden ist, und da er zu den betreffenden
Lehren meist-auf ganz anderen Wegen und von ganz anderen
Ausgangspunkten aus gelangt, als die Thomisten.

Für die allgemeine Darstellung der Bergsonschen Ideen
auf Cl. Bäumkers bekannten Vortrag1 verweisend und
alle eigentliche Kritik zurückstellend, möchten wir nun
jene besonderen Punkte kurz zusammenstellen, in denen
Bergson der thomistischen Philosophie mehr oder weniger
nahe kommt. An entsprechender Stelle werden wir in der
Regel die Worte des Äquinaten zum Vergleich anführen
und außerdem das Zeugnis eines der gegenwärtigen Thomisten
beigeben. Wir wählen P. Joseph Gredt, dessen Elementa
Philosophiae aristotelicö-thomisticae, heuer in zweiter Auflage

vollendet (2 Bände, bei Herder in Freiburg), mit
unleugbarem Recht als eine der klarsten und zuverlässigsten
Darstellungen des thomistischen Systems betrachtet werden.
Es sei festgestellt, daß P. Gredt bei der Abfassung seiner
Elementa in keiner Weise, weder direkt noch indirekt, von

1 Über die Philosophie von Henri Bergson. Philosophisches

Jahrbuch der Görresgesellschaft. Bd. 25 (1912). S. 1 ff.



Henri Bergson und der Thomismus. 35

Bergsons Schriften oder Ideen beeinflußt war. Wenn unsere
Arbeit einen mehr oder weniger mosaikartigen Charakter
aufweist, so wird man das als in der Natur der Sache
gelegen verstehen.

Wir beginnen mit einigen metaphysischen
Lehrstücken. An erster Stelle sei auf einen Punkt hingewiesen,
dessen Bedeutung jüngst von Harald Höffding hervorgehoben

worden ist. Mit Recht findet der dänische Forscher
ein eigentlich fundamentales Prinzip der Bergsonschen
Philosophie in dem folgenden Satze ausgesprochen: „La conscience
que nous avons de notre propre personne, dans son continuel
écoulement, nous introduit à l'intérieur d'une réalité sur
le modèle de laquelle nous devons nous représenter
les autres."1 Obwohl an dieser Stelle das Wort Analogie
nicht ausdrücklich genannt ist, so wird doch deutlich
von dem Begriffe Gebrauch gemacht; und es erscheint
damit im Sinne Bergsons der Aufbau jeglicher Metaphysik
als auf Analogie gegründet bestätigt.2 Von einem bestimmten

Gebiete der unmittelbaren Erfahrung aus sucht Bergson
das Licht für das Verständnis aller Wirklichkeit, er zweifelt
nicht daran, daß von einem besonderen Punkte aus die
ganze Realität uns nahe gebracht werden kann und muß,
und er läßt sich von diesem Denkmotive u. a. gerade auch
dort leiten, wo er in der Évolution créatrice (cfr. p. 323)
einige Feststellungen über die Natur des Absoluten zu
machen bemüht ist. — Das Prinzip von der Analogie aller
Wirklichkeit und alles philosophischen Erkennens, das Bergson

gebraucht und statuiert, ohne es freilich weiter in seine
Voraussetzungen und Konsequenzen zu verfolgen, ist vom
hl. Thomas von Aquin und namentlich von seiner Schule
klar und bestimmt als Grundlage und Voraussetzung aller
Spekulation erkannt, bezeichnet und begründet worden. Es
ist thomistische Lehre, daß das eigentümliche Formalobjekt
des menschlichen Verstandes in diesem Leben ausschließlich
die Wesenheit des durch die Phantasie vorgestellten Körperdinges

ist, während alles andere, vor allem das Überkörperliche,
wie Seele, Gott, nur nach Art der Körperdinge, als

1 Bergson, Introduction à la Métaphysique, p. 25 f ; das fran-
zösiche Zitat entnehmen wir Höffding, Der menschliche Gedanke,
seine Formen und seine Aufgaben. Leipzig, O. B. Reisland (1911). S. 349.
In der deutschen Übersetzung der Introduction etc. (Einführung in die
Metaphysik. Leipzig, Diederichs 1909) findet sich die Stelle. S. 40.

2 Höffding, 1. c. 349 f.
3*



36 Henri Bergson und der Thomismus,

denselben analog, gedacht und erkannt werden könne. In
diesem Sinne sagt der hl. Thomas (um von vielen Stellen
einige hervorzuheben), daß wir ,,per materialia in im-
materialium aliqualem cognitionem devenimus" S. th.
q. 85, a. 1. c.; von der Gotteserkenntnis schreibt er: „In-
tellectus autem noster, cum cognoscat Deum ex creaturis,
format ad intelligendum Deum conceptiones propor-tionatas perfectionibus procedentibus a Deo in creaturas."
S. th. I. q. 13 a. 4c. Dem liegt zugrunde die allgemeine
metaphysische Lehre des hl. Thomas, daß der Seinsbegriff,
wie er auf das Geschaffene und Ungeschaffene, auf das
Körperliche und Geistige, auf das Substanzielle und
Akzidentelle angewandt wird, nicht univok, sondern analog
ist. ,,Ens multipliciter dicitur." In 4 Metaph. lect I.a „Nihil

de Deo et rebus aliis potest univoce praedicari." Contr.
Gent. I. 32. — Man vergleiche dazu Gredt, Elementa (2.
Aufl.) Up. 7 : ,,Ens est conceptus analogus, qui de in-
ferioribus suis dicitur analogia proportionalitatis propriae
continente virtualiter analogiam attributions." Speziell
von unserer metaphysischen Erkenntnis sagt Gredt: ,,Quae
sunt [obiecto formali proprio] perfectiora (res spirituals),

per obiectum formale proprium cognoscuntur imper-
fectiore modo quam in se sunt, quia in cognoscente
acquirunt modum essendi imperfectiorem, quatenus tra-
huntur ad modum essendi obiecti formalis i. e. cognoscuntur
analogice tantum" I. 436 f. Freilich gehen Bergson und
die Thomisten insofern auseinander, als ersterer die
Metaphysik auf die Analogie des Séelenlebens gebaut wissen
will, während letztere auf die sichtbare Körperwelt als
letztes Fundament verweisen.

Eng mit dem soeben besprochenen Punkte hängt ein
anderer zusammen. Bergsons Philosophie hat im allgemeinen
ein stark antiintellektualistisches Gepräge. Die
Wirklichkeit, das Leben zumal läßt sich in die Begriffe
des Verstandes nicht fassen, ,,la vie déborde l'intelligence",
liest man Évolution créatrice jp. 50. Die „Introduction
à la Métaphysique" wie die „Evolution créatrice" haben
den Nachweis zu einem ihrer unmittelbarsten Zwecke, daß
unsere Verstandeserkenntnis und die Realität inkommensurabel

seien. Trotzdem kommt Bergson zu einem Resultat,
das er in folgende bildliche Darstellung kleidet: „Nous avons
montré que l'intelligence s'est détachée d'une réalité plus
vaste, mais qu'il n'y a jamais eu de coupure nette entre



Henri Bergson und der Thomismus. 37

les deux : autour de la pensée conceptuelle subsiste une frange
indistincte qui en rappelle l'origine. Bien plus, nous
comparions l'intelligence à un noyau solide qui se serait formé
par voie de condensation. Ce noyau ne diffère pas
radicalement du fluide qui l'enveloppe." Ev. créât,
p. 210 sq. Hiermit ist im wesentlichen doch wieder die
radikale Intelligibilität aller positiven Wirklichkeit
zugestanden. Wenn Bergson den anologen und unvollkommenen
Charakter unserer intellektuellen Erkenntnis, den er ja nach
dem Vorausgehenden im Prinzip anerkennt, bei seiner Kritik
des Verstandes hinreichend berücksichtigt hätte, wenn er
die hieraus sich ergebenden Konsequenzen für die Auffassung
der gesamten Wirklichkeit gezogen hätte, dann wäre er jener
thomistischen Lehre ungleich näher, auf die seine angeführten
Worte unverkennbar hinleiten : der Lehre nämlich, daß Sein
und Intelligibilität ihrem innersten Wesen nach sich decken
und decken müssen. In scholastischer Sprache lautet diese
Lehre: „Ens et verum convertuntur." S. Thom., In Peri-
herm. 1. 1, lect. 3. „Tum Veritas ontologica formalis tum
Veritas ontologica causalis est inseparabilis a rebus." Gredt
II. 23. cfr. I 430.

In dem Werke „L'Évolution créatrice" sind zwei
ungemein anregende Abschnitte enthalten, deren einer über
den Begriff des Seins (S. 298—322), der andere über den
der Ordnung (S. 239—258) handelt. Was den zweiten der
genannten Punkte betrifft, so betont Bergson vor allem
den praktischen Charakter des Begriffes der Ordnung: wir
sprechen von Ordnung stets nur im Hinblick auf ein Ziel,
einen Zweck, eine zu erreichende Wirkung, und wir sprechen
von Unordnung, wenn einem von uns erstrebten Ziel durch
die tatsächliche Disposition der Dinge nicht gedient wird.
Für uns ist ein leitender Gedanke Bergsons bei seinen
Ausführungen von Interesse. Er schreibt p. 243: „D'une
manière générale, la réalité est ordonnée dans l'exacte mesure
où elle satisfait notre pensée. L'ordre est donc, un
certain accord entre le sujet et l'objet. C'est l'esprit
se retrouvant dans les choses." Obgleich nicht als
ästhetische Spekulation niedergeschrieben, enthalten diese
Zeilen, vielleicht völlig ungewollt, eine ästhetische
Würdigung der Ordnung. In solchem Lichte aber betrachtet,
bieten die angeführten Gedanken Bergsons eine bemerkenswerte

Analogie zu dem, was P. Gredt, II p. 29 vom Wesen
des Schönen schreibt: „Pulchrum est quasi species boni.



38 Henri Bergson und der Thomismus.

Ideo pulchritudo addit enti relationem convenientiae pure
obiectivae ad potentiam cognoscitivam, ad appetitum
naturalem eius. Nam pulchrum omnes intelligent quod visum
placet, seu cuius ipsa apprehensio placet. Ipsam autem
apprehensionem placere idem est atque obiectum ut obiec-
tum cognitum seu pure obiective convenire p otentiae
cognoscitivae."

Was sodann den Begriff des Nichtseins angeht, so
hätte Bergson wohl nicht gesagt, die Philosophen hätten
sich mit ihm nicht beschäftigt, wenn er mit der tho-
mistischen Philosophie vertraut gewesen wäre. Er hätte
dann auch, so glauben wir, manches anders und genauer
gesagt, als es nun bei ihm zu lesen ist. Trotzdem ist seine
Untersuchung über den Begriff des Nichts äußerst beachtenswert

und für unser Thema interessant. Die wichtigste
Konklusion, zu der Bergson gelangt, lautet also: ,,11 y a
plus, et non pas moins," dans l'idée d'un objet conçu
comme ,n'existant pas' que dans l'idée de ce même objet
conçu comme ,existant', car l'idée de l'objet ,n'existant pas'
est nécessairement l'idée de l'objet ,existant', avec en plus,
la représentation d'une exclusion de cet objet par la réalité
actuelle prise en bloc" (p. 310). Mit anderen Worten: denken,
ein bestimmter Gegenstand existiere nicht, heißt diesen
selben Gegenstand zunächst sich vorstellen und ihn alsbald
in der Vorstellung durch die aktuelle Wirklichkeit verdrängt
denken. Was immer an der besonderen Formulierung und
an der philosophischen Begründung dieser Gedanken zu
bemängeln sein mag : mit Klarheit hat Bergson festgestellt,
daß der Begriff des Nichtseins ein positives Moment in
sich enthält, daß man auch beim Denken des Nichts irgendein

Sein denkt oder mitdenkt. Und ein weiteres noch hat
Bergson hervorgehoben, wo er die kritische Frage erhebt:
,,D'oü vient donc qu'on s'obstine à mettre l'affirmation et
la négation sur la même ligne et à les doter d'une égale
objectivité? D'où vient qu'on a tant de peine à reconnaître

ce que la négation a de subjectif, d'artificiellement
tronqué, de relatif à l'esprit humain et surtout à la vie
sociale" (p. 315)?

Jeder, der bei der Lektüre dieser und verwandter Stellen
die thomistische Lehre vom Verstandesding, ens rationis,
gegenwärtig hat, muß sich darüber klar sein, welche
Übereinstimmung in den wesentlichen Punkten zwischen den
Resultaten Bergsons und der thomistisçhen Lehre vom Nicht-



Henri Bergson und der Thomismus. 39

sein besteht. Das doppelte von Bergson herausgestellte
Moment: das Positive wie das Subjektive, bringt der hl.
Thomas kurz und treffend zum Ausdruck, wenn er von
der negatio et huiusmodi sagt: ,,aliquid, quod est in se

non-ens, intellectus considérât ut quoddam ens'' (In 5 Met.
lect. 9); oder wenn er anderswo schreibt: ,,non-ens non
habet in se unde cognoscatur, sed cognoscitur in quantum
intellectus facit illud cognoscibile" (S. th. Iq. 16a. 3 ad 2).
Vom Verstandesding im allgemeinen sagt P. Gredt: ,,Ens
rationis habet esse obiective tantum in intellectu, i. e.
totum esse entis rationis in eo consistit, ut apprehendatur,
seu ut sit intellectus obiectum. Est igitur ratio obiectiva
(conceptus obiectivus, non formalis), quae obversatur menti,
quae tarnen extra mentem existere non potest: Id quod
simpliciter non est ens, cum non existât neque existere
possit in rerum natura, intellectus sibi proponit tamquam
rationem obiectivam, quam considérât, et ita facit existere
idealiter in se tamquam obiectum suum id, cui existentia
simpliciter répugnât (I p. 98 sq). Als die zwei Kategorien
des Verstandesdinges werden dann die Negation (Privation)
und Relation genannt (die relatio rationis im Gegensatz
zur relatio realis). Von der Negation oder dem Begriff des
Nichtseins wird dann weiter gesagt: „Advertatur non-esse
formae seu carentiam formae non esse ens rationis. Hoc
enirn non-esse, haec carentia invenitur in rerum natura
(negative). A parte enim rei invenitur formam non esse;
sed ens rationis, quod est negatio, in eo consistit, quod
illud non-esse ab intellectu ad modum entis concipiatur"
(p. 99). Für die Kenner der ganzen Auseinandersetzung
Bergsons führen wir noch folgende Bemerkungen Gredts
an als Licht werfend auf die Grundgedanken des Pariser
Philosophen bezüglich des gegenwärtigen Problems: ,,Cog-
nitio, qua formatur ens rationis, est fictio per modum
formationis qua ad modum entis apprehenditur aliquid,
quod in re non est neque esse potest, quod simul tarnen
discernitur ab ente vero et reali. Est nihilominus modus
cognoseendi imperfectus conotative attribuere alicui id,
quod in se non habet" (p. 101). ,,Negatio debet positive
concipi ad instar entis, quod est comparative ad aliud.
Absolute enim concipi nequit negatio, cum nihil sit"
(p. 100).

Noch zwei Annäherungen Bergsons an die Scholastik
in eigentlich metaphysischen Fragen seien hier erwähnt.



40 Henri Bergson und der Thomismus.

Die eine betrifft die Lehre von der Unwiederholbarkeit des
nämlichen individuellen Aktes oder Augenblickes, die andere
das Entstehen wirklich neuer Realität im Welt- und Lebensprozeß.

Bezüglich der Unwiederholbarkeit des
nämlichen Aktes oder Augenblickes, wovon Bergson immer
wieder handelt, entnehmen wir aufs Geratewohl dem Werke
„Matière et mémoire: Essai sur la relation du corps à
l'esprit" die folgende Stelle: „L'immense majorité de nos
souvenirs portent sur les événements et détails de notre
vie, dont l'essence est d'avoir une date et par conséquent
de ne se reproduire jamais" (p. 80). Die Akte und Augenblicke

unseres Lebens sind etwas, was seinem Wesen nach
unwiederholbar ist: „ce qui, par essence, ne peut se
répéter" (ib.). Man vergleiche dazu Gredt: „Quod indi-
viduatur ipso ordine successionis, non potest, ne superna-
turaliter quidem, idem numéro redire; atqui res successivae
(d. i. Akte, Augenblicke) individuantur ipso ordine
successionis ; ergo res successiva ne supernaturaliter quidem seu
per potentiam Dei absolutam reproduci potest" (IX. p. 167).

Gegen jegliche Art von mechanistischer Weltanschauung
vertritt Bergson — um zum anderen Punkte zu kommen
— die Überzeugung, daß in Welt und Leben sich fort und fort
neue Realität offenbare. Schon in dem Werke „Essai
sur les données immédiates de la conscience" hat Bergson
diesen Gedanken aus Anlaß seiner Freiheitslehre verfochten,
später hat er, wie der Titel schon andeutet, seiner „Évolution

créatrice" eben diese Idee zum Grundthema gegeben.
Aus längeren Ausführungen heben wir hervor: „Quand nous
replaçons notre être dans notre vouloir, et notre vouloir
lui-même dans l'impulsion qu'il prolonge, nous comprenons,
nous sentons, que la réalité est une croissance perpétuelle,
une création qui se poursuit sans fin. Notre volonté fait déjà
ce miracle. Toute œuvre humaine qui renferme une part
d'invention, tout acte volontaire qui renferme une part de
liberté, tout mouvement d'un organisme qui manifeste de la
spontanéité, apporte quelque chose de nouveau dans le monde"
(Ev. créât, p. 260). Und auch von einem Entstehen, einer
Schöpfung neuer Materie sagt Bergson ebenda, sie sei „ni
incompréhensible ni inadmissible". Wir sehen davon ab,
besondere Texte der bisher zitierten Autoren zu gegenwärtigem
Lehrpunkt anzuführen: die Lehre von der Schöpfung, die
Lehre von Potenz und Akt und von dem damit verbundenen
Werden, die Lehre von den substanziellen Veränderungen



Henri Bergson und der Thomismus. 41

bei Entstehen und Vergehen nicht nur der Organismen,
sondern auch der chemischen Verbindungen, die Lehre von
der realen Verschiedenheit der Akzidenzien und der
Substanz: dies alles und anderes im Thomismus schließt zu
offensichtlich die Lehre vom Entstehen neuer Realität ein,
als daß es besonderer Nachweise bedürfte.

Nach der Erörterung der hauptsächlichsten
metaphysischen Berührungspunkte zwischen Bergson und dem
Thomismus wenden wir uns den sogen,
erkenntnistheoretischen Fragen zu. Hier sei zunächst auf ein
Moment hingewiesen, das Bergson in eigentümlicher Weise
im Gegensatz zu den modernen Auffassungen und in
Harmonie mit den alten und vielen neuen Vertretern des
Thomismus und der Scholastik überhaupt bringt. Er faßt
die Philosophie auf als ,,un retour conscient et réfléchi
aux données de l'intuition", und er verlangt von der
wissenschaftlichen Spekulation: ,,Elle doit nous ramener, par
l'analyse des faits et la comparaison des doctrines, aux
conclusions du sens commun." Matière et mémoire, avant-
propos p. III. Solche Auffassungen waren, wie angedeutet,
der thomistischen Philosophie von alters her immanent.
Sie sind beispielshalber eingeschlossen und in besonderer
Richtung verwertet, wenn Gredt schreibt: „Scientiae ex-
perimentales multum conferunt Philosophiae naturali, in
quantum accuratiorem scientificam experientiam submini-
strant, quae vulgarem excellit. Non sunt tarnen philosopho
absolute necessariae, quia etiam vulgaris experientia vera
est et validum fundamentum praebet ad aedificium phi-
losophicum superstruendum. Hoc negari non potest nisi
ab eo, qui sensuum veracitatem negat" (I. 214).

Das letzte Zitat berührt die Lehre von der
sinnlichen Erkenntnis. Nach der altüberlieferten
Auffassung der Scholastik im allgemeinen und des hl. Thomas
im besondern erkennen wir die sinnlich wahrnehmbare
Realität in ihrem unmittelbaren An-sich und — unter
naturentsprechenden Umständen — ganz so, wie sie in sich
selber ist. M. a. W., unsere Erkenntnis der sinnlichen
Qualitäten ist eine unmittelbare, und die Qualitäten
werden in ihrer physischen Objektivität wahrgenommen.
Die Unmittelbarkeit unserer sinnlichen Erkenntnis der
Außenwelt lehrt S. Thomas, insofern er beim Erkenntnisvorgang

in den äußeren Sinnen die Bildung einer species
expressa in Abrede stellt. ,,Cognitio sensus exterioris



42 Henri Bergson und der Thomismus.

perficitur per solam immutationem sensus a sensibili, unde
per formam, quae sibi a sensibili imprimitur, sentit; non
autem ipse sensus exterior format sibi aliquam formam
sensibilem" (Quodl. IX, 9, ad 2). Die formale Objektivität

der Sinnesqualitäten bringt der Aquinate zum kurzen
Ausdruck, wenn er sagt: ,,Sensus semper apprehendit rem
ut est, nisi sit impedimentum in organo vel in medio"
(De verit. q. 1, a. 11). Mit Thomas gehen auch heute
noch zahlreiche Neuscholastiker, speziell Thomisten. So
stellt Gredt die These auf und verteidigt sie eingehend:
,,Sensus debitis sub conditionibus ita veraciter referunt
obiectivitatem rerum corporearum, ut non tantum qua-
litates primariae, sed etiam secundariae tamquam
formaliter obiectivae habendae sint" (II. p. 75). Von der
Unmittelbarkeit der äußeren Wahrnehmung schreibt P. Gredt:
„Cognitio intuitiva humana est cognitio sensitiva sen-
suum externorum et sensus communis, quia hi sensus ver-
santur circa praesentialiter existentia" (I. p. 17); ,,Speciem
expressam non producunt sensus externi et sensus
communis, quorum cognitio experimentalis immediate (i. e.
sine medio in quo) in obiecto terminatur" (I- .p. 381). —
Vernehmen wir nun, was Bergson in voller Übereinstimmung

damit von der sinnlichen Erkenntnis sagt. Allgemein
stellt die ,,Einführung in die Metaphysik" (8. 40) fest, daß
es „eine äußere und dennoch unserem Geist unmittelbar
gegebene Realität" gibt. „Der gesunde Menschenverstand
hat in diesem Punkte recht gegen den Idealismus und
(kritischen) Realismus der Philosophen." Eingehender
handelt Bergson von der Objektivität der Sinnesqualitäten
in „Matière et mémoire" p. 31 ff. 66 f. Er schreibt z. B.
von der Wahrnehmung eines leuchtenden Punktes P : „c'est
bien en P, et non pas ailleurs, que l'image de P est formée
et perçue. En nous représentant ainsi les choses, nous
ne faisons que revenir à la conviction naïve du sens
commun. Tous, nous avons commencé par croire que nous
entrions dans l'objet même, que nous le percevions en lui,
et non pas en nous" (p. 31 f). Von den Gegnern dieses
natürlichen Realismus sagt Bergson: „Si le psychologue
dédaigne une idée aussi simple, aussi rapprochée du réel,
c'est que le processus intracérébral, cette minime partie
de la perception, lui paraît être l'équivalent de la perception

entière" (p. 32). „Ma croyance à un monde extérieur
ne vient pas, ne peut pas venir, de ce que je projette hors



Henri Bergson und der Thomismus. 43

de moi des sensations inextensives: comment ces sensations

acquerraient-elles l'extension, et d'où pourrais-je
tirer la notion de l'extériorité?" (p. 36) ,,Les données de
nos différents sens sont des qualités des choses, perçues
d'abord en elles plutôt qu'en nous" (p. 39). ,,Notre
perception de la matière" n'est pas „relative ni subjective"
(p. 40). Es wird ferner (S. 40 ff) die bekannte Theorie
von den spezifischen Sinnesenergien angegriffen und die
Lehre bekämpft ,,que nos sensations sont simplement des
signaux, que le rôle de chaque sens est de traduire dans
sa langue propre des mouvements homogènes et mécaniques
s'accomplissant dans l'espace" (p. 41). Die ganze
Darlegung Bergsons zielt, von einigen eigentümlichen
Modifikationen durch seine Gedächtnislehre abgesehen, dahin
festzustellen, ,,que la matière est absolument comme elle
paraît être" (p. 67), und die Forderung wird aufgestellt:
,,il faudrait laisser à la matière ces qualités que
matérialistes et spiritualistes s'accordent à en détacher" (ib.).

Auch hinsichtlich der Verstandeserkenntnis
kommt Bergson der thomistischen Lehre in auffälligem
Grade nahe — trotz sehr tiefgehender Unterschiede, die
in diesem, wie in den meisten andern Punkten obwalten.
Für die Bergsonschen Auffassungen über die Verstandeserkenntnis

ist namentlich die „Évolution créatrice" zu Rate
zu ziehen. Dieses Werk versucht auf biologischer Grundlage

eine neue Kritik der Erkenntnis aufzubauen, sucht
aus der Entwicklung und den Lebensfunktionen das
maßgebende Verständnis für die verschiedenen Tätigkeiten der
einzelnen Lebewesen und vornehmlich des Menschen zu
gewinnen. Die ersten Sätze der Einleitung zum ganzen
Werke geben das Gesamtresultat der einläßlichen
Entwicklungen des Verfassers wieder. Sie lauten: „L'histoire
de l'évolution de la vie, si incomplète qu'elle soit encore,
nous laisse déjà entrevoir comment l'intelligence s'est
constituée par un progrès ininterrompu, le long d'une ligne qui
monte, à travers la série des Vertébrés, jusqu'à l'homme.
Elle nous montre, dans la faculté de comprëndre, une annexe
de la faculté d'agir, une adaptation de plus en plus précise,
de plus en plus complexe et souple, de la conscience des
êtres vivants aux conditions d'existence qui leur sont faites.
De là devrait résulter cette conséquence que notre
intelligence, au sens étroit du mot, est destinée à assurer
l'insertion parfaite de notre corps dans son milieu, à se



44 Henri Bergson und der Thomismus.

représenter les rapports des choses extérieures entre elles,
enfin à penser la matière." Im Laufe seiner Darlegungen
kommt Bergson immer wieder darauf zurück, daß das
penser la matière die grundlegende Funktion unseres
Verstandes ist. Vernehmen wir noch einige der wichtigsten
Sätze, die Bergson selbst als Hauptresultate unterstreicht.
„Notre intelligence, telle qu'elle sort des mains de la
nature, a pour objet principal le solide inorganisé" (p. 166 f).
„L'intelligence ne se représente clairement que le discontinu"
(p. 168). „Notre intelligence ne se représente clairement
que l'immobilité" (p. 169). „L'intelligence est caractérisée
par la puissance indéfinie de décomposer selon n'importe
quelle loi et de recomposer en n'importe quelque système"
(170). In diesem analytisch-synthetischen Verfahren, das
dem Verstände von Natur aus eigen ist, findet Bergson
vom theoretischen Standpunkt aus eine unleugbare Ün-
vollkommenheit, weshalb er auch bestrebt ist, in seiner
intuitiven Philosophie die Möglichkeit einer vollkommeneren,
weil einfacheren, komprehensiven Erkenntnis, nämlich der
übersinnlichen Intuition därzutun, einer Intuition, welche
die Realität in ihrer ganzen inneren Fülle und in ihrer
ungeteilten Einheit su erfassen vermöchte.

Die Verwandtschaft dieser Auffassungen mit wichtigen
thomistischen Lehrstücken ist unverkennbar. Um mit dem
letzten Punkte zu beginnen : die Unvollkommenheit unserer
intellektuellen Erkenntnis hat der Thomismus von jeher
anerkannt, nicht nur insofern diese Erkenntnis vielfach
nur auf dem Wege der Analogie verfahren kann, sondern
namentlich auch, weil sie zu ihrem Vorankommen des
Mittels der Analyse und Synthese bedarf. Es ,sei dafür,
als für eine bekannte Sache, nur folgendes Zitat aus Gredt
gegeben, das die ganze betr. Lehre kurz zusammenfaßt:
„Indicium quod componendo et dividendo fit, imperfec-
tionem arguit in intellectu, qui non statim unico actu
totam rem pénétrât, sed pluribus actibus indiget. Quare
proprium est intellectus imperfecti, humani ; intellectus vero
perfectus, angelicus nimirum et divinus, non iudicat
componendo et dividendo, sed statim simplici apprehensione
perfecta totam rem cum attributis suis comprehendit"
(I. p. 30 f ; cfr. p. 60).

Wenn dann weiterhin Bergson zu dem Resultate
kommt, daß die unmittelbare, natürliche Funktion unseres
Verstandes die Erkenntnis, das Denken des Stofflichen,



Henri Bergson und der Thomismus. 45

Körperlichen ist, so ist er darin im wesentlichen einig
mit der grundlegenden thomistischen Lehre vom eigentümlichen

Formalobjekt des menschlichen Intellektes in diesem
Leben. Aus dem hl. Thomas genüge die Stelle: ,,Potentia
cognoscitiva proportionate cognoscibili. Unde in-
tellectus humani, qui est coniunctus corpori, proprium
ohiectum est quidditas sive natura in materia corporali
existens; et per huiusmodi naturas visibilium rerum in in-
visibilium aliqualem cognitionem ascendit" (S. th. I. q.
84 a. 7 c.). Gredt faßt diese Lehre samt einigen weiteren
Bestimmungen in folgende These: ,,Obiectum formale in-
teliectus proprium pro hoc statu unionis animae cum
corpore est quidditas rei materialis per phantasiam repraesen-
tatae, non prout est singularis, sed prout est universalis"
(I. p. 432). Inwiefern einige besondere Formulierungen
der Bergsonschen Lehren, die wir oben zitiert haben, auch
aus der thomistischen Grundauffassung sich ergeben, wird
der Leser leicht feststellen können.1

Über den Verstand stellt Bergson, wie schon angedeutet,
die geistige Intuition, ihm zufolge das eigentliche Organ
des Philosophen, als Fähigkeit, die B-ealität in ihrer
Unmittelbarkeit und absoluten Objektivität direkt zu erfassen.
Eine solche, von der sinnlichen verschiedene, Intuition
erkennt der Thomismus dem Menschen als naturgegebene
Kraft nicht zu; erst in der thomistischen Theologie bei der
Anschauung Gottes in Kraft des Lichtes der Glorie findet
die geistige Intuition ihre Stelle. Deshalb liegt eine
Behandlung dieses Punktes außerhalb der gegenwärtigen Arbeit.
Immerhin liegt die Vermutung nahe, daß bei weiterer
Ausgestaltung und Klärung auch die Bergsonsche Lehre von der
Intuition dem Thomismus nicht mehr so fremd erscheinen
wird, als es bislang der Fall ist. Bei genauerer Untersuchung
dürfte sich nämlich herausstellen, daß, was Bergson als
höheren, einfachen Akt betrachtet und als Intuition bezeichnet,

lediglich eine Verschmelzung sinnlicher Anschauung und
intellektueller Auffassung ist; dann aber wäre vom
thomistischen Standpunkt aus ein Einwand nicht zu erwarten.

1 Während der Ausarbeitung dieses Aufsatzes finden wir im Philos.
Jahrbuch der Görresgesellschaft Band 25 (1912) p. 119 die Notiz, daß
P. Rousselot bereits 1910 in der Revue Néoscolastique Band 17 p. 476 ff
auf die Verwandtschaft zwischen der thomistischen Erkenntnislehre und
Bergsons Theorien hingewiesen hat: Métaphysique thomiste et critique
de la connaissance. Leider erlauben es die Umstände nicht, noch rechtzeitig

Einsicht in die genannte Studie zu nehmen.



46

Die behandelten Annäherungen Bergsons an die
scholastische Lehre von der Sinnes- und Verstandeserkenntnis
sind wohl die wichtigsten im Gebiet der Erkenntnislehre und
Psychologie, aber sie sind bei weitem nicht die einzigen.
So weist z. B. Bergsons Auffassung des Instinktes als
einer Art von Sympathie (l'instinct est sympathie divinatrice.

Év. créât. 191 cfr. 179—191) in kaum verkennbarer
Weise auf die Feststellungen hin, die P. Gredt im Anschluß
an den hl. Thomas über den Instinkt — in scholastischer
Terminologie: vis aestimativa — macht, wenn er schreibt:
„Vis aestimativa est sensus internus, quo animal in re
externa per sensus externos repraesentata percipit ,intentiones
insensatas' seu id, quod neque sensibus externis neque sensu
communi aut phantasia percipitur, i. e. nocivum et
conveniens non sensibus, sed naturae individui aut speciei;
quam pereeptionem sequitur appetitus inclinatio et operatio
conveniens" (I. 396).

In ,,Matière et mémoire" 75 ff handelt Bergson von
dem, was er die beiden Formen des Gedächtnisses nennt,
nicht ohne deutlichen Tadel für die Psychologen, die den
Unterschied zwischen den beiden Formen zu vernachlässigen
pflegen. Bergson zeigt durch eine treffliche Analyse von
entsprechenden Beispielen, daß die Erinnerung an ein
vergangenes Erlebnis etwas ganz anderes ist als die Fähigkeit,
beispielshalber eine Satzreihe, die man auswendig gelernt
hat, zu wiederholen: die Erinnerung an das erste, zweite,
dritte Durchlesen der Satzreihe bei Beginn der Memorierarbeit

ist etwas wesentlich von dem Auswendigwissen, dem
Aufsagenkönnen verschiedenes ; letzteres schließt seiner
Natur nach gar nichts von einer Erinnerung an ein früheres
Erlebnis als solches ein. Auch diese Feststellung, die Bergson
im Gegensatze zu landläufigen Anschauungen macht, ist
von der scholastischen Psychologie vorweggenommen. Die
Fähigkeit, bestimmte Vorstellungen und Vorstellungsketten
zu wiederholen, wird von P. Gredt, um ihn wieder zu
zitieren, der Phantasie zugeschrieben: ,,Duplex est munus
phantasiae: a) recipit perceptiones sensus communis easque
retinet in absentia sensilium; b) eas revocat et reproducit"
(I. 394). Auch die Ideenassoziation wird folgerichtig als
Funktion der Phantasie bezeichnet (I. 395). Hingegen wird
das Gedächtnis als eine davon wesentlich verschiedene,
höhere Fähigkeit gekennzeichnet, deren eigentümlicher Akt
darin besteht, das Vergangene als solches zu erkennen:



Henri Bergson und der Thomismus. 47

„cuius est cognoscere praeteritum ut praeteritum" (I. 396).
Und ausdrücklich fügt Dr. Gredt hinzu: „Memoria cum
phantasia non est confundenda; actus enim memoriae non
consistit in hoc, quod obiectum prius perceptum iterum
percipiatur et eius imago revocetur, sed in eo, quod res
(singularis sensilis) cognoscatur formaliter ut olim per-
cepta" (ib.).

Kurzer Erwägung wert scheint uns auch eine teilweise
Übereinstimmung zwischen Bergson und dem Thomismus
betreffs der Auffassung der Intensität zu sein. Bergson
möchte alle Intensitätsunterschiede unserer Empfindungen
teils durch qualitative, teils durch extensive Unterschiede
erklären. Maßgebend bei diesem Versuch, die Größen
Verhältnisse aus dem Seelenleben zu eliminieren, ist ihm letzten
Grundes die Erwägung, daß eigentlich quantitative
Verhältnisse im Psychischen unmöglich seien. Einerseits
zurückhaltender als Bergson, hält zwar Thomas an den
Intensitätsunterschieden wie der physischen, so auch der
psychischen Qualitäten fest ; aber andererseits radikaler
als Bergson, bestreitet er die Möglichkeit einer eigentlich
quantitativen Erklärung in gleicher Weise für alle
Qualitäten, seien sie nun physischer oder psychischer Art. Er
sagt von dem Wachsen der Intensität ausdrücklich: „Non
fit per additionem formae ad formam, sed fit per hoc quod
Subiectum magis vel minus participât unam eandemque
formam" (S. th. I. II. 52, 2; vgl. die nämliche Lehre in
noch deutlicherer Form bei Gredt I. 321 ff).

Mit dem, was Bergson liber die Objektivität der äußeren
Wahrnehmung lehrt, hängt seine Auffassung bezüglich der
Lokalisation der Empfindungen eng zusammen.
Auch hier wendet er sich gegen die geläufige neuere
Auffassung daß die Empfindungen nur durch komplizierte
psychische Prozesse lokalisiert, an bestimmte Körperstellen
projiziert würden. Seine eigene Ansicht faßt sich in die
Feststellung zusammen: „si l'affection n'a pas cette couleur
locale tout de suite, elle ne l'aura jamais" (Mat. et. Mém.
51). Aus der kurzen, aber inhaltsreichen Behandlung der
Frage von der Lokalisation der Empfindungen bei Gredt
heben wir hervor, was er, mit Bergson übereinstimmend,
von der modernen Auffassung sagt: „Ista doctrina ad-
versatur facultatum cognoscitivarum veracitati, quae
expostulat sensationem révéra ea corporis parte exerceri atque



48 Henri Bergson und der Thomismus.

ut affectio subiectiva in ea corporis parte messe, in qua
eam inesse renuntiat sensus" (I. 387).

Bergson bietet in seiner „Évolut. créât.", bes. S.28 — 40,
sehr beachtenswerte Ausführungen über die Möglichkeit
einer mechanischen, physikalisch-chemischen Erklärung der
Lebensprozesse. Das Resultat lautet: ,,Nous repoussons
le mécanisme radical" (p. 42). Man vergleiche mit der
ganzen Darstellung Bergsons, die wir natürlich nicht zitieren
können, etwa folgende Sätze aus den Elementa desP. Gredt:
„Maxima apparet differentia inter corpus vivens et ma-
chinam. In machina enim vires nonnisi extrinsecus diri-
guntur et activitates nonnisi valde accidentaliter modificantur
dispositione partium locali" (I. 356); während das Lebewesen
erscheint als ein „totum heterogeneum, cuius diversae partes
earumque vires physicae et chimicae ab intrinseco ele-
vantur ad activitatem altiorem unam, cuius finis est perfectio
totius seu eius evolutio et conservatio" (I. 355). Bergsons
Auffassung stimmt hier mit dem von P. Gredt vertretenen
Thomismus sogar so sehr überein, daß selbst hinsichtlich
des subtilen Verhältnisses zwischen der inneren Einheit des
Lebewesens und den substanziellen, chemischen Verschiedenheiten

in seiner Konstitution von beiden Seiten unzweifelhaft

verwandte Gedanken ausgesprochen werden, wenn auch
die sprachliche Formulierung eine sehr verschiedene bleibt.
Eine stark bildliche Stelle bei Bergson lautet: „Les causes
et les éléments que l'analyse physico-chimique découvre
sont des causes et des éléments réels, sans doute, pour
les faits de destruction organique; ils sont alors en nombre
limité. Mais les phénomènes vitaux proprement dits, ou
faits de création organique, nous ouvrent, quand nous les
analysons, la perspective d'un progrès à l'infini: d'où l'on
peut inférer que causes et éléments multiples ne sont ici
que des vues de l'esprit s'essayant à une imitation
indéfiniment approchée de l'opération de la nature, tandis que
l'opération imitée est un acte indivisible" (Év. créât. 246).
Dazu nehme man die ungemein klaren Darlegungen P. Gredts
auf Seite 334 seiner Elementa I. Die wichtigsten Sätze
seien hier wiedergegeben. „Heterogeneitas (in substantia)
non contingit nisi in viventibus, in quibus principium vitae
mediante generativa et nutritiva et augmentativa sibi dis-
ponit partes dissimilares et Organa varia ad opera vitae
peragenda. Hae partes dissimilares, ut albumen, lecithinum
etc., suis muneribus funguntur ita ut vivens sit prin-



Henri Bergson und der Thomismus. 49

cipium operationum propriarum harum substantiarum.
Quare dicendum est vivens has substantias formaliter
eminenter in se continere Haec igitur dissimilaritas non
tantum accidentalis, sed etiam substantialis est Non
obstante heterogeneitate partium una constituitur dispositio
[superior] homogenea requisita, ut totum corpus vivens una
sit informatum forma substantiali."

Nur ganz kurz sei erwähnt, was Bergson über den
Unterschied von Mensch und Tier sagt — trotz seiner
Anwendung der Entwicklungslehre auf den Menschen :

,,Parmi les êtres conscients eux-mêmes, l'homme vient
occuper une place privilégiée. Entre les animaux et lui, il
n'y a plus une différence de degré, mais de nature" (Év.
créât. 198). Schon im Gedächtnis findet Bergson einen
tiefgreifenden Unterschied, insofern er glaubt annehmen zu
müssen, daß das Tier vom Vergangenen als solchem keine
eigentliche (abstrakte) Vorstellung bilden könne (Mat. et
mém. 79 f), womit wieder P. Gredt (I. 398) übereinstimmt.
Ferner stellt Bergson hinsichtlich der Sprache einen wichtigen

und wesentlichen Unterschied zwischen Mensch und
Tier fest: die sog. Tiersprache weist nur instinktive, von
der Natur bestimmte und mit den betr. Gegenständen, bezw.
Zuständen ein für allemal verbundene Zeichen auf, die
menschliche Sprache ist ein Produkt und Werkzeug des
Verstandes, ihre Zeichen und die Anwendungen derselben
auf die Objekte sind frei gewählt und können wechseln:
,,Le signe instinctif (de l'animal) est un signe adhérent,
le signe intelligent (de l'homme) est un signe mobile" (Év.
créât.). Es ist die alte aristotelisch-scholastische
Unterscheidung der signa ad placitum, aus welchen die menschliche

Sprache sich zusammensetzt, und der signa naturalia
der Tiere, quibus affectiones suas sensiles concretas
manifestant. Vgl. Gredt I. 408 f. Anklänge an die scholastisch-
thomistische Auffassung finden sich bei Bergson auch in
seinen Ausführungen über die Intelligenz im Tierreich (Év.
créât. 147 ff) und über die Funktion des Hirnes bei Mensch
und Tier (ib. 199 f).

Nach der Zusammenstellung der metaphysischen und
psychologischen Annäherungen Bergsons an die Lehren des
Thomismus bleiben noch einige Punkte zu erwähnen, die
dem Gebiete der Kosmologie angehören, ohne doch, der
Eigenart Bergsons entsprechend, von psychologischen
Anklängen frei zu sein. Es handelt sich um Bergsons Stellung

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVII. 4



50 Henri Bergson und der Thomismus.

zum Gesetze von der Erhaltung der Energie, sowie um seine
teilweise eigenartige Lehre vom Kontinuierlichen und
Diskontinuierlichen. Vorausgeschickt sei der Hinweis darauf,
daß der ganzen Philosophie Bergsons im allgemeinen und
seiner Naturphilosophie im besondern ein Widerstand gegen
die seit langem übliche Mechanisierung der Wirklichkeit,
gegen die Zurückführung des Qualitativen auf bloß
Quantitatives immanent ist. Das Buch über die „Données

immédiates de la conscience" ist der Verteidigung
der Qualität, und ihrer Bedeutung großenteils gewidmet,
auch in den späteren Schriften kommt Bergson immer
wieder darauf zurück. Einige Stellen haben wir bereits
oben, von der Sinneserkenntnis handelnd, aus Bergson
angeführt. Hier sei lediglich ein Zitat aus Gredt zum
Vergleiche beigegeben. „Corporum activitas non in solo motu
mechanico consistit. Corpora enim specifice inter se di-
stincta etiam proprietatibus seu viribus specificis praedita
sunt, quibus ad invicem agunt, activitate ab intrinseco
profecta, non tantum movendo localiter, sed etiam alterando
i. e. actione sua diversas qualitates in actum reducendo"
(I. 222).

Vom Prinzip der Erhaltung der Kraft handelt
Bergson mehrfach; zunächst bei Entwicklung seiner freilich
ungenügenden Lehre von der Willensfreiheit in den „Données

imméd. etc." p. 109 ff, dann in ,,Év. créât." p. 263 ff,
wo er von dem Entstehen neuer Wirklichkeit im Bereiche
des Lebens handelt. Im ersteren Werk wird die Allgemeinheit

und Absolutheit des genannten Prinzips mehr vom
psychologischen, im andern hauptsächlich vom allgemeineren
biologischen Standpunkt aus erörtert. Für Bergson ist die
Ablehnung des reinen Mechanismus in der Erklärung der
Wirklichkeit gleichbedeutend mit der Zurückweisung des
Prinzips der Erhaltung der Kraft als eines undurchbrochenen
Grundgesetzes aller Realität. „Car admettre l'universalité
de ce théorème, c'est supposer, au fond, que les points
matériels dont l'univers se composé sont uniquement soumis

à des forces attractives et répulsives, émanant de ces
points eux-mêmes, et dont les intensités ne dépendent que
des distances: d'où résulterait que la position relative de
ces points matériels à un moment donné — quelle que soit
leur nature — est rigoureusement déterminée par rapport
à ce qu'elle était au moment précédent" (Données imm.
III f). Die ganzen Darlegungen Bergsons gehen darauf



Henri Bergson und der Thomismus. 51

hinaus zu zeigen, daß man dem Prinzip der Energieerhaltung
nur so lange allgemeine Bedeutung beilegen kann, als man
von den Manifestationen vitaler, psychischer Kräfte absieht.
Das aber ist wieder die Auffassung, der wir bei P. Gredt
begegnen, wo er die These aufstellt: ,,Energia mundi semper
eadem manet," aber alsbald erklärend beifügt: ,,Mundi
nomine in thesi intelligimus mundum anorganicum tantum,
abstrahendo etiam ab interventu virium superiorum, ut
sunt potentiae animae, quarum influxu concedimus quanti

tatem energiae mundi anorganici augeri" (I. 293).
Als den tieferen Sinn des gebührend eingeschränkten

Satzes von der Erhaltung der Kraft anerkennt Bergson das
Gesetz der gleichmäßigen Aktion und Reaktion: ,,La loi de
conservation de l'energie ne pourra plus exprimer ici la
permanence objective d'une certaine quantité d'une certaine
chose, mais plutôt la nécessité pour tout changement qui
se produit d'être contrebalancé, quelque part, par un
changement de sens contraire" (Év. créât. 263 f). Das nämliche

sagt wiederum P. Gredt, wenn er schreibt: „Conditio-
nibus datis ad movendum in agente, eo ipso etiam in passo
hae conditiones datae sunt, si agens est subiectum pro-
portionatum activitatis passi. Tunc mutua est actio et
passio Mutua haec actio, actio et reactio vocatur,
mutua passio, passio et repassio" (I. 285). Ausdrücklich
wird das Gesetz der Aktion und Reaktion zum Gesetze der
Erhaltung der Kraft in Beziehung gesetzt. „Cum (aliquod
corpus) ab alio ex statu suo exturbatur et ita aliqua ei
energia superadditur vel detrahitur, necesse est illud corpus,
quod influit in aliud superaddendo aliquam energiam, propter

reactionem passi tantum de sua amittere, quantum
cum altero communicat, quod vero influit detrahendo,
tantum suscipere in se, quantum alteri detrahit. Unde quae-
dam energiae translatio fit, quantitate eius semper eadem
manente" (I. 293 f).

Kommen wir noch, als zu einem letzten Punkt, zu
Bergsons Lehre vom Kontinuum. Auch hier finden sich,
ungeachtet sehr tiefgehender Eigenarten, verschiedene
beachtenswerte Ähnlichkeiten zwischen Bergson und dem
Thomismus. Was die Dauer angeht, so scheint uns der
Unterschied Bergsons zwischen der materiellen und
psychischen, geistigen Dauer der Erwähnung wert. Bergson
verficht (namentlich Mat. et. mém. cap. II.) mit aller
Energie diesen Unterschied und er tritt dadurch wieder in

4*



52 Henri Bergson und der Thomismus.

Gegensatz zu der weitverbreiteten materialistisch-mechanistischen

Auffassung, die keine andere Art der Dauer für
denkbar hält, als die der physikalischen Körper. In der
Anerkennung wesentlich verschiedener Arten der Dauer ist
die Scholastik mit Bergson einig, wenn auch bei der
Bestimmung der Unterschiede dieser Dauerarten die Wege
weit auseinander gehen. Der hl. Thomas entwickelt I. Dist.
19, 2, 1 den Unterschied zwischen der aeternitas, dem
aevum und dem tempus, und P. Gredt gibt die betr.
Gedanken also wieder: ,,Cum duratio sit ipsa existentia,
tot modis est duratio, quot modis est existentia. Sed
existentia est triplex: a) existentia omnino immutabilis,
quae constituit durationem aeternitatis ; b) existentia sub-
stantialiter immutabilis, cui tarnen accidit mutabilitas; haec
existentia constituit aevum, aeviternitatem ; c) existentia
mutabilis, quae constituit tempus; quatenus haec
mutabilitas est successiva, continua, constituit tempus
continuum tempus simpliciter ; quatenus est instantanea,
constituit tempus discretum. Illud in existentia fluente
motus successivi consistit et in existentia substantiae cor-
poreae dependentis a motu successivo, hoc in pluralitate
mutationum instantanearum" (I. 262 f).

In dem vorhin genannten zweiten Kapitel der ,,Donnée
imm." gibt Bergson eine subtile Analyse unseres
Zeitbegriffes und sucht dessen Beziehung zu unserer
Raumanschauung klarzulegen. Er zeigt, wie wir in unsere
geläufige Vorstellung von dem Nacheinander der Zeit in der
Regel instinktiv die Vorstellung eines gleichzeitigen
Nebeneinander einführen und sie damit fast unlösbar
verschmelzen. So sagt er z. B.: ,,Familiarisés avec cette
dernière idée (de l'espace), obsédés même par elle, nous
l'introduisons à notre insu dans notre représentation de la
succession pure; nous juxtaposons nos états de conscience
de manière à les apercevoir simultanément, non plus l'un
dans l'autre, mais l'un à côté de l'autre; bref, nous
projetons le temps dans l'espace, nous exprimons la durée en
étendue, et la succession prend pour nous la forme d'une
ligne continue ou d'une chaîne, dont les parties se touchent
sans se pénétrer" (p. 77). Nur kraft dieser Projektion der
Dauer in den Raum können wir die Dauer messen, das in
ihr Aufeinanderfolgende zählen. „II est possible d'apercevoir

dans le temps, et dans le temps seulement, une
succession pure et simple, mais non pas une addition,



Henri Bergson und der Thomismus. 53

c'est-à-dire une succession qui aboutisse à une somme"
(ib. p. 60). An der zuletzt genannten Stelle (I. Dist. 19,
2, 1) bringt der hl. Thomas die von Bergson vorgetragenen
Grundgedanken erkennbar, wenn auch nicht in auffälliger
Weise zum Ausdruck, indem er, die aristotelische Definition
der Zeit als Maß und Zahl der Bewegung nach dem Früher
und Später erläuternd, die Zahl auf die Zeit als nur in
einem analogen Sinn und durch eine besondere Funktion
des Verstandes anwendbar bedeutet. Den Sinn des Aqui-
naten entwickelt Gredt mit großer Klarheit und Faßlichkeit
in folgender Stelle : Tempus potest sumi a) ut duratio,
b) ut mensura motus et rerum mutabilium. Tempus ut
duratio motus est existentia fluens motus; tempus igitur
ut duratio motus est existentia fluens motus. Tempus
autem ut mensura motui superaddit aliquid rationis, i. e.
simultaneitatem et numerationem, quatenus intel-
lectus assumit motum per modum simultanei, nume-
rando in eo partes. Sicut enim mensuramus continuum
permanens numerando in eo partes (exemplum sit pannus,
quem mensuramus numerando ulnas), ita numeramus
continuum fluens numerando partes. Partes autem numerari
non possunt, nisi quatenus assumuntur per modum simultanei.

Ideo intellectus, ut possit numerare partes, ens
successivum seu continuum fluens concipit per modum
continui permanentis seu quantitatis continuae compositae
ex partibus prioribus et posterioribus transferendo ordinem
quantitativum ad motum" (I. 263).

Wenn Bergson, um noch einiges weitere kurz zu
erwähnen, immer wieder dagegen ankämpft, daß man
gewöhnlich das Kontinuierliche, die Zeit also und die Bewegung
vor allem, aus bloßen Punkten bezw. Augenblicken
zusammengesetzt sich vorstellt (vgl. z. B. Einf. in die Me-
taph. 31), so stimmt er darin mit der Scholastik überein,
nur daß letztere doch auch den Punkten und Augenblicken
ihre reale Bedeutung zuzuerkennen bemüht ist. Gredt:
„Continuum constat solis indivisibilibus tamquam ultimis
elementis" (These, I. 279). Was Bergson sodann öfters
(vgl. z. B. Données imméd. 77 ff.) von einem Ineinanderfließen,

Sichdurchdringen u. s. w. des Früheren und
Späteren im zeitlichen Kontinuum andeutet oder ausführt,
klingt an die alte Lehre an, daß innerhalb der kleinsten
aktuellen Teilchen eines Kontinuums, sei es ruhend oder
fließend, nur noch potentielle Teile, ohne aktuelle Unter-



54 Henri Bergson und der Thomismus.

scheidbarkeit, gegeben seien. „Ultimae partes in actu, ex
quibus conflatur motus, non continent intra se nisi partes
in potentia Manent igitur eonfusae, ita ut distingui
non possint." (Gredt I. 266.) Um schließlich noch des Raumes

Erwähnung zu tun: der Raum als „milieu homogène
et vide, infini et infiniment divisible" ist lediglich eine
Konstruktion unseres Geistes, ,,une vue de l'esprit"; was
ist und was wahrgenommen wird, das sind die ausgedehnten
Körper (Év. créât. 170). Das deutet auf die bekannte
scholastische Unterscheidung zwischen dem realen und
imaginären Raum. „Spatium reale immediate sequitur quan-
titatem secundum trinam dimensionem tamquam relatio
prioris et posterions seu distantiae fundata a trina dimen-
sione. Spatium enim reale in hac relatione consistit
Spatium autem illimitatum illud, quod fingimus independens
a quantitate reali ultra et extra mundi corporei fines, quod
exstiterit iam ante mundi corporei creationem et exstiturum
esset etiam sublato toto mundo corporeo, est spatium imagi-
narium, quod est ens rationis." (Gredt I. 269 f.)

Damit schließen wir die Reihe unserer vergleichenden
Zusammenstellungen ab. Wir hätten dieselbe um manches
Glied vermehren können, wenn wir, an Bergsons
Auffassungen Kritik übend, durch eine Zurückführung mancher
seiner Lehren auf ein begründeteres Maß jene Gesichtspunkte,
Grundsätze, Wahrheiten hätten herausstellen wollen, welche
mehr oder weniger keimhaft in dieser Philosophie enthalten
sind. Aber wir wollten uns auf solche Punkte beschränken,
in denen die Verwandtschaft mit dem Thomismus deutlicher
hervortritt. Manchmal mag ja auch bei den aufgenommenen
Beispielen eine genauere Vertrautheit mit beiden Systemen
in ihren größeren Zusammenhängen erforderlich sein, damit
man ohne weiteres die Ähnlichkeit bestimmt aufzufassen
vermag. Anderseits ist die Annäherung in zahlreichen
Fällen, wie öfters angedeutet, nur eine streckenweise, wie
etwa zwei Kurven verchiedenen inneren Gesetzes sich
gelegentlich in ihrem Verlaufe nahe kommen mögen, um sich
bald wieder voneinander zu entfernen. Jedenfalls aber
bleibt es ein beachtenswertes Phänomen, daß in zwei an
und für sich grundverschiedenen Gedankenwelten, so häufige
und oft so große Verwandtschaften sich vorfinden. Ein solcher
Tatbestand läßt erwarten, daß dem Thomisten aus einer
genauen Kenntnis mit Bergsons Philosophie reiche Anregung
für die 'eigenen Gedankengänge erwachsen kann. Auf der



Der Begriff des Guten und Bösen. 55

anderen Seite aber kann kein Zweifel bestehen, daß Bergsons
Spekulation nur gewinnen würde, wenn sie bei den ihr
vielfach so nahe stehenden Schätzen der thomistischen
Gedankenwelt durch gründliches Studium sich Licht und
Nahrung suchen wollte. Auf diese beiderseitigen Möglichkeiten

hinzuweisen, war der Hauptzweck dieser kleinen
Arbeit.

—<xx~

DER BEGRIFF DES GUTEN UND BÖSEN

NACH THOMAS AON AÛUIN UND BONAVENTURA.

Von Dr. Th. et Ph. FRIEDRICH WAGNER.

Problemstellung.
Die Frage, worin eigentlich das Wesen des sittlich Guten

und Schlechten besteht, ist in der katholischen Moralwissenschaft

noch nicht zur vollen Entscheidung gekommen. Mit
ihr unzertrennlich verbunden, ja im Grunde dasselbe ist die
Frage nach dem Wesensunterschied des Guten und Bösen
oder nach der Norm, an welcher wir das menschliche Handeln
zu messen haben, wenn wir gewisse Handlungen gut und
andere böse nennen. Solcher Normen oder Moralprinzipien
kann man verschiedene aufstellen, und es ist von den
verschiedenen Moralsystemen eine ganze Anzahl aufgestellt
worden. Aber nur die wahre Norm läßt uns erkennen,
welche Handlungen mit Recht gut und welche mit Recht
böse genannt werden. Diese Norm nun wird nicht nur von
solchen Philosophen, die der sogenannten voraussetzungslosen

Forschung huldigen, sondern auch von katholischen
Moralisten, und zwar auch heute noch, verschieden bestimmt,
und dementsprechend auch der Begriff des Guten und Bösen.
Th. Meyer z. B. erblickt den Wesensunterschied des Guten und
Bösen in der Übereinstimmung bezw. Nichtübereinstimmung
des menschlichen Handelns mit der göttlichen Vernunft,1
die relative Norm der Sittlichkeit aber in der menschlichen
Vernunft.2 Cathrein setzt jenen Wesensunterschied in das

1 Institutiones juris naturalis, Freiburg i. Br. 1906, 2. Aufl. Bd. 1,

Nr. 182. Thesis 18: Ontologicum discrimen inter honestum et inhonestum
formaliter et absolute in conformitate aut difformitate cum divina ratione
consistit.

2 Ebd. Nr. 184. Thesis 19: Proxime in ipsa ratione humana prac-


	Henri Bergson und der Thomismus

