Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen. 495

Noch ein Nachtrag, der fiir uns Reichsdeutsche wichtig ist, schaut
auf die ..interkonfessionelle’* Verirrung im deutschen Zentrum. — — —

— Nein. bleibe ruhig, du ernster Warner und Denker: — ruhig
wie du nach deinen Richt- und Mahnworten das Urteil Gottes erwartest
rahig, wie du das der Mitwelt entgegennimmst. darfst du das der Nach-
welt erwarten. die einst weinend wieder zu den Fiilen Jesu Christi
niedersinken wird, zu denen du sie so dringend — ach wohl vergeblich —
gerufen |

Dr. Nieborowski.

1. Hans Meyer: Der Entwicklungsgedanke bei Aristoteles.
Bonn, Hanstein 1911. Gr. 8. 154 S.

Wie sehr die Geister heute sich scheiden, kann man gerade an diesem
Problem erkennen: wihrend Windelband den Aristoteles nur vom Stand-
punkte der Entwicklung gelten lalt, hat Rolfes in seiner Aristoteles-
Ubersetzung (Metaphysik) diametral widersprochen (Anmerkung 34 zum
12. Buch Ende. sowie 55). Eine Kritik der vorliegenden Schrift wird daher
zu priifen haben, in welchen Punkten am Ende doch der in Rede stehende
Gredanke nicht realisiert ist. Vor allem fragt es sich, was unter Entwick-
lung zu verstehen ist. Ich halte nimlich dafiir, dal eine hylozoistische
Annahme, wie wir sie bei Thales und Anaximander finden, nicht zur
Entwicklung gerechnet werden darf, weil sonst alle Beweglichkeit und
Lebendigkeit, auch wenn sie mit einem Schlage gegeben erscheint, Ent-
wicklung bedeuten miiite. Wenn durch die Entwicklung aus Wasser- oder
Unendlichkeitskeimen das Sein der Welt erklirt wird, dann ist freilich
des Aristoteles Lehre von der Potenz und Aktualitit leicht als auf dem
Entwicklungsgedanken beruhend dargelegt. Man darf mit Recht auf
diese Weise den Anaximander den ther der Darwinschen Theorie nennen
(S. 11 £.) und Verf. tadelt mit Unrecht diejenigen, welche behaupten, daf
Darwin und Anaximander miteinander nichts zu tun haben. Wie Diogenes
von Apollenia dem Entwicklungsgedanken trotz Auftretens eines Anaxa-
goras und seiner iibernatiirlichen Nus-Lehre gerecht wurde, wie dann
Heraklit als der energischeste Vertreter des Entwicklungsgedankens vor
Aristoteles zu gelten hat, wurde von Meyer (8. 13-—22) unter entsprechen-
den Seitenblicken insbesondere auf die abweichenden Ansichten hieriiber
ausgefiihrt. :

Was nun Meyer iiber die Pythagoreer sagt stimmt mit dem, was
auch andere iliber das Vorwiegen der \aturph:lmophle in dieser Schule
bemerkt haben (8. 22). Ich llalte aber dafiir, dall es etwas verfriht ist,
die Lebre der Pyth&goreer als hylozoistiseh zu erkldren. wie es Meyer
(S. 22 {f.) vut, nicht ohne gezwungenermallien hinzuzufiigen. daf der
Weltprozels bei den Pythagoreern eigentlich eine mathmna ische Ent-
wicklung genannt werden miisse. Wle die Zahlen dabei aus der Einheit
hervor'<rehen und wie der geometrische Ramn auf die Zahlen zuriickgeht,
hat M. (8. 22--26) gezeigt. Wenn nun dic Eleaten dem alleinigen Denken



496 Literarische Besprechungen.

alles Werden absprechen. zo fallen sie von Rechts wegen aus dem Ent-
wicklungsgedanken heraus. wie es notwendigerweise bm allen jenen der
Fall sein muB. welche ruhende Prinzipien voraussetzen: und weil ein
bestimmtes. farbloses Prinzip ruht. so wire der Pythagoreische Zahlen-
begriff von diesem Standpunkte ebensowenig, wie die physiologischen
Gedanken eines Anaximenes, Anaximander usw. ein Beweis fiir die Ent-
wicklung in dem Sinne Meyers. Richtig erwithnt M. die Erfindung der
doppelten Kausalitdt bei den jiingeren Naturphilosophen. welche Materie
und Geist, letzteren als Wirksamkeitsfalktor, trennten (8. 28 f.). Wenn
die Atomisten hierbei den Mechanismus gelten lieen, so war damit wegen
der Gegeniiberstellung des Vollen und Leeren, welchem doch eine meta-
physische. daher auch teleologische, also g(‘lhtige Bedeutung beigelegt
scheint. wieder die Entwicklung betont. Bei Meyer komnmt dieser Ge-
danke allerdings nicht zu voller (xeltung. Doch betont M. die ewige Be-
wegung der Atome (8. 33), welche ja immerhin eine bedeutsameVoraus-
setzung fiir den Entwicklungsgedanken enthiilt. Wiihrend fiir Anaxagoras
in seinen Homdomerien dm Ursache filir den Entwlel\lunmoedzml\ou
liegt, hat sich in Empedokles die Analogie mit Darwin erncuert (8. 31—37).
Hierbeir bemerke ich, dali noch immer keine IKlarheit dariiber herrscht,
ob jene Anaxagoreischen Homoomerien (der Name stammt von Aristoteles
— 8. 313) einfache oder schon zusammengesetzte Stoffe bedeuten. — Den
Abschnitt tiber Plato fiihrt Meyer so ein: ,.Bei Plato von einer Entwick-
lung zu sprechen., mag auf den ersten Blick befremdend erscheinen®,
weil von Plato die ewige umwandelbare Welt zur Grundlage gesetzt wurde.
Aber wer so spricht, mull nicht mehr wissen, dal3 ihm friiher der Ent-
wicklungsgedanke in diesern Sinne. da doch auch von den Platonischen
Ideen die ganze Weltanschauung ausgeht, also z. B. bei Thales, Anaxi-
mander usw.. etwas Selbstverstiin dhche.s war. Das ist aber der beste Beweis,
wie mit solchen Gedfmkensltlmtmnon Alles und Nichts bewiesen werden’
kann. y

Die nun felgende Behandlung der aristotelischen Philosophie (S. 51 ff.)
beginnt mit der Dar]eoung aus den einschli wwen Schriften des Stagiriten,
vor allem mit der ,,iiber die Zeugung der Tiere**. Es sei aber bemerl\t,
dal} eigentlich dieses ganze Aristotelische Werk zu dem Zwecke, den sich
Verf. vorgesetzt, hitte ausgeschrieben werden konnen. Hier bemerke ich,
dafl das (8. 55) im Zusammenhange mit der modernen Entwicklungslehre
ventilierte Gesetz, ..dall der Embryo zuerst die a‘llg‘emeinm) und dann erst
die .quifia'ohen Charaktere sukzessiere, daf} z. B. der Siugetierembryo
zuerst’® Wirbeltier, dann S&dugetier, endlich die bestlmmto Art von Sauge-
tier wird, etwas so Selbqtvoratandllches ist, dall es Wunder nimmt, wenn
man daraus eine besondere Norm gema,cht. hat. Hierbei wird (8. 60 f.)
auch die fur die Aristotelische TPhilosophie und ihre Einschitzung be-
deutungsvolle Frage aufgeworfen. ob Aristoteles durch Annahme einer Art
Hierarchie in den Wesensformen (Pflanzen-, Empfindungs-, Denkseele)
mit seiner sonstigen Lehre. nach welcher die Form etwas {iber jeden
Wechsel Erhabenes sein solle, in Widerspruch gerate, da doch alle Tier-
fotus anfinglich doch ein Pflanzenleben fiihren, erst spéter als ein Emp-
findungs- und. der Mensch, am Schlusse auch Denkwesen zeigend er-
scheinen. Mir scheint aber die Entscheidung anderswo zu liegen, als sie
bei M. (S. 63) gesucht wird. Es kénnen ja im n#mlichen Individuuin
immerhin mehrere Formen nacheinander zur Geltung kommen: man wird
dieselben dann nach Analogie von Rassen oder Geschlechtern zu betrachten
haben. Die Uberginge allerdings miissen mittelst der in solchen Fillen von
Aristoteles herangezogenen Potenz und Energie zuwege gebracht werden.



Literarische Besprechungen. 497

M. fibrt (8. 63 f.) noch eine andere Schwierigkeit vor, nimlich wie
Aristoteles sich aus der Affaire ziehe, da, wo er die Form als etwas Ab-
straktes hinstelle und doch ins Einzelding verlege: aber mit Recht hat
M. betont, daBl durch das Einzelding uns die Form am besten verstindlich
und mundgerecht gemacht werde. Uber die widerspruchsvollen Begriffe
von Moglichkeit und Wirklichkeit handelt M. (S. 75 f.) so, daBl man vom
intellektualistischen %tandpunkte ihm beistimmen kann. Man muf3 aber
diese Aristotelischen Begriffe in den Zusammenhang des ganzen Systems
bringen, worauf sie Vleles von ihrem Widerspruche verheren. Nicht ganz
einverstanden bin ich auch mit der Wendung M.s, (8. 78), dal} bei Aristoteles
Materie und Form ,.mit (!) den Begriffen Moéglichkeit und Wirklichkeit und
ihren Eigentiimlichkeiten zu durchdringen‘ gesucht wurden. Es versteht
sich zwar von selbst, daf} die Materie im V(‘rglelch zur Form immer mehr
dem poten tiellen Faktor unterworfen erscheinen mu8, aber eben dies wiirde
eher fiir eine Parallelitiit als fir ein I)urchdrunoen%em sprechen. Treffend
ist der Unterschied der Aristotelischen von der Platonischen Philosophie,
geschildert (8. 79): Bei Plato seien die Dinge von dem Triebe erfiillt,
die Ideen in sich nachzubilden, Aristoteles habe die Ideen als immanente
Krifte in die Dinge hinein verlegt, damit sie von ihnen heraus den Werde-
prozell leiten. Wenn M. (8. 821{.) fiir die Notwendigkeit einer dynamischen
Auffassung der Bildung der Lebewesen bei Aristoteles spricht, so ist da-
gegen nichts einzuwenden, sofern man nur auch den Gegenern M.s einiger-
malen gerecht wird, nach deren Ansicht eben jene oben erwidhnten, in
den Dingen nacheinander zur Entstehung gebrachten Formen beriick-
sichtigt werden. Und nun zeigt M. (8. 83-—85), in welchem Sinne von
Entwicklung bei Ar. gesprochen werden kann und in welchem mnicht.
Entwicklung ist innerhalb jeder Gattung ven der Potenz zum Aktus
anzunehmen. Aber die Welt entwickelt sich vermoge ihrer Ewigkeit
nicht. Die Unmoéglichkeit der Weltentwicklung aber d“f Grund der Er-
reichung eines Zml\,s im Unendlichen kann ich nicht einsehen. In der
Behauptuno, dall die Natur bei Ar. vom Unvollkommenen zum Voll-
kommenen stets vorwirts schreitet (8. 85), kénnte man nun aber doch,
im Gegensatze zur Annahme des Verf. (8. 84) etwas Darwinistisches finden.
Freilich, wenn man Substanzen zugrunde legt, laBt sich von einer Ent-
wicklung nicht sprechen (S. 87). Aber Entwi ckluno als einmaliges Ereignis
fithrt doch noch nicht zur Preisgabe aller W 15'3611'30h‘a;f‘b In gewissem Sinne
bringen die von M. dnoefuhrten Stellen (Metaph. IX 8 und X1I 7) auch
den Emdruck hervor, ala habe Ar. an eine Entwicklung gedacht: denn er
spricht von einer Energie, die auf eine Potenz zurtickfiihrt, von welcher
wieder der Weg weiter zu einer anderen Energie geht (M. S. 89 f.). Frei-
lich ist Ar. nicht der Mann dazu gewesen, diesen IKeim fruchtbringend
weiter zu verfolgen, obwohl er es auf Grund seines Schwankens zwischen
Allgemein- und Einzelwesen leicht hitte tun konnen. Uber dieses
Schwanken hat sich auch M. (S. 112—115) gedullert. :

Wie sich nun die Seelenfiahigkeiten und das Kulturleben in St«mt
in Kunst und Wissenschaft entfalten, zeigen die beiden letzten I‘Ldplt(‘t
Es ist hier aber iiberall weniger vom WJ..ssen.sehafthchon als vom populéren
Entwicklungsbegriff die Rede, was an der Hand der einzelnen einschli-
gigen Textstellen des Ar. unter Hinweis auf dieselben ebenfalls zur Grund-
lage nehmende Literatur geschieht. Das Buch ist klar geschrieben und
zur Einfiihrung in die dl’lStOteh‘\OhO Philosophie sehr zu empfehlen.

Sehonhof b. Padersam. , : e Zahlfleisch. .,



498 Literarische Besprechungen.

2. Otio Bénsch: Baruch de Spinoza. Ethik. Ubersetzt und
mit einer Einleitung und einem Register versehen. 7. (der neuen
Ubersetzung 2., verb.) Aufl. (Philos. Bibl. Bd. 92. Leipzig, Diirr.
1910. 8. XXIX, 315 S. :

Spinozas Philosophie mutet uns geheimnisvoll, fast unheimlich an;
ich mochte sie den Tacitus unter den groBen philosophischen Systemen
am Beginne der Neuzeit nennen. Die Herausarbeitung von metaphysi-
schen Gedanken sozusagen aus dem Nichts sticht doch allzusehr von den
viel besser fundierten Anschauungen eines Descartes und Leibniz ab.
Nur unter dieser Voraussetzung konnte ich mich mit den Anfangsworten
in der Einleitung des Verf. (p. XI):! ,,Die Philosophie Spinozas ist die
eindrucksvollste Zusammenfassung der Gedanken des 17. Jahrhunderts
zu einer Welt- und Lebensanschauung™ einverstanden erklaren. Und
doch wird der 3. Teil der Ethik, die berthmte Affektenlehre der heutigen,
auf Selbstkultur ausgehenden Zeit besonders wertvoll erscheinen; auch
das, dall von Sp. die Affekte Ideen genannt werden, wird dem keinen
Eintrag tun.

Was nun die Rechtfertigung der Sp.schen Methode betrifft (5. XXV
—XXIX), 20 hitte auch der wunde Punkt dieser Lehre des Sp. hervor-
gehoben werden konnen, néamlich dall er in den von ihm selbst gétadelten
Fehler der Scholastiker, bezw. des Aristoteles, dadurch wverfallt, dal er
die Gemeinbegriffe, die klarer seien als der Begriff von Gott. bel seiner
geometrisch-synthetischen Behandlungsart an die Spitze stelit.

Die Ethik des Sp. hat ihren Namen nicht von der Gott-Natur, wie
Verf. p. XI meint, sondern von dem Verhalten des mit verschiedenen
von Sp. angegebenen Seeleneigenschaften ausgestatteten Menschen zur
Welt, zu den Mitmenschen und zu Gott. Denn alles dies wird in den
fiinf Biichern behandelt.

Ins Einzelne kann ich nur teilweise eingehen und bemerke vor allem:
dal} ich ganz dagegen bin, dafl man nicht genau Subjekt und Objekt unter-
scheidet, was allerdings nachgerade eine Nachlédssigkeit in der deutschen
Literatur wird, wie es gleich im ersten Satze geschieht. Wer noch nie das
Original in der Hand gehabt. koénnte in Zweifel kommen, ob Wesenheit
oder Existenz Subjekt ist. Ich schlage vor: ,,Dessen Existenz in seiner
Wesenheit enthalten ist* oder ,,von einer Wesenheit eingeschlossen wird‘*
oder: ..dessen Wesenheit derart ist, dall damit schon seine Existenz
vorausgesetzt wird* oder ,,derart, daf} darin auch schon die Existenz der
Sache enthalten ist.* Ahnliches ist zu bemerken 8. 47, 2—6. 161, 19.
S. 1 Z. 12 wiirde ich ,,begreifen‘ durch ,.im Auge haben‘* ersetzen.

S. 1 Z. 22 sollte ,,Affektionen’’ mit ,,Beeinflussungen® vertauscht
werden, wenn man nicht sagen will: .,das, was auf die Substanz Einflu3
gewinnt. Ganz so wie im ersten Satze wiirde ich 8. 2 Axiom 7 vor-
schlagen: ,,Dessen Wesenheit ist nicht derart, dall damit die Existenz der
Sache gegeben wiire.® Gegen die Annahme des Verf. und Freudenthals,
dafl Anmerkung 2 S. 6—7 zu Lehrsatz 7, nicht zu 8 gehort, spricht zum
mindesten S. 6, wo an der Stelle einerKonklusio ausdriicklich Lehrsatz 8
mit den Worten: ,,Man mufl deshalb notwendig zugestehen, daf} die Exi-

I Vielleicht durfte es manche Leser interessieren, zu erfahren, dal}
Bansch der Verfasser einer Schrift ist, in welcher Kants Philosophie als
unabhangig. von Lambert erwiesen werden soll. :



Literarische Besprechungen. 499

stenz einer Substanz wie ihre Wesenheit eine ewige Wahrheit ist‘ bezeichnet
wird. Und da sich auBerdem Sp. in der 1. Anmerkung auf Lehrsatz 7
beruft, so kann man doch nichts dagegen haben, wenn er gleichsam in
einer Unteranmerkung noch einmal eingehender darauf unter Berlick-
sichtigung der tatséichlichen Substantialitit als keiner bloBen Modifi-
kation, sondern als einer ewigen Existenz zuriickkommt. Wer die Worte
S. 5, 39 — S. 6, 18 aufmerksam liest, wird mir beistimmen. Etwas dhn-
liches gilt fiir S. 13 Z. 9 Anm. 8. 9 Z. 39 muB nicht atqui stehen, weil auch
atque in verallgeimeinernder Bedeutung geniigt. Auch sonst ist B. mit
seinen Konjekturen zu haarspalterisch. S. 127 ist Ovids AuBlerung trotz
des von B. in der Anmerkung Gesagten treffend, denn es handelt sich
doch nur um eine Vermehrung der Affekte; und das pariter bei Ovid weist
darauf in hinreichendem Grade hin. — Abgesehen davon hitte der Uber-
setzer auch so manches, was uns an Spinoza interessiert, gerade nachdem
er den ersten Teil absolviert hatte, schon anbringen kénnen. Die Meta-
physik ist in der Tat das, als was wir sie gewdhnlich definieren héren,
eine philosophische Dichtung, womit ubrwen,c, der Philosophie nicht ein
abtrégliches Beiwort zugelegt werden soll. Aber wenn man Spinoza liest,
so mufl man auf diese Uberzeugung kommen, denn Behauptungen, wie:
Alles ist in Gott, Gott allein hat Freiheit — miissen jeden Anfénger
frappieren. Auch hiitte in einer Anmerkung der von Ténnies in der Viertelj.
f. w. Philos. 7, 158 ff.! gedachten Inkonsequenz Spinozas Erwidhnung ge-
macht werden sollen. Aber auch abgesehen davon ist der 2. und 3. Teil
von ungeheurer Tragweite fiir die heutige Psychologie, insbesondere hat
der 2. Teil Lehren vorweggenommen, welche heute in jedem Lehrbuche
der Psychologie, selbst der Psychophysik stehen kénnten; ich will nur auf
Lehrsatz 17 (8. 62 {,) exemplifizieren: das, was in dem dazu gehorigen
Folgesatze samt Beweis und Anmerkung gesagt ist, kommt vielfach mit
Leman (die mnemischen Empfindungen, Leipzig 1909) tiberein.

Ebenso hiatte zu 8. 172 {. auf den Gedanken einer hier von Spinoza
in die Wege geleiteten Theodizee angespielt werden konnen.

S. 147 Z. 26 mochte ich stellen: ., Niemand beneidet um eine Tugend
einen anderen. der nicht seinesgleichen ist’* oder. vielleicht besser:..Nie-
mand beneidet einen anderen, der nicht seinesgleichen ist, um eine Tugend.«*

S. 154 Z. 27: Man sagt nicht: ..Durch jede gegebene Affektion
ihrer bestimmt*', sondern: ,,durch was immer fir eine Affektion, die aus
der Wesenheit des Menschen erfolgts oder. mit Auflosung der fremden

,, Affektion‘“: ,,Dadurch, dall die menschliche Wesenheit auf was immer
fur eine Weise beeinflufit ist und in ihrer sohin erfolgenden Bestimmtheit
die Begierde nach irgendeiner Handlung sich or01bt und im Menschen
konzlplert wird und der Drang nach ihr entsteht.” — Uberhaupt diirfte
es gut sein. manchmal eher [mschrmhunoen als wortliche Uberset?ung
zu benutzen.

S. 161 20f. wiirde ich lieber sagen: ,,Als Ursache durch sich oder als
Ursache durch Zufall begleitet.

S. 179 hitte gesagt werden konnen, dall nach Abweisung des 1. Teils
der Alternative die Gultigkeit des 2. von selber folgt.

Derjenige, welcher die Aufwendung des Scharfsinnes kennt, welcher
notwendig ist, um die ungemein subtilen Begriffsfeinheiten bei Spinoza

1 Erwihnt wird diese Schrift von B. S. VIII.



200 Literarische Besprechungen.

richtig zu wiirdigen, wird dem S. 293—315 angefiigten erklirenden Wérter-
biichlein zur Ethik Spinozas seine Bewunderung nicht versagen. Wenn
ich das Gleiche auch von der ganzen Ubersetzung selbst behaupte, so
diirfte das schon mit der Schwierigkeit der Sache selbst begriindet sein,
einer' Schwierigkeit, die auch Verf. selber dadurch bezwang, dall er nach
seinemn Eingestindnis nicht etwa episodisch daran arbeitete; denn er
sagt (S. IX): ,,In den Jahren, da ich die Ubersetzung ausarbeitete, war
mir die IEthik bis in alle Einzelheiten gewissermaflen synoptisch gegen-
wirtig und so konnte ich jedes Wort und jeden Satz nicht nur fir sich,
sondern immer zugleich im Hinblick auf alle anderen gleichlautenden
oder irgendwie #hnlichen Stellen mit aller Sorgfalt erwigen. Wihrend
der kurzen Zeit, die mir fiir die Fertigung der neuen Auflage zur Ver-
figung stand, war diese Synopsis natiirlich so, wie ich sie damals besaB,
nicht wiederzuerlangen. Daher war es m. E. das Richtigste, moglichst
wenig an das einst fiir gut Befundene zu rithren. Immerhin ist doch gar
manches geschehen. Besonders habe ich die Einheitlichkeit der Termino-
logie noch um einiges strenger durchgefithrt als das erstemal.*

Schonhof b, Padersam (Boéhmen). Zahlfleisch.

3. Engelbert Krebs: Der Logos als Heiland im ersten Jahr-
hundert. Ein religions- und dogmengeschichtlicher Beitrag zur
Erlosungslehre. Mit einem Anhang: Poimandres und Johannes.
Kritisches Referat iiber Reitzensteins religionsgeschichtliche Logos-
studie. (Freiburger theol. Studien 2. Heft.) Gr. 8. XX, 184 .S.
Freiburg, Herder 1910.

Die Schrift bertihrt sich vielfach mit der etwas frither erschienenen
von Lebreton ,,Les origines du dogme de la Trinité*“. Aber Krebs stellt
sich ein engeres Thema, nidmlich den schon in der spekulativen Theologie
weitlaufig erodrterten Zusammenhang zwischen dem Begriff des Logos
und dem Erlosungswerke. Er liefert uns dafiir eine historische Vorarbeit.
Das Ergebnis finden wir S. 112: , Man kann vermuten, dal} gerade die
Opposition gegen den Kult der falschen Logoi, der falschen Gotterboten
und Heilsvermittler, den Gebrauch des Logosnamens fiir Christus haufig
gemacht hat. Ihn als den wahren Logos, die wahre Kraft und Weisheit
(Gottes, den wahren Bringer himmlischer Erkenntnis und sittlichen Heils,
den wahren Spender des ewigen Lebens zu verehren, muflte den Christen
angesichts der heidnischen Hermes - Logosverchrung, der jtidiscfen
Sophia-Offenbarung und Memraspekulationen, der philonischen Logos-
verherrlichung, der #gyptischen Ehrfurcht vor dem michtigen Worte
der Gotter und endlich der persischen Anrufung Vohumanus, des guten
Gedankens, ein Herzensbedirfnis sein.” Wenn gleich der Ausdruck
Logos unter gottlicher Inspiration gewdhlt wurde, so bleibt immer
noch die Frage der historischen Voraussetztingen, da ja in der Heiligen
Schrift an die vorhandenen Begriffe und Ausdriicke angekniipft wurde,
Ein groBerer Anhang S. 119—172 bringt eine eingehende Kritik der Logos-
studien des StraBburger Philologen Reitzenstein, die zwar Aufsehen
machten, aber der hinreichenden Begriindung entbehren. Wir hoffen
nun auch die geplante spekulative Bearbeitung, die sich gewill fir die
Dogmatik wie fiir Betrachtung und Aszese fruchtbar erweisen wird.

Fiur die vorliegende Studie verdient Krebs besten Dank.

Linz. ' t Dr. Ignaz Wild.



Literarische Besprechungen. 801

4. 1. ddolf Gozdek: T. Campanellas Metaphysik. Freiburger
(Schweiz) phil. Dissertation. Posen, St. Adalbert-Buchhandl. 1909
VIII, 118 S.

2. Franz Stru Johann B. Van Helmont (1577—1644).
Em Beitrag zur Geschlchte der Naturw lssensehafton Leipzig und
Wien, Deuticke 1907. 74 . ‘

Jene Zeit, in der die alten Anschauungen erschiittert waren und die
sich stéarker reoende empirische und h.lthI'l‘SChe Forschung ungemessene
Hoffnungen en&eckten, gebar eine Menge tibereilter und deshalb lebens-
Llnf&hlger Spekulationen, deren Dlheber in einer Art kindischen Hoch-
mutes alle fritheren Meister iibertroffen zu haben meinten. Diese Signatur
gilt auch von den Helden unserer beiden Schriften.

1. Gozdek will die neben der Biographie und Erkenntnistheorie
bisher vernachléssigte Metaphysik Campanellas darstellen und kritisch
wirdigen. Diese Aufgabe ist ihm ohne Zweifel gelungen. Um jedoch das
Verstindnis zu erleichtern, hidtte dem sprachlichen Ausdruck und der
Korrektur mehr Aufmerksamkeit gewidmet werden sollen, als es ge-
schehen 1st.

2. Strunz behandelt seinen Helden mit liebevoller Hingabe, welche
die Lichtseiten hervortreten 146t. In der Tat verdient Helmont als Mensch
und Forscher aufrichtige Bewunderung, Wir wollen das nicht von der
zum Schlusse Wlederoeoebenen Alleo"oue sagen, die auf eine Verdachtigung
seiner (Gegner hmausla,uft Und doch hatte, wie es scheint, der Jesuit
Roberti -in der Frage des ,,Unguentum sympatheticum et armarium‘
recht. Helmont hat hier der menschlichen Gebrechlichkeit seinen Tribut
gezollt.

Linz a. D. T Dr. Ignaz Wild.

5. Dr. Werner Elert: Rudoli Rocholls Philosophie der Ge-
sehichie. (Abhdl. zur Philos. und ihrer Geschichte, herausg.

v. Dr. R. Falckenberg. 2. Heft.) Leipzig, Quelle und Meyer 1910.

138 8.

Wenn man vorliegende Arbeit gelesen hat und sich fragt: Was hat
denn wohl der Autor fiir einen Zweck verfolgt, so ist man nicht imstande,
sich eine genligende Antwort zu geben. — Die ersten 25 8. behandeln
kurz die Hauptda.ten aus RochoIL‘s Leben und eine Ubersicht {iber seine
Philosophie. Dieser Teil ist wohl noch das Beste an der Arbeit. Um die
geschichtsphilosophischen Anschauungen eines Mannes zu verstehen und
zu wirdigen, mul} zuerst sein philosophischer Standpunkt erfalit werden,
und so hat Elert mit Recht zuerst den philosophischen Werdegang
Rocholls geschildert. Neben den deutschen Idealisten waren es nament-
lich Fr. v. Baader und A. Giinther, von denen Rocholl am meisten gelernt
hat, und deren Irrtiimer in bezug auf Trinitdt und Weltschopfung, Glaube
und Wissen sind in den philosophischen und geschichtsphilosophen An-
sichten Rocholls deutlich zu erkennen.

Wie Rocholl schon in seinem Studiengang und in seiner religitsen
Uberzeugung niemals konsequent zu einem festen Standpunkt durch-
gerungen ist, so leidet auch sein geschichtsphilosophisches System an
demselben Mangel. Es enthélt manche schéne Gedanken, z. B.: ,,Nur
eine Moglichkeit etwa ist vorhanden, das Geschichtsganze, freilich immer
nur annaherungswelc.e in seiner allgemeinen BedeuttmO’ und Aufgabe zu
verstehen. Diese Moglichkeit ist vorha,nden wenn man sich entschlie3t,
zunéchst einmal mcht voraussetzungslos an den Stoff zu gehen. Nur
mit Zuhilfenahme der Deduktion, und dazu nur von bestirmnt cegebenen



502 Literarische Besprechungen.

Vordersatzen aus, etwa denen der christlichen Kirche, ist eine in etwas
befriedigende Ubersicht des Volkerlebens in Verbindung mit der kos-
mischen Geschichte herzustellen . . .** (8. 47). Aber Rocholl hat ebendiese
bestimmt gegebenen Vordersétze, die der Offenbarung entstammen, nicht
voll und ganz angenommen und deshalb ist auch sein ganzes System keine
befriedigende philosophische Anschauung der Geschmhte kein abgeschlos-
sener Bau. Das Werk des Erlosers weil er nicht zu erfassen, . del Gott-
mensch ist der ideale Mensch. sein Reich also das héchster Humanitét,
die Geschichte Entwicklung zum Reinmenschlichen . . . 8. 89. In der
mittelalterlichen Kirche sieht Rocholl nichts anderes als eine Parallele
zum Buddhismus (8. 98). Und ,,die religiose Reformation war notwendig,
weil Ideal. Wert und Wiirde des Menschen im Gottlichen begriindet werden

mulBlten® (8. 101). Diese Proben der subjektiven, einseitigen Auffassung
Rocholls mogen gentigen.

Elert beschrinkt sich hauptsichlich darauf, auszugsweise die Ge-
danken Rocholls aus seinem zweibindigen Werke iiber die Geschichts-
philosophie mit Zuhilfenahme einiger neueren Schriften Rocholls wieder-
zugeben. Die Art und Weise, wie das der Verfasser tut, ist sehr unklar
und macht das Zuriickgehen auf Rocholls Werke selbst durchaus nicht
iiberfliissig, wenn man sich iiber dessen geschichtsphilosophische Ansichten
genau orientieren will. Deshalb kann auch., wie schon oben angedeutet,
ein besonderer Wert der vorliegenden Studie nicht zuerkannt werden.
— Auf den letzten 6 Seiten gibt Elert eine kritische Schlullbetrachtung,
welche ausklingt in ein Lob auf die edle Humanitit, die sich in dem ganzen
Kunstwerk Rocholls ausspreche! Und er meint, ,,Rocholls Geschichts-
philosophie diirfte durchaus als modernes Geistesprodukt anzusprechen
sein, weil der durch sie bearbeitete (Gegenstand nicht etwa durch die
Offenbarung, sei es auch nur durch die historischen Berichte der Bibel
gegeben ist, sondern weil er als Ergebnis exakt wissenschaftlicher For-
schung erscheint.” (8. 137.)

Abtei Marienstatt. Dr. P. Aug. Steiger S. O. Cist.

6. W. Switalski: Der Wahrheitshegriif des Pragmatismus nach
William James. FEine erkenntniskritische Studie. Braunsberg,
Bender 1910. Gr. 8. 58 S.

Es ist gewifl eine nicht zu vernachléssigende Aufgabe, einer so stark
anschwellenden philosophischen Bewegung, wie es der Pragmatismus ist,
die notige kritische Aufmerksamkeit zuzuwenden. Man wird daher dem
Verf. Dank wissen, dafl er es unternommen hat, die ,,Unzulinglichkeit
des Pragmatismus an einem klassischen Beispiel — eben am Wahrheits-
begriff — vom objektivistischen Standpunkte aus zu erweisen (8. 4).
S. beginnt mit einem an literarischen Nachweisen reichen und daher
recht niuitzlichen Bericht {iber die Entstehung und Entwicklung des
Pragmatismus (8. 5—12); darauf folgt unter engem, meist wortlichem
Anschlufl an W. James die Darlegung des neuen Wahrheitsbegriffes im
Zusammenhang der pragmatischen Grundauffassungen (S. 13 ; daran
reiht sich die kritische Priifung dieses Wahrheitsbegriffes und des Prag-
matismus tiberhaupt, eine Beurteilung, die ruhig und klar geschrieben ist
und zur Ablehnung der neuen Philosophie fiihrt (8. 86—58). Als Standort
seiner Kritik nimmt der Verf. eine realistische Philosophie, die sich im
wesentlichen an Aristoteles anschlieft und in einem Platonismus augusti-
nischer Farbung Nahrung und Festigung sucht. — 8. hat sich auf die
Fassung und Begrindung des pragmatistischen Wahrheitsbegriffes be-
schriankt, wie solche von James geboten wird. Es ist ein Ausschnitt des




Literarische Besprechungen. 503

Streites, der uns hier ndher kommt, und ein blofler Anfang der Auseinander-
setzung, wie 8. selber andeutet. Die Notwendigkeit wird sich nicht um-
gehen lassen, auch mit anderen und tieferen Vertretern des Pragmatis-.
mus sich -auseinanderzusetzen: es sei nur an Bergson in Frankreich und
an F. Schiller in England erinnert. Schon der enge Zusammenhang des
Pragmatismus mit dem Modernismus gemahnt an diese Notwendigkeit.
Dabei wird sorgsam zu scheiden sein, was der Pragmatismus an Berechtig-
tem und. Unberechtigtem, an wahren und falschen Motiven bietet. Leise
Andeutungen nach der Seite hin finden sich bereits an einigen Stellen
vorliegender Schrift. ,
Beuron. . P. Daniel Feuling O. S. B.

. B. B. Switalski: Das Leben der Seele. Eine Einfiihrnng in
die Philosophie. Braunsberg, Bender 1907. KL 8. 148 S.
Obgleich diese Schrift bereits vor mehreren Jahren erschienen ist,

bringen wir sie doch auch heute noch gern zur Anzeige, denn sie leistet

wirklich, was sie im Titel verspricht: sie fiilhrt gut in die Psychologie ein.

Ohne uns bei Punkten aufzuhalten, in denen wir dem Verf. nicht beistimmen

kénnen, wollen wir an dem Buche anerkennen: die Reichhaltigkeit des

Inhalts bei groBer Kiirze, die gut getroffene Auswahl des Stoffes, die durch-

sichtige Klarheit der Sprache, die Umsicht und MaBhaltung in Behand-

lung schwieriger und komplizierter Fragen. Zu den besten Vorziigen des

Werkleins rechnen wir es, dall dasselbe ein reiches Mal} von allgemein

orientierenden Gesichtspunkten fiir die Behandlung der Psychologie im

allgemeinen und mancher Probleme im besondern in ebenso klarer als

priagnanter Fassung darbietet. Dadurch und durch hiufige Bezugnahme
aut praktisch bedeutungsvolle und interessierende Tatsachen des Lebens
wirkt dieser Abrifl der Psychologie sehr anregend und leitet zu eigenem

Nachdenken an. Auch der Lehrer der Psychologie kann in der Schrift

gute Fingerzeige fiir die Belebung des psychologischen Unterrichtes finden.

Beuron. P. Daniel Feuling O. S. B.

R Gerhard REauschen: Eucharistie und Bullsakrament in den
ersten sechs Jabrhunderten der Kirehe. 2. verb. und verm.
Aufl. Gr. 8. XII, 252 S. Freiburg, Herder 1910.

Die erste Auflage dieses Werkes (1908) wurde bereits Bd. XXIII
S. 488—490 dieses Jahrbuches besprochen. Die schon in so kurzer Frist
notwendig gewordene zweite Auflage, sowie je eine Ubersetzung ins
Italienische und Franzésische beweisen, wie lebhaft das Bediirfnis empfun-
den wird nach Arbeiten, welche die Resultate der taglich sich mehrenden
Spezialforschungen zusammenfassen und iber ein grofleres Gebiet in
Kiirze orientieren. Gerade bei Werken dieser Art ist es freudigst zu be-
griien, wenn neue Auflagen nicht zu lange auf sich warten lassen, um dem
inzwischen fortgeschrittenen Stand der Wissenschaft angepaflt zu werden.
Zahlreiche Stellen der vorliegenden Auflage legen Zeugnis dafiir ab, dal
der Verfasser die Literatur der letzten Jahre aufmerksam verfolgt, sorg-
filtig erwogen und nach bester Uberzeugung verwertet hat, wie aus
manchen sachlichen Anderungen hervorgeht.

So folgt R. in der Auslegung von Tert. adv. Marc. IV. 40 der von
Scharseh im ,,Katholik* 1909 II 8. 21 ff. vorgeschlagenen Erklirung
(8. 12). Die Behandlung der Lehre des hl. Augustin iiber die reale Prisenz
ist, ginzlich umgearbeitet und kommt zu einem entschiedeneren Resultat:
,.Augustin neigt zur symbolischen Erklirung der Eucharistie hin, aber er

Jahrimeh fiir Philosophie ete. XXVI, 34



504 Literarische Besprechungen.

hat damit nicht die reale Gegenwart ausschlieBen wollen® (8. 24). Bei
Gregor von Nyssa hat sich R. von der Ansicht Battifols frei gemacht,
als lehre Gregor die Verwandlung des Brotes in einen neuen, noch nicht
existierenden Leib Christi (85.36). Dankenswert ist in § 3 die neu cingelegte
Nr. 2, welche eine allgemeine Charakteristik und Gruppierung der neueren
protestantischen Meinungen iiber die Anféange der Eucharistie bietet
(S. 44 ff.). In demselben § laBt R. jetzt auch Holtzmann und K. G. Goetz
za Worte kommen (8. 54 ff.), die ,,Gegenbemerkungen‘ sind im Vergleich
sur :ersten Auflage bedeutend erweitert (S. 58 ff.). Der § 4 {iber das Wesen
des hl. Meflopfers hat infolge der Kontroverse Wieland-Dorsch eine fast
ganz neue Darstellung erfahren (8. 60 ff.). Zum erstenmal aufgenommen
13(3 der § 7 tiber Haufigkeit und Vorbedingungen des hommumonempfanae‘,
in altehristlicher Zelt (& 130 1.} Wodulch der Verfasser sich den Dank
des Seelesorgsklerus verdient hat. Die §§ iiber den Kanon und die Epiklese
sind im wesentlichen unverindert geblieben.

Im zweiten Teil hat der § 8 liber die Vergebung der Kapitalsiinden
swar an manchen Stellen eine neue Fassung erhalten, so die Ausfithrungen
iiber die Doktrin des Hermas (S. 151 ff.), die Verteidigung gegen Stufler
iber die Haltung Cyprians in der Bullfrage (8. 162 ff.), die Reflexion liber
die Strenge der alten Kirche (8. 174 ff.). Von untergeordneten Punkten
abﬂesehon, ist die Gesamtanschauung dieselbe geblieben, wie in der ersten
Auflage. Durch Umstellung der §§ von der offenthchen Beichte und vom
offentlichen Buliwesen konnten einige Wiederholungen vermieden werden.
In der Frage nach dem Gegenstand der offentlichen Bulle ist das Material
ubersmhth(,hm geordnet (S 193 ff.)

Bei der grofBen Anzahl der beriihrten Probleme miissen wir es uns
versagen auf emzelnes niher einzugehen und uns auf einige allgemeine
Bemerkungen beschrinken.. In der Interpretation der Via',tertexbe zeigt
sich bei R. die Neigung, moglichst sicher zu gehen und deshalb die Zeugnisse
nur so weit gelten zu lassen, als deren ausdriicklicher Wortlaut zulidf3t.
Jine Ausnahme macht er bei Tertullian, in dessen 1. de pud. er viermal
,,mit aller Bestimmtheit® die Mitteilung findet, dafll die romische Bul}-
praxis Mordern und Abtrinnigen keino Verzeihung gewéhrte (S. 172).
Soll nun auch diese Vorsicht nicht getadelt werden, so muf} man sich bei
dieser Methode um so strenger hiiten vor dem MiBbrauch des argumentum
ex silentio. Davon aber ist R. nicht mehr fern, wenn er (S. 156) meint,
,,dall man sich wversucht fiihlt*, das Schweigen oder doch wenigstens
die Unsicherheit der Quellen als positives Zeugnis fiir die Nichtexistenz
der kirchlichen Vergebung zu deuten. War denn Joh. 20, 23. in der alten
Kirche so griindlich beiseite geschoben ? — Als eine empfindliche Liicke
mul} es bezeichnet werden, dall im ganzen Buch nirgends vom Dekret
Lamentabile sane vom 3. Juli 1907 Erwihnung geschieht, obwohl diese
propp. 45. 46. 47. 49 unmittelbar zum Gegenstand des Werkes gehoren.

Zum Schluf sei uns noch die AuBerung des Wunsches gestattet,
der Verfasser moge in einer neuen Aufkage den ersten Teil iiber die Eucha-
ristie bereichern mit einer kurzen Orientierung iiber die einschligigen
Probleme der Monumentaltheologie.

‘Rom. P. Ulrich Hintemann O. ¥F. M

9. A. Steimmann: Sklavenlos und alte Kirehe. Eine historisch-
- ‘exegetische Studie uiber die soziale Frage im Urchristentum. 1—2.
Aufl. Gr. 8. 96 S. M. Gladbach, Volksverlag ¢(Apolog. Tagesfragen
8. Heft) 1910.

Aus einer Aufsatzreihe der wissenschaftlichen Beilage der Germania



Literarische Besprechungen,. 505

(1910 Nr. 8—12) iiberarbeitet und ergénzt, will die vorliegende Studie
weitere Kreise iiber die Stellung der Urkirche zur Sklavenfrage orientieren.
Gegeniiber der Tendenzschrift von Karl Jentseh, der in seinem ,,Drei
Spaziergéinge eines Laien ins klassische Altertum®' das Sklavenlos der
alten Zeit im CGlorienlicht der Verklirung schildert, um an den sozialen
Verhiltnissen der Gegenwart kein gutes Haar zu lassen, erortert St. im
ersten Teil in ruhiger und von Ubertreibungen freier Weise an der Hand
der fleiBBig zusammengetragenen Literatur die Lage der Sklaven, zuniichst
bei den Juden (8. O ff.), dann in der griechisch-rémischen Kulturwelt
(S. 211f.). Er findet das Sklavenlos bei jenen ertriglich, weil von Recht
und Gesetz des Alten Bundes beschiitzt; in der Heidenwelt aber ist der
Sklave vor dem Gesetze rechtlos und darum der Laune und Leidenschaft
seines Besitzers ausgeliefert, seine Lage eine liberaus traurige. — Das
Christentum sieht sich gleich in seinen Anféangen der Sklavenfrage gegeniiber-
gestellt. Wie hat es dieselbe gelost 7 (2. Teil.) Eine plotzliche Abschaffung
des Sklaventums war unmoglich; dafiir war die Sklavenfrage zu innig mit
der damaligen Staats- und Gesellschaftsordnung verwachsen, und eine
wirtschaftliche Frage ersten Ranges geworden. Aber dadurch, daB das
Christentum die (tleichheit und Ebenbiirtigkeit zwischen Herrn und
Sklaven in religioser Beziehung durchfiihrt, den Geist christlicher Liebe
und Briiderlichkeit auf die Sklavenfrage einwirken ld(t, bringt es ein
neues IFerment in die (esellschaftsordnung hinein, welches von innen
heraus das Sklaventum vernichten mufite. Eingehend sind in diesem Teil
die paulinischen Anschauungen hervorgehoben und verwertet, inshesondere
ist die Exegese des Briefes an Philemon geradezu meisterhaft zu nennen.
Marienstatt. P. Dr. Eberhard Hoffmann O. Cist.

10. Fr. W. Forster: Autoritiit und Freiheit. Betrachtungen zum
Kulturproblem der Kirche. 3. Aufl. Kempten, Kosel 1911. G. 8.
211 191 B.

Fiir und wider Forster setzte auch katholischerseits die Kritik ein
bei Besprechung obigen Buches. Es kommen in drei Abschnitten
niher zur Sprache: Individualismus und religiése Autoritiat. — Indi-
vidualismus und kirchliche Autoritédt. — Kirchliche Autoritédt und kirch-
liche Freiheit. — Beim ersten Abschnitt werden zuniichst Gesichts-
punkte zur Kritik der individuellen Vernunft gegeben. Der
Hauptgesichtspunkt ist der, dal3 kaum jemals eine weitverbreitete Lebens-
anschauung so schlecht begriindet gewesen ist, wie der moderne Indivi-
dualismus, der den Menschen in den tiefsten Fragen seines Daseins ganz
auf sein beschrinktes Denken und seine fragmentarische Lebenserfahrung
stellt und ihn sogar geradezu verpflichtet, nichts als wahr gelten zu
lassen. was er nicht aus sich heraus sofort verstehen und nachpriifen kann.
Die Modernen reden immer von der Autonomie des Individuums, aber
wo ist seine IKompetenz? Dementgegen wird die Notwendigkeit einer
Autoritit in sittlich-religivsen Grundfragen nicht deduktiv, sondern induk-
tiv zu begriinden gesucht. HEs gilt, durch Appell an die eigene tédgliche
Menschenbeobachtung und Selbsterkenntnis zu zeigen, wie wenig der
einzelne Mensch auf sittlich-religidsem Gebiete der Selbstherrlichkeit
gewachsen ist, die ihm von dermodernen Lebensanschauung zugesprochen
wird. Ein solcher Individualismus ist nichts anderes, als die Herrschaft
des absoluten Dilettantismus auf einem Gebiete, auf welchem die Not-
wendigkeit. konzentrierter Vertiefung ganz besonders hervortritt. Blo
wissenschaftliche Begriindung der Ethik kann den Subjektivismus nicht

34



506 Literarische Besprechungen.

iberwinden. Die ganze moderne Position in bezug auf tiefere Lebensfragen
lit sich als einen Impreb%mmsmu% bezeichnen, als eine subjektive Be-
schrinktheit, als einen Zustand individueller Einengung, welcher sich
-,allseitige Entfaltung der Personlichkeit'* zu nennen liebt. Die einzige
Moglichkeit aber, diesen Dilettantismus und Impressionismus in funda-
mentalen Lebensfragen zu entrinnen, ist die Riickkehr zur religiosen Autori-
tit. Lebenswahrheiten koénnen tatsiéichlich nur durch Lebenserfahrung
entdeckt werden.

Nur Selbstiiberwindung und Entsagung ithrt zum Verstiéindnis
tieferer Lebenswahrheiten; denn alle grole Wahrheit bedeutet ja Krieg
gegen die Beschrinktheit der Selbstsucht, Krieg gegen die Gewalt der
Illusionen, gegen die Herrschsucht sinnlicher Bediirfnisse. Das wahrhaft
Geistige kann nur dort herrschen. wo in den Grundfragen der Lebens-
«deutung . die hohere Einsicht all der wahrhaft Heiligen und Weisen an-
erkannt wird, die in ihrem personlichen Leben auf Grund hochster Gnade
und eiserner Willenszucht zu jener sittlichen Freiheit gelangten, in deren
Bereiche uberhaupt erst von einem wirklichen Gebrauche der Vernunft
die Rede sein kann. Die egoistische Befangenheit eines Menschen, der
aullerordentliche Einflull seiner unerlosten Eigenliebe, seiner Begehrlich-
keit und seiner Leidenschaft auf sein Denkvermdgen hindert ihn nun
auch, einer entscheidend wichtigen Bedingung aller Weisheit nachzu-
kommen: der Selbsterkenntnis. Die allertiefste Selbsterkenntnis setzt
eingreifendere Erprobungen voraus: ,,Um die Lehre von der Verderbtheit
der menschlichen Natur zu verstehen,‘ so sagt Augustinus, ,,mufl man mit
Ernst seine Leidenschaften bekdmpft haben.* Um die Grundprobleme des
Menschenlebens zu losen, miissen unbestechliche Menschenkenntnis und
aufrichtige Menschenliebe miteinander vereinigt werden. Deren volle
Vereinigung war nur dem ,,Gottmenschen® moglich. Darum lehrt nur
Christus die ganze Lésung. So fiihrt uns gerade die einfachste ,,induktive‘
Methode ganz zwanglos und doch ,,zwingend‘ zur hoéchsten Autoritét
Christi. Der Grund, daB die von Christus sich losende Kultur nicht schon
zusammengebrochen ist, liegt im Nachwirken der religiosen Autoritit.
Abu immer mehr nimmt «u die Auflé‘)sung aller fosten ‘Walnheiten Diec,b
( hcualxterentwmklung der jungen Generatlon auqzzuuben

Gegen den ganzen bisherigen Gedankengang erhebt sich nun aus
der Tiefe der modernen Seele die Frage: Wie aber ist dieAnerkennung
einer Autoritdt in religios-sittlichen Grundfragen vereinbar
mit der Wiirde der freien Personlichkeit und mit dem in-
tellektuellen Gewissen? Unsere Zeit braucht mehr als je eine Pada-
gogik der Autoritdt, die sich bis zum intimsten Widerstand der indivi-
duellen Seele herabldaf3t und den Gehorsam in der Sprache der Freiheit
und des personlichen Lebens zu verkiindigen weifl. In diesem Sinne wird
eine Reihe von Gesichtspunkten fiir die Verséhnung von Autoritét und
Freiheit aufgestellt. Es wird gezeigt, warum die bloBe Alternative zwischen
individueller Kurzsichtigkeit und blindem Gehorsam falsch ist, und warum
die demiitige Unterwerfung unter eine iiberlegene Weisheit nicht blind
macht, sondern sehend, nicht die Persdnlichkeit unterdriickt, sondern sie
vertieft und erweitert. Unser wahres Selbst enthiillt sich uns erst unter-
der tiefen erzieherischen Einwirkung der gottlichen Wahrheit. Wahre
Selbstbestimmung reift nur in der Schule der Ehrfurcht. Erst die Person-
lichkeit Christi lehrt uns zentral zu denken und zu leben und erzieht uns
zu vollen Personlichkeiten. Ohne die groBe Schule der Selbsterkenntnis,
der Demut und der sittlichen Léuterung des ganzen Menschen ist die indi-



Literarische Besprechungen. H07
[ ]

viduelle Vernunft nicht dazu befihigt, die héchste Weisheit zu verstehn.
Dem personlichen Clewissen aber ist Uemda durch die christliche Religion,
die den Menschen am durchgrelfendsten einer iiberirdischen Autoritiit
unterworfen hat, die weltiiberwindende Kraft verlichen worden. Wer
die wahre Autoritit nicht anerkennt, verfillt der Autoritit der Tages-
und Modegroen. Echte Kultur beruht ganz und gar auf Ehrfurcht.
Die zunehmende Loslosung aber des Kleinen von dem Grof3en, des Mensch-
lichen vom Géttlichen mull notwendig zu volliger Kulturlosigkeit fithren.

Der zweite Abschnitt: ,,Individualismus und kirchliche Autoritiit.*
behandelt zuerst die Unzulédnglichkeit der blofl individuellen
Bibelinterpretation. Ohne eine autoritative, feste Tradition des Glau-
bens, deren Interpretation sich wohl entfalten, vertiefen und ergiinzen
kann, die aber der bloflen individuellen Besserwisserei und der Zeitmode
eine unbeugsame bewahrende Kraft entgegensetzt, hat die Autoritiit
Christi und dos Evangeliums flir die grofle \Iehwahl der Nenschen keinen
zwingenden Sinn. Der Zweck der autoritativen Tradition aber besteht
gerade darin, der subjektiven Filschung und Verkleinerung des Bildes
Christi entwegen/,uwlrken und den crhabenen gehom‘nmbvollen, tiber-
menschlichen Christus zu bewahren, wie ithn die groBlen Personlichkeiten
der Kirche aus hohem Schauen und reifer Menschenerkenntnis heraus
iibereinstimmend erfaffit und bekannt haben. Die individualistische
Interpretation sucht Christus uns nahe zu bringen, indem sie ihn uns
herunterzieht — die alte kirchliche Auffassung hmwf gen will den Men-
schen zu Christus hinaufziehen. Die Herrschaft der bInBen individuellen
Bibelauslegung zieht alle Geheimnisse zur platten Begreiflichkeit herunter.
Eine christliche Kultur ist ohne feste kirchliche Ordnungen nicht moglich.
Aus lauter Erregtheit iiber den ,,Klerikalismus wird da,:, grundiegende
pidagogische und soziologische Problem der Universalkirche ganz auler
acht gelassen.

Freie Forschung und intellektuelles Gewissen wird
sodann besprochen. Was d]e Modernen zu Gegnern des Prinzips der kirch-
lichen Autoritit macht, das ist in den. allermeisten Fillen ihre falsche
Auslegung der intellektuellen Redlichkeit, ihr Befangensein in einer sehr
unkritischen Ansicht tiber die Tragweite des bloflen isolierten Intellektes.
Die Idee der geistigen Selbstbestimmung mull durchaus durch die Forde-
rung der richtigen Selbsteinschitzung korrigiert und erginzt werden:
Darin erst zeigt sich eine hochentwickelte Wahrheitskultur. Zudem ist
die intellektuelle Gewissenhaftigkeit in ihrem eigentlichen Wesen selber
christlichen Ursprungs und nichts anderes, als dle Anwendung des christ-
lichen Gewissens auf die Grundsitze der wissenschaftlichen Untersuchung.
Der Kampf des modernen Menschen gegen das Christentum und gegen die
Kirche entspringt einer millverstandenen und irregeleiteten VVahl'hmts-
leidenschaft. Der Verteidiger des kirchlichen Prmmps wird dieses Wahr-
haftigkeitsstreben in seinem tiefen Ernst aufrichtig anerkennen miissen;
er wird aber zu zeigen suchen, dafl das richtig verstandene intellektuelle
Gewissen mit der richtig verstandenen christlichen Autoritit immer fried-
lich zusammenwirken kann. Die wahre Aufklirung kennt nicht blo3 in-
dividuelle Rechte, sondern auch individuelle Grenzen. In ihrem Prinzip
kann die kirchliche Autoritit niemals mit irgendwelcher Verachtung
von Vernunft und Wissenschaft verbunden sein. Sie reprisentiert den
prinzipiellen Protest gegen den vom Gesamtleben der Seele getrennten
Intellekt, gegen den von der Selbsterkenntnis, von der Liebe und von den
fundamentalen Einsichten der Religion gelésten Denkprozel3; sie betrachtet
dessen Wirkung als verderblich fiir den Charakter, fiir die Kultur und fiir



508 Literarische Beaprechungen

die ganze Denktitigkeit selber. lhre Aufgabe ist also, jene Einheit der
Seelenfunktionen zu vertreten, die uns allein eine gesunde Stellung zur
Wirklichkeit geben und allein zur Ganzheit der Lebenskenntnis fithren kann.

Fir die Versohnung und richtige Verstindigung zwischen wissen-
schaftlicher Forschung und Kirche wire auBerordentlich viel gewonnen,
wenn man sich auf Seite der Modernen nur einmal ernsthaft mit der fun-
damentalen erkenntnistheoretischen Tatsache auseinandersetzte, dali es
Probleme gibt. die eine soziale Organisation der Erkenntnis verlangen.
d. h. ein hOI‘gialtlﬂ ausgeglichenes Zusammenwirken von Tradition und
individuellem Denken, von psychologischer Intuition und intellektueller
Analyse, von innerer und duBerer Erfahrung. Dieses Zusammenwirken
aber darf nicht dem Zutall und dem individuellen Belieben iiberlassen
werden, sondern muf} selber aus erprobter Tradition und jahrhunderte-
langer Erfahrung herauswachsen und sich erst im Anschlusse an  diese
weiter entwickeln. Hine solche autoritativ geordnete Zusammenarbeit
verschiedener Erkenntniskrifte und Erkenntnismittel, ein solcher Aus-
gleich zwischen ererbter Weisheit und individuellem Forschen wird nur
dem abstrakt Denkenden als unwiirdige Bindung erscheinen. Wer aber
tiefer ins Leben blickt und die unendliche Kompliziertheit der grollen
Kulturfragen iiberdenkt, der wird gerade solche religiose und soziale
C_‘sivherung des eigenen Nachdenkens als eine wahre Befreiung und als cine
Prinzip Wahrhaft fortschrittlicher Technik des li.rhonntmspmm-,ae-, be-
griiBen. Im Prinzip ist die kichliche Autoritit mit echter Wissenschaft-
lichkeit vollkommen vereinbar — die Iirche will nur die Einhaltung der
Grenze zwischen Wissenschaft und Religion bewachen.

Vertiefung in die Tradition bedeutf‘t nicht etwa. auf eigenes Denken
und Beobachten verzichten — es bedeutet nur, die eigene Ar bmt auf einer
hoheren und breiteren Basis gesicherter W’a,hrhuten beginnen, Irrtiimer
und Einseitigkeiten als solche erkennen, statt uralte Verl\(‘hl t-helien imaner

aufs neue durchzumachen und die besten Jahre des Lebhens mit blollen
Irrfahrten zu vergeuden. ..Die christliche Religion ist das Gewdlirz, das
die Wissenschaft hmdert zu verderben'* -— dle:‘&‘s Wort Baco von Veru-
lams gilt auch in dem Sinne. dal} der wissenschaftliche Idealismus selber
seine Kraft noch aus jener groflen religios-sittlichen Tradition zieht, die
heute von einem irregeleiteten und abstrakten Wahrheitseifer untergraben
wird. Jede hohere wissenschaftliche Kultur verlangt ein starkes Funda-
ment von gefestigtem Charakter, von tlefg@w*uuelter Gewissenhaftigkeit,
unbestechlichem Wahrheitsernst. Hier ist die christliche Religion g creradm:u
unentbehrlich. - Unser Beobachten. unser Denkprozell3 und unsere Aus-
sage sind so vielen Storungen und Ablenkungen von seiten der Aullenwelt,
der Gesellschaft und unserer Innenwelt ausgesetzt, dall sie auf die Dauer
nicht intakt bleiben koénnen, wenn sie nicht von einer héheren Lebens-
anschauung getragen sind, die uns bestiindig vom Vergiinglichen abberuft
und auf das Ewige hinlenkt. Wer sich vergegenwirtigt, www.el person-
liche Neigungen, Leidenschaften und Abhéngigkeiten, wieviel Klassen-
und Rassenvorurteile in der modernen Lebensphilosophie die Voraus-
setzungslosigkeit des Denkens storen, der wird wissen, daf} die wirklichen
Gefahren fiir die echte wissenschaftliche Gesinnung nicht aus der reli-
givsen Kultur, sondern aus der niederen Natur des Menschen selber
Icommen, gerade diesen Storungen aber ist nur eine charaktervolle Pflege
der Religion gewachsen.

Ku'chlwhe und staatliche Autoritdt werden endlich n#her
betrachtet. Vielfach heil3t es heute, die Unterwerfung unter die geistige
Autoritiat ciner Universalkirche sei eine Bedrohung der Autoritdt des



Literarische Besprechungen. 509

Staates. Aber in ganz konkreter Weise it sich aus der Psychologie des
Staates selber zeigen, warum gerade die hochentwickelte staatliche Orga-
nisation auf die Dauer einer von der politischen Autoritit unabhingigen
religios-sittlichen Institution gar nicht entbehren kann. Die hoheren
Sanktionen. deren der Staat durchaus bedarf, konnen keineswegs aus
dem blolen politischen Bewufltsein entspringen. Erst Christus, der iiber
dem Reiche des Ciisar und iiber der Welt des individuellen Egoismus ein
hoheres. Reich der inneren Freiheit begriindet, gibt damit dlf_‘ hochsten
Motive und Sanktionen auch flir die Hingebung an die soziale Lebens-
gemeinschaft. Scheinbar entzieht er den Menschen ginzlich dem Staate,
mdem er ihn auf das Werk der innersten Erlosung von der Selbstsucht
konzentriert — aber gerade dadurch erhilt auch der Gehorsam gegeniiber
der staatlichen Ordnung ganz neue Motive aus den Tiefen der geistigen
Personlichkeit; der Staat nimmt etwas Geistiges in sich auf und wird
dadurch befihigt, alle seine Ordnungen zu erweitern und zu vertiefen.
Erst im Zusammenhang mit solcher religiosen Sanktion der sozialen Hin-
gebung werden auch die natiirlichen sozialen Neigungen des Menschen
von aller Vermischung mit unreinen Trieben und Leidenschaften befreit
und zu wahrhaft aufbmgenden Kréften erhoben. Im ganzen und auf die
Dauer ist es gerade das von der Kirche geschiitzte ehrmthche Gewissen,
woraus auch eine Soliditit des ])011t1:.che.n Grewissens erwichst, die durch
die bloBe Allmacht des Staates und durch den beschrénkten Nationalis-
mus niemals hervorgebracht werden kann.

Alle tiefere Re‘homn hat von jeher gegen die duBere und innere
Knechtung des Individuums durch die Gehellhchatt gekampft und dadurch
erst die geistigen Grundlagen einer hoheren und dauernden staatlichen
Kultur. gelegt. Erst das Christentum hat diese Sicherstellung des Indivi-
duums - oegenubor jeder sozialen 'l ylannel zur Vollendung gebracht. Eine
konsequent realistische Staatsweisheit, eine wirklich konkrete Soziologie
wird immer die staatserhaltende Wirksamkeit des Gewissens, die politische
Bedeutung des sittlichen Charakters, die soziale Einigungskraft der
‘v{(\nschhohkub in ihrem ganzen Umfang erfassen und von der Uberzeu-
gung ausgehen, dal} crerade der Staat \[en%ohen brauche, die ,,ihre Seelen
mehr hebon als ihr Vater]and Wie richtig die moralische Inspiration
emer vom Staate unabhingigen Kirche ist, zeigt sich besonders deutlich
bei der Erzichung der Jugend. Bei aller wirklich notwendigen Anpassung
an die Zeitverhéltnisse da-rf dabei aber niemals die prinzipielle Uberzeu-
gung preisgegeben werden, daf3 allein der von der Religion durchdrungene
Schulbetrieb den tieferen Forderungen der ethischen Erziehung, ja auch
nur den Forderungen der wahren intellektuellen Kultur wirklich gerechi
werden konne.

Der dritte Abschnitt: ,,IKirchliche Autoritit und kirchliche Frei-
heit’’ behandelt zuniichst Universalitit und Separation. Die kirch-
liche Autoritiit repriisentiert in bezug auf die Erkenntnis und die Verehrung
des religios-sittlichen Ideals die organisierte Sicherung des einzelnen gegen
die Fiille seiner personlichen Storungen Eingeitigkeiten und Kurzalchtlg
keiten. Theologiseh gefaBt ist die romiseh-katholische Kirche von Christus
selber zur Bewahrerin und unfehlbaren Auslegerin seiner ewigen Wahr-
heit bestimmt worden, sie ist darum durch ihr innerstes Wesen, durch
ihre gottliche Inspiration selber schon universell und vor jeder individua:
llbﬁlehGl’l Beschriinktheit gesichert. Diese theologische Begriindung der
kirchlichen Autoritit wird durchaus nicht angetastet. Nur die kulturelle
Seite der Kirche wird betrachtet und zwar in psychologischer und ~ozio-
logischer Weise. Demgemél nun droht die neuere Entwicklung des kirch-



510 Literarische Besprechungen.

lichen Lebens in der Tat zu einer verhédngnisvollen Einschrinkung des
Geistes der Universalitdt zu fithren. Die auflerordentliche Zentralisation
des neueren Papsttums bedarf, wenn sie wirklich eine gesunde Grundlage
der Universalitit bleiben soll, der schiitzenden Gegenwirkung durch eine
ebenso aullerordentliche Erweiterung der freien MeinungsauBerung undder
freien Betitigung der Geister. Dadurch allein kann die allseitige Fiihlung
der zentralen Autoritdt mit dem Gesamtleben der Christenheit gesichert
werden, und dadurch allein kann auch die leitende Macht der Kirche vor
der einseitigen Beeinflussung durch einzelne Gruppen und Richtungen
bewahrt werden. Nicht auf eine Erweiterung der Mitregierung kommt
os an, wohl aber auf die Weckung aller schlummernden Kriifte in der
Kirche.

Nur durch Riickkehr zu dem universellen Grundprinzip der kirch-
lichen Gemeinschaft, dessen gesunde Bewahrung und Weiterbildung eben
durch die Gegenwehr gegen den Protestantismus und durech die Furcht
vor den revolutiondren Keimen der politischen Freiheitsbewegung in ver-
héngnisvoller Weise gestort worden ist, wiirde die wirkliche autoritative
Kraft der ganzen Institution aufs héchste verstirkt werden. Nur wenn
alle Kréafte des kirchlichen Lebens durch eine vertrauensvolle und groB3-
miitige Haltung der leitenden Autoritit und aller ihrer Organe zu freier
Betitigung ermutigt werden, ist das Prinzip der Autoritét vor individua-
listischer Isolierung bewahrt und kann die zentralisierende Macht ihre
schopferische Mission erfiillen. Der Geist der Universalitit kann in der
Kirche wohl eine Zeitlang latent bleiben, mull aber stets aufx neue. aus
den Tiefen des in der Kirche verborgen waltenden christlichen Geistes
hervortreten. Erst duch das Zusammenwirken der verschiedenen schopfe-
rischen Seelenkriafte und Geistesanlagen konnen alle die in der Tradition
verborgen liegenden Schéitze ans Licht gehoben werden. Die tiberlieferte
Wahrheit aber wird nur dann zu allseitigem und lebendigem Ausdruck
gelangen, wenn der jetzt ausgeschlossene Teil der Menschheit mit all seinen
besonderen Begabungen, Bediirfnissen und Erfahrungen wieder fiir die
Mitwirkung am kirchlichen Leben zuriickgewonnen sein wird. Die (ileich-
ailtigkeit gegentiber den der Kirche entfremdeten Elementen steht jeden-
falls im Widerspruech mit dem Geiste des ,,guten Hirten®.

Um abér die innerste Seele der christlichen Tradition wieder 7zu
erwecken und den unverginglichen Inhalt der Lehre zu beleben, dazu
bedarf es weit mehr kirchlicher Freiheit, weit mehr Expansivitit und
Universalitiat. Kaum ein anderes Kulturelement gibt es, das so tiefe Wurzein
gerade in der christlichen Seele hat und das nur in der Atmosphére des
Christentums und des christlichen Gehorsams gedeihen kann, wie gerade
die Idee der Freiheit. Das Auseinandergehen von Weltkirche und politisch-
sozialer Freiheit brachte nicht nur der Kirche den schwersten Schaden,
sondern auch dem Freiheitsgedanken selber — einen Schaden, der fiir die
gesunde Entwicklung der Kultur keineswegs geringer war als die féligiose
Spaltung des 16. Jahrhunderts. Die Einigung der Seelen in der Kirche
verlangt eine wesentlich andere Methodik, als die mehr &ulBlerliche und
mechanische Disziplin des staatlichen Ordnungswesens. Wo allein der
mannliche Wille die Autoritdt ausubt, ohne Fithrung durch die hochste
Caritas, ohne den fuirbittenden Geist der Maria, ohne die ganze Feinheit
des Mitgefiihls, da verfillt die Seele nur zu leicht allen Gefahren der Uber-
hebung, der Gewalttitigkeit und der Herrschsucht. Die Kirche steht jetzt
zweifelsohne der weltgeschichtlichen Aufgabe gegeniiber, auf die ver-
wirrten und gereizten Gemiiter schoépferisch einzuwirken, sie wie eine
Mutter liebevoll an sich zu ziehen, die Forderungen des Gehorsams in einer



Literarische Besprechungen: 511

neuen und allen versténdlichen Péadagogik auszudriicken und bei der zu-
nehmenden Ratlosigkeit der staatlichen Autoritit die Vereinbarkeit von
wahrer Autoritdt und wahrer Freiheit zu verkodrpern.

Zu dem Ende wird noch betrachtet: Wahre und falsche An-
passung. KEine ganze Reihe moderner Errungenschaften und Bestre-
bungen, besonders auf dem Gebiete padagogischer Methodik, darf gewil
nicht unterschitzt werden, und die Kirche kann auch vieles davon auf
ihre Weise verwerten. Aber es darf ja nicht auBeracht gelassen werden,
dafB} in der modernen Kultur Wahres und Falsches, Gesundes und Krankes,
Echtes und Unechtes fast, bis zur Unentwirrbarkeit vermengt sind, so dal
bhei der Auswahl dessen, was verwertbar sein kann, die weiseste Vorsicht
geboten ist. Was im kirchlichen Leben einer Reform bedarf, das kann
also nicht vom ,,modernen Geiste‘‘ aus beurteilt werden, sondern nur vom
uralten Geiste der Kirche selber. Dal} viele ungeduldige Reformer die so
auBerordentlich schwere Aufgabe der Synthese zwischen der Tradition
und den neuen Anforderungen als etwas so Einfaches und Leichtes an-
sehen, das allein zeigt schon, wie wenig sie mit dem eigentlichen Geiste
des kirchlichen Lebens vertraut sind. Bei den groBBen Schwierigkeiten der
kirechlichen Lage der Gegenwart kann man sich nicht genug davor hiiten,
die bestehenden Gegensiitze, die ohnedies scharf genug sind, durch Uber-
treibungen und durch Irritation noch zu verschédrfen. Diese Irritation
und Geringschiitzung Andersgesinnter wire im kirchlichen Leben geradezu
das Zeichen mangelnder christlicher Gesinnung. Aus abstrakter Liebe zur
Kirche der Zukunft darf doch nicht die Caritas gegeniiber den Vertretern
der gegenwiirtigen Kirche hintangesetzt werden.

Eine fruchtbare Reform auf kirchlichem Gebiete ist nicht moglich,
so lange man die christliche Tradition nicht ganz scharf von den Anspriichen
des neueren Zeitgeistes trennt. Man kann sich nicht genug davor hiiten,
ganz verschiedene Elemente ineinander zu mengen, Hauptsache und
Nebensache zu vermischen und das Zeitliche dem Ewigen gleichzustellen.
Herrscht doch heute selbst in den gediegensten Kreisen der Kirche, die
keineswegs vom Modernismus bertihrt sind. nicht selten eine starke Uber-
schitzung der modernen Produktion auf dem Gebiete der Philosophie,
Piadagogik und Psychologie, die zweifelsohne von einer grollen Unkenntnis
der unverginglichen Geistesschiitze der Kirche kommt. Gewill erfordert
die heutige Religionspidagogik dringend eine Ernouerung; aber diese
Erneuerung darf nicht bloB in Experimenten mit neuen Methoden gesucht
werden, sie bedarf vor allem der Vertiefung der ganzen religiosen Lebens-
anschauung des Lehrers: Erst dann findet man auch die entsprechende
Methodik und bleibt vor jeder Kiinstelei der padagogischen Technik be-
wahrt. Von niemand konnen die Erzieher der Jugend so viel fiir die Hr-
fassung der Grundfragen ihres Berufes lernen, als von den klassischen
Autoren, die das Christentum in seiner ganzen Tiefe erfaBt und muster-
giiltig dargestellt haben. Wihrend in diesen Urkunden all die mannig-
faltigen Motive des menschlichen Tuns und Lassens in ewig gliltiger Weise
auf ihre tiefste Wurzel zuriickgefiihrt werden, mufl der psychologische
Naturalismus durch die verwirrende Fiille seiner dufleren Beobachtungen
und Beschreibungen die Seele zerstiickeln und sie in ihren eigenen Wider-
spriichen gefangen halten.

' Was nun aber als die Grundbedingung einer wirklichen Belebung
des religiosen Geistes bezeichnet werden mulfl, das ist eine lebendigere
Interpretation der alten Weisheit, {iberhaupt mehr Geist und mehr Kon-
genialitit in dieser Interpretation — weniger Intellektualismus und mehr
unsterbliche Seele. Dann wiirde die ganze moderne Tagesweisheit ihren



512 Literarische Besprechungen.

Einflull schnell verlieren. Niemand wird in Abrede stellen, daf3 die intellek-
tuelle Begriindung der religivsen Wahrheit eine hohe Bedeutung hat.
Daraus ist auch die hohe Bedeutung der Theologie als der Trigerin der
ganzen christlichen Glaubenslehre und damit auch der christlichen
Glaubenseinheit zu erkliren. Man darf aber nie aulleracht lassen, daB in
dem Ubergewicht der intellektuellen Betrachtungsweise eine groB3e Gefahr
fir das Gedeihen des religiosen Lebens liegt. Viele intellektuelle Menschen
scheinen gar nicht zu wissen, daB3 es ein inneres Schauen gibt, das von
allem vagen Fiihlen ebenso weit entfernt ist, wie von der bloBen begriff-
lichen Konstruktion, und daB es eine innere Erfahrung gibt, ein gestei-
gertes Bewulltsein, das auf geradestemm Wege zur religivsen Erkenntnis
fihrt. Wenn etwas als die wichtigste Vorbedingung zum Verstindnis der
Religion bezeichnet werden kann, so ist es jedenfalls nichts anderes als
dieses Wachwerden der ganzen Seele. Selbsterkenntnis ist das eigentliche
Mittel zu dieser Krweckung unserer Seelenkrifte. Gewili wirkt dabei
auch der Intellekt mit, aber dann sind es nicht abstrakte Deduktionen,
denen er sich zuwendet, sondern die konkreteste Beobachtung des wirk-
lichen Lebens in uns und um uns, des Zwiespaltes in unserem Willen, der
tiefsten Motive unseres Tuns und Lassens, der Ursachen aller unserer
Selbsttiiuschung. Eine solche tiefere Erfassung psychischer Vorgénge,
ihrer Wirkung und ihrer Ursachen, zuerst die Selbstbeobachtung anderer.
ist der abstrakt logischen Auffassung an Klarheit und Bestimmtheit min-
destens ebenburtlg wenn nicht ihr weit tiberlegen. Nur aus der Tiefe
dieser inneren Einkehr kann das wirkliche Verlangen nach Christus und
das volle Verstindnis fiir seine Wahrheit entstehen.

In der ganzen religisen Erziehung miilite ein weit groBeres Gewicht
auf den Lllt(‘l‘bcﬂl des 1@11g105en Lobens gelegt werden, auf die Selbst-
erkenntnis, auf die Ubung in der Selbstiiberwindung. auf die einfacheren
Erfahrungen des Gewissens und des inneren Men&,chen. ohne dall man
dabei bestéindig schon die letzten (Geheimnisse der Religion in den Vorder-
grund riickte. Ein solcher Ubergang vom Einfacheren zum Erhabenen
ist ja auch die Grundforderung aller fruchtbaren Erzichung. Damit sollte
nur die Richtung angedeutet werden. in welcher dem einseitigen Uber-
gewicht intellektualistischer Methoden entgegengewirkt und in welcher
die scholastizche Methode selber mit den konkretesten Fragen personlichen
Lebens in eine engere Beziehung gebracht werden konnte. Die neuere
religionspidagogische Bewegung, die aus konkreten Bediirfnissen hervor-:
gegangen ist, wird hier um so eher Abhilfe schaffen, je ferner sie sich von
aller Uberschiitzung des modernen (ieistes halten und je bewulter sie sich
der allseitigen ErschlieBung der christlichen Geistesschiitze zuwenden wird.

Eine piadagogische Vortiefung der Apologetik, ein liebevolleres Ver-
stehen der ganzen Geistesart der (Gegenwart ist eine weitere wichtige
Forderung der wahren Anpassung der Kirche an die Bediirfnisse unserer
Zeit. Das Ziel der Apologetik kann ja kein anderes sein als die Gewinnung
der Seelen. Um aber die dem Christentum entfremdeten Seelen unserer
Zeit zu gewinnen, mufl man zu ihnen in einer Sprache reden, die ihnen
verstindlich ist. Diese Sprache kann aber freilich nicht mechanisch er-
lernt werden ; mehr Liebe und Verstiindnis fiir die Ursachen des modernen
Antlchustentums gehort dazu. Die Liebe findet den geradesten Weg zu
allen Seelen, besonders zu solechen, die an ihren eigenen Widerspriichen
leiden. Der Apologet, der auf unsere Zeit wirken will, mul} ein Heilpadagoge
sein. Er darf nicht bei den Gegnern iiberall Hochmut. niedere Motivae,
gemeine Absichten sehen. sondern er muf3 die edleren Motive, die tieferen
Seelenkriifte, die aus dem christlichen Erbteil herriihren, richtig ansprechen



Literarische Besprechungen. o513

und anregen. Keine Zeit war so kompliziert, so gemischt aus Schwachheit
and Stirke, aus Wahrheit und Irrtum, so voller Reizbarkeit, so voll des
Verlangens nach Selbstiéndigkeit und zugleich nach liebevoller Fiithrung,
wie die unsere. Nur wer die Zeit versteht, kann sie auch leiten; nur wer
rhre Schwichen wie ein echter Erzieher in ihrem Ursprung erkennt, nur
wer ihre Ubel wie ein echter Arzt in ihrer Quelle erfat hat. wird erziehend
and heilend auf sie einwirken konnen. Alle Widerspriiche unserer Zeit
weisen auf den nahe bevorstechenden Aufsechwung religiosen Lebens, auf
eine Wiederbelebung des christlichen Geistes, auf eine Wiedervereinigung
von Kirche und Leben. ‘

Etwas niaher haben wir den Gedankengang des unstreitig in mancher
Hinsicht vortrefflichen Buches dargelegt und zwar der moglichsten Sach-
lichkeit wegen ganz in dessen eigenen Worten. Die Gesichtspunkte zur
richtigen Beurteilung gibt das Vorwort (zur 1. u. 3. Aufl.). Das Kultur-
problem der Universalkirche will der Verfasser nur von der konkreten.
p=vchologischen Seite her behandeln (induktiv), das kirchliche Problem
mm engeren Sinne lediglich vom Standpunkte des Pddagogen. Die drei
verschiedenen Teile des Buches sollten einander ergéinzen und erléutern.
Was in dem einen Teile vielleicht mit einseitiger Konsequenz hervorgehoben
werden mulite, damit die Gefahren der modernen Zersetzung recht deut-
lich wiirden — das sollte durch die folgenden Ausfiihrungen eingeschrinkt
mmd einer universelleren Wahrheit eingereiht werden. Das Buch greift
zwar in die brennendsten Streifragen der Gegenwart ein, ist aber doch
von einem Standpunkt geschrieben, der tiber den Parteien liegt. Die Dar-
legung wollte keineswegs eine vollstindige und entscheidende Losung
aeben. Das Ergebnis des Buches 140t sich in die Worte zusammenfassen:
Es kann keine wahrhatt erziehende Autoritit geben ohne Freiheit, und es
kann keine fruchtbringende Freiheit geben ohne die erzichende Macht der
Autoritiat. Die Kritik ist vielfach den angegebenen Gesichtspunkten nicht
gerecht geworden, woher denn mancherlei MiBgriffe und ungereimte Wider-
spritche kamen.

Im groBen ganzen sind nach den angefiihrten Gesichtspunkten die
Hauptgedanken des Verfassers einwandfrei. Wohltuend beriihrt insbe-
sondere die Hochschétzung der katholischen Kirche. Die gemachten
Reformvorschlige betreffen nur deren menschliche Seite. Der Geist der-
selben als der Geist Christi selber bleibt stets derselbe und ist weit erhaben
itber alle Reformm. Wenn hie und da einzelnes befremden will. so gibt
der Verfasser selber flir das meiste das Rezept an zur richtigen Deutung
durch das (8. 57 f.) iiber Ehrfurcht und Demut gegen die religiose Tradi-
tion Gesagte. Bei Rosminis Lehre (8. 137) handelte es sich bei deren Ver-
urteilung doch um eine ernste Gefahr fiiv den hl. Glauben (vgl. Zigliara,
Propaedeutica ad 8. Theologiam? Romae 1807, Lib. I. Cap. 12). Ein-
zelnes vielleicht Mi3verstdndliches findet auch Aufklirung durch das
iiber das Vertrauen auf die iibernatiirliche IKraft in der Kirche (S. 138) Ge-
sagte. Wie mit dem intellektuellen Element (8. 140 ff.) das mystische
durchaus vereinbar, zeigt auch die Bliitezeit der Scholastik (z. B. St. Bo-
naventura und St. Thomas). Was (8. 150 f. Note) iiber Ruvilles erste
Schrift angefiihrt ist, diirfte wohl eine treffliche Ergénzung finden in seiner
zweiten: ,,Das Zeichen des echten Ringes® (Berlin 1910, Walther).
Ubrigens wiirde es den edlen Ruville sebst am meisten ireuen, wenn
Forster ihm folgen und den Mangel eines erhebenden und begeisternden
Ausblicks bei der genanuten ersten Schrift in einem eigenen Werke voll-
kommen beheben wiirde. Dazu laden wir auch zu eifrigem Gebete ein;
denn der wahre (Hlaube ist vor allem eine Gnade Gottes, die erfleht sein



514 o Literarische Besprechungen.

will. Kurz, aber treffend wird (8. 168) die Bedeutung des Aquinaten fiir
seine Zeit gezeichnet. Trefflich wird auch hingewiesen (Note S. 180 f.)
auf die Wichtigkeit der Grundlehren der groflen Scholastiker fiir die innere
Erfahrung und das wirkliche Leben, lnsbosondert, der Betrachtung der
Erbstinde bei St. Thomas fiir das Verstéindnis der Triebwelt (vgl.auch
St. August. Confess. VIII, 9 vom Zwiespalt des menschlichen ‘Vlllens)
Wie manche Reformvorschlige kirchlicherseits bereits entschieden in
die Wege geleitet sind, beweisen vor allem die mannigfachsten Reformen
des H1. Vaters, Pius X.., wir erinnern an die Erneuerung der Schriftforschung
(Bibelkommission, Bibelinstitut), des Kirchenrechts u. dergl.; die Wiinsche
betreffs der Reliquien, Heiligenlegende u. dergl. (8. 182 ff.) sind sehon
in der Modernismus-Enzyklika genau beriicksichtigt. Bei aller gewiinschten
aulleren Bewegungsireiheit darf doch nicht iibersehen werden, daf3 der
Glaube, wie im Mittelalter, als der wahre Sauerteig alle diese dufleren Ver-
héltnisse durchdringen muf3; dann wird es bei aller Freiheit nie an tiefer
Demut und Ehrfurcht gegen die hl. Kirche fehlen. Wir schlieBen mit den-
selben Worten, die Forster auf dem Titel seiner Schrift als Motto gewiihlt
hat: ,,In necessariis unitas, in dubiis libertas. in omnibus caritas.‘*
Aschaffenburg. P. Jos, Leonissa.

11. P. Reginald Schulles O, Pr.: Die Gottheit Christi. Graz,
Moser 1910. 8. XII, 145 S.
— Die Unfehlbarkeit der Kirche. Ebenda 1911. 8. 164 S.

Die in der Hof- und Domkirche zu Graz gehaltenen Konferenzen
auch diesmal in starker Umarbeitung und Erweiterung, sowie selbst-
verstindlich wieder mit Approbation der Oberen und des f.-b. Seckauer
Ordinariats. Wie die fritheren: Die Urgeschichte der Mensch-
heit nach der HIl. Schrift. — Wunder und Christentum — sind
auch die vorliegenden berechnet fiir Personen, die entweder eine kurze,
aber sachliche Aufklirung wiinschen iiber die neuesten Anfeindungen
gegen den Glauben oder, im Glauben vielleicht wankend geworden, mit
Sehnsucht eine Stirkung in demselben begehren. ., Die Gottheit
Christi¢ fiihrt nidher aus: Das Zeugnis des Heidentums fiir Christus.
— Das Zeugnis der alten Hiresie fiir seine Gottheit. — Christus in
protestantisch-modernistischer Beleuchtung. — Das moderne Christus-
bild. — Was sagte Jesus selbst von sich? — Wie Jesus seine Gottheit
erklért. — Auferstehung und CGottheit Christi. — ,,Empfangen vom HI.
Geiste.* — Die Moglichkeit der Menschwerdung. — Warum Gott Mensch
geworden ist. — Besonders beriicksichtigt wurde A. Harnacks liberaler
Protestantismus, P. Roseggers moderne Gefiihlsreligion und Pastor O.
Hegemanns in Laibach Los-von-Rom-Agitation. Die zehn vortrefflichen
Vortrige verdienen weite Verbreitung, um recht viele im Glauben an
Christus den Herrn zu erleuchten und zu bestéirken und so mitzuver-
wirklichen den groflen Wahlspruch Pius’ X. ,,alles in Christo zu erneuern‘-.

,Die Unfehlbarkeit der Kireche‘ behandelt in zehn Vortrigen:
Religion und Kirche. — Die Kirche als Autoritiit in Glaubenssachen. — Die
Unifehlbarkeit der Kirche. — Die Unfehlbarkeit des Papstes. — Gegen und
fiir die Unfehlbarkeit. — Der Protestantismus und die Kirche Ch11=:t1 —
Der liberale Protestantismus und der Modernismus im Kampfe gegen die
Kirche. — Die Los-von-Rom-Bewegung. — Aufler der Kirche kein Heil. -—
Kirche und Auferstehung. — Die Vortrige sind recht geeignet, treuen
Kindern der Kirche in den Stiirmen und Anfechtungen, welchen sié als
solche ausgesetzt sind, Aufklirung, Bestirkung und Trost zu bieten,



Literarische Besprechungen. 515

Aullenstehenden aber in ihrer groBlen Unwissenheit iiber Religion und
Kirehe sachliche Belehrung. Vom dreifachen Plane iiber die Kirche konnte
infolge der Berufung des Verfassers an das Collegium Angelicum zu Rom
nur clor erste liber daf-, Lehramt der Kirche ausgefiihrt werden. Aber hoffent-
lich werden trotzdem auch die beiden anderen noch zur Ausfithrung
gelangen ebenfalls zu Nutz und Frommen vieler eifrigen Leser, zur Ehre
Gottes und zum Wohle der hl. Kirche.
P. Jos. Leonissa.

12, «J V. Bainvel: De Scriptura Sacra. Paris, Beauchesne et Cie
1910. 8. VIII, 214 p.

Als griindlicher Theologe ist der Verf. bereits wohlbekannt durch
=eine friheren Werke z. B.: Nature et surnaturel, 3e Ed. — La
devotion au Sacré-Cceur de Jesus. — De magisterio vivo
et traditione. Alle drei aus demselben Verlage. Diesen reiht sich das
vorliegende durchaus wiirdig an. Der Gegenstand wird nicht kritisch
oder exegetisch, sondern theologisch (dogmatisch) behandelt. Der erste
Teil bringt die einschligigen Hauptdokumente, zundchst die kirchlichen
(die diesbeziiglichen Aktenstiicke Leos XIII. und Pius’' X., des Vatikanums
und Tridentinums und die vortridentinischen), dann die theologischen
und patristischen sowie die biblischen, endlich die jlidischen und die der
Andersgléubigen. Der zweite Teil handelt in sieben Kapiteln von der
HI. Schrift im allgemeinen (existentia, conceptus, notiones variae), von der
Inspiration und Irrtumslosigkeit der heil. Biicher, vomm Kanon, von der
Authentie der Vulgata, von der Schriftauslegung, sowie vom Gebrauch
der HI. Schrift.

Des Werkes zweiter Teil ist eine brevis synopsis praelectionum (an
der theolog. Fakultét der Pariser kathol. Universitit). Durchweg ist
zu eingehenderem Studium eine ausgewihlte, auch deutsche Literatur
verzeichnet. Betreffs der leitenden Grundsitze heiBt es im Vorwort:
,.Animo scripsi, ut nihil de tradita veritate detraherem, nihil de legitimo
progressu respuerem, citra partium studia et, quantum potest, praecon-
ceptas opiniones, sub luce magisterii divinitus instituti, quid mihi videretur
aperirer . . . KEgo vero nihil, ut videtur, melius in tantis opinionum pugnis
possum facere quam ut Ecelesiae vivoque ejus magisterio, cui Deus et
Sonpturam et Scripturae doctrinam atque mterpret&tlonem et doctrinam
de ipsa Scriptura commisit, hoc opusculum, in quo hanc Ecclesiae de
Scriptura doctrinam et exhibere et, ut potui, illustrare conatus sum,
totum submittam. sicut et cetera, quae secripsi vel seripturus sum, et me
ipsum meaque omnia, tanquam verae atque infallibili Christi Sponsae
meaque Matri amantissimae, quam ut Christum ipsum ejusque virgineam
Matrem amanter colo et veneror.” Aus diesen Worten spricht der rechte,
olaubensinnige Geist, welcher den katholischen Theologen beseelen soll.

Das Verhiltnis der Hl. Schrift und des lebendigen Lehramtes zu-
einander ist hier libergegangen, weil es %chon behandelt wurde in der
Schrift: ,,De magisterio vivo et traditione.’*. Der inspiratio verbalis late
dicta wird der Vorz.ug gegeben. Zum besseren Verstédndnisse dient die
aufgestellte (8. 133 £.) These: 1.,,81 nomine inspirationis verbalis intelligitur
aliqua quasi dictatio vel suggestio ipsorum verborum a Deo, admitti
inspiratio verbalis per totam Secripturam nequit, sicut neque revelatio
aut suggestio conceptuum; 2. sin intelligitur motio specialis sacri seriptoris
in elocutione, ita ut non minus verba quam conceptus dependeant ab
influxu illo speciali inspirationis, a) non putamus quidem vel necessario
nexu conjungi inspirationem verbalem cum inspiratione conceptuum, vel



516 Literarische Besprechungen.

salvam non esse ullo modo rationem libri inspirati si quis neget inspiratio-
nem verbalem; b) eam tamen admittimus, ut probabiliorem et magis cohae -
rentem psychologice explicationem, contra quam nihil afferri possit quod
valeat.” In bezug auf die inspiratio non verbalis und die gemachte distinetic
inter ea quae dicuntur et modum dicendi heildt e~ (S. 137): ,,Non
hane oplmonem cum contemptu explodimus, neque hanc distinetionem
omnino rejicimus; immo de ea rationem esse habendam ab iis etiam puta-
mus qui inspirationem verbalem, latiore recentiorum sensu intellectam,
propugnent, ne notio inspirationis in aliquid confusum et indefinitum
evanescat.”” Die bei der Schwierigkeit der Sache angewandte Vorsicht
ist wohlbegrindet. Das vorziigliche Buch ist wohligeeignet hohe Wert-
schiitzung und Liebe zur H1. Schrift zu fordern.
P. Jos. Leonissa,

13. Ad. Lehmkuht S. I.: Compendium Theologiae Moralis. Ed. 5.
emendata et aucta. Friburg Br., Herder 1907. 8. XXIV, 6 610 p.

— QCasus Conscientiae ad usum confessariorum compositi et
soluti. Ed. 3. recognita. 2 vol. lbid 1907. 8. XVIII 1164 p.

Theologia Moralis. Ed. 11. de integro revisa refecta adaucta.
2 vol. 8. XXXVI, 1850 p. Ibid. 1910.

Alle drei Werke des hochverdienten Nestors der kathol. Moraltheo-
logen sind ausgegeben cum approbatione Revmi Archiep. Friburg. et
Super Ordinis. Das Compendium erschien in 1. Aufl. 1886. '\lonhchst-
kurz und doch vollstindig bietet es die gesamte l\ioraltheologie. Zur
weiteren Erklarung und Beweisfithrung ist zun#chst auf desVerfassers
groBes Moralwerk verwiesen, werden aber auch bei den einzelnen Ab-
schnitten stets einige andere auserlesene Werke angefiihrt. Die Behand-
lungsweise ist wissenschaftlich praktisch; ebenso die Einleitung wie im
groBen Moralwerk. Der allgemeine Teil handelt vom Endzweck des Men-
achen, von den menschlichen Handlungen, von der Natur und den Be-
dingungen der Sittlichkeit, von der Richtschnur der menschlichen Hand-
lungen (Gewissen und Gesetze), von Siinde und Verdienst guter Werke.
Die besondere Moral handelt zunichst von den Tugenden und Pflichten
des christlichen Lebens und deren Verletzung (eirca Deum et divina bona;
circa homines humanaque bona); dann von den Hilfsmitteln des christ-
lichen Lebens (Sakramente und kirchliche Strafen). Ein Anhang bringt
verschiedene wichtige kirchliche Erlasse, z. B. betreffs Biicherverbot und
-Zensur, der WIeBHtlpendmn der Gewissensrechenschaft bei Ordensleuten.
Ein genaues alphabetisches Inhaltsverzeichnis erleichtert den Gebrauch.
In der neuen Auflage sind {iberall die entsprechenden neuesten kirchlichen
Erlasse berticksichtigt. Besondere Anderung und Vermehrung findet
sich bei dem auf die hl K ommunion, die Mef&stlpendlen letzte Olung und
Ehe Beziiglichen. Aber auch sonst wurde manches klarer und genauer aus-
gedriickt, sowie neue Kapitel beigefiigt, z. B. iiber das Endziel des Menschen,
den Arbeitsvertrag, die Versicherung.

Die Casus Conscientiae wurden 1902 zuerst herausgegeben aut
vielseitiges Dringen hin insbesondere von Moralprofessoren. Sie bilden
eine Erginzung der ,,Theologia moralis*® und sollen zumal den Seelsorgern
dienen. Der erste Band bringt Kasus tiber die Moralprinzipien, sowie
iiber die einzelnen Gebote und Christenpflichten; der zweite Band {iber
die Sakramente. Jeden Band schlief3t ein genaues alphabetisches Inhalts-
verzeichnis. Die neue Auflage weist mancherlei Verbesserungen auf durch
Anwendung der neuesten Romischen Erlasse und durch klarere Fassung



Literarische Besprechungen. 517

einzelner Punkte. sowie durch Beiftigung einiger neuer Kasus. Der Losung
werden jedesmal die maBgebenden Prinzipien kurz vorausgeschickt und
so leicht deren p]_a-kti.-sc,he Anwendung auf dhnliche Félle gelehrt.

Die neue Auflage der ,,Theologia Moralis* kiindigt sich an als
,.de iIntegro revisa, refecta, adaucta’. Mehrfache gewichfiwe Grunde
driingten dazu, ins besondere die mancherlei tiefgreifenden Anderungen
kirchlicher Gesetze. die neuen Verhaéltnisse des ‘-,0718,1("11 Lebens und der
Wechsel in Anordnung der theologischen Studien. Die Anlage des ganzen
Werkes und die Ordnung im allgemeinen ist zwar dieselbe  geblieben, aber
in den einzelnen Teilen ist die Ordnung vielfach geéindert, der Stoff ver-
mehrt und genauer dargelegt. Von neu behandelten Punkten sind haupt-
sichlich zu nennen im 1. Bande, welcher aufller der allgemeinen Moral-
theologie auch die Tugenden und Pflichten des christlichen Lebens umfa@t,
das ganze Kapitel iiber den Endzweck (S. 9—37); dann Zusitze tiber die
Hmderm%e des freien Willens, sowie tiber die Tod- und léaflichen Siinden;
ferner neue Kapitel iiber den Vertrag der Arbeiter; liber verschiedene
Arten des Monopols; tliber die verschiedenen Versicherungsanstalten.
Im 2. Bande ist manches beigefiigt iiber Begriff und Wirksamkeit der Sa-
kramente; tiber die hl. Kommunion und deren héufigen Empfang; tiber
\fIc*Bappl}h&tlon und -stipendien; iiber die letzte Olung; iiber Verlobnisse
und Ehe und deren neue Form. Die Randnummern mufBlten infolge der
vielen Zusitze ganz gedndert werden. Um nun neben der neuen Auflage
auch die alten noch gebrauchen zu konnen, ist gegen Ende des Werkes
ein eigenes Verzeichnis aufgestellt, welche Nummern dieser Auflage den
Nummern der fritheren entsprechen. Am Schusse des 1. Bandes ist recht
zweckmifig ein genaues alphabetisches Sachregister iiber diesen und am
Schlusse des 2. Bandos ein solches iiber beide Biénde. Ein eigener Anhang
zum 2. Bande bringt: ,,Series chronol. propositionum damnatarum et
quaedam 8. Sedes decreta’ (8. 767—840). Darauf folgt ein besonderer
eingehender Catalogus scriptorum de theologia morali et practica.

Der Standpunkt des verehrten Verfassers ist wiederholt schon in
unserem Jahrbuche besprochen worden (vgl. z. B. XXII, 8. 375 u. 474 {.;
XXIII, 8. 339). Gerne gestehen wir zu, daf3 der verehrte Autor redlich
bemiuht ist, alle Gefahr des Laxismus zu meiden (vgl. Theol. Mor. I,
8. 100 ff.: Casus I, Praef. ad 3. edit. pp. VII ff.). Die Angriffe der Aqui-
probabilisten schérferer Tonart sucht er mit allem Eifer zu entkréften.
Die Aquiprobabilisten milderer Art, wie z. B. Aertnys, Gaudé, Marc werden
ofter unter den empfohlenen Autoren erwihnt. Er bestrebt sich ernstlich,
seinen Minusprobabilismus nur auf die ,,opinio vere et solide probabilis**
zu stimmen. Kard. Vives sagt in seinem Compendium Theologiae Moralis®
(Romae-Ratishonae 1904, Pustet, S. 34 f., Thesis 4a): ,,Licet sequi opini-
onem vere et golide probabilem. relicta tutiore aeque probabili, vel etiam
probabiliori, ubi de solo licito vel illicito agitur . . . Vide argumenta D. Al-
phonsi a Ligor., qui est quasi auctor et pater pr Ob&blll%lnl moderati,
quem sequimur.’® Wie Lehmkuhl in der Vorrede zur ersten Auflage seines
groBen Moralwerkes sagt, ist er hauptsichlich den beiden hl. Kirchen-
lehrern Thomas von Aquin und Alphons Liguori gefolgt. Auf dem Boden
der Lehre dieser hl. Kirchenlehrer erhoffen wir denn auch eine hochst
erfreuliche Verstindigung und Aussohnung zum besten der hl. Kirche.

P. Jos. Leonissa.



518 Literarische Besprechungen.

14. X. M. Bachelet S. I.: Die Erbsiinde in Adam und seinen
Nachkommen. Apologetische Studie. Ubers. von (. Pletl.
2 Teile. StraBburg, Le Roux. 12. 147 8.

Der erste Teil der Studie betrachtet in drei Kapiteln die Erb-
sinde in Adam. Der Siindenfall bringt Adam vom Zustand der urspriing -
lichen Gerechtigkeit in den der verderbten Natur, deren irrige und iiber-
triebene Auffassungen genau von der wahren unterschieden werden.
Die Angriffe der Rationalisten gegen den Stand der Ungerechtigkeit und
gegen den Siindenfall selbst werden entkriftet.

Der zweite Teil betrachtet in vier Kapiteln die Erbsiinde in den
Nachkommen Adams. Es werden der Reihe nach nidher besprochen:
Das Dogma von der Erbschuld und seine Gegner in der Neuzeit; der wahre
Begriff der erblichen Makel als Zustand geistiger Ungerechtigkeit in ihrer
Freiwilligkeit und Fortpflanzung; das Los der ohne Taufe gestorbenen
Kinder und die Beziehungen des Dogmas zur Vernunft, insofern diese
jenes wenigstens bestétigt und auch verteidigt. Die Studie rechttertigt
trefflich dle diesbeziigliche Kirchenlehre. Sie erschien urspriinglich als
113. und 114. Biandchen der riihmlich bekannten Collection Bloud ,,Science
et Religion‘‘. Die Ubersetzung liest sich gut und bringt auch in den An-
merkungen manche Zusitze. Beim Titel fehlt das Jahr. Die kirchliche
Druckgenehmigung auf der Riickseite ist ausgestellt vom 22. Juli 1909.
Aber wie uns scheint, geniigt dies nicht der kirchlichen Vorschrift, am
Anfange aufler den Namen des Verfassers und Herausgebers auch Ort
und J ahr des Druckes und der Ausgabe anzugeben (vgl. Const. ,,Officiorum
ae munerum‘’ v. 25. Jan. 1897, Tit. 2, cap. 4 n. 43). :

P. Jos. Leonissa.

15. Joh. Diefenbach: Rechtiertigung der Borromius-Enzyklika
Pius’ X. durch evangelische Prediger und Gelehrte. Mainz,
Kirchheim 1910. 12. 40 8.

Clericus Rhenanus: Der hl. Karl Borromius und das
Rundschreiben Pius’ X. v. 26. Mai 1910. Ebd. 8. 88 8.

Die im ersten Schriftchen angefithrten Urteile der Prediger und
Gelehrten iiber Charakter und Wirkungen der sog. Reformation, welche
sich leicht verdoppeln und vervierfachen lieBen, rechtfertigen vollauf die
erwihnte Enzyklika. — Das zweite Schriftchen soll der Wahrheit und
dem Frieden (Ps. 84, 11) dienen. Es gibt zunéichst ein getreues Lebens-
bild des hl. Karl Borromé&us (8. 9—44), dann eine allgemein verstédndliche
Inhaltsangabe des Rundschreibens nebst einigen Ausziigen. Beide sind
kirchlich gebilligt, fordern die sachliche Aufklédrung und eignen sich recht
wohl zur Massenverbreitung. :
P. Jos. Leonissa.

16. Dr. Joannes Doeller: Compendium Hermeneuticae biblicae.
Ed. altera, emendata et aucta. Paderbornae, Schoeningh 1910.
8. VII, 167 p.

Viele und bdeutende Anderungen weist die Neuauflage auf. U. a.
ist beigefiigt ein Uberblick der Geschichte der biblischen Hermeneutik
und Exegese, sowie eine wenigst kurze Eroérterung der sog. biblischen
Frage. Zu eingehenderen Studien ist stets eine reiche einschligige Lite-
ratur angegeben.

P. Jos. Leonissa.



Literarische Besprechungen. 519

17. Ludovicus Wouters C. Ss. R.: Commentarius in Deeretum
ssNe temere’ ad usum scholarum compositus. Ed. 3. penitus
recognita et aucta. Amsterdam, Van Langenhuysen 1910. 8. 115 p.

Der Commentarius erschien zuerst 1908 in der Zeitschrift ., Neder-
landsche Katholieke Stemmen®'. Seit Mitte 1910 liegt er bereits in dritter
Auflage vor. In dieser ist der Text um fast 50 Seiten vermehrt, auch die
Constitutio ,,Provida‘ fiir Deutschland und Ungarn aufgenommen und
gegebenen Orts beriicksichtigt, sowie ein ganz genaues analytisches Inhalts-
verzeichnis und 3 Appendices beigegeben. Die Darstellung ist durchaus
klar und vollstiindig und fast jeder der 12 Artikel durch einen praktischen
Fall erliutert. An den Text des Dekretes schlieen sich an die diesbeziig-
lichen Responsa, insbesondere der S. C. Conc. und der 8. C. de Sacramentis.

P. Jos. Leonissa.

18. Dr. Wilhelm Schmneider, Bischof von Paderborn: Gottliche
Weltordnung und religiose Sittlichkeit. 2. Aufl. Paderborn,
Schoningh 1909. 8. VII, 612 S.

»Zeitgemidlle Erorterungen’ werden hier geboten. Sie sind es
nicht minder jetzt, wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, beim Erscheinen
der ersten Auflage. Samtliche auf religionslose Moral abzielende Denk-
richtungen, Bestrebungen und Griindungen der Neuzeit werden dargestellt
und ihnen gegeniiber griindlich und entschieden die Notwendigkeit der
Religion fiir das sittliche Leben wie fiir dessen wissenschaftliche Behand-
lung erwiesen. In der Neuauflage waren nur wenige und geringfiligige
Zusétze anzubringen. Moége auch diese nach dem Wunsche des Bearbeiters
fir ihren Teil den Wahlspruch verwirklichen helfen, der ein Lieblingswort
des unvergel3lichen Oberhirten war und mit dem er das Vorwort der ersten
Auflage schlo3: ,.Christus gestern, heute und in Ewigkeit!" (Hebr. 13, 8.)

P. Jos. Leonissa.

19. C. Masi: De Virtute Fidei cum prolegomeno de Virtutibus
in genere et appendice de Obedientia Ecclesiae debita trac-
tatio scholastieca. Taurini, Marietti 1909. 8. VIII, 260 p.

Der Gegenstand wird klar, genau und iibersichtlich behandelt. Das
Prolegomenum bespricht die virtutes naturales (habitus, virtus, causae)
und supernaturales (causae, principia distinetionis, virtutes theologicae
et morales, proprietates, habitudines inter virtutes et naturam); die dona
Spiritus Sanecti (notio, existentia, numerus, singula in speecie, propria
operatio); beatitudines et fructus Spiritus Sancti. Vom Glauben
1st ndher Rede obiective: Obiectum materiale (conditiones et pro-
prietates) und formale (auctoritas et revelatio Deéi); sodann subiective:
A ctus (principia, genesis, analysis, proprietates, necessitas, ratio et fides)
et habitus (definitio, subiectum, unitas; effectus; vitia opposita). Der
Anhang handelt de ipsa obedientia eiusque debito et modo. Von Irr-
tiimern werden fast nur die der Modernisten, diese aber durchweg n#her,
widerlegt. Die Richtung der vortrefflichen Schrift zeichnen biindig die
Worte des Vorworts: ,,In re tantae difficultatis, sicut de cetero in universo
theologiae curriculo mos nobis fuit, stricto pede secuti sumus fidissima
Angelici Doctoris eiusque praestantiorum expositorum vestigia, certo
vobiscum reputantes principia, quae summus Doctor semel statuerit, neque
vetustate obsolescere, neque in dies fervescentibus studiis, tutioribus aliis
vel sublimioribus cedere locum. Haec principia qui menti inseruerit,
errorum blandimenta non difficile superabit.* P. Jos. Leonissa.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVI. 35



520 Literarische Besprechungen.

20. G. Lipps: Grundri der Psychophysik. 2. neubearb. Aufl

(Sammlung Goschen.) Leipzig, Goschen 1909. 12. 156 8.

Lipps vertritt den psychophysischen Parallelismus und ist dabei
iiberzeugt, dall die beiden Reihen des Physischen und des Psychischen
ein und dieselbe Wirklichkeit ausmachen. ,,Es gibt (schreibt er S. 21)
blo eine Wirklichkeit, die einesteils in den GroBenbeziehungen der
rdumlich ausgedehnten und zeitlich sich veréndernden Korperwelt und
anderenteils in den unmittelbar unterscheidbaren Qualitidten der Bewuf3t-
seinserscheinungen (Empfindungen und Gefiihle) der Erfahrung zugénglich
ist.* Die Aufgabe der Psychophysik ist es, das ,,Zusammenbestehen‘
(S. 25) des Physischen und Psychischen zu untersuchen. Uber die bei
dieser psychophysischen Untersuchung anzuwendenden Methoden spricht
Lipps im 3. Abschnitt, im 4. Abschnitt handelt er von den Empfindungen,
im 5. von den Gefiihlen, im 6. endlich von den Raum- und Zeitformen.
Zur Kritik des von Lipps vertretenen psychophysischen Parallelismus
wire zu vergleichen Klimke, Der Monismus (1911) 8. 326 ff.

Wien. Dr. Ernst Seydl.

21. Peter Vogt S. 1.: Stundenbilder der philosophisechen Propi-
deutik. 1. Bd. Psychologie. Gr. 8. XVIII, 476 S. 2. Bd. Logik.
XII, 282 S. TFreiburg, Herder 1909.

— Leitfaden der philosophischen Propiideutik. Ebd. 1911. Gr. 8.
1. Teil: Logik. IV, 72 8. 2. Teil: Psychologie. IV, 78 8.

An den zwei obersten Klassen der dsterreichischen Gymnasien wird
philosophische Propadeutik gelehrt. Um den Lehrern dieses Faches ihre
Augabe zu erleichtern, um zu zeigen, wie man in wirklich anregender
Weise die Probleme der Logik und der Psychologie dem Versténdnisse der
Mittelschiiler nahebringen kann, hat Peter Vogt S. 1., Professor am Privat-
gymnasium ,,Stella matutina‘ in Feldkirch, seine ,,Stundenbilder‘ ver-
faBt. Dieselben verdienen vom didaktischen Standpunkte aus als vor-
ziigliche Leistungen bezeichnet zu werden. Dem fiir die Lehrer berech-
neten Stundenplan lie nun Vogt einen ebenso kurzen als klaren ,,Leit-
faden (in zwei Teilen) folgen, der als eigentliches Lernbuch in die Hand
des Schiilers gehort.

Dr. Ernst Seydl.

22. Rzesnitzek: Levana oder Erziehlehre von Jean Paul. Bear-
beitet, erldutert und pédagogisch gewiirdigt. Leipzig, Diirr 1909.
251 8.

Jean Paul Friedrich Richter (1763—1825) hat seine p#édagogischen
Ansichten in einem Werke niedergelegt, dem er den Namen der altrémischen
Schutzgéttin der Neugeborenen, ,,Levana‘’, als Titel gab. Krieg faf3t sein
Urteil iiber Jean Pauls Levana in die Worte zusammen: ,,Der Verfasser
wandelt im allgemeinen in den Bahnen Rousseaus, bietet auch keine
systematische Pédagogik; allein die F'iille geistreicher, treffender Gedanken
regte in weiten Kreisen zum Nachdenken iiber die Fehler und Schéden so
mancher Erziehungsmethoden an und trug gesundere Ansichten in viele
Familien hinein.‘* Schulrat Rzesnitzek hat nun eine verkiirzte Neuausgabe
der ,,Levana‘ besorgt, die zun#chst fiir Lehrer und angehende Lehrer
bestimmt, mit Erlduterungen und einer Biographie Jean Paul Friedrich
Richters versehen ist. Zum Schlusse sind Gesichtspunkte fiir die Beurtei-
lung der erziehlichen Ansichten Jean Pauls angegeben.

Wien. Dr. Ernst Seydl.



Literarische Besprechungen. 521

23. Dr. S. Friedlinder: Friedrich Nietzsche. Eine intellektuale
Biographie. Leipzig, Goschen 1911. 12. 149 S.

Referent erlaubt sich als Kostprobe folgende kalte Platte aus Fried-
laenders Gastmahl vorzusetzen: ,,Ohne den Zwang ihrer eigenen Infinite-
simalitét wurde Person schlechthin allmichtig: diesem Zwange ausgesetzt,
wird sie zur Indifferenz ihrer polarisierten Allmacht, so daB sie jetzt
dgquilibrieren lernen mufl, um das plus derselben gegen deren minus zu
behaupten: eine Freiheit, welcher ihr selber so leicht entgeht, weil der
Kontrast, dessen Grenzscheidung ihr obliegt, sich ihrem eigenen Erleben
als ein Kontinuum darbietet, worin sie sich en passant verflochten glauben
kann: so hidngt sie sich denn an eine Menge positiver oder negativer De-
finitionen, deren sie schon deswegen nicht michtig sein kann, weil ihre
einzige Macht eben im indifferent Medialen vollzogen wird (8. 148)° . . .

Wien. Dr. Ernst Seydl.

24. P. Gillet, Dominicain: L’éducation du Cceur. Paris, Lyon,
Lille, Bruges, Rome; Desclée, de Brouwer et Cie 1911. 368 p.

Vorliegendes Buch schlieBt die Serie von Konferenzen, welche der
hochw. Verfasser seit funf Jahren an der Universitit Lowen der studie-
renden Jugend daselbst gehalten hat.

Vom natiirlichen und christlichen Standpunkt ausgehend, sucht der
Verfasser darzulegen, dal3 jeder, der Anspruch erheben will auf den schonen
Namen eines ,katholischen Studenten‘’, eines ,,Ehrenmannes‘‘, vor allem
die richtige Selbstliebe haben und iiben mull: diese Selbstliebe, die ihm
das wahre Gliick bereitet und alles fernhilt, was das wahre Gliuck zer-
storen. und unmoglich machen wiirde. Das wahre Gliick wird zerstort
zundchst durch ungeordnete, sinnliche Liebe zu sich selbst und zu andern;
hier werden auch sehr beherzigenswerte Winke gegeben, wie das wahre
Familiengliick zu begrunden ist, und wie man der Gesellschaft, Kirche
und Staat gegeniiber ein pflichttreuer Ehrenmann wird. — In gleicher
Weise sind die Ausfithrungen iiber Keuschheit, sexuelle Aufkérung, zahl-
reiche Familie, Achtung der Frau, Obliegenheiten der Frau, geistige Bil-
dung der Frau sehr klar und verniinftig gehalten. — Das wahre Gliick
wird ferner zerstort durch Tréagheit, durch Furcht und Scheu vor geistiger
Anstrengung. Mit Recht betont der Verfasser, daB3 die Pflege des Geistes
und der geistigen Fiahigkeiten ein fruchtbares Prmzxp ist, um die Smnllch-
keit in Schranken zu halten und abzutoten.

Durch diese schonen, anregenden Wahrheiten, die in rrefa,llwer Form
und Sprache, mit steter Berlicksichtigung der Psychologle und anderer
einschldgiger Wissenschaften in iiberzeugender und zugleich herzlicher
Weise zur Darstellung kommen, will der Verfasser den katholischen Stu-
denten anleiten zu arbeiten an der richtigen Bildung des Herzens, so daf
er durch ein gutes moralisches und religitses Leben ein charaktervoller
Mann, ein pflichttreuer Christ wird zum Segen der Gesellschaft, so daf
Skeptizismus und Sittenverwilderung immer mehr eingeddmmt werden.

Marienstatt. D. P. Aug. Steiger O. Cist.

25. Jos. Kachwnik: Historia Philosophiae. Ed. altera emendata
et aucta. Olmiitz, Promberger 1909. 132 S.

Es scheint, da3, wie in den Fakultiten, so auch in den Seminarien
die Geschichte der Philosophie tiberall zur Einfithrung gelangt. Hier
haben wir einen fiir unsere Verhiltnisse berechneten Grundrifl, der sich

35%



522 Literarische Besprechungen.

durch passende Auswahl des Stoffes, schéne und edle Diktion und richtige
Lehre auszeichnet. Es ist thm also ein schéner Erfolg zu prophezeien.
Linz. T Dr. Ignaz Wild.

26. Rudolf Eisler: Worterbuch der philosophischen Begrifie.
Historisch-quellenmiBig bearbeitet. 3 Bd. 2084 8. Berlin, Mittler
und Sohn 1910.

Von meinen Rezensionen der 2. Auflage dieses Werkes im 20. Jahrg.
wurde die erste vom Verfasser iibersehen, die zweite jedoch beriicksichtigt.
Ich gebe zu, daB} er sich bemiiht, auch die Scholastik historisch richtig
darzustellen; er hilt sich dabei in engen Grenzen. Wenn auch vielfach
nur die aristotelischen Definitionen gelten, so wire doch der eigenen Arbeit
der -grolen Autoren jener Zeit mehr anzufiihren. Eisler spricht mehr als
einmal vom Apriorismus der Scholastik. Jedes System sucht aus den ge-
wonnenen Prinzipien die Erscheinungen zu erkléren, sei es sicher, sei es
hypothetisch. An Respekt vor den Tatsachen wird sie von .der wunder-
feindlichen modernen Philosophie nicht erreicht. Sie ging darin manch-
mal zu weit und lehrte z. B. die Generatio aequivoca, die im System
Schwierigkeiten macht, nur weil die Beobachtungen dafiir sprachen.
Sie kennt keine voluntaristischen Postulate, die der Vernunft wvoraus-
gehen. Auch das Postulat des (Glaubens gilt nur gegen eine verniinftig
bewiesene Offenbarung. Die hauptsidchliche Bedeutung des Woérterbuches
liegt in der Zusammenstellung der Begriffe der neueren Autoren.

Linz. t Dr. Ignaz Wild.

o
_--1

Kirehliches Handlexikon, ein Nachschlagewerk {iber das Gesamt-
gebiet. der Theologie und ihrer Hllff-;wrsssenschaften unter Mitwirkung
zahlreicher Fabhgelehrton in Verbindung mit den Professoren Karl
Hilgenreinor, Joh. B. Nisius, Joseph Schlecht und Andreas Seider
herausgeﬂeben von Prof. Dr. Mich. Buchberger. Heft 11—47.
Miinchen, Allgem. Verlagsgesellschaft.

Das Handlexikon erfreut sich der grofiten Anerkennung, was die
Sorgfalt der Redaktion wie die Reichhaltigkeit bei geringem Umfange
und Zuverlassigkeit betrifft, so daB ihm nichts Ahnliches an die Seite
gestellt werden kann. Andersglaubige gestehen, dal} sie sich nirgends
verletzt finden. Nicht blof zahlreiche Fachgelehrte, viele unserer besten
Kriifte wirken mit. Auch iiber Philosophie sind bemerkenswete Artikel
eingereiht. Alle Schriftsteller, Redakteure und Gelehrten sollten das Hand-
lexikon besitzen.

Linz. 1 Dr. Ignaz Wild.

28. Dvr. Aug. Pfeifer: Gott und das Leben. (Glaube u. Wissen,
Heft 22.) 8, 94 S.

- — Dr. Joh. Bumdiller: Die Krone der Schipiung. (Glaube u.
Wissen, Heft 24.) 90 8. Miinchen, Volksschriftenverl. (Kevelaer,
Butzon u. Bercker) 1909.

Beide Schriften gehoren zusammen. Sie behandeln in vorziiglicher
Weise das biologische und anthropologische Problem. Bumiiller ist ein
bekannter Fachmann, Pfeifer bringt das Beste aus Reinke, Wasmann,
Ude. Das gebildete Lesepublikum wird es dankbar begriiBen, daB es
auf so wenig Seiten einen so reichen Stoff in versténdlicher Darstellung
zusammengedringt findet. So werden zahlreiche naturwissenschaftliche
Kenntnisse in weiten Kreisen verbreitet, welche daraus neuerdings das



Literarisehe Besprechungen. 523

Dasein und die Weisheit des Schopfers erkennen werden. Beide Schriften
verdienen wegen ihrer Gediegenheit die weiteste Verbreitung.
Graz. Dr. A. Michelitsch.

29. 1. Dr. Holl: Modernismus. (Religionsgeschichtl. Volksbiicher
IV, 7.) Tiibingen, Mohr 1908. 8. 48 S.
2. Forschner: Kanzelvortrige iiber den Modernismus. Mainz,
Kirchheim u. Co. 1908. 8. VI, 131 S.

1. Holls Vortrag gehoért zu den objektivsten Beurteilungen des Mo-
dernismus auf protestantischer Seite. Zuerst werden die Haupter des
Modernismus kurz geschildert, dann folgt die Besprechung der pipstlichen
Handlungsweise gegen diese Richtung. Mit den praktischen Mafnahmen
gegen die ,,Zusammenfassung aller Héresien®, die in Deutschland am
meisten besprochen wurden, erfiille der Papst von seinem Standpunkt
nur eine selbstverstindliche Pflicht, wenn er alle Mittel aufbiete, um das
eingedrungene Gift aus dem Korper der Kirche zu vertreiben (S. 39).
Auch bei der theoretischen Darstellung des Modernismus als Typus hétten
der Papst, beziehungsweise die pépstlichen Theologen, ihre Aufgabe nicht
iibel gelost (S. 40). Der Modernismus eines Loisy und Tyrrell bedeute
nicht eine Weiterbildung des Seitherigen, sondern einen Bruch mit der
Vergangenheit (8. 42). Wenn H. meint, man erkenne eine ex cathedra-
Entscheidung als solche nicht (S. 9), so irrt er sich; eine solche erkennt
man aus den Ausdriicken ,,wir definicren. das (Gegonteil ist gegen den
Glauben, so glaubt die katholische Kirche, chne Getihrdung des Glaubens
kann man nicht anders lechren' u. . '

2. Forschners neun Vortrige behandeln an der Hand der providen-
tiellen Enzyklika Pascendi die modernistische Irrlehre erschopfend,
wenn etwa noch ein Vortrag iiber die modernistische Filschung des
(Glaubensbegriffes hinzukéme. Sie sind von warmer katholischer Ge-
sinnung getragen und vorziglich geeignet, auf dem Wege der Seelsorge
dem Volke die Friichte des tatkriftigen Eingreifens Pius’ X. mitzuteilen
und eine Reinigung und Stérkung des katholischen Glaubenslebens her-
vorzubringen.

Graz. A. Michelitsch.

30. Th. Elsenhans: Charakterbildung. (Wissenschaft u. Bildung
Nr. 32.) Leipzig, Quelle u. Meyer 1908. 8. 135 B.

Vorliegende Schrift iiber ,,Charakterbildung® ist aus populér-
wissenschaftlichen Vortrigen entstanden. Sie ist auch recht versténdlich
und enthélt manches Gute. Freilich auch grofle Méngel. Verf. ist ndamlich
Kantianer. Fiir ihn ist der kategorische Imperativ ,,die beriithmteste
und tiefste Fassung des Sittengesetzes (8. 17), was nichts weniger als
bewiesen ist. Der ILinperativ soll den sittlichen Charakter bestimmen
{S. 20). Der Charakter ruht auf dem Imperativ, der Imperativ auf der
Menschheit (8. 21), die Humanitét ist darum auch das Ziel der Charakter-
bildung (8. 123). Darin, da Verf. mit Kant und Protagoras den Menschen
zum MaB aller Dinge, hier des Charakters, macht, liogt der Hauptmangel
woines Buches; es fehlt diesem eine tiefere Fundierung und eine héhere
Zweoksetzung, als der schwache, irrende Mensch. Freilich glaubt der Verf.,
daB ,,die Religion durch die moderne Wissenschaft in .ihren Tiefen er-
schiittert worden‘ sei (8. 2). Doch wohl nicht durch die Kantische Philo-
sophie ? Wenn E. meint, das Mittelalter habe die Weltanschauung aus der
_kirchlichen Lehre‘ begriindet, die Neuzeit mit ,.,gewissen unmittelbar



524 Literarische Besprechungen.

feststehenden Begriffen und Satzen‘ (S. 31), so beruht das auf Unkennt-
nis der Geschichte. Ein Blick in das erstbeste moderne Lehrbuch der
thomistischen Philosophie hétte ihn belehren kénnen, daf8 von unmittel-
bar feststehenden Sidtzen nicht nur bereits Aristoteles, sondern auch
die Scholastik reichlich Gebrauch gemacht hat. - Mit solchen Ladenhiitern
sollten ernste Gelehrte doch allméhlich aufrdumen! — In dem Streite
zwischen Nativismus und Empirismus hilt E. die rechte Mitte. Uberhaupt
sagt er liber das Empirische am Charakter viel Gutes und Schoénes. Zur
Beanstandung des Kantischen Rigorismus durch Schiller weill E. nichts zu
sagen. Von Trendelenburg héatte er lernen kénnen, dafl diese Frage bereits.
Aristoteles ausfiihrlich behandelt und geltst habe, wahrend Kant sie
nur verwirrt hat. Dadurch aber, daf} E. den sittlichen Charakter iiber der
dsthetischen stellt, zeigt er sittlichen Ernst.
Graz. - A. Michelitsch.

31. Dr. 4. W. Hunzinger: Das Christentum im Weltanschau-~
ungskampi der Gegenwart. (Wissenschaft u. Bildung Nr. 54.}
Leipzig, Quelle u. Meyer 1909. 8. 154 8. '

Hunzingers vorliegende Schrift ist eine Apologie des Christentums
gegen die verschiedenen Formen des Naturalismus. Leider meist vom
einseitigen Standpunkte eines engbriistigen Protestantismus. Liest man
das ,,erschrockliche’ Zerrbild der christlichen Religion bis auf Luther,
das H. 1m ersten Kapitel entwirft, so greift man sich an den Kopf und
fragt sich, wie denn diese so entsetzlich ,,mittelalterliche’® hierarchische
Papstkirche im Altertum imstande war, ohne #dullere Machtmittel das
Heidentum geistig zu iiberwinden und Minner, wie Augustinus, an sich
zu ziehen ? Aber am Ende ist dieses Bild doch etwas ,,verhunzt**? Spéter
erweitert sich des Verf. Horizont etwas, und er sieht im Kampfe gegen
verschiedene antichristliche Irrtiimer oft nicht schlecht. Leider steht
er als Religionsphilosoph im Banne des lutherischen Irrationalismus.
Die protestantischen Theologen haben sich deswegen von Hegel, Drews u. a.
die bittersten Vorwiirfe gefallen lassen miissen, und sie sind doch nicht
zur Einsicht gekommen, dafl ein unverniinftiger Glaube ein Blinde-Kuh-
Spiel ist. Auch manche andere philosophische Ansichten des Verf. diirften
nicht die Probe bestehen, z. B. dall wir die Wirklichkeit nicht erkennen
(wozu erkennen wir denn dann ?), dafl wir nichts Qualitatives erkennen,
dal3 die Naturgesetze nur mathematische Formeln sind Mit letzterer
Erklarung will H. das Wunder retten. Wozu? KEs wird dann wertlos.
Eine rithmliche Ausnahme vom ungldubigen Chorus protestantischer
Theologen bildet Verf. Festhalten an der historischen Tatsache der Auf-
erstehung Christi. Gegen die katholische Literatur hat sich H. ziemlich
hermetisch abgeschlossen. Ich finde nur den einzigen Engert zitiert
und wiirde angenehm enttduscht sein, wenn es mehrere wiren.

A. Michelitsch.

32. Dr. Gustav Mie: Molekiile, Atome, Weltither. (Aus Natur
u. Geisteswelt, Bd. 58.) Leipzig, Teubner 1904. XI1. 8. 137 S.

Jeder naturwissenschaftlich interessierte Laie wird mit Aufmerksam-
keit den fachménnischen, gut ausgewihlten, streng sachlichen Ausfithrun-
gen des Verf. {iber optische, elektrische, chemische Erscheinungen folgen.
Diese zeigen, dall die Molekulartheorie .auf ihrem Gebiete gut be-
griindet ist. Sonst hat sich Mie bei seinen Vortrigen nicht auf meta-



Literarische Bespreehungen. 525

physische Spekulationen eingelassen, bis auf eine, verungliickte : die Materie
sei nur ein ordnender Begriif, ein Komplex von Empfindungselementen.
A. Michelitsch.

33. Dr. C. Gutberlet: Vernunit u. Wunder. (Glaube u. Wissen,
Heft 5.) Miinchen, Volksschriftenverl. 1905. KI. 8. 94 S.

Ein Altmeister der Apologetik hat in diesem Heft in edler volkstiim-
licher Sprache das Positive iiber die Wunder und die dagegen vorgebrachten
Einwénde so treffend zusammengestellt, dal3 es allen Wankenden einen
sicheren Halt geben kann: es ist eine Zierde der ganzen Sammlung: Zu
8. 35 mochte ich bemerken, daBl Wunder auflerhalb der wahren Religion
vielleicht méglich, aber kaum jemals wirklich sind, da Gott dieses Palla-
dium von Beweis der iibernatiirlichen Religion vorbehalten wollte.

A. Michelitsch.

34. Clara Just-Bartsch: Was uns not tut. Der Glaube an Gott
und Unsterblichkeit ohne Wunder und Dogmen. Straflburg i. E.,
Selbstverl. 1907. 8. 30 S.

Um dem religiésen Notstand des Protestantismus abzuhelfen, ver-
sucht es eine Frau mit dem Rezepte einer freisinnigen undogmatischen
Religion. Darin, dal3 sie Gott als aus der Vernunft erkennbar zugibt,
sieht sie, die Frau mit der Gemiitsanlage, schérfer, als die emotionellen
protestantischen Theologen und Kant. Wenn sie hingegen Wunder grund-
sitzlich wegleugnen will, kommt sie mit der historischen Wissenschaft
in Konflikt. Fir die echten Dogmen geniigt der Erweis von deren evidenter
Glaubwiirdigkeit wissenschaftlich vollkommen. Claras gut gemeinter
deistischer Rettungsversuch befriedigt darum nicht. A. Michelitsch.

35. Dr. Clemen: Die Entstehung des Neuen Testamentes. (Samm-
lung Goschen 285.) Leipzig, Goschen Apol. 12. 167 S.

Schade um die Sammlung Goschen, dafl sie diesen Ergull extremen
Subjektivismus und reiner Willkilir aufgenommen hat. Mit der Methode
des Verf. lieBe sich unschwer ,,nachweisen*, dafl die Sammlung Géschen
wahrscheinlich nicht besteht. A. Michelitsch.

36. J. Koltan: E. Haeckels monistische Weltansieht. Ziirich,
Speidel 1905. 8. 88 S.

Koltans Schrift ist eine naturphilosophische Abhandlung, die als
Doktordissertation auf der Universitét eine Leidensgeschichte durchmachen
mubBte, von wegen der oft zutreffenden Kritik an Haekels Pseudomonismus
und Religionshall.

37. Apologetische Vortriige. Herausgegeb. vom Volksverein fiir das
kath. Deutschland. 2. Heft. M. Gladbach, Verl. der Zentralstelle
d. V. V. f d k. D. 1907. 8. 270 S.

— Apologetische Volksbibliothek Nr. 6—11. Ebd. 1906. 1907.

Dr. Mefferts ,Apologetische Vortrige* und deren Ergénzung, die
,»Apologetische Volksbibliothek®, von denen uns ein Teil vorliegt, verfolgen
den geneinsamen Zweck, der zerstorenden sozialdemokratischen Flut
zu gunsten der Arbeiterbevélkerung einen schiitzenden Damm entgegen
zusetzen. Diesen Zweck erreichen sie auch nach Inhalt wie Form. Sie ver-
dienen darum weiteste Verbreitung und Verwertung in Vortriagen. Selt-
sam beriihrt es, den Salonphilosophen Paulsen mit dem roten Dogmatiker
Kautsky briiderlich vereint zu finden — im Atheismus. Auf dieser ,wissen-
schaftlichen** Grundlage des Mannes der Universitdt ruht der ,,Glaube‘



526 Literarische Besprechungen.

des Umstiirzlers in der Fabrik. Die ., Vortrige' sind so reich an naturwissern -
schaftlichen Details, daB auch der Fachgelehrte sie mit Nutzen zu Rate
ziehen wird. ' A. Michelitsch.

38. Dr. Richard Jonas: Karl Rosenkranz. (Méi.nner des Wissens.
Heft 10.) Leipzig, Weicher 1906. 8. 50 S.

Aus Jonas’ sorgfaltiger, bescheidener Darstellung erfahren wir
manches Interessante aus dem Leben und Wirken des seiner Zeit be-
rithmten Hegelianers Karl Rosenkranz (1805—1879). Sein Studiengang
war ein unregelméfBiger; er beschéftigte sich mit Philologie, dann Theologie,
zuletzt Philosophie, auch viel mit Literatur. Durch mehr als 40 Jahre
lehrte er als Nachfolger Herbarts in Konigsberg. Man rdumte ihm dort
den groflten Horsaal ein, der nach ihm das .,Rosenkranzianum® benannt
wurde. Das Dozieren kam ihm vor wie die Freuden des Himmels. Sogar
1870 gefangene franzosische Offiziere horten ihn. Mit Schubert gab er
1838—1840 Kants sdmtliche Werke heraus. Elfmal war er Rektor, ein
Zeitlang auch Ministerialrat. Rosenkranz war ein vielseitiger Schriftsteller.
Seiner philosophisch-religiosen Richtung nach war er gleich Hegel pan-
theistischer Rationalist. Es ist darum kein Wunder, dal} er seine Zeit nicht
lange tiiberlebte. A. Michelitsch.

39. Marian Morawshi S. 1.: Abende am Genfer See. Grund-
ziige einer einheitlichen Weltansechauung. Deutsch von Jakob Over-
mans S. I. 2. Aufl. Freiburg, Herder 1906. 8. XI1I, 258 S.

Die geistreichen ,,Wieczory nad Lemanem*‘ des polnischen Jesuiten
Morawski, eine Apologie des Christentums fiir Gebildete in Dialogform,
verdienen die gleiche Wertschétzung, die sie bei den Lesern polnischer
Zunge gefunden haben, auch beim deutschen Lesepublikum. Bei der
Stelle iiber Religionsgeschichte wéren kleine Verbesserungen angebracht.

A. Michelitsch.

40. Emil Hdnsgen: Gesammelte Anschauungen im Lichte der
Natur. Xlotzsche-Dresden, Isis-Verl. 1908. KIl. 8. 96 S.

Diese Anschauungen sind schwirmerischer Emanatismus ibergossen
mit mildem buddhistischen Moralismus. A. Michelitsch.

41. Otto Zimmermann S. I.: Ohne Grenzen und Enden.
Gedanken iiber den unendlichen Gott, den Gebildeten dargelegt.
Freiburg, Herder 1908. 8. VIII, 188 S.

Fiir spekulative und hochgemute Geister singt Zimmermann in
vorliegender Schrift ein hohes Lied von der Unendlichkeit Gottes.
Er setzt sich auch mit dem Gegenchor auseinander, dessen Gott Alles-
Eins doch nur eine endliche GréfBe ist. Mit Nachdruck wird hervergehoben,
da die Personlichkeit keine Schranke sei, wosurch den pantheistischen
Systemen der Boden entzogen wird. Wegen der Einzigkeit des aller-
realsten Wesens wird die Umkehrung des bekannten Kantschen Satzes
(8. 101) nicht zuzugeben sein. Daraus, dafl Franz Joseph I. Kaiser von
Osterreich ist, folgt nicht, daf emlge Kaiser von Osterreich Franz Joseph 1.
gsind. Dagegen mochte ich nicht in Zweifel ziehen, da aus dem ,,Sein
gelbst’‘ die Unendlichkeit folge, und nicht erst aus dem ,,Durchsichsein‘
(8. 44); denn woher kommt denn das Durchsichsein, als aus dem Sein
selbst 7 Verfasser ist reich belesen und verfiigt auch iiber eine der Hoheit
des Gegestandes angemessene und dabei versténdliche Sprache: beides
macht sein Buch zu einem préchtig gefafiten Edelstein.

Graz. ; A. Michelitseh.



	Literarische Besprechungen

