
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 495

Noch ein Nachtrag, der für uns Reichsdeutsche wichtig ist, schaut
auf die „interkonfessionelle44 Verirrimg im deutschen Zentrum. *

— Nein, bleibe ruhig, du ernster Warner und Denker; — ruhig
wie du nach deinen Rieht- und Mahnworten das Urteil Gottes erwartest,
ruhig, wie du das der Mitwelt entgegennimmst, darfst du das der Nachwelt

erwarten, die einst weinend wieder zu den Füßen Jesu Christi
niedersinken wird, zu denen du sie so dringend — ach wohl vergeblich —
gerufen

Dr. Nieborowski.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Hans Meyer: Der EiiUviekluntjsijedanke bei Aristoteles.
Bonn, Hanstein 1911. Gr. 8. 154 S.

Wie sehr die Geister heute sich scheiden, kann man gerade an diesem
Problem erkennen: während Windelband den Aristoteles nur vom
Standpunkte der Entwicklung gelten läßt, hat Rolfes in seiner Aristoteles-
Übersetzung (Metaphysik) diametral widersprochen (Anmerkung 34 zum
12. Buch Ende, sowie 55). Eine Kritik der vorliegenden Schrift wird daher
zu prüfen haben, in welchen Punkten am Ende doch der in Rede stehende
Gedanke nicht realisiert ist. Vor allem fragt es sich, was unter Entwicklung

zu verstehen ist. Ich halte nämlich dafür, daß eine hylozoistische
Annahme, wie wir sie bei Thaies und Anaximander finden, nicht zur
Entwicklung gerechnet werden darf, weil sonst alle Beweglichkeit und
Lebendigkeit, auch wenn sie mit einem Schlage gegeben erscheint,
Entwicklung bedeuten müßte. Wenn durch die Entwicklung aus Wasser- oder
Unendlichkeitskeimen das Sein der Welt erklärt wird, dann ist freilich
des Aristoteles Lehre von der Potenz und Aktualität leicht als auf dem
Entwicklungsgedanken beruhend dargelegt. Man darf mit Recht auf
diese Weise den Anaximander den Vater der Darwinschen Theorie nennen
(S. 11 f.) und Verf. tadelt mit Unrecht diejenigen, welche behaupten, daß
Darwin und Anaximander miteinander nichts zu tun haben. Wie Diogenes
von Apollonia dem Entwicklungsgedanken trotz Auftretens eines Anaxa-
goras und seiner übernatürlichen Nus-Lehre gerecht wurde, wie dann
Heraklit als der energischeste Vertreter des Entwicklungsgedankens vor
Aristoteles zu gelten hat, wurde von Meyer (S. 13—22) unter entsprechenden

Seitenblicken insbesondere auf die abweichenden Ansichten hierüber
ausgeführt.

Was nun Meyer über die Pytliagoreer sagt, stimmt mit dem, was
auch andere über das Vorwiegen der Naturphilosophie in dieser Schule
bemerkt haben (S. 22). Ich halte aber dafür, daß es etwas verfrüht ist,
die Lehre der Pythagoreer als hylozoistisch zu erklären, wie es Meyer
(S. 22 f.) tut, nicht ohne gezwungenermaßen hinzuzufügen, daß der
Weltprozeß bei den Py thagoreern eigentlich eine mathematische
Entwicklung genannt werden müsse. Wie die Zahlen dabei aus der Einheit
hervorgehen und wie der geometrische Raum auf die Zahlen zurückgeht,
hat M. (S. 22—20) gezeigt. Wenn nun die Eleaten dem alleinigen Denken



496 Literarische Besprechungen.

alles Werden absprechen, so fallen sie von Rechts wegen aus dem
Entwicklungsgedanken heraus, wie es notwendigerweise bei allen jenen der
Fall sein muß, welche ruhende Prinzipien voraussetzen: und weil ein
bestimmtes, farbloses Prinzip ruht, so wäre der Pythagoreische Zahlen-
begriff von diesem Standpunkte ebensowenig, wie die physiologischen
Gedanken eines Anaximenes, Anaximander usw. ein Beweis für die
Entwicklung in dem Sinne Meyers. Richtig erwähnt M. die Erfindung der
doppelten Kausalität bei den jüngeren Naturphilosophen, welche Materie
und Geist, letzteren als Wirksamkeitsfaktor, trennten (S. 28 f.). Wenn
die Atomisten hierbei den Mechanismus gelten ließen, so war damit wegen
der Gegenüberstellung des Vollen und Leeren, welchem doch eine
metaphysische. daher auch teleologische, also geistige Bedeutung beigelegt
scheint, wieder die Entwicklung betont. Bei Meyer kommt dieser
Gedanke allerdings nicht zu voller Geltung. Doch betont M. die ewige
Bewegung der Atome (S. 33), welche ja immerhin eine bedeutsameVoraus-
setzung für den Entwicklungsgedanken enthält. Während für Anaxagoras
in seinen Homöomerien die Ursache für den Entwicklungsgedanken
liegt, hat sich in Empedokles die Analogie mit Darwin erneuert (S. 31—37).
Hierbei bemerke ich, daß noch immer keine Klarheit darüber herrscht,
ob jene Anaxagoreischen Homöomerien (der Name stammt von Aristoteles
— S. 313) einfache oder schon zusammengesetzte Stoffe bedeuten. — Den
Abschnitt liber Plato führt Meyer so ein: ..Bei Plato von einer Entwicklung

zu sprechen, mag auf den ersten Blick befremdend erscheinen*';
weil von Plato die ewige umwandelbare Welt zur Grundlage gesetzt wurde.'
Aber wer so spricht, muß nicht mehr wissen, daß ihm früher der
Entwicklungsgedanke in diesem Sinne, da doch auch von den Platonischen
Ideen die ganze Weltanschauung ausgeht, also z. B. bei Thaies, AnaxL
mander usw., etwas Selbstverständliches war. Das ist aber der beste Beweis,
wie mit solchen Gedankensituationen Alles und Nichts bewiesen werden
kann.

Die nun folgende Behandlung der aristotelischen Philosophie (S. 51 ff.)
beginnt mit der Darlegung aus den einschlägigen Schriften des Stagiriten,
vor allem mit der ..über die Zeugung der Tiere". Es sei aber bemerkt,
daß eigentlich dieses ganze Aristotelische Werk zu dem Zwecke, den sich
Verf. vorgesetzt, hätte ausgeschrieben werden können. Hier bemerke ich,'
daß das (S. 55) im Zusammenhange mit der modernen Entwicklungslehre
ventilierte Gesetz, ,,daß der Embryo zuerst die allgemeinen und dann erst
die spezifischen Charaktere sukzessiere, daß z. B. der Säugetierembryo
zuerst" Wirbeltier, dann Säugetier, endlich die bestimmte Art von Säugetier

wird, etwas so Selbstverständliches ist, daß es Wunder nimmt, wenn
man daraus eine besondere Norm gemacht hat. Hierbei wird (S. 60 f.)
auch die für die Aristotelische Philosophie und ihre Einschätzung
bedeutungsvolle Frage aufgeworfen, ob Aristoteles durch Annahme einer Art
Hierarchie in den Wesensformen (Pflanzen-, Empfindungs-, Denkseele)
mit seiner sonstigen Lehre, nach welcher die Form etwas über jeden
Wechsel Erhabenes sein solle, in Widerspruch gerate, da doch alle
Tierfötus anfänglich doch ein Pflanzenleben führen, erst später als ein
Empfindungs- und. der Mensch, am Schlüsse auch Denkwesen zeigend
erscheinen. Mir scheint aber die Entscheidung anderswo zu liegen, als sie
bei M. (S. 63) gesucht wird. Es können ja im nämlichen Individuum
immerhin mehrere Formen nacheinander zur Geltung kommen : man wird
dieselben dann nach Analogie von Rassen oder Geschlechtern zu betrachten
haben. Die Übergänge allerdings müssen mittelst der in solchen Fällen von
Aristoteles herangezogenen Potenz und Energie zuwege gebracht werden-



Literarische Besprechungen. 497

M. führt. (S. 63 f.) noch eine andere Schwierigkeit vor. nämlich wie
Aristoteles sich aus der Affaire ziehe, da, wo er die Form als etwas
Abstraktes hinstelle und doch ins Einzelding verlege; aber mit Recht hat
M. betont, daß durch das Einzelding uns die Form am besten verständlich
und mundgerecht gemacht werde. Über die widerspruchsvollen Begriffe
von Möglichkeit und Wirklichkeit handelt M. (S. 75 f.) so, daß man vom
intellektualistischen Standpunkte ihm beistimmen kann. Man muß aber
diese Aristotelischen Begriffe in den Zusammenhang des ganzen Systems
bringen, worauf sie Vieles von ihrem Widerspruche verlieren. Nicht ganz
einverstanden bin ich auch mit der Wendung M.s, (S. 78), daß bei Aristoteles
Materie und Form „mit den Begriffen Möglichkeit und Wirklichkeit und
ihren Eigentümlichkeiten zu durchdringen" gesucht wurden. Es versteht
sich zwar von selbst, daß die Materie im Vergleich zur Form immer mehr
dem potentiellen Faktor unterworfen erscheinen muß, aber eben dies würde
eher für eine Parallelität als für ein Durchdrungensem sprechen. Treffend
ist der Unterschied der Aristotelischen von der Platonischen Philosophie,
geschildert (S. 79): Bei Plato seien die Dinge von dem Triebe erfüllt,1
die Ideen in sich nachzubilden, Aristoteles habe die Ideen als immanente
Kräfte in die Dinge hinein verlegt, damit sie von ihnen heraus den Werdeprozeß

leiten. Wenn M. (S. 82 f.) für die Notwendigkeit einer dynamischen
Auffassung der Bildung der Lebewesen bei Aristoteles spricht, so ist
dagegen nichts einzuwenden, sofern man nur auch den Gegenern M.s einigem
maßen gerecht wird, nach deren Ansicht eben jene oben erwähnten, im
den Dingen nacheinander zur Entstehung gebrachten Formen berücksichtigt

werden. Und nun zeigt M. (S. 83—85), in welchem Sinne von
Entwicklung bei Ar. gesprochen werden kann und in welchem nicht.
Entwicklung ist innerhalb jeder Gattung von der Potenz zum Aktus
anzunehmen. Aber die Welt entwickelt sich vermöge ihrer Ewigkeit
nicht. Die Unmöglichkeit der Weltentwicklung aber auf Grund der Er-,
reichung eines Zieles im Unendlichen kann ich nicht einsehen. In der
Behauptung, daß die Natur bei Ar. vom Unvollkommenen zum
Vollkommenen stets vorwärts schreitet (S. 85), könnte man nun aber doch,
im Gegensatze zur Annahme des Verf. (S. 84) etwas Darwinistisches finden.
Freilieh, wenn man Substanzen zugrunde legt, läßt sich von einer
Entwicklung nicht sprechen (S. 87). Aber Entwicklung als einmaliges Ereignis
führt doch noch nicht zur Preisgabe aller Wissenschaft. In gewissem Sinne
bringen die von M. angeführten Stellen (Metapli. IN 8 und XII 7) auch
den Eindruck hervor, als habe Ar. an eine Entwicklung gedacht ; denn er
spricht von einer Energie, die auf eine Potenz zurückführt, von welcher
wieder der Weg weiter zu einer anderen Energie geht (M. S. 89 f.). Ereilich

ist Ar. nicht der Mann dazu gewesen, diesen Keim fruchtbringend
weiter zu verfolgen, obwohl er es auf Grund seines Sehwankens zwischen
Allgemein- und Einzelwesen leicht hätte tun können. Über dieses
Schwanken hat sieh auch M. (S. 112—115) geäußert.

Wie sich nun die Seelenfähigkeiten und das Kulturleben in Staat,
in Kunst und Wissensehaft entfalten, zeigen die beiden letzten Kapitel,
Es ist hier aber überall weniger vorn wissenschaftlichen als vom populären
Entwicklungsbegriff die Rede, was an der Hand der einzelnen einschlägigen

Textstellen des Ar. unter Hinweis auf dieselben ebenfalls zur Grandlage

nehmende Literatur geschieht. Das Buch ist klar geschrieben und
zur Einführung in die aristotelische Philosophie sein- zu empfehlen.

Schönhof b. Padersam. Zahlfleisch.



498 Literarische Besprechungen.

2. Otto Bausch : Barueh (le Spinoza. Ethik. Übersetzt und
mit einer Einleitung und einem Register versehen. 7. (der neuen
Übersetzung 2., verb.) Aufl. (Philos. Bibl. Bd. 92. Leipzig, Dürr.
1910. 8. XXIX, 315 S.

Spinozas Philosophie mutet uns geheimnisvoll, fast unheimlich an;
ich möchte sie den Tacitus unter den großön philosophischen Systemen
am Beginne der Neuzeit nennen. Die Herausarbeitung von metaphysischen

Gedanken sozusagen aus dem Nichts sticht doch allzusehr von den
viel besser fundierten Anschauungen eines Descartes und Leibniz ab.
Nur unter dieser Voraussetzung könnte ich mich mit den Anfangsworten
in der Einleitung des Verf. (p. XI):1 ,,Die Philosophie Spinozas ist die
eindrucksvollste Zusammenfassung der Gedanken des 17. Jahrhunderts
zu einer Welt- und Lebensanschauung" einverstanden erklären*. Und
doch wird der 3. Teil der Ethik, die berühmte Affektenlehre der heutigen,
auf Selbstkultur ausgehenden Zeit besonders wertvoll erscheinen; auch
das, daß von Sp. die Affekte Ideen genannt werden, wird dem keinen
Eintrag tun.

Was nun die Rechtfertigung der Sp.sehen Methode betrifft (S. XXV
—XXIX), so hätte auch der wunde Punkt dieser Lehre des Sp.
hervorgehoben werden können, nämlich daß er in den von ihm selbst getadelten
Fehler der Scholastiker, bezw. des Aristoteles, dadurch verfällt, daß er
die Gemein begriffe, die klarer seien als der Begriff von Gott, bei seiner
geometrisch-synthetischen Behandlungsart an die Spitze stellt.

Die Ethik des Sp. hat ihren Namen nicht von der Gott-Natur, wie
Verf. p. XI meint, sondern von dem Verhalten des mit verschiedenen
von Sp. angegebenen Seeleneigenschaften ausgestatteten Menschen zur
Welt, zu den Mitmenschen und zu Gott. Denn alles dies wird in den
fünf Büchern behandelt.

Ins Einzelne kann ich nur teilweise eingehen und bemerke vor allem»
daß ich ganz dagegen bin, daß man nicht genau Subjekt und Objekt
unterscheidet, was allerdings nachgerade eine Nachlässigkeit in der deutschen
Literatur wird, wie es gleich im ersten Satze geschieht. Wer noch nie das
Original in der Hand gehabt, könnte in Zweifel kommen, ob Wesenheit
oder Existenz Subjekt ist. Ich schlage vor: „Dessen Existenz in seiner
Wesenheit enthalten ist*' oder „von einer Wesenheit eingeschlossen wird"
oder: „dessen Wesenheit derart ist, daß damit schon seine Existenz
vorausgesetzt wird" oder „derart, daß darin auch schon die Existenz der
Sache enthalten ist." Ähnliches ist zu bemerken S. 47, 2—G. 161, 19.
S. 1 Z. 12 würde ich „begreifen" durch „im Auge haben" ersetzen.

S. 1 Z. 22 sollte „Affektionen" mit „Beeinflussungen" vertauscht
werden, wenn man nicht sagen will: „das, was auf die Substanz Einfluß
gewinnt". Ganz so wie im ersten Satze würde ich S. 2 Axiom 7

vorschlagen: „Dessen Wesenheit ist nicht derart, daß damit die Existenz der
Sache gegeben wäre." Gegen die Annahme des Verf. und Freudenthals,
daß Anmerkung 2 S. 6—7 zu Lehrsatz 7, nicht zu 8 gehört, spricht zum
mindesten S. 6, wo an der Stelle einerKonklusio ausdrücklich Lehrsatz 8

mit den Worten: „Man muß deshalb notwendig zugestehen, daß die Exi-

1 Vielleicht dürfte es manche Leser interessieren, zu erfahren, daß
Bausch der Verfasser einer Schrift ist, in welcher Kants Philosophie als
unabhängig, von Lambert erwiesen werden soll.



Literarische Besprechungen. 499

stenz einer Substanz wie ihre Wesenheit eine ewige Wahrheit ist" bezeichnet
wird. Und da sich außerdem Sp. in der 1. Anmerkung auf Lehrsatz 7

beruft, so kann man doch 'nichts dagegen haben, wenn er gleichsam in
einer Unteranmerkung noch einmal eingehender darauf unter
Berücksichtigung der tatsächlichen Substantialität als keiner bloßen Modifikation,

sondern als einer ewigen Existenz zurückkommt. Wer die Worte
S. 5, 39 — S. 6, 18 aufmerksam liest, wird mir beistimmen. Etwas
ähnliches gilt für S. 13 Z. 9 Anm. S. 9 Z. 39 muß nicht atqui stehen, weil auch
atque in verallgemeinernder Bedeutung genügt. Auch sonst ist B. mit
seinen Konjekturen zu haarspalterisch. S. 127 ist Ovids Äußerung trotz
des von B. in der Anmerkung Gesagten treffend, denn es handelt sieh
doch nur um eine Vermehrung der Affekte ; und das pariter bei Ovid weist
darauf in hinreichendem Grade hin. — Abgesehen davon hätte der
Übersetzer auch so manches, was uns an Spinoza interessiert, gerade nachdem
er den ersten Teil absolviert hatte, Schon anbringen können. Die
Metaphysik ist in der Tat das, als was wir sie gewöhnlich definieren hören,
eine philosophische Dichtung, womit übrigens der Philosophie nicht ein
abträgliches Beiwort zugelegt werden soll. Aber wenn man Spinoza liest,
so muß man auf diese Überzeugung kommen, denn Behauptungen, wie:
Alles ist in Gott, Gott allein hat Freiheit — müssen jeden Anfänger
frappieren. Auch hätte in einer Anmerkimg der von Tönnies in der Viertelj.
f. w. Philos. 7. .158 ff.1 gedachten Inkonsequenz Spinozas Erwähnung
gemacht werden sollen. Aber auch abgesehen davon ist der 2. und 3. Teil
von ungeheurer Tragweite für die heutige Psychologie, insbesondere hat
der 2. Teil Lehren vorweggenommen, welche heute in jedem Lehrbuche
der Psychologie, selbst der Psyehophysik stehen könnten; ich will nur auf
Lehrsatz 17 (S. 62 f.) exemplifizieren; das, was in dem dazu gehörigen
Folgesatze samt Beweis und Anmerkung gesagt ist. kommt vielfach mit
Leman (die mnemischen Empfindungen, Leipzig 1909) überein.

Ebenso hätte zu S. 172 f. auf den Gedanken einer hier von Spinoza
in die Wege geleiteten Theodizee angespielt werden können.

S. 147 Z. 26 möchte ich stellen: „Niemand beneidet um eine Tugend
einen anderen, der nicht seinesgleichen ist" oder, vielleicht besser :

„Niemand beneidet einen anderen, der nicht seinesgleichen ist, um eine Tugend."
S. 154 Z. 27; Man sagt nicht : „Durch jede gegebene Affektion

ihrer bestimmt", sondern: „durch was immer für eine Affektion, die aus
der Wesenheit des Menschen erfolgt" oder, mit Auflösung der fremden
„Affektion": „Dadurch, daß die menschliche Wesenheit auf was immer
für eine Weise beeinflußt ist und in ihrer sohin erfolgenden Bestimmtheit
die Begierde nach irgendeiner Handlung sich ergibt und im Menschen
konzipiert wird und der Drang nach ihr entsteht." — Überhaupt dürfte
es gut sein, manchmal eher Umschreibungen als wörtliche Übersetzung
zu benutzen.

S. 161 20f. würde ich lieber sagen: „Als Ursache durch sich oder als
Ursache durch Zufall begleitet."

S. 179 hätte gesagt werden können, daß nach Abweisung des 1. Teils
der Alternative die Gültigkeit des 2. von selber folgt.

Derjenige, welcher die Aufwendung des Scharfsinnes kennt, welcher
notwendig ist, um die ungemein subtilen Begriffsfeinheiten bei Spinoza

1 Erwähnt wird diese Schrift von B. S. VIII.



500

richtig zu würdigen, wird dem S. 293'—315 angefügten erklärenden Wörter-
biiehlein zur Ethik Spinozas seine Bewunderung nicht versagen. Wenn
ich das Gleiche auch von der ganzen Übersetzung selbst behaupte, so
dürfte das schon mit der Schwierigkeit der Sache selbst begründet sein,
einer Schwierigkeit, die auch Verf. selber dadurch bezwang, daß er nach
seinem Eingeständnis nicht etwa episodisch daran arbeitete; denn er
sagt (S. IX): ...In den Jahren, da ich die Übersetzung ausarbeitete, war
mir die Ethik bis in alle Einzelheiten gewissermaßen synoptisch
gegenwärtig und so konnte ich jedes Wort und jeden Satz nicht nur für sich,
sondern immer zugleich im Hinblick auf alle anderen gleichlautenden
oder irgendwie ähnlichen Stollen mit aller Sorgfalt erwägen. Während
der kurzen Zeit, die mir für die Fertigung der neuen Auflage zur
Verfügung stand, war diese Synopsis natürlich so, wie ich sie damals besaß,
nicht wiederzuerlangen. Daher war es m. E. das Richtigste, mögliehst
wenig an das einst für gut Befundene zu rühren. Immerhin ist doch gar
manches geschehen. Besonders habe ich die Einheitlichkeit der Terminologie

noch um einiges strenger durchgeführt als das erstemal."
Schönhof Ii. Padersam (Böhmen). Zahlfleisch.

3. Engelbert Krebs: JOer Logos als Heiland im ersten
Jahrhundert. Ein religions- und dogmengeschichtlicher Beitrag zur
Erlösungslehre. Mit einem Anhang: Poimandres und .Johannes.
Kritisches Referat über Reitzensteins religionsgesehichtliche
Logosstudie. (Freiburger theol. Studien 2. Heft.) ' Gr. 8. XX, 184 .8.
Freiburg, Herder 1910.

Die Schrift berührt sich vielfach mit der etwas früher erschienenen
von Lebreton „Les origines du dogme de la Trinité". Aber Krebs stellt
sich ein engeres Thema, nämlich den schon in der spekulativen Theologie
weitläufig erörterten Zusammenhang zwischen dem Begriff des Logos
und dem Erlösungswerke. Er liefert uns dafür eine historische Vorarbeit.
Das Ergebnis finden wir S. 112: „Man kann vermuten, daß gerade die
Opposition gegen den Kult der falschen Logoi, der falschen Götterboten
und Heilsvermittler, den Gebrauch des Logosnamens für Christus häufig
gemacht hat. Ihn als den wahren Logos, die wahre Kraft und Weisheit
Gottes, den wahren Bringer himmlischer Erkenntnis sind sittlichen Heils,
den wahren Spender des ewigen Lebens zu verehren, mußte den Christen
angesichts der heidnischen Hermes - Logosverehrung, der jüdiscSen
Sophia-Offenbarung und Memraspekulationen, der philonischen
Logosverherrlichung, der ägyptischen Ehrfurcht vor dem mächtigen Worte
der Götter und endlich der persischen Anrufung Vohumanus, des guten
Gedankens, ein Herzensbedürfnis sein." Wenn gleich der Ausdruck
Logos unter göttlicher Inspiration gewählt wurde, so bleibt immer
noch die Frage der historischen Voraussetzungen, da ja in der Heiligen
Schrift an die vorhandenen Begriffe und Ausdrücke angeknüpft wurde,
Flin größerer Anhang S. 119—172 bringt eine eingehende Kritik der
Logosstudien des Straßburger Philologen Reitzenstein, die zwar Aufsehen
machten, aber der hinreichenden Begründung entbehren. Wir hoffen
nun auch die geplante spekulative Bearbeitung, die sich gewiß für die
Dogmatik wie für Betrachtung und Aszese frachtbar erweisen wird.

Für die vorliegende Studie verdient Krebs besten Dank.

Linz. t Dr. Ignaz Wild.



501

4. 1. Adolf Oozdek : T. Campanellas Metaphysik. Freiburger
(Schweiz) phil. Dissertation. Posen, St. Adalbert.Buchhandl. 1909.
VIII, IIS s.
2. Franz Strunz: Johann B. Van Heimont (1577—1644).
Ein Beitrag zur Geschichte der Naturwissensehaften. Leipzig und
Wien, Deuticke 1907. 74 S.

Jene Zeit, in der die alten Anschauungen erschüttert waren und die
sich stärker regende empirische und historische Forschung ungemessene
Hoffnungen erweckten, gebar eine Menge übereilter und deshalb
lebensunfähiger Spekulationen, deren Urheber in einer Art kindischen
Hochmutes alle früheren Meister übertroffen zu haben meinten. Diese Signatur
gilt auch von den Helden unserer beiden Schriften.

1. Gozdek will die neben der Biographie und Erkenntnistheorie
bisher vernachlässigte Metaphysik Campanellas darstellen und kritisch
würdigen. Diese Aufgabe ist ihm ohne Zweifel gelungen. Um jedoch das
Verständnis zu erleichtern, hätte dem sprachlichen Ausdruck und der
Korrektur mehr Aufmerksamkeit gewidmet werden sollen, als es
geschehen ist.

2. Strunz behandelt seinen Helden mit liebevoller Hingabe, welche
die Lichtseiten hervortreten läßt. In der Tat verdient Heimont als Mensch
und Forscher aufrichtige Bewunderung. Wir wollen das nicht von der
zum Schlüsse wiedergegebenen Allegorie sagen, die auf eine Verdächtigung
seiner Gegner hinausläuft. Und doch hatte, wie es scheint, der Jesuit
Roberti in der Frage des „Unguentum sympathet.icum et armarium"
recht. Heimont hat hier der menschlichen Gebrechlichkeit seinen Tribut
gezollt.

Linz a. D. t Dr. Ignaz Wild.
5. Dr. Werner Eiert: Rudolf Roeholls Philosophie der

Geschichte. (Abhdl. zur Philos, und ihrer Geschichte, herausg.
v. Dr. R. Falckenberg. 2. Heft.) Leipzig, Quelle und Meyer 1910.
138 S.

Wenn man vorliegende Arbeit gelesen hat und sich fragt: Was hat
denn wohl der Autor für einen Zweck verfolgt, so ist man nicht imstande,
sich eine genügende Antwort zu geben. — Die ersten 25 S. behandeln
kurz die Hauptdaten aus Roeholls Leben und eine Übersicht über seine
Philosophie. Dieser Teil ist wohl noch das Beste an der Arbeit. Um die
geschiehtsphilosophisehen Anschauungen eines Mannes zu verstehen und
zu würdigen, muß zuerst sein philosophischer Standpunkt erfaßt werden,
und so hat Eiert mit Recht zuerst den philosophischen Werdegang
Roeholls geschildert. Neben den deutsehen Idealisten waren es namentlich

Er. v. Baader und A. Günther, von denen Rocholl am meisten gelernt
hat, und deren Irrtümer in bezug auf Trinität und Weltschöpfung, Glaube
und Wissen sind in den philosophischen und geschichtsphilosophen
Ansichten Roeholls deutlich zu erkennen.

Wie Roeholl schon in seinem Studiengang und in seiner religiösen
Überzeugung niemals konsequent zu einem festen Standpunkt
durchgerungen ist, so leidet auch sein geschiehtsphilosophisches System an
demselben Mangel. Es enthält manche schöne Gedanken, z. B, : „Nur
eine Möglichkeit etwa ist vorhanden, das Geschichtsganze, freilich immer
nur annäherungsweise, in seiner allgemeinen Bedeutung und Aufgabe zu
verstehen. Diese Möglichkeit ist vorhanden, wenn man sich entschließt,
zunächst einmal nicht voraussetzungslos an den Stoff zu gehen. Nur
mit Zuhilfenahme der Deduktion, und dazu nur von bestimmt gegebenen



502

Vordersätzen aus, etwa denen der christlichen Kirche, ist eine in etwas
befriedigende Ubersicht des Völkerlebens in Verbindung mit der
kosmischen Geschichte herzustellen (S. 47). Aber Rocholl hat ebendiese
bestimmt gegebenen Vordersätze, die der Offenbarung entstammen, nicht
voll und ganz angenommen und deshalb ist auch sein ganzes System keine
befriedigende philosophische Anschauung der Geschichte, kein abgeschlossener

Bau. Das Werk des Erlösers weiß er nicht zu erfassen, ,,der
Gottmensch ist der ideale Mensch, sein Reich also das höchster Humanität,
die Geschichte Entwicklung zum Reinmenschlichen S. 89. In der
mittelalterlichen Kirche sieht Rocholl nichts anderes als eine Parallele
zum Buddhismus (S. 98). Und ,,die religiöse Reformation war notwendig,
weil Ideal, Wert und Würde des Menschen im Göttlichen begründet werden
mußten" (S. 101). Diese Proben der subjektiven, einseitigen Auffassung
Rocholls mögen genügen.

Eiert beschränkt sich hauptsächlich darauf, auszugsweise die
Gedanken Rocholls aus seinem zweibändigen Werke über die Geschichtsphilosophie

mit Zuhilfenahme einiger neueren Schriften Rocholls
wiederzugeben. Die Art und Weise, wie das der Verfasser tut, ist sehr unklar
und macht das Zurückgehen auf Rocholls Werke selbst durchaus nicht
überflüssig, wenn man sich über dessen geschiehtsphilosophische Ansichten
genau orientieren will. Deshalb kann auch, wie schon oben angedeutet,
ein besonderer Wert der vorliegenden Studie nicht zuerkannt werden.
— Auf den letzten 6 Seiten gibt Eiert eine kritische Schlußbetrachtung,
welche ausklingt in ein Lob auf die edle Humanität, die sich in dem ganzen
Kunstwerk Rocholls ausspreche! Und er meint, „Rocholls Geschichtsphilosophie

dürfte durchaus als modernes Geistesprodukt anzusprechen
sein, weil der durch sie bearbeitete Gegenstand nicht etwa durch die
Offenbarung, sei es auch nur durch die historischen Berichte der Bibel
gegeben ist, sondern weil er als Ergebnis exakt wissenschaftlicher
Forschung erscheint." (S. 137.)

Abtei Marienstatt. Dr. P. Aug. Steiger S. O. Cist.

6. ff. Switalshh Der Wahrlieitsbejjriff des Pragmalisnius nach
William James. Eine erkenntniskritische Studie. Braunsberg,
Bender 1910. Gr. 8. 58 S.

Es ist gewiß eine nicht zu vernachlässigende Aufgabe, einer so stark
anschwellenden philosophischen Bewegung, wie es der Pragmatismus ist,
die nötige kritische Aufmerksamkeit zuzuwenden. Man wird daher dem
Verf. Dank wissen, daß er es unternommen hat, die „Unzulänglichkeit
des Pragmatismus an einem klassischen Beispiel — eben am Wahrlieits-
begriff — vom objektivistischen Standpunkte aus zu erweisen" (S. 4).
S. beginnt mit einem an literarischen Nachweisen reichen und daher
f*echt nützlichen Bericht über die Entstehung und Entwicklung des
Pragmatismus (S. 5—12); darauf folgt unter engem, meist wörtlichem
Anschluß an W. James die Darlegung des neuen Wahrheitsbegriffes im
Zusammenhang der pragmatischen Grundauffassungen (S. 13—16); daran
reiht sich die kritische Prüfung dieses Wahrheitsbegriffes und des
Pragmatismus überhaupt, eine Beurteilung, die ruhig und klar geschrieben ist
und zur Ablehnung der neuen Philosophie führt (S. 86—58). Als Standort
seiner Kritik nimmt der Verf. eine realistische Philosophie, die sich im
wesentlichen an Aristoteles anschließt und in einem Piatonismus augusti-
nischer Färbung Nahrung und Festigung sucht. — S. hat sich auf die
Fassung und Begründung. des pragmatistischen Wahrheitsbegriffes
beschränkt, wie solche von James geboten wird. Es ist ein Ausschnitt des



Literarische Besprechungen. 503

Streites, der uns liier näher kommt, und ein bloßer Anfang der Auseinandersetzung,

wie S. selber andeutet. Die Notwendigkeit wird sich nicht
umgehen lassen, auch mit anderen und tieferen Vertretern des Pragmatis-.
mus sich auseinanderzusetzen: es sei nur an Bergson in Frankreich tind
an F. Schiller in England erinnert. Schon der enge Zusammenhang des
Pragmatismus mit dein Modernismus gemahnt an diese Notwendigkeit.
Dabei wird sorgsam zu scheiden sein, was der Pragmatismus an Berechtigtem

und Unberechtigtem, an wahren und falschen Motiven bietet. Leise
Andeutungen nach der Seite hin finden sich bereits an einigen Stellen
vorliegender Schrift.

Benron. P. Daniel Feuling O. S. B,

7. Ii. If Sivitalski : Uns Leben der Seele. Eine Einführung in
die Philosophie. Breunsberg, Bender 1907. Kl. 8. 148 S.

Obgleich diese Schrift bereits vor mehreren Jahren erschienen ist,
bringen wir sie doch auch heute noch gern zur Anzeige, denn sie leistet
wirklich, was sie im Titel verspricht: sie führt gut in die Psychologie ein.
Ohne uns bei Punkten aufzuhalten, in denen war demVerf. nicht beistimmen
können, wollen wir an dem Buche anerkennen: die Reichhaltigkeit des
Inhalts bei großer Kürze, die gut getroffene Auswahl des Stoffes, die
durchsichtige Klarheit der Sprache, die Umsicht und Maßhaltung in Behandlung

schwieriger und komplizierter Fragen. Zu den besten Vorzügen des
Werkleins rechnen wir es, daß dasselbe ein reiches Maß von allgemein
orientierenden Gesichtspunkten für die Behandlung der Psychologie im
allgemeinen und mancher Probleme im besondern in ebenso klarer als
prägnanter Fassung darbietet. Dadurch und durch häufige Bezugnahme
auf praktisch bedeutungsvolle und interessierende Tatsachen des Lebens
wirkt dieser Abriß der Psychologie sehr anregend und leitet zu eigenem
Nachdenken an. Auch der Lehrer der Psychologie kann in der Schrift
gute Fingerzeige für die Belebung des psychologischen Unterrichtes finden.

Beuron. P. Daniel Feuling O. S. B.

8. Gerhard Mäuschen: Eucharistie und Balisakramen t in den
ersten sechs Jahrhunderten der Kirche. 2. verb, und verm.
Aufl. Gr. 8. XII, 252 S. Freiburg, Herder 1910.

Die erste Auflage dieses Werkes (1908) wurde bereits Bd. XXIII
S. 488—490 dieses Jahrbuches besprochen. Die schon in so kurzer Frist
notwendig gewordene zweite Auflage, sowie je eine Übersetzimg ins
Italienische und Französische beweisen, wie lebhaft das Bedürfnis empfunden

wird nach Arbeiten, welche die Resultate der täglich sich mehrenden
Spezialforschungen zusammenfassen und über ein größeres Gebiet in
Kürze orientieren. Gerade bei Werken dieser Art ist es freudigst zu
begrüßen, wenn neue Auflagen nicht zu lange auf sich warten lassen, um dem
inzwischen fortgeschrittenen Stand der Wissenschaft angepaßt zu werden.
Zahlreiche Stellen der vorliegenden Auflage legen Zeugnis dafür ab, daß
der Verfasser die Literatur der letzten Jahre aufmerksam verfolgt,
sorgfältig erwogen und nach bester Überzeugung verwertet hat, wie aus
manchen sachlichen Änderungen hervorgeht.

So folgt R. in der Auslegung von Tert. adv. Marc. IV. 40 der von
Seharsch im „Katholik" 1909 II S. 21 ff. vorgeschlagenen Erklärung
(S. 12). Die Behandlung der Lehre des hl. Augustin über die reale Präsenz
ist gänzlich umgearbeitet und kommt zu einem entschiedeneren Resultat :

„Augustin neigt zur symbolischen Erklärung der Eucharistie hin, aber er
Johrimcb für Philosophie etc. XXVI. '11



Literarische Besprechungen.

hat damit nicht die reale Gegenwart ausschließen wollen" S. 24). Bei
Gregor von Nyssa hat sich R. von der Ansicht Battifols frei gemacht,
als lehre Gregor die Verwandlung des Brotes in einen neuen, noch nicht
existierenden Leib Christi (S.36). Dankenswert ist in § 3 die neu eingelegte
Nr. 2, welche eine allgemeine Charakteristik und Gruppierung der neueren
protestantischen Meinungen über die Anfänge der Eucharistie bietet
(S. 44 ff.). In demselben § läßt R. jetzt auch Holtzmann und K. G. Goetz
zu Worte kommen (S. 54 ff.), die „Gegenbemerkungen" sind im Vergleich
zur : ersten Auflage bedeutend erweitert (S. 58 ff.). Der § 4 über das Wesen
des hl. Meßopfers hat infolge der Kontroverse Wieland-Dorsch eine fast
ganz neue Darstellung erfahren (S. 60 ff.). Zum erstenmal aufgenommen
ist der § 7 über Häufigkeit und Vorbedingungen des Kommunionempfanges
in altchristlicher Zeit (S. 130 ff.), wodurch der Verfasser sich den Dank
des Seelesorgsklerus verdient hat Die §§ über den Kanon und die Epiklese
sind im wesentlichen unverändert geblieben.

Im zweiten Teil hat der § 8 über die Vergebung der Kapitalsünden
zwar an manchen Stollen eine neue Fassung erhalten, so die Ausführungen
über die Doktrin des Hermas (S. 151 ff.), die Verteidigung gegen Stufler
über die Haltung Cyprians in der Bußfrage (S. 162 ff.), die Reflexion über
die Strenge der alten Kirche (S. 174 ff.). Von untergeordneten Punkten
abgesehen, ist die Gesamtanschauung dieselbe geblieben, wie in der ersten
Auflage. Durch Umstellung der §§ von der öffentlichen Beichte und vom
öffentlichen Bußwesen konnten einige Wiederholungen vermieden werden.
In der Frage nach dem Gegenstand der öffentlichen Buße ist das Material
übersichtlicher geordnet (S. 193 ff.)

Bei der großen Anzahl der berührten Probleme müssen wir es uns
versagen auf einzelnes näher einzugehen und uns auf einige allgemeine
Bemerkungen beschränken. In der Interpretation der Vätertexte zeigt
sich bei R. die Neigung, möglichst sicher zu gehen und deshalb die Zeugnisse
nur soweit gelten zu lassen, als deren ausdrücklicher Wortlaut zuläßt.
Eine Ausnahme macht er bei Tertullian, in dessen 1. do pud. er viermal
„mit aller Bestimmtheit" die Mitteilung findet, daß die römische
Bußpraxis Mördern und Abtrünnigen keine Verzeihung gewährte (S. 172).
Soll nun auch diese Vorsicht nicht getadelt worden, so muß man sieh bei
dieser Methode um so strenger hüten vor dem Mißbrauch des argumentum
ex silentio. Davon, aber ist R. nicht mehr fern, wenn er (S. 156) meint,
„daß man sich versucht fühlt", das Schweigen oder doch wenigstens
die Unsicherheit der Quellen als positives Zeugnis für die Nielitexistenz
der kirchlichen Vergebung zu deuten. War denn Joh. 20, 23. in der alten
Kirche so gründlich beiseite geschoben — Als eine empfindliche Lücke
muß es bezeichnet werden, daß im. ganzen Buch nirgends vom Dekret
Lamentabile sane vom 3. Juli 1907 Erwähnung geschieht, obwohl diese
propp. 45. 46. 47. 49 unmittelbar zum Gegenstand des Werkes gehören.

Zum Schluß sei uns noch die Äußerung des Wunsches gestattet,
der Verfasser möge in einer neuen Aufkage den ersten Teil über die Eucharistie

bereichern, mit einer kurzen Orientierung über die einschlägigen
Probleme der Monumentaltheologie.

Rom. P. Ulrich Hüntemann O. F. M.

9. A. Steinmarin: Sklavenlos und alte Kirche. Eine historisch-
exegetische Studie über die soziale Frage im Urchristentum. 1—2.
Aufl. Gr. 8. 96 S. M. Gladbach, Volksverlag (Apolog. Tagesfragen
8. Heft) 1910.

Aus einer Aufsatzreihe der wissenschaftlichen Beilage der Germania



Literarische Besprechungen. 505

(1910 Nr. 8—12) überarbeitet und ergänzt, will die vorliegende Studie
weitere Kreise über die Stellung der Urkirche zur Sklavenfrage orientieren.
Gegenüber der Tendenzschrift von Karl Jentsch, der in seinem „Drei
Spaziergänge eines Laien ins klassische Altertum" das Sklavenlos der
alten Zeit im Glorienlieht der Verklärung schildert, um an den sozialen
Verhältnissen der Gegenwart kein gutes Haar zu lassen, erörtert St. im
ersten Teil in ruhiger und von Übertreibungen freier Weise an der Hand
der fleißig zusammengetragenen Literatur die Lage der Sklaven, zunächst
bei den Juden (S. 9 ff.), dann in der griechisch-römischen Kulturwelt
(S. 21 ff.). Er findet das Sklavenlos bei jenen erträglich, weil von Recht
und Gesotz des Alten Bundes beschützt; — in der Heidenwelt aber ist der
Sklave vor dem Gesetze rechtlos und darum der Laune und Leidenschaft
seines Besitzers ausgeliefert, seine Lage eine überaus traurige. — Das
Christentum sieht sich gleich in seinen Anfängen der Sklavenfrage gegenübergestellt.

Wie hat es dieselbe gelöst (2. Teil.) Eine plötzliche Abschaffung
des Sklaventums war unmöglich; dafür war die Sklavenfrage zu innig mit
der damaligen Staats- und Gesellschaftsordnung verwachsen, und eine
wirtschaftliche Frage ersten Ranges geworden. Aber dadurch, daß das
Christentum die Gleichheit und Ebenbürtigkeit zwischen Herrn und
Sklaven in religiöser Beziehung durchführt, den Geist christlicher Liebe
und Brüderlichkeit auf die Sklavenfrage einwirken läßt, bringt es ein
neues Ferment in die Gesellschaftsordnung hinein, welches von innen
heraus das Sklaventum vernichten mußte. Eingehend sind in diesem Teil
die paulinisehen Anschauungen hervorgehoben und verwertet, insbesondere
ist die Exegese des Briefes an Philemon geradezu meisterhaft zu nennen.

Marionstatt. P. Dr. Eberhard Hoffmann O. Cist.

10. Mr. W. Förster: Autorität uud Freiheit. Betrachtungen zum
Kulturproblem der Kirche. 3. Aufl. Kempten, Kösel 1911. G. 8.

XIII, 191 S.

Für und wider Förster setzte auch katholischerseits die Kritik ein
bei Besprechung obigen Buches. Es kommen in drei Abschnitten
näher zur Sprache: Individualismus und religiöse Autorität. —
Individualismus und kirchliche Autorität. — Kirchliche Autorität und kirchliche

Freiheit. — Beim ersten Abschnitt werden zunächst Gesichtspunkte

zur Kritik der individuellen Vernunft gegeben. Der
Hauptgesichtspunkt ist der, daß kaum jemals eine weitverbreitete Lebens -

anschauung so schlecht begründet gewesen ist, wie der moderne
Individualismus, der den Menschen in den tiefsten Fragen seines Daseins ganz
auf sein beschränktes Denken und seine fragmentarische Lebenserfahrung
stellt und ihn sogar geradezu verpflichtet, nichts als wahr gelten zu
lassen, was er nicht aus sich heraus sofort verstehen und nachprüfen kann.
Die Modernen reden immer von der Autonomie des Individuums, aber
wo ist seine Kompetenz Dementgegen wird die Notwendigkeit einer
Autorität in sittlich-religiösen Grundfragen nicht deduktiv, sondern induktiv

zu begründen gesucht. Es gilt, durch Appell an die eigene tägliche
Menschenbeobachtung und Selbsterkenntnis zu zeigen, wie wenig der
einzelne Mensch auf sittlich-religiösem Gebiete der Selbstherrlichkeit
gewachsen ist, die ihm von der modernen Lebensanschauung zugesprochen
wird. Ein solcher Individualismus ist nichts anderes, als die Herrschaft
des absoluten Dilettantismus auf einem Gebiete, auf welchem die
Notwendigkeit konzentrierter Vertiefung ganz besonders hervortritt. Bloß
wissenschaftliche Begründung der Ethik kann den Subjektivismus nicht

34*



506 Literarische Besprechungen.

überwinden. Die ganze moderne Position in beziig auf tiefere Lebensfragen
läßt sich als einen Impressionismus bezeichnen, als eine subjektive
Beschränktheit, als einen Zustand individueller Einengung, welcher sich
,,allseitige Entfaltung der Persönlichkeit" zu nennen liebt. Die einzige
Möglichkeit aber, diesen Dilettantismus und Impressionismus in
fundamentalen Lebensfragen zu entrinnen, ist die Rückkehr zur religiösen Autorität.

Lebenswahrheiten können tatsächlich nur durch Lebenserfahrung
entdeckt werden.

Nur Selbstüberwindung und Entsagung führt zum Verständnis
tieferer Lebenswahrheiten; denn alle große Wahrheit bedeutet ja Krieg
gegen die Beschränktheit der Selbstsucht, Krieg gegen die Gewalt der
Illusionen, gegen die Herrschsucht sinnlicher Bedürfnisse. Das wahrhaft
Geistige kann nur dort herrschen, wo in den Grundfragen der Lebens-
•deutung die höhere Einsicht all der wahrhaft Heiligen und Weisen
anerkannt wird, die in ihrem persönlichen Leben auf Grund höchster Gnade
und eiserner Willenszucht zu jener sittlichen Freiheit gelangten, in deren
Bereiche überhaupt erst von einem wirklichen Gebrauche der Vernunft
•die Rede sein kann. Die egoistische Befangenheit eines Mensehen, der
außerordentliche Einfluß seiner unerlösten Eigenliebe, seiner Begehrlichkeit

und semer Leidenschaft auf sein Denkvermögen hindert ihn nun
auch, einer entscheidend wichtigen Bedingung aller Weisheit
nachzukommen: der Selbsterkenntnis. Die allertiefste Selbsterkenntnis setzt
eingreifendere Erprobungen voraus: „Um die Lehre von der Verderbtheit
der menschliehen Natur zu verstehen," so sagt Augustinus, „muß man mit
Ernst seine Leidenschaften bekämpft haben." Um die Grundprobleme des
Menschenlebens zu lösen, müssen unbestechliche Menschenkenntnis und
aufrichtige Menschenliebe miteinander vereinigt werden. Deren volle
Vereinigung war nur dem „Gottmenschen" möglich. Darum lehrt nur
Christus die ganze Lösung. So führt uns gerade die einfachste „induktive"
Methode ganz zwanglos und doch „zwingend" zur höchsten Autorität
Christi. Der Grund, daß die von Christus sich lösende Kultur nicht schon
zusammengebrochen ist, liegt im Nachwirken der religiösen Autorität.
Aber immer mehr nimmt :iu die Auflösung aller festen Wahrheiten. Diese
geistige Anarchie beginnt immer mehr, ihren zersetzenden Einfluß auf die
Charakterentwicklung der jungen Generation auszuüben.

Gegen den ganzen bisherigen Gedankengang erhebt sich nun aus
der Tiefe der modernen Seele die Frage : W i e aber ist die Anerkennung
einer Autorität in religiös-sittlichen Grundfragen vereinbar
mit der Würde der freien Persönlichkeit und mit dem
intellektuellen Gewissen? Unsere Zeit braucht mehr als je eine Pädagogik

der Autorität, die sieh bis zum intimsten Widerstand der
individuellen Seele herabläßt und den Gehorsam in der Sprache der Freiheit
und des persönlichen Lebens zu verkündigen weiß. In diesem Sinne wird
eine Reihe von Gesichtspunkten für die Versöhnung von Autorität und
Freiheit aufgestellt. Es wird gezeigt, warum die bloße Alternative zwischen
individueller Kurzsichtigkeit und blindem Gehorsam falsch ist, und warum
die demütige Unterwerfung unter eine überlegene Weisheit nicht blind
macht, sondern sehend, nicht die Persönlichkeit unterdrückt, sondern sie
vertieft und erweitert. Unser wahres Selbst enthüllt sich uns erst unter-
der tiefen erzieherischen Einwirkung der göttlichen Wahrheit. Wahre
Selbstbestimmung reift nur in der Schule der Ehrfurcht. Erst die
Persönlichkeit Christi lehrt uns zentral zu denken und zu leben und erzieht uns
zu vollen Persönlichkeiten. Ohne die große Schule der Selbsterkenntnis,
der Demut und der sittlichen Läuterung des ganzen Menschen ist die indi-



Literarische Besprechungen. 507

viduelle Vernunft nicht dazu befähigt, die höchste Weisheit zu versteht!.
Dem persönlichen Gewissen aber ist gerade durch die christliche Religion,
die den Menschen am durchgreifendsten einer überirdischen Autorität
unterworfen hat, die weltüberwindende Kraft verliehen worden. Wer
die wahre Autorität nicht anerkennt, verfällt der Autorität der Tagesund

Modegrößen. Echte Kultur beruht ganz und gar auf Ehrfurcht.
Die zunehmende Loslösung aber des Kleinen von dem Großen, des Menschlichen

vom Göttlichen muß notwendig zu völliger Kulturlosigkeit führen.
Der zweite Abschnitt: „Individualismus und kirchliche Autorität"

behandelt zuerst die Unzulänglichkeit der bloß individuellen
Bibelinterpretation. Ohne eine autoritative, feste Tradition des Glaubens,

deren Interpretation sich wohl entfalten, vertiefen und ergänzen
kann, die aber der bloßen individuellen Besserwisserei und der Zeitmode
eine unbeugsame bewahrende Kraft entgegensetzt, hat die Autorität-
Christi und des Evangeliums für die große Mehrzahl der Nenschen keinen
zwingenden Sinn. Der Zweck der autoritativen Tradition aber besteht
gerade darin, der subjektiven Fälschung und Verkleinerung des Bildes-
Christi entgegenzuwirken und den erhabenen, geheimnisvollen,
übermenschlichen Christus zu bewahren, wie ihn die großen Persönlichkeiten
der Kirche aus hohem Schauen und reifer Menschenerkenntnis heraus
übereinstimmend erfaßt und bekannt haben. Die individualistische
Interpretation sucht Christus uns nahe zu bringen, indem sie ihn uns
herunterzieht — die alte kirchliche Auffassung hingegen will den
Menschen zu Christus hinaufziehen. Die Herrschaft der bloßen individuellen
Bibelauslegung zieht alle Geheimnisse zur platten Begreiflichkeit herunter.
Eine christliche Kultur ist ohne feste kirchliche Ordnungen nicht möglich.
Aus lauter Erregtheit über den „Klerikalismus" wird das grundlegende
pädagogische und soziologische Problem der Universalkirche ganz außer
acht gelassen.

Freie Forschung und intellektuelles Gewissen wird
sodann besprochen. Was die Modernen zu Gegnern des Prinzips der
kirchlichen Autorität macht, das ist in den- allermeisten Fällen ihre falsche
Auslegung der intellektuellen Redlichkeit, ihr Befangensein in einer sehr
unkritischen Ansicht über die Tragweite des bloßen isolierten Intellektes.
Die Idee der geistigen Selbstbestimmung muß durchaus durch die Forderung

der richtigen Selbsteinschätzung korrigiert und ergänzt werden.
Darin erst, zeigt sich eine hochentwickelte Wahrheitskultur. Zudem ist
die intellektuelle Gewissenhaftigkeit in ihrem eigentlichen Wesen selber
christlichen Ursprungs und nichts anderes, als die Anwendung des christliehen

Gewissens auf die Grundsätze der wissenschaftlichen Untersuchung.
Der Kampf des modernen Menschen gegen das Christentum und gegen die
Kirche entspringt einer mißverstandenen und irregeleiteten
Wahrheitsleidenschaft. Der Verteidiger des kirchlichen Prinzips wird dieses
Wahrhaftigkeitsstreben in seinem tiefen Ernst aufrichtig anerkennen müssen;
er wird aber zu zeigen suchen, daß das richtig verstandene intellektuelle
Gewissen mit der richtig verstandenen christlichen Autorität immer friedlich

zusammenwirken kann. Die wahre Aufklärung kennt nicht bloß
individuelle Rechte, sondern auch individuelle Grenzen. In ihrem Prinzip
kann die kirchliche Autorität niemals mit irgendwelcher Verachtung
von Vernunft und Wissenschaft verbunden sein. Sie repräsentiert den
prinzipiellen Protest gegen den vom Gesamtleben der Seele getrennten
Intellekt, gegen den von der Selbsterkenntnis, von der Liebe und von den
fundamentalen Einsichten der Religion gelösten Denkprozeß; sie betrachtet
dessen Wirkung als verderblich für den Charakter, für die Kultur und für



508 Literarische Besprechungen.

die ganze Denktätigkeit selber. Ihre Aufgabe ist also, jene Einheit der
Seelenfunktionen zu vertreten, die uns allein eine gesunde Stellung zur
Wirklichkeit geben und allein zur Ganzheit der Lebenskenntnis führen kann.

Für die Versöhnung und richtige Verständigung zwischen
wissenschaftlicher Forschung und Kirche wäre außerordentlich viel gewonnen,
wenn man sich auf Seite der Modernen nur einmal ernsthaft mit der
fundamentalen erkenntnistheoretischen Tatsache auseinandersetzte, daß es
Probleme gibt, die eine soziale Organisation der Erkenntnis verlangen,
d. h. ein sorgfältig ausgeglichenes Zusammenwirken von Tradition und
individuellem Denken, von psychologischer Intuition und intellektueller
Analyse, von innerer und äußerer Erfahrung. Dieses Zusammenwirken
aber darf nicht dem Zufall und dem individuellen Belieben überlassen
werden, sondern muß selber aus erprobter Tradition und jahrhundertelanger

Erfahrung herauswachsen und sich erst im Anschlüsse an diese
weiter entwickeln. Eine solche autoritativ geordnete Zusammenarbeit
verschiedener Erkenntniskräfte und Erkenntnismittel, ein solcher
Ausgleich zwischen ererbter Weisheit und individuellem Forschen wird nur
dem abstrakt Denkenden als unwürdige Bindung erscheinen. Wer aber
tiefer ins Leben blickt und die unendliche Kompliziertheit der großen
Kulturfragen überdenkt, der wird gerade solche religiöse und soziale
Sicherung des eigenen Nachdenkens als eine wahre Befreiung und als eine
Prinzip wahrhaft fortschrittlicher Technik des Erkenntnisprozesses
begrüßen. Im Prinzip ist die kichliclie Autorität mit echter Wissenschaft-
liclikeit vollkommen vereinbar — die Kirche will nur die Einhaltung der
Grenze zwischen Wissenschaft und Religion bewachen.

Vertiefung in die Tradition bedeutet nicht etwa, auf eigenes Denken
und Beobachten verzichten -— es bedeutet nur, die eigene Arbeit auf einer
höheren und breiteren Basis gesicherter Wahrheiten beginnen, Irrtümer
und Einseitigkeiten als solche erkennen, statt uralte Verkehrtheiten immer
aufs neue durchzumachen und die besten Jahre des Lebens mit bloßen
Irrfahrten zu vergeuden. ..Die christliche Religion ist das Gewürz, das
die Wissenschaft hindert, zu verderben" — dieses Wort Baco von Veru-
lams gilt auch in dem Sinne, daß der wissenschaftliche Idealismus selber
seine Kraft noch aus jener großen religiös-sittlichen Tradition zieht, die
heute von einem irregeleiteten und abstrakten Wahrheitseifer untergraben
wird. Jede höhere wissenschaftliche Kultur verlangt ein starkes Fundament

von gefestigtem Charakter, von tiefgewurzelter Gewissenhaftigkeit,
unbestechlichem Wahrheitsernst. Hier ist die christliche Religion geradezu
unentbehrlich. Unser Beobachten, unser Denkprozeß und unsere Aussage

sind so vielen Störungen und Ablenkungen von Seiten der Außenwelt,
der Gesellschaft und unserer Innenwelt ausgesetzt, daß sie auf die Dauer
nicht intakt bleiben können, wenn sie nicht von einer höheren Lebens -

anschauung getragen sind, die uns beständig vom Vergänglichen abberuft
und auf das Ewige hinlenkt. Wer sich vergegenwärtigt, wieviel persönliche

Neigungen, Leidenschaften und Abhängigkeiten, wieviel Klassen:
und Rassen'Vorurteile in der modernen Lebensphilosophie die Voraus-
setzungslosigkeit des Denkens stören, der wird wissen, daß die wirklichen
Gefahren für die echte wissenschaftliche Gesinnung nicht aus der
religiösen Kultur, sondern aus der niederen Natur des Menschen selber
kommen; gerade diesen Störungen aber ist nur eine charaktervolle Pflege
der Religion gewachsen.

Kirchliche und staatliche Autorität werden endlich näher
betrachtet. Vielfach heißt es heute, die Unterwerfung unter die geistige
Autorität einer Universalkirche sei eine Bedrohung der Autorität des



Literarische Besprechungen. 509

Staates. Aber in ganz konkreter Weise läßt sich aus der Psychologie des
Staates selber zeigen, warum gerade die hochentwickelte staatliche
Organisation auf die Dauer einer von der politischen Autorität unabhängigen
religiös-sittlichen Institution gar nicht entbehren kann. Die höheren
Sanktionen, deren der Staat durchaus bedarf, können keineswegs aus
dem bloßen politischen Bewußtsein entspringen. Erst Christus, der über
dem Reiche des Cäsar und über der Welt des individuellen Egoismus ein
höheres. Reich der inneren Freiheit begründet, gibt damit die höchsten
Motive und Sanktionen auch für die Hingebung an die soziale
Lebensgemeinschaft. Scheinbar entzieht er den Menschen gänzlich dem Staate,
indem er ihn auf das Werk der innersten Erlösung von der Selbstsucht
konzentriert — aber gerade dadurch erhält audi der Gehorsam gegenüber
der staatlichen Ordnung ganz neue Motive aus den Tiefen der geistigen
Persönlichkeit; der Staat nimmt etwas Geistiges in sich auf und wird
dadurch befähigt, alle seine Ordnungen zu erweitern und zu vertiefen.
Erst im Zusammenhang mit solcher religiösen Sanktion der sozialen
Hingebung werden auch die natürlichen sozialen Neigungen des Menschen
von aller Vermischung mit unreinen Trieben und Leidenschaften befreit
und zu wahrhaft aufbauenden Kräften erhoben. Im ganzen und auf die
Dauer ist es gerade das von der Kirche geschützte christliche Gewissen,
woraus auch eine Solidität des politischen Gewissens erwächst, die durch
die bloße Allmacht des Staates und durch den beschränkten Nationalismus

niemals hervorgebracht werden kann.
Alle tiefere Religion hat von jeher gegen die äußere und innere

Knechtung des Individuums durch die Gesellschaft gekämpft und dadurch
erst die geistigen Grundlagen einer höheren und dauernden staatlichen
Kultur,gelegt. Erst das Christentum hat diese Sicherstellung des Individuums

gegenüber jeder sozialen Tyrannei zur Vollendung gebracht. Eine
konsequent realistische Staatsweisheit, eine wirklich konkrete Soziologie
wird immer die staatserhaltende Wirksamkeit des Gewissens, die politische
Bedeutimg des sittlichen Charakters, die soziale Einigungskraft der
Menschlichkeit in ihrem ganzen Umfang erfassen und von der Überzeugung

ausgehen, daß gerade der Staat Menschen brauche, die ,,ihre Seelen
mehr lieben als ihr Vaterland". Wie richtig die moralische Inspiration
einer vom Staate unabhängigen Kirche ist, zeigt sich besonders deutlich
bei der Erziehung der Jugend. Bei aller wirklich notwendigen Anpassung
an die Zeitverhältnisse darf dabei aber niemals die prinzipielle Überzeugung

preisgegeben werden, daß allein der von der Religion durchdrungene
Schulbetrieb den tieferen Forderungen der ethischen Erziehung, ja auch
nur den Forderungen der wahren intellektuellen Kultur wirklich gerecht
werden könne.

Der dritte Abschnitt: ,,Kirchliche Autorität und kirchliche
Freiheit'.' behandelt zunächst Universalität und Separation. Die kirchliche

Autorität repräsentiert in bezug auf die Erkenntnis und die Verehrung
des religiös-sittlichen Ideals die organisierte Sicherimg des einzelnen gegen
die Fülle, seiner persönlichen Störungen, Einseitigkeiten und Kurzsichtig
keiten. Theologisch gefaßt ist die römisch-katholische Kirche von Christus
selber zur Bewahrerin und unfehlbaren Auslegerin seiner ewigen Wahrheit

bestimmt worden, sie ist darum durch ihr innerstes Wesen, durch
ihre göttliche Inspiration selber schon universell und vor jeder individualistischen

Beschränktheit gesichert. Diese theologische Begründung der
kirchlichen Autorität wird durchaus nicht angetastet. Nur die kulturelle
Seite der Kirche wird betrachtet und zwar in psychologischer und
soziologischer Weise. Demgemäß nun droht die neuere Entwicklung des kirch-



510 Literarische Besprechungen.

liehen Lebens in der Tat zu einer verhängnisvollen Einschränkung des
Geistes der Universalität zu führen. Die außerordentliche Zentralisation
des neueren Papsttums bedarf, wenn sie wirklieh eine gesunde Grundlage
der Universalität bleiben soll, der schützenden Gegenwirkung durch eine
ebenso außerordentliche Erweiterung der freien Meinungsäußeruitg rMd'der
freien Betätigung der Geister. Dadurch allein kann die allseitige Fühlung
der. zentralen Autorität mit dem Gesamtleben der Christenheit gesichert
werden, und dadurch allein kann auch die leitende Macht der Kirche voider

einseitigen Beeinflussung durch einzelne Gruppen imd Richtungen
bewahrt werden. Nicht auf eine Erweiterung der Mitregierung kommt
os an, wohl aber auf die Weckung aller schlummernden Kräfte in der
Kirche.

Nur durch Rückkehr zu dem universellen Grundprinzip der
kirchlichen Gemeinschaft, dessen gesunde Bewahrung und Weiterbildung eben
durch die Gegenwehr gegen den Protestantismus und durch die Furcht
vor den revolutionären Keimen der politischen Freiheitsbewegung in
verhängnisvoller Weise gestört worden ist, würde die wirkliche autoritative
Kraft der ganzen Institution aufs höchste verstärkt werden. Nur wenn
alle Kräfte des kirchlichen Lebens durch eine vertrauensvolle und
großmütige Haltung der leitenden Autorität und aller ihrer Organe zu freier
Betätigung ermutigt werden. ist das Prinzip der Autorität vor individualistischer

Isolierung bewahrt und kann die zentralisierende Macht ihre
schöpferische Mission erfüllen. Der Geist der Universalität kann in der
Kirche wohl eine Zeitlang latent bleiben, muß aber stets aufs neüe aus
den Tiefen des in der Kirche verborgen waltenden christlichen Geistes
hervortreten. Erst duch das Zusammenwirken der verschiedenen schöpferischen

Seelenkräfte und Geistesanlagen können alle die in der Tradition
verborgen liegenden Schätze ans Licht gehoben werden. Die überlieferte
Wahrheit aber wird nur dann zu allseitigem und lebendigem Ausdruck
gelangen, wenn der jetzt ausgeschlossene Teil der Menschheit mit all seinen
besonderen Begabungen, Bedürfnissen und Erfahrungen wieder für die
Mitwirkung am kirchlichen Leben zurückgewonnen sein wird. Die
Gleichgültigkeit gegenüber den der Kirche entfremdeten Elementen steht jedenfalls

im Widerspruch mit dem Geiste des ,,guten Hirten".
Um aber die innerste Seele der christlichen Tradition wieder zu

erwecken und den unvergänglichen Inhalt der Lehre zu beleben, dazu
bedarf es weit mehr kirchlicher Freiheit, weit mehr Expansivität und
Universalität. Kaum ein anderes Kulturelement gibt es, das so tiefeWurzeln
gerade in der christlichen Seele hat und das nur in der Atmosphäre des
Christentums und des christlichen Gehorsams gedeihen kann, wie gerade
die Idee der Freiheit. Das Auseinandergehen von Weltkirche und politisch-
sozialer Freiheit brachte nicht nur der Kirche den schwersten Schaden,
sondern auch dem Freiheitsgedanken selber — einen Schaden, der. für die
gesunde Entwicklung der Kultur keineswegs geringer war als die f-feligiöse
Spaltung des 10. Jahrhunderts. Die Einigung der Seelen in der Kirche
verlangt eine wesentlich andere Methodik, als die mehr äußerliche und
mechanische Disziplin des staatlichen Ordnungswesens. Wo allein der
männliche Wille die Autorität ausübt, ohne Führung durch die höchste
Caritas, ohne den fürbittenden Geist der Maria, ohne die ganze Feinheit
des Mitgefühls, da verfällt die Seele nur zu leicht allen Gefahren der
Überhebung, der Gewalttätigkeit und der Herrschsucht. Die Kirche steht jetzt
zweifelsohne der weltgeschichtlichen Aufgabe gegenüber, auf die
verwirrten und gereizten Gemüter schöpferisch einzuwirken, sie wie eine
Mutter liebevoll an sich zu ziehen, die Forderungen des Gehorsams in einer



Literarische Besprechungen; 511

neuen und allen verständlichen Pädagogik auszudrücken und bei der
zunehmenden Ratlosigkeit der staatlichen Autorität die Vereinbarkeit von
wahrer Autorität und wahrer Freiheit zu verkörpern.

Zu dem. Ende wird noch betrachtet: Wahre und falsche
Anpassung. Eine ganze Reihe moderner Errungenschaften und
Bestrebungen, besonders auf dem Gebiete pädagogischer Methodik, darf gewiß
nicht unterschätzt werden, und die Kirche kann auch vieles davon auf
ihre Weise verwerten. Aber es darf ja nicht außeracht gelassen werden,
daß in der modernen Kultur Wahres und Falsches, Gesundes und Krankes,
Echtes und Unechtes fast, bis zur Unentwirrbarkeit vermengt sind, so daß
bei der Auswahl dessen, was verwertbar sein kann, die weiseste Vorsicht
geboten ist. Was im kirchlichen Leben einer Reform bedarf, das kann
also nicht vom „modernen Geiste" aus beurteilt werden, sondern nur vom
uralten Geiste der Kirche selber. Daß viele ungeduldige Reformer die so
außerordentlich schwere Aufgabe der Synthese zwischen der Tradition
und den neuen Anforderungen als etwas so Einfaches und Leichtes
ansehen, das allein zeigt schon, wie wenig sie mit dem eigentlichen Geiste
des kirchlichen Lebens vertraut sind. Bei den großen Schwierigkeiten der
kirchlichen Lage der Gegenwart kann man sich nicht genug davor hüten,
die bestehenden Gegensätze, die ohnedies scharf genug sind, durch Uber-
treibungen und durch Irritation noch zu verschärfen. Diese Irritation
und Geringschätzung Andersgesinnter wäre im kirchlichen Leben geradezu
das Zeichen mangelnder christlicher Gesinnung. Aus abstrakter Liebe zur
Kirche der Zukunft darf doch nicht die Caritas gegenüber den Vertretern
der gegenwärtigen Kirche hintangesetzt werden.

Eine fruchtbare Reform auf kirchlichem Gebiete ist nicht möglich,
so lange man die christliche Tradition nicht ganz scharf von den Ansprüchen
des neueren Zeitgeistes trennt. Man kann sieh nicht genug davor hüten,
ganz verschiedene Elemente ineinander zu mengen. Hauptsache und
Nebensache zu vermischen ufid das Zeitliehe dem Ewigen gleichzustellen.
Herrscht doch heute selbst in den gediegensten Kreisen der Kirche, die
keineswegs vom Modernismus berührt sind, nicht selten eine starke
Überschätzung der modernen Produktion auf dem Gebiete der Philosophie,
Pädagogik und Psychologie, die zweifelsohne von einer großen Unkenntnis
der unvergänglichen Geistesschätze der Kirche kommt. Gewiß erfordert
die heutige Religionspädagogik dringend eine Erneuerung; aber diese

Erneuerung darf nicht bloß in Experimenten mit neuen Methoden gesucht
werden, sie bedarf vor allem der Vertiefung der ganzen religiösen Lebens-
anschauung des Lehrers: Erst dann findet man auch die entsprechende
Methodik und bleibt vor jeder Künstelei der pädagogischen Technik
bewahrt. Von niemand können die Erzieher der Jugend so viel für die
Erfassung der Grundfragen ihres Berufes lernen, als von den klassischen

Autoren, die das Christentum in seiner ganzen Tiefe erfaßt und mustergültig

dargestellt haben. Während in diesen Urkunden all die mannigfaltigen

Motive des menschliehen Tuns und Lassens in ewig gültiger Weise
auf ihre tiefste Wurzel zurückgeführt werden, muß der psychologische
Naturalismus durch die verwirrende Fülle seiner äußeren Beobachtungen
und Beschreibungen die Seele zerstückeln und sie in ihren eigenen
Widersprüchen gefangen halten.

Was nun aber als die Grundbedingung einer wirklichen Belebung
des religiösen Geistes bezeichnet werden muß, das ist eine lebendigere

Interpretation der alten Weisheit, überhaupt mehr Geist und mehr
Kongenialität in dieser Interpretation — weniger Intellektualismus und mehr
unsterbliche Seele. Dann würde die ganze moderne Tagesweisheit ihren



512 Literarische Besprechungen.

Einfluß schnell verlieren. Niemand wird in Abrede stellen, daß die intellektuelle

Begründung der religiösen Wahrheit eine hohe Bedeutung hat.
Daraus ist auch die hohe Bedeutung der Theologie als der Trägerin der
ganzen christlichen Glaubenslehre und damit auch der christlichen
Glaubenseinheit zu erklären. Man darf aber nie außeraelit lassen, daß in
dem Ubergewicht der intellektuellen Betrachtungsweise eine große Gefahr
für das Gedeihen des religiösen Lebens liegt. Viele intellektuelle Menschen
scheinen gar nicht zu wissen, daß es ein inneres Schauen gibt, das von
allem vagen Fühlen ebenso weit entfernt ist, wie von der bloßen begrifflichen

Konstruktion, und daß es eine innere Erfahrung gibt, ein gesteigertes

Bewußtsein, das auf geradestem Wege zur religiösen Erkenntnis
führt. Wenn etwas als die wichtigste Vorbedingung zum Verständnis der
Religion bezeichnet werden kann, so ist es jedenfalls nichts anderes als
dieses Wachwerden der ganzen Seele. Selbsterkenntnis ist das eigentliche
Mittel zu dieser Erweckung unserer Seelenkräfte. Gewiß wirkt dabei
auch der Intellekt mit, aber dann sind es nicht abstrakte Deduktionen,
denen er sich zuwendet, sondern die konkreteste Beobachtung des
wirklichen Lebens in uns und um uns, des Zwiespaltes in unserem Willen, der
tiefsten Motive unseres Tuns und Lassens, der Ursachen aller unserer
Selbsttäuschung. Eine solche tiefere Erfassung psychischer Vorgänge,
ihrer Wirkung und ihrer Ursachen, zuerst die Selbstbeobachtung anderer,
ist der abstrakt logischen Auffassung an Klarheit und Bestimmtheit
mindestens ebenbürtig, wenn nicht ihr weit überlegen. Nur aus der Tiefe
dieser inneren Einkehr kann das wirkliche Verlangen nach Christus und
das volle Verständnis für seine Wahrheit entstehen.

In der ganzen religiösen Erziehimg müßte ein weit größeres Gewicht
auf den Unterbau des religiösen Lebens gelegt werden, auf die
Selbsterkenntnis, auf die Übung in der Selbstüberwindung, auf die einfacheren
Erfahrungen des Gewissens und des inneren Menschen, ohne daß man
dabei beständig schon die letzten Geheimnisse der Religion in den Vordergrund

rückte. Ein solcher Übergang vom Einfacheren zum Erhabenen
ist ja auch die Grundforderung aller fruchtbaren Erziehung. Damit sollte
nur die Richtung angedeutet werden, in welcher dem einseitigen
Übergewicht intellektualistischer Methoden entgegengewirkt und in welcher
die scholastische Methode selber mit den konkretesten Fragen persönlichen
Lebens in eine engere Beziehung gebracht werden könnte. Die neuere
religionspädagogische Bewegung, die aus konkreten Bedürfnissen
hervorgegangen ist, wird hier um so eher Abhilfe schaffen, je ferner sie sich von
aller Überschätzung des modernen Geistes halten und je bewußter sie sich
der allseitigen Erschließung der christlichen Geistesschätze zuwenden wird.

Eine pädagogische Vertiefung der Apologetik, ein liebevolleres
Verstehen der ganzen Geistesart der Gegenwart ist eine weitere wichtige
Forderung der wahren Anpassung der Kirche an die Bedürfnisse unserer
Zeit. Das Ziel der Apologetik kann ja kein anderes sein als die Gewinnung
der Seelen. Um aber die dem Christentum entfremdeten Seelen unserer
Zeit zu gewinnen, muß man zu ihnen in einer Sprache reden, die ihnen
verständlich ist. Diese Sprache kann aber freilich nicht mechanisch
erlernt werden; mehr Liebe und Verständnis für die Ursachen des modernen
AntiChristentums gehört dazu. Die Lieb© findet den geradesten Weg zu
allen Seelen, besonders zu solchen, die an ihren eigenen Widersprüchen
leiden. Der Apologet, der auf unsere Zeit wirken will, muß ein Heilpädagoge
sein. Er darf nicht bei den Gegnern überall Hochmut, niedere Motive,
gemeine Absichten sehen, sondern er muß die edleren Motive, die tieferen
Seelenkräfte, die aus dem christlichen Erbteil herrühren, richtig ansprechen



Literarische Besprechungen. 513

und anregen. Keine Zeit war so kompliziert, so gemischt aus Schwachheit
und Stärke, aus Wahrheit und Irrtum, so voller Reizbarkeit, so voll des
Verlangens nach Selbständigkeit und zugleich nach liebevoller Führung,
wie die unsere. Nur wer die Zeit versteht, kann sie auch leiten; nur wer
ihre Schwächen wie ein echter Erzieher in ihrem Ursprung erkennt, nur
wer ihre Übel wie ein echter Arzt in ihrer Quelle erfaßt hat, wird erziehend
und heilend auf sie einwirken können. Alle Widersprüche unserer Zeit
weisen auf den nahe bevorstehenden Aufschwung religiösen Lebens, auf
eine Wiederbelebung des christlichen Geistes, auf eine Wiedervereinigung
von Kirche und Leben.

Etwas näher haben wir den Gedankengang des unstreitig in mancher
Hinsicht vortrefflichen Buches dargelegt und zwar der möglichsten
Sachlichkeit wegen ganz in dessen eigenen Worten. Die Gesichtspunkte zur
richtigen Beurteilung gibt das Vorwort (zur 1. u. 3. Aufl.). Das. Kultur-
problem der Universalkirche will der Verfasser nur von der konkreten,
psychologischen Seite her behandeln (induktiv), das kirchliche Problem
im engeren Sinne lediglich vom Standpunkte des Pädagogen. Die drei
verschiedenen Teile des Buches sollten einander ergänzen und erläutern.
Was in dem einen Teile vielleicht mit einseitiger Konsequenz hervorgehoben
werden mußte, damit die Gefahren der modernen Zersetzung recht deutlich

würden — das sollte durch die folgenden Ausführungen eingeschränkt
und einer universelleren Wahrheit eingereiht werden. Das Buch greift
zwar in die brennendsten Streifragen der Gegenwart ein, ist aber doch
von einem Standpunkt geschrieben, der über den Parteien liegt. Die
Darlegung wollte keineswegs eine vollständige und entscheidende Lösung
geben. Das Ergebnis des Buches läßt sich in die Worte zusammenfassen:
Es kann keine wahrhaft erziehende Autorität geben ohne Freiheit, und es
kann keine fruchtbringende Freiheit geben ohne die erziehende Macht der
Autorität. Die Kritik ist vielfach den angegebenen Gesichtspunkten nicht
gerecht geworden, woher denn mancherlei Mißgriffe und ungereimte
Widersprüche kamen.

Im großen ganzen sind nach den angeführten Gesichtspunkten die
Hauptgedanken des Verfassers einwandfrei. Wohltuend berührt insbe*-
sondere die Hochschätzung der katholischen Kirche. Die gemachten
ReformVorschläge betreffen nur deren menschliche Seite. Der Geist
derselben als der Geist Christi selber bleibt stets derselbe und ist weit erhaben
über alle Reform. Wenn hie und da einzelnes befremden will, so gibt
der Verfasser selber für das meiste das Rezept an zur richtigen Deutung
durch das (S. 57 f.) über Ehrfurcht und Demut gegen die religiöse Tradition

Gesagte. Bei Rosminis Lehre (S. 137) handelte es sich bei deren
Verurteilung doch um eine ernste Gefahr für den hl. Glauben (vgl. Zigliara,
Propaedeutica ad S. Theologiam'1, Romae 1897, Lib, I. Cap. 12).
Einzelnes vielleicht Mißverständliches findet auch Aufklärung durch das
über das Vertrauen auf die übernatürliche Kraft in der Kirche (S. 138)
Gesagte. Wie mit dem intellektuellen Element (S. 140 ff.) das mystische
durchaus vereinbar, zeigt auch die Blütezeit der Scholastik (z. B. St.
Bonaventura und St. Thomas). Was (S. 150 f. Note) über Ruvilles erste
Schrift angeführt ist, dürfte wohl eine treffliche Ergänzung finden in seiner
zweiten: „Das Zeichen des echten Ringes" (Berlin 1910, Walther).
Übrigens würde es den edlen Ruville sebst am meisten freuen, wenn
Förster ihm folgen und den Mangel eines erhebenden und begeisternden
Ausblicks bei der genannten ersten Schrift in einem eigenen Werke
vollkommen beheben würde. Dazu laden wir auch zu eifrigem Gebete ein;
denn der wahre Glaube ist vor allem eine Gnade Gottes, die erfleht sein



514 Literarische Besprechungen.

will. Kurz, aber treffend wird (S. 168) die Bedeutung des Aquinaten für
seine Zeit gezeichnet. Trefflich wird auch hingewiesen (Note S. 180 f.)
auf die Wichtigkeit der Grundlehren der großen Scholastiker für die innere
Erfahrung und das wirkliche Leben, insbesondere der Betrachtung der
Erbsünde bei St. Thomas für das Verständnis der Triebwelt (vgl. auch
St. August. Confess. VIII, 9 vom Zwiespalt des menschlichen Willens).
Wie manche Reformvorschlage kirchlich erseits bereits entschieden in
die Wege geleitet sind, beweisen vor allem die mannigfachsten Reformen
des Hl. Vaters, PiusX., wir erinnern an die Erneuerung der Schriftforschung
(Bibelkommission, Bibelinstitut), des Kirchenrechts u. dergl. ; die Wünsche
betreffs der Reliquien, Heiligenlegende u. dergl. (S. 182 ff.) sind schon
in der Modernismus-Enzyklika genau berücksichtigt. Bei aller gewünschten
äußeren Bewegungsfreiheit darf doch nicht übersehen werden, daß der
Glaube, wie im Mittelalter, als der wahre Sauerteig alle diese äußeren
Verhältnisse durchdringen muß; dann wird es bei aller Freiheit nie an tiefer
Demut und Ehrfurcht gegen die hl. Kirche fehlen. Wir schließen mit
denselben Worten, die Förster auf dem Titel seiner Schrift als Motto gewählt
hat: „In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas."

Aschaffenburg. P. Jos. Leonissa.

11. P. lieginald Schulteh O. JPr.: Die Gottheit Christi. Graz,
Moser 1910. 8. XII, 145 S.

— Die Unfehlbarkeit der Kirche. Ebenda 1911. 8. 164 S.

Die in der Hof- und Domkirche zu Graz gehaltenen Konferenzen
auch diesmal in starker Umarbeitung und Erweiterung, sowie
selbstverständlich wieder mit Approbation der Oberen und des f.-b. Seckauer
Ordinariats. Wie die früheren: Die Urgeschichte der Menschheit

nach der Hl. Schrift. — Wunder und Christentum — sind
auch die vorliegenden berechnet für Personen, die entweder eine kurze,
aber sachliche Aufklärung wünschen über die neuesten Anfeindungen
gegen den Glauben oder, im Glauben vielleicht wankend geworden, mit
Sehnsucht eine Stärkung in demselben begehren. ,,Die Gottheit
Christi" führt näher aus: Das Zeugnis des Heidentums für Christus.
— Das Zeugnis der alten Häresie für seine Gottheit. — Christus in
protestantisch-modernist ischer Beleuchtung. — Das moderne Christus-
bild. — Was sagte Jesus selbst von sich? — Wie Jesus seine Gottheit
erklärt. — Auferstehung und Gottheit Christi. — ,,Empfangen vom Hl.
Geiste." — Die Möglichkeit der Menschwerdung. —Warum Gott Mensch
geworden ist. — Besonders berücksichtigt wurde A. Harnacks liberaler
Protestantismus, P. Roseggers moderne Gefühlsreligion und Pastor O.
Hegemanns in Laibach Los-von-Rom-Agitation. Die zehn vortrefflichen
Vorträge verdienen weite Verbreitung, um recht viele im Glauben an
Christus den Herrn zu erleuchten und zu bestärken und so mitzuver-
wirklichen den großen Wahlspruch Pius' X. „alles in Christo zu erneuern".

,,Die Unfehlbarkeit der Kirche" behandelt in zehn Vorträgen :

Religion und Kirche. — Die Kirche als Autorität in Glaubenssachen. —Die
Unfehlbarkeit der Kirche. — Die Unfehlbarkeit des Papstes. — Gegen und
für die Unfehlbarkeit. — Der Protestantismus und die Kirche Christi. —•
Der liberale Protestantismus und der Modernismus im Kampfe gegen die
Kirche. — Die Los-von-Rom-Bewegung. — Außer der Kirche kein Heil. —
Küche und Auferstehung. — Die Vorträge sind recht geeignet, treuen
Kindern der Kirche in den Stürmen und Anfechtungen, welchen sie als
solche ausgesetzt sind, Aufklärung, Bestärkung und Trost zu bieten,



Literarische Besprechungen. 515

Außenstehenden aber in ihrer großen Unwissenheit liber Religion und
Kirche sachliche Belehrung. Vom dreifachen Plane über die Kirche konnte
infolge der Berufung des Verfassers an das Collegium Angelicum zu Rom
nur der erste über das Lehramt der Kirche ausgeführt werden. Aber hoffentlich

werden trotzdem auch die beiden anderen noch zur Ausführung
gelangen ebenfalls zu Nutz und Frommen vieler eifrigen Leser, zur Ehre
Gottes und zum Wohle der hl. Kirche.

P. Jos. Leonissa.

12. ff V. Jiuinvel: De Scrip!ura Sacra. Paris, Beauchesne et Cie
1910. 8. VIII, 214 p.
Als gründlicher Theologe ist der Verf. bereits wohlbekannt durch

seine früheren Werke z. B. : Nature et surnaturel, 3e Ed. — La
devotion au Sacré-Cœur de Jesus. — De magisterio vivo
et traditione. Alle drei aus demselben Verlage. Diesen reiht sich das
vorliegende durchaus würdig an. Der Gegenstand wird nicht kritisch
oder exegetisch, sondern theologisch (dogmatisch) behandelt. Der erste
Teil bringt die einschlägigen Hauptdokumente, zunächst die kirchlichen
(die diesbezüglichen Aktenstücke Leos XIII. und Pius'X., des Vatikanums
und Tridentinums und die vortridentinisclien), dann die theologischen
und patristischen sowie die biblischen, endlich die jüdischen und die der
Andersgläubigen. Der zweite Teil handelt in sieben Kapiteln von der
Hl. Schrift im allgemeinen (existentia, conceptus, notiones variae), von der
Inspiration und Irrt-umslosigkeit der heil. Bücher, vom Kanon, von der
Au thentie der Vulgata, von der Schriftauslegung, sowie vom Gebrauch
der Hl. Schrift.

Des Werkes zweiter Teil ist eine brevis synopsis praelectionum (an
der theolog. Fakultät der Pariser kathol. Universität). Durchweg ist
zu eingehenderem Studium eine ausgewählte, auch deutsche Literatur
verzeichnet. Betreffs der leitenden Grundsätze heißt es im Vorwort:
,,Animo scripsi, ut nihü de tradita veritate detraherem, nihil de legitimo
progressu respuerem, citra partium studia et, quantum potest, praecon-
ceptas opiniones, sub luce magisterii divinitus instituti, quid mihi videretur
aperirem Ego vero nihil, ut videtur, melius in tantis opinionum pugnis
possum facere quam ut Ecclesiae vivoque ejus magisterio, cui Deus et
Scripturam et Scripturae doctrinam atque interpretationem et doctrinam
de ipsa Scriptum commisit, hoc opusculum, in quo hanc Ecclesiae de
Scriptum doctrinam et exhibere et, ut potui, illustrare conatus sum,
totuin submittam, sicut et cetera, quae scripsi vel scripturus sum, et me
ipsum meaque omnia, tanquam verae atque infallibili Christi Sponsae
meaque Matri amantissimae, quam ut Christum ipsum ejusque virgineam
Matrem amanter colo et veneror." Aus diesen Worten spricht der rechte,
glaubensinnige Geist, welcher den katholischen Theologen beseelen soll.

Das Verhältnis der Hl. Schrift und des lebendigen Lehramtes
zueinander ist hier übergegangen, weil es schon behandelt wurde in der
Schrift: „De magisterio vivo et traditione." Der inspiratio verbalis late
dicta wird der Vorzug gegeben. Zum besseren Verständnisse dient die
aufgestellte (S. 133 f.) These: l.„Si nomine inspirationis verbalis intelligitur
aliqua quasi dictatio vel suggestio ipsorum verborum a Deo, admitti
inspiratio verbalis per totam Scripturam nequit, sicut neque revelatio
aut suggestio conceptuum; 2. sin intelligitur motio specialis sacri scriptoris
in elocutione, ita ut non minus verba quam conceptus dependeant ab
influxu illo speciali inspirationis, a) non putamus quidem vel necessario
nexu conjungi inspirationem verbalem cum inspiratione conceptuum, vel



516 Literarische Besprechungen.

salvam non esse ullo modo rationem libri inspirât! si quis neget inspiratio-
nem verbalem; b) earn tarnen admittimus, ut probabiliorem et magis coliae-
rentem p.sychologice explicationem, contra quam nihil afferri possit quod
valeat." In bezug auf die inspiratio non verbalis und die gemachte distinetio
inter ea quae dieuntur et modum dicendi heißt os (S. 137): „Non
hanc opinionem cum contemptu explodimus, neque hanc distinetionem
omnino rejicimus; immo de ea rationem esse habendum ab iis etiam pufca -

mus qui inspirationem verbalem, latiore recentiorum sensu intellectam,
propugnent, ne notio inspirationis in aliquid confusum et indefinitum
evanescat." Die bei der Schwierigkeit der Sache angewandte Vorsicht
ist wohlbegründet. Das vorzügliche Buch ist wohlgeeignet hohe
Wertschätzung und Liebe zur Hl. Schrift zu fördern.

I'. Jos. Leonissa.

13. A. Lehmkuhl, S. 1. ; Compendium Tlieologiae Moralis. Ed. 5.
emendata et aueta, Friburg Br„ Herder 1907. 8. XXIV. 610 p.

— Casus Conseientiae ad usuin coufessariorum eomposili et
soluli. Ed. 3. recognita. 2 vol. Ibid 1907. 8. XVIII, 1164 p.

— Tkeologia Moralis. Ed. 11. de integro revisa refecta adaueta.
2 vol. 8. XXXVI, 1850 p. Ibid. 1910.

Alle drei Werke des hochverdienten Nestors der kathol. Moraltheologen

sind ausgegeben cum approbatione Revmi Archiep. Friburg. et
Super. Ordinis. Das Compendium erschien in 1. Aufl. 1886. Möglichst
kurz und doch vollständig bietet es die gesamte Moraltheologie. Zur
weiteren Erklärung und Beweisführung ist zunächst auf desVerfassers
großes Moralwerk verwiesen, werden aber auch bei den einzelnen
Abschnitten stets einige andere auserlesene Werke angeführt. Die Behand-
lungsweise ist wissenschaftlich praktisch; ebenso die Einleitung wie im
großen Moralwerk, Der allgemeine Teil handelt vom Endzweck des
Menschen, von den menschlichen Handlungen, von der Natur und den
Bedingungen der Sittlichkeit, von der Richtschnur der menschlichen
Handlungen (Gewissen und Gesetze), von Sünde und Verdienst guter Werke.
Die besondere Moral handelt zunächst von den Tugenden und Pflichten
des christlichen Lebens und deren Verletzung (circa Deum et divina bona;
circa homines humanaque bona); dann von den Hilfsmitteln des christlichen.

Lebens (Sakramente und kirchliche Strafen). Ein Anhang bringt
verschiedene wichtige kirchliche Erlasse, z. B. betreffs Bücherverbot und
-Zensur, der Meßstipendien, der Gewissensrechenschaft bei Ordensleuten.
Ein genaues alphabetisches Inhaltsverzeichnis erleichtert den Gebrauch.
In der neuen Auflage sind überall die entsprechenden neuesten kirchlichen
Erlasse berücksichtigt. Besondere Änderung und Vermehrung findet
sich bei dem auf die hl. Kommunion, die Meßstipendien, letzte Ölung und
Ehe Bezüglichen. Aber auch sonst wurde manches klarer und genauer
ausgedrückt, sowie neue Kapitel beigefügt, z. B. über das Endziel des Menschen,
den Arbeitsvertrag, die Versicherung.

Die Casus Conseientiae wurden 1902 zuerst herausgegeben auf
vielseitiges Drängen hin insbesondere von Moralprofessoren. Sie bilden
eine Ergänzung der „Theologia moralis" und sollen zumal den Seelsorgern
dienen. Der erste Band bringt Kasus über die Moralprinzipien, sowie
über die einzelnen Gebote und Christenpflichten; der zweite Band über
die Sakramente. Jeden Band schließt ein genaues alphabetisches
Inhaltsverzeichnis. Die neue Auflage weist mancherlei Verbesserungen auf durch
Anwendung der neuesten Römischen Erlasse und durch klarere Fassung



Literarische Besprechungen. 517

einzelner Punkte; sowie durch Beifügung einiger neuèr Kasus. Der Lösung
werden jedesmal die maßgebenden Prinzipien kurz vorausgeschickt und
so leicht deren praktische Anwendung auf ähnliche Fälle gelehrt.

Die neue Auflage der „Theologia M oralis" kündigt sich an als
„de integro revisa, refecta, adaucta". Mehrfache gewichtige Gründe
drängten dazu, ins besondere die mancherlei tiefgreifenden Änderungen
kirchlicher Gesetze, die neuen Verhältnisse des sozialen Lebens und der
Wechsel in Anordnung der theologischen Studien. Die Anlage des ganzen
Werkes und die Ordnung im allgemeinen ist zwar dieselbe geblieben, aber
in den einzelnen Teilen ist die Ordnung vielfach geändert, der Stoff
vermehrt und genauer dargelegt. Von neu behandelten Punkten sind
hauptsächlich zu nennen im 1. Bande, welcher außer der allgemeinen
Moraltheologie auch die Tugenden und Pflichten des christlichen Lebens umfaßt,
das ganze Kapitel über den Endzweck (S. 9—-37) dann Zusätze über die
Hindernisse des freien Willens, sowie über die Tod- und läßlichen Sünden^
ferner neue Kapitel über den Vertrag der Arbeiter; über verschiedene
Arten des Monopols; über die verschiedenen Versicherungsanstalten.
Im 2. Bande ist manches beigefügt über Begriff und Wirksamkeit der
Sakramente; über die hl. Kommunion und deren häufigen Empfang; über
Meßapplikation und -Stipendien; über die letzte Ölung; liber Verlöbnisse
und Ehe und deren neue Form. Die Randnummern mußten infolge der
vielen Zusätze ganz geändert, werden. Um nun neben der neuen Auflage
auch die alten noch gebrauchen zu können, ist gegen Ende des Werkes
ein eigenes Verzeichnis aufgestellt, welche Nummern dieser Auflage den
Nummern der früheren entsprechen. Am Schusse des 1. Bandes ist recht
zweckmäßig ein genaues alphabetisches Sachregister über diesen und am
Schlüsse des 2. Bandes ein solches über beide Bände. Ein eigener Anhang
zum 2. Bande bringt: „Series chronol. propositionum damnatarum et
quaedam S. Sedes décréta" (S. 767—840). Darauf folgt ein besonderer
eingehender Catalogus scriptorum de theologia morali et practica.

Der Standpunkt des verehrten Verfassers ist wiederholt schon in
unserem Jahrbuche besprochen worden (vgl. z. B. XXII, S. 375 u. 474 f.;
XXIII, S. 339). Gerne gestehen wrir zu, daß der verehrte Autor redlich
bemüht ist, alle Gefahr dés Laxismus zu meiden (vgl. Theol. Mor. I,
S. 100 ff.; Casus I, Praef. ad 3. edit. pp. VII ff.). Die Angriffe der Äqui-
probabilisten schärferer Tonart sucht er mit allem Eifer zu entkräften.
Die Äquiprobabilisten milderer Art, wie z. B. Aertnys, Gaudé, Marc werden
öfter unter den empfohlenen Autoren erwähnt. Er bestrebt sich ernstlich,
seinen Minusprobabilismus nur auf die „opinio vere et solide probabilis"
zu stimmen. Kard. Vives sagt in seinem Compendium Theologiae Moralis8
(Romae-Ratisbonae 1904, Pustet, S. 34 f., Thesis 4a): „Licet sequi opini-
onem vere et Solide probabilem, relicta tutiore aeque probabili, vel etiam
probabiliori, ubi de solo licito vel illicito agitur Vide argumenta D. Al-
phonsi a Ligor., qui est quasi auctor et pater probabilis m i moderati,
quem sequimur." Wie Lehmkuhl in der Vorrede zur ersten Auflage seines
großen Moralwerkes sagt, ist er hauptsächlich den beiden hl. Kirchenlehrern

Thomas von Aquin und Alphons Liguori gefolgt. Auf dem Boden
der Lehre dieser hl. Kirchenlehrer erhoffen wir denn auch eine höchst
erfreuliche Verständigung und Aussöhnung zum besten der hl. Kirche.

P. Jos. Leonissa.



518 Literarische Besprechungen.

14. X. M. Bachelet S. I.: l)ie Erbsünde in Adam und seinen
Nachkommen. Apologetische Studie. Übers, von G. Pletl.
2 Teile. Straßburg. Le Roux. 12. 147 S.

Der erste Teil der Studie betrachtet in drei Kapiteln die
Erbsünde in Adam. Der Sündenfall bringt Adam vom Zustand der ursprünglichen

Gerechtigkeit in den der verderbten Natur, deren irrige und
übertriebene Auffassungen genau von der wahren unterschieden werden.
Die Angriffe der Rationalisten gegen den Stand der Ungerechtigkeit und
gegen den Sündenfall selbst werden entkräftet.

Der zweite Teil betrachtet in vier Kapiteln die Erbsünde in den
Nachkommen Adams. Es werden der Reihe nach näher besprochen:
Das Dogma von der Erbschuld und seine Gegner in der Neuzeit ; der wahre
Begriff der erblichen Makel als Zustand geistiger Ungerechtigkeit in ihrer
Freiwilligkeit und Fortpflanzung; das Los der ohne Taufe gestorbenen
Kinder und die Beziehungen des Dogmas zur Vernunft, insofern diese
jenes wenigstens bestätigt und auch verteidigt. Die Studie rechtfertigt
trefflich die diesbezügliche Kirchenlehre. Sie erschien ursprünglich als
113. und 114. Bändchen der rühmlich bekannten CollectionBloud „Science
et Religion''. Die Übersetzung liest sich gut und bringt auch in den
Anmerkungen manche Zusätze. Beim Titel fehlt das Jahr. Die kirchliche
Druckgenehmigung auf der Rückseite ist ausgestellt vom 22. Juli 1909.
Aber wie uns seheint, genügt dies nicht der kirchlichen Vorschrift, am
Anfange außer den Namen des Verfassers und Herausgebers auch Ort
und Jahr des Druckes und der Ausgabe anzugeben (vgl. Const. ..Officiorum
ac munerum" v. 25. Jan. 1897, Tit. 2, cap. 4 n. 43).

P. Jos. Leonissa.

15. Joli. Diefenbach: Rechtfertigung der Borromäus-Enzyklika
Pius' X. durch evangelische Prediger und Gelehrte. Mainz,
Kirchheim 1910. 12. 40 S.

Cfericus lihenanus : Der hl. Karl Borromäus und das
Rundsehreiben Pius' X. v. 26. Mai 1910. Ebd. 8. 88 S.

Die im ersten Schriftchen angeführten Urteile der Prediger und
Gelehrten über Charakter und Wirkungen der sog. Reformation, welche
sich leicht verdoppeln und vervierfachen ließen, rechtfertigen vollauf die
erwähnte Enzyklika. —Das zweite Schriftchen soll der Wahrheit und
dem Frieden (Ps. 84, 11) dienen. Es gibt zunächst ein getreues Lebensbild

des hl. Karl Borromäus (S. 9—44), dann eine allgemein verständliche
Inhaltsangabe des Rundschreibens nebst einigen Auszügen. Beide sind
kirchlich gebilligt, fördern die sachliche Aufklärung und eignen sich recht
wohl zur Massenverbreitung.

P. Jos. Leonissa.

16. Dr. Joannes Doeller : Compendium Hermeneutieae biblieae.
Ed. altera, emendata et aucta. Paderbornae, Sehoeningh 1910.
8. VII, 167 p.
Viele und bdeutendo Änderungen weist die Neuauflage auf. U. a.

ist beigefügt ein Überblick der Geschichte der biblischen Hermeneutik
und Exegese, sowie eine wenigst kurze Erörterung der sog. biblischen
Frage. Zu eingehenderen Studien ist stets eine reiche einschlägige
Literatur angegeben.

P. Jos. Leonissa.



Literarische Besprechungen. 519

17. Ludovicus Wouters C. Ss. lt.: Commeiitaïms in Decretum
„Ne temere" ad usum scholarum compositus. Ed. 3. penitus
recognita et aucta. Amsterdam, Van Langenhuysen 1010. 8. 115 p.
Der Commentarius erschien zuerst 1008 in der Zeitschrift „Neder-

landsche Katholieke Stemmen". Seit Mitte 1010 liegt er bereits in dritter
Auflage vor. In dieser ist der Text um fast 50 Seiten vermehrt, auch die
Constitutio ,,Provida" für Deutschland und Ungarn aufgenommen und
gegebenen Orts berücksichtigt, sowie ein ganz genaues analytisches
Inhaltsverzeichnis und 3 Appendices beigegeben. Die Darstellung ist durchaus
klar und vollständig und fast jeder der 12 Artikel durch einen praktischen
Fall erläutert. An den Text des Dekretes schließen sich an die diesbezüglichen

Responsa. insbesondere der S. C. Conc. und der S. C. de Sacramentis.
P. Jos. Leonissa.

18. Dr. Wilhelm Schneider, Bischof von Paderborn: Göttliche
Wcltordnuny und religiöse Sittlichkeit. 2. Aufl. Paderborn,
Sehöningh 1000. 8. VII, 612 S.

,,Zeitgemäße Erörterungen" werden hier geboten. Sie sind es
nicht minder jetzt, wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, beim Erscheinen
der ersten Auflage. Sämtliche auf religionslose Moral abzielende Denk-
richtungen, Bestrebungen und Gründungen der Neuzeit werden dargestellt
und ihnen gegenüber gründlich und entschieden die Notwendigkeit der
Religion für das sittliche Leben wie für dessen wissenschaftliche Behandlung

erwiesen. In der Neuauflage waren nur wenige und geringfügige
Zusätze anzubringen. Möge auch diese nach dem Wunsche des Bearbeiters
für ihren Teil den Wahlspruch verwirklichen helfen, der ein Lieblingswort
des unvergeßlichen Oberhirten war und mit dem er das Vorwort der ersten
Auflage schloß: ,,Christus gestern, heute und in Ewigkeit!" (Hebr. 13, 8.)

P. Jos. Leonissa.

19. C. Masi : De Virtute Fidei cum prolegomena de Virtutibus
in yenere et appendice de Obedientia Ecclesiae débita trac-
tatio scholastic». Taurini, Marietti 1909. 8. VIII, 260 p.
Der Gegenstand wird klar, genau und übersichtlich behandelt. Das

Prolegomenum bespricht die vir tu te s naturales (habitus, virtus, causae)
und supernaturales (causae, principia distinctionis, virtutestheologicae
et morales, proprietates, habitudines inter virtutes et naturam); die dona
Spiritus Sancti (notio, existentia, numerus, singula in specie, propria
operatio); beatitudines et fructus Spiritus Sancti. Vom Glauben
ist näher Rede obiective: Obiectum. materiale (conditiones et
proprietates) und formale (auctoritas et revelatio Dei); sodann subiective:
Actus (principia, genesis, analysis, proprietates, nécessitas, ratio et fides)
et habitus (definitio, subiectum, unitas; effectus; vitia opposita). Der
Anhang handelt de ipsa obedientia eiusque debito et modo. Von
Irrtümern werden fast nur die der Modernisten, diese aber durchweg näher,
widerlegt. Die Richtung der vortrefflichen Schrift zeichnen bündig die
Worte des Vorworts: „In re tantae difficultatis, sicut de cetero in universo
theologiae curriculo mos nobis fuit, stricto pede secuti sumus fidissima
Angeliei Doctoris eiusque praestantiorum expositorum vestigia, certo
vobiscum reputantes principia, quae summus Doctor semel statuerit, neque
vetustate obsolescere, neque in dies fervescentibus studiis, tutioribus aliis
vel sublimioribus cedere locum. Haec principia qui menti inseruerit,
errorum blandimenta non difficile superabit." P. Jos. Leonissa.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 35



520 Literarische Besprechungen.

20. G. Lipps: Grundriß der l'sycliopliysik. 2. noubearb. Aufl.
(Sammlung Göschen.) Leipzig, Göschen 1909. 12. 156 S.

Lipps vertritt den psychophysischen Parallelismus und ist dabei
überzeugt, daß die beiden Reihen des Physischen und des Psychischen
ein und dieselbe Wirklichkeit ausmachen. „Es gibt (schreibt er S. 21)
bloß eine Wirklichkeit, die einesteils in den Größenbeziehungen der
räumlieh ausgedehnten und zeitlich sich verändernden Körperwelt und
anderenteils in den unmittelbar unterscheidbaren Qualitäten der
Bewußtseinserscheinungen (Empfindungen und Gefühle) der Erfahrung zugänglich
ist." Die Aufgabe der Psychophysik ist es, das „Zusammenbestehen"
(S. 25) des Physischen und Psychischen zu untersuchen. Über die bei
dieser psychophysischen Untersuchung anzuwendenden Methoden spricht
Lipps im 3. Abschnitt, im 4. Abschnitt handelt er von den Empfindungen,
im 5. von den Gefühlen, im 6. endlich von den Raum- und Zeitformen.
Zur Kritik des von Lipps vertretenen psychophysischen Parallelismus
wäre zu vergleichen Klimke, Der Monismus (1911) S. 326 ff.

Wien. Dr. Ernst Seydl.

21. Feter Vogt S. I.: Stundenbilder der philosophischen Propä¬
deutik. 1. Bd. Psychologie. Gr. 8. XVIII, 476 S. 2. Bd. Logik.
XII, 282 S. Freiburg, Herder 1909.

— Leitfaden der philosophischen Propädeutik. Ebd. 1911. Gr. 8.
I. Teil: Logik. IV, 72 S. 2. Teil: Psychologie. IV, 78 S.

An den zwei obersten Klassen der österreichischen Gymnasien wird
philosophische Propädeutik gelehrt. Um den Lehrern dieses Faches ihre
Augabe zu erleichtern, um zu zeigen, wie man in wirklich anregender
Weise die Probleme der Logik und der Psychologie dem Verständnisse der
Mittelschüler nahebringen kann, hat Peter Vogt S. I., Professor am
Privatgymnasium „Stella matutina" in Feldkirch, seine „Stundenbilder"
verfaßt. Dieselben verdienen vom didaktischen Standpunkte aus als
vorzügliche Leistungen bezeichnet zu werden. Dem für die Lehrer berechneten

Stundenplan ließ nun Vogt einen ebenso kurzen als klaren
„Leitfaden" (in zwei Teilen) folgen, der als eigentliches Lernbuch in die Hand
des Schülers gehört.

Dr. Ernst Seydl.

22. Ltzesnitzelc : Levaua oder Erziehlehre von Jean Paul. Bear¬
beitet, erläutert und pädagogisch gewürdigt. Leipzig, Dürr 1909.
251 S.

Jean Paul Friedrich Richter (1763—1825) hat seine pädagogischen
Ansichten in einem Werke niedergelegt, dem er den Namen der altrömischen
Schutzgöttin der Neugeborenen, „Levana", als Titel gab. Krieg faßt sein
Urteü über Jean Pauls Levana in die Worte zusammen: „Der Verfasser
wandelt im allgemeinen in den Bahnen Rousseaus, bietet auch keine
systematische Pädagogik ; allein die Fülle geistreicher, treffender Gedanken
regte in weiten Kreisen zum Nachdenken über die Fehler und Schäden so
mancher Erziehungsmethoden an und trug gesundere Ansichten in viele
Familien hinein." Schulrat Rzesnitzek hat nun eine verkürzte Neuausgabe
der „Levana" besorgt, die zunächst für Lehrer und angehende Lehrer
bestimmt, mit Erläuterungen und einer Biographie Jean Paul Friedrich
Richters versehen ist. Zum Schlüsse sind Gesichtspunkte für die Beurteilung

der erziehlichen Ansichten Jean Pauls angegeben.
Wien. Dr. Ernst Seydl.



Literarische Besprechungen. 521

23. Dr. S. Friedländer: Friedrich Nietzsche. Eine intellektuale
Biographie. Leipzig, Göschen 1911. 12. 149 S.

Referent erlaubt sich als Kostprobe folgende kalte Platte aus Fried-
laenders Gastmahl vorzusetzen: „Ohne den Zwang ihrer eigenen Infinite -

simalität winde Person schlechthin allmächtig: diesem Zwange ausgesetzt,
wird sie zur Indifferenz ihrer polarisierten Allmacht, so daß sie jetzt
äquilibrieren lernen muß, um das plus derselben gegen deren minus zu
behaupten: eine Freiheit, welcher ihr selber so leicht entgeht, weil der
Kontrast, dessen Grenzscheidimg ihr obliegt, sich ihrem eigenen Erleben
als ein Kontinuum darbietet, worin sie sich en passant verflochten glauben
kann: so hängt sie sich denn an eine Menge positiver oder negativer
Definitionen, deren sie schon deswegen nicht mächtig sein kann, weil ihre
einzige Macht eben im indifferent Medialen vollzogen wird (S. 148)"

Wien. Dr. Ernst Seydl.

24. P. Oillet, Dominicain: L'éducation du Cœur. Paris, Lyon,
Lille, Bruges, Rome; Deselée, de Brouwer et Cie 1911. 368 p.
Vorliegendes Buch schließt die Serie von Konferenzen, welche der

hochw. Verfasser seit fünf Jahren an der Universität Löwen der studierenden

Jugend daselbst gehalten hat.
Vom natürlichen und christlichen Standpunkt ausgehend, sucht der

Verfasser darzulegen, daß jeder, der Anspruch erheben will auf den schönen
Namen eines ,katholischen Studenten", eines „Ehrenmannes", vor allem
die richtige Selbstliebe haben und üben muß: diese Selbstliebe, die ihm
das wahre Glück bereitet und alles fernhält, was das wahre Glück
zerstören und. unmöglich machen würde. Das wahre Glück wird zerstört
zunächst durch ungeordnete, sinnliche Liebe zu sich selbst und zu andern;
hier werden auch sehr beherzigenswerte Winke gegeben, wie das wahre
Familienglück zu begründen ist, und wie man der Gesellschaft, Kirche
und Staat gegenüber ein pflichttreuer Ehrenmann wird. — In gleicher
Weise sind die Ausführungen über Keuschheit, sexuelle Aufkärung,
zahlreiche Familie, .Achtung der Frau, Obliegenheiten der Frau, geistige
Bildung der Frau sehr klar und vernünftig gehalten. — Das wahre Glück
wird ferner zerstört durch Trägheit, durch Furcht und Scheu vor geistiger
Anstrengung. Mit Recht betont der Verfasser, daß die Pflege des Geistes
und der geistigen Fähigkeiten ein fruchtbares Prinzip ist, um die Sinnlichkeit

in Schranken zu halten und abzutöten.
Durch diese schönen, anregenden Wahrheiten, die in gefälliger Form

und Sprache, mit steter Berücksichtigung der Psychologie und anderer
einschlägiger Wissenschaften in überzeugender und zugleich herzlicher
Weise zur Darstellung kommen, will der Verfasser den katholischen
Studenten anleiten zu arbeiten an der richtigen Bildung des Herzens, so daß
er durch ein gutes moralisches und religiöses Leben ein charaktervoller
Mann, ein pflichttreuer Christ wird zum Segen der Gesellschaft, so daß
Skeptizismus und SittenVerwilderung immer mehr eingedämmt werden.

Marienstatt. D. P. Aug. Steiger O. Cist.

25. Jos. Kaehnik: Hislnria Pliilosophiae. Ed. altera emendata
et aueta. Olmütz, Promberger 1909. 132 S.

Es scheint, daß, wie in den Fakultäten, so auch in den Seminarien
die Geschichte der Philosophie überall zur Einführung gelangt. Hier
haben wir einen für unsere Verhältnisse berechneten Grundriß, der sich

35*



522

durch passende Auswahl des Stoffes, schöne und edle Diktion und richtige
Lehre auszeichnet. Es ist ihm also ein schöner Erfolg zu prophezeien.

Linz. t Dr. Ignaz Wild.

26. Rudolf Eisler: Wörterbuch der philosophischen Begriffe.
Historisch-quellenmäßig bearbeitet. 3 Bd. 2084 S. Berlin. Mittler
und Sohn 1910.

Von meinen Rezensionen der 2. Auflage dieses Werkes im 20. Jahrg.
wurde die erste vom Verfasser übersehen, die zweite jedoch berücksichtigt.
Ich gebe zu, daß er sich bemüht, auch die Scholastik historisch richtig
darzustellen; er hält sich dabei in engen Grenzen. Wenn auch vielfach
nur die aristotelischen Definitionen gelten, so wäre doch der eigenen Arbeit
der -großen Autoren jener Zeit mehr anzuführen. Eisler spricht mehr als
einmal vom Apriorismus der Scholastik. Jedes System sucht aus den
gewonnenen Prinzipien die Erscheinungen zu erklären, sei es sicher, sei es
hypothetisch. An Respekt vor den Tatsachen wird sie von der
wunderfeindlichen modernen Philosophie nicht erreicht. Sie ging darin manchmal

zu weit und lehrte z. B. die Generatio aoquivoca, die im System
Schwierigkeiten macht, nur weil die Beobachtungen dafür sprachen.
Sie kennt keine voluntaristischen Postulate, die der Vernunft vorausgehen.

Auch das Postulat des Glaubens gilt nur gegen eine vernünftig
bewiesene Offenbarung. Die hauptsächliche Bedeutung des Wörterbuches
liegt in der Zusammenstellung der Begriffe der neueren Autoren.

Linz. f Dr. Ignaz Wild.

27. Kirchliches Handlexikon, ein Nachschlagewerk über das Gesamt -

gebiet, der Theologie und ihrer Hilfswissenschaften, unter Mitwirkung
zahlreiche]' Fachgelehrten in Verbindung mit den Professoren Karl
Hilgenreinor, Joh. B. Nisius, Joseph Sehlecht und Andreas Seider
herausgegeben von Prof. Dr. Mich. Buchberger. Heft 11—47.
München, Allgem. Verlagsgesellschaft.
Das Handlexikon erfreut sich der größten Anerkennung, was die

Sorgfalt der Redaktion wie die Reichhaltigkeit bei geringem Umfange
und Zuverlässigkeit betrifft, so daß ihm nichts Ähnliches an die Seite
gestellt werden kann. Andersgläubige gestehen, daß sie sich nirgends
verletzt finden. Nicht bloß zahlreiche Fachgelehrte, viele unserer besten
Kräfte wirken mit. Auch über Philosophie sind bemerkenswete Artikel
eingereiht. Alle Schriftsteller, Redakteure und Gelehrten sollten das
Handlexikon besitzen.

Linz. t fb- Ignaz Wild.

28. Dr. Auf/. Pfeifer: Gott und das Leben. (Glaube u. Wissen,
Heft 22.) 8, 94 S.

— Dr. Joh. Bumiiller: Die Krone der Schöpfung. (Glaube u.
Wissen, Heft 24.) 90 S. München, Volksschriftenverl. (Kevelaer,
Butzon u. Bercker) 1909.

Beide Schriften gehören zusammen. Sie behandeln in vorzüglicher
Weise das biologische und anthropologische Problem. Bumüller ist ein
bekannter Fachmann, Pfeifer bringt das Beste aus Reinke, Wasmann,
Udo. Das gebildete Lesepublikum wird es dankbar begrüßen, daß es
auf so wenig Seiten einen so reichen Stoff in verständlicher Darstellung
zusammengedrängt findet. So werden zahlreiche naturwissenschaftliche
Kenntnisse in weiten Kreisen verbreitet, welche daraus neuerdings das



Literarische Besprechungen. 523

Dasein und die Weisheit des Schöpfers erkennen werden. Beide Schriften
verdienen wegen ihrer Gediegenheit die weiteste Verbreitung.

Graz. Dr. A. Michelitsch.

29. 1. Dr. Holl'. Modernismus. (Religionsgeschichtl. Volksbücher
IV, 7.) Tübingen, Mohr 1908. 8. 48 S.
2. Forschner : Kanzelvorträge über den Modernismus. Mainz,
Kirchheim u. Co. 1908. 8. VI, 131 S.

1. Holls Vortrag gehört zu den objektivsten Beurteilungen des
Modernismus auf protestantischer Seite. Zuerst werden die Häupter des
Modernismus kurz geschildert, dann folgt die Besprechung der päpstlichen
Handlungsweise gegen diese Richtung. Mit den praktischen Maßnahmen
gegen die „Zusammenfassung aller Häresien", die in Deutschland am
meisten besprochen wurden, erfülle der Papst von seinem Standpunkt
nur eine selbstverständliche Pflicht, wenn er alle Mittel aufbiete, um das
eingedrungene Gift aus dem Körper der Kirche zu vertreiben (S. 39).
.Auch bei der theoretischen Darstellung des Modernismus als Typus hätten
der Papst, beziehungsweise die päpstlichen Theologen, ihre Aufgabe nicht
übel gelöst (S. 40). Der Modernismus eines Loisy und Tyrrell bedeute
nicht eine Weiterbildung des Seitherigen, sondern einen Bruch mit der
Vergangenheit (S. 42). Wenn H. meint, man erkenne eine ex eathedra-
Entscheidung als solche nicht (S. 9), so irrt er sich; eino solche erkennt
man aus den Ausdrücken „wir definieren, das Gegenteil ist gegen den
Glauben, so glaubt die katholische Kirche, ohne Gefährdung des Glaubens
kann man nicht anders lehren" u. ä.

2. Forschners, neun Vorträge behandeln an der Hand der providen-
tiellen Enzyklika Pascendi die modernistische Irrlehre erschöpfend,
wenn etwa noch ein Vortrag über die modernistische Fälschung des
Glaubensbegriffes hinzukäme. Sie sind von warmer katholischer
Gesinnung getragen und vorzüglich geeignet, auf dem Wege der Seelsorgo
dem Volke die Früchte des tatkräftigen Eingreifens Pius' X. mitzuteilen
und eine Reinigung und Stärkung des katholischen Glaubenslebens
hervorzubringen.

Graz. A. Michelitsch.

30. TU. Elsenhans: Charakterbildung. (Wissenschaft u. Bildung
Hr. 32.) Leipzig, Quelle u. Meyer 1908. 8. 135 S.

Vorliegende Schrift über „Charakterbildung" ist aus
populärwissenschaftlichen Vorträgen entstanden. Sie ist auch recht verständlich
und enthält manches Gute. Freilich auch große Mängel. Verf. ist nämlich
Kantianer. Für ihn ist der kategorische Imperativ „die berühmteste
und tiefste Fassung des Sittengesetzes" (S. 17), was nichts weniger als
bewiesen ist. Der Imperativ soll den sittlichen Charakter bestimmen
<S. 20). Der Charakter ruht auf dem Imperativ, der Imperativ auf der
Menschheit (S. 21), die Humanität ist darum auch das Ziel der Charakterbildung

(S. 123). Darin, daß Verf. mit Kant und Protagoras den Menschen
aam Maß aller Dinge, hier des Charakters, macht, liegt der Hauptmangel
seines Buches ; es fehlt diesem eine tiefere Fundierung und eine höhere
Zweoksetzung, als der schwache, irrende Mensch. Freilich glaubt der Verf.,
daß „die Religion durch die moderne Wissensehaft in ihren Tiefen
erschüttert worden" sei (S. 2). Doch wohl nicht durch die Kantische
Philosophie Wenn E. meint, das Mittelalter habe die Weltanschauung aus der
..kirchlichen Lehre" begründet, die Neuzeit mit „gewissen unmittelbar



524

feststehenden Begriffen und Sätzen'4 (S. 31), so beruht das auf Unkenntnis
der Geschichte. Ein Blick in das erstbeste moderne Lehrbuch der

thomistischen Philosophie hätte ihn belehren können, daß von unmittelbar
feststehenden Sätzen nicht nur bereits Aristoteles, sondern auch

die Scholastik reichlich Gebrauch gemacht hat. Mit solchen Ladenhütern
sollten ernste Gelehrte doch allmählich aufräumen! — In dem Streite
zwischen Nativismus und Empirismus hält E. die rechte Mitte. Überhaupt
sagt er über das Empirische am Charakter viel Gutes und Schönes. Zur
Beanstandung des Kantischen Rigorismus durch Schiller weiß E. nichts zu
sagen. Von Trendelenburg hätte er lernen können, daß diese Frage bereits
Aristoteles ausführlich behandelt und gelöst habe, während Kant sie
nur verwirrt hat. Dadurch aber, daß E. den sittlichen Charakter über der
ästhetischen stellt, zeigt er sittlichen Ernst.

Graz. A. Michelitsch.

31. Dr. A. W. Hunzinger : Das Christentum im Weltansehau-
ungskampf der Gegenwart. (Wissenschaft u. Bildung Nr. 54.)
Leipzig, Quelle u. Meyer 1909. 8. 154 S.

Hunzingers vorliegende Schrift ist eine Apologie des Christentums
gegen die verschiedenen Formen des Naturalismus. Leider meist vom
einseitigen Standpunkte eines engbrüstigen Protestantismus. Liest man
das ,,erschröckliche" Zerrbild der christlichen Religion bis auf Luther,
das H. im ersten Kapitel entwirft, so greift man sich an den Kopf und
frägt sich, vue denn diese so entsetzlich ,,mittelalterliche" hierarchische
Papstkirche im Altertum imstande war, ohne äußere Machtmittel das
Heidentum geistig zu überwinden und Männer, wie Augustinus, an sich
zu ziehen Aber am Ende ist dieses Bild doch etwas ,,verhunzt" Später
erweitert sich des Verf. Horizont etwas, und er sieht im Kampfe gegen
verschiedene antichristliche Irrtümer oft nicht schlecht. Leider steht
er als Religionsphilosoph im Banne des lutherischen Irrationalismus.
Die protestantischen Theologen haben sich deswegen von Hegel, Drews u. a.
die bittersten Vorwürfe gefallen lassen müssen, und sie sind doch nicht
zur Einsicht gekommen, daß ein unvernünftiger Glaube ein Blinde-Kuh -

Spiel ist. Auch manche andere philosophische Ansichten des Verf. dürften
nicht die Probe bestehen, z. B. daß wir die Wirklichkeit nicht erkennen
(wozu erkennen wir denn dann daß wir nichts Qualitatives erkennen,
daß die Naturgesetze nur mathematische Formeln sind Mit letzterer
Erklärung will H. das Wunder retten. Wozu? Es wird dann wertlos.
Eine rühmliche Ausnahme vom ungläubigen Chorus protestantischer
Theologen bildet Verf. Festhalten an der historischen Tatsache der
Auferstehung Christi. Gegen die katholische Literatur hat sich H. ziemlich
hermetisch abgeschlossen. Ich finde nur den einzigen Engert zitiert
und würde angenehm enttäuscht sein, wenn es mehrere wären.

A. Michelitsch.

32. Dr. Gustav Mie: Moleküle. Atome, YVeltäther. (Aus Natur
u. Geisteswelt, Bd. 58.) Leipzig, Teubner 1904. Kl. 8. 137 S.

Jeder naturwissenschaftlich interessierte Laie wird mit Aufmerksamkeit
den fachmännischen, gut ausgewählten, streng sachlichen Ausführungen
des Verf. über optische, elektrische, chemische Erscheinungen folgen.

Diese zeigen, daß die Molekulartheorie auf ihrem Gebiete gut
begründet ist. Sonst hat sich Mie bei seinen Vorträgen nicht auf meta-



Literarische Besprechungen. 525

physische Spekulationen eingelassen, bis auf eine, verunglückte : die Materie
sei nur ein ordnender Begriff, ein Komplex von Empfindungselementen.

A. Michelitsch.

33. Dr. C. Gntberlet: Vernunft u. Wunder. (Glaube u. Wissen.
Heft 5.) München, Volksschriftenverl. 1905. Kl. 8. 94 S.

Ein Altmeister der Apologetik hat in diesem Heft in edler volkstümlicher

Sprache das Positive über die Wunder und die dagegen vorgebrachten
Einwände so treffend zusammengestellt, daß es allen Wankenden einen
sicheren Halt geben kann: es ist eine Zierde der ganzen Sammlung. Zu
S. 35 möchte ich bemerken, daß Wunder außerhalb der wahren Religion
vielleicht möglich, aber kaum jemals wirklich sind, da Gott dieses Palladium

von Beweis der übernatürlichen Religion vorbehalten wollte.
A. Michelitsch.

34. Clara Jast-Bartsch : Was uns not tut. Der Glaube an Gott
und Unsterblichkeit ohne Wunder und Dogmen. Straßburg i. E.,
Selbstverl. 1907. 8. 30 S.

Um dem religiösen Notstand des Protestantismus abzuhelfen,
versucht es eine Frau mit dem Rezepte einer freisinnigen undogmatischen
Religion. Darin, daß sie Gott als aus der Vernunft erkennbar zugibt,
sieht sie, die Frau mit der Gemütsanlage, schärfer, als die emotionellen
protestantischen Theologen und Kant. Wenn sie hingegen Wunder
grundsätzlich wegleugnen will, kommt sie mit der historischen Wissenschaft
in Konflikt. Für die echten Dogmen genügt der Erweis von deren evidenter
Glaubwürdigkeit wissenschaftlich vollkommen. Claras gut gemeinter
deistischer Rettungsversuch befriedigt darum nicht. A. Michelitsch.

35. Dr. Clemen\ Die Entstehung des Neuen Testamentes. (Samm¬
lung Göschen 285.) Leipzig, Göschen Apol. 12. 167 S.

Schade um die Sammlung Göschen, daß sie diesen Erguß extremen
Subjektivismus und reiner Willkür aufgenommen hat. Mit der Methode
des Verf. ließe sich unschwer „nachweisen", daß die Sammlung Göschen
wahrscheinlich nicht besteht. A. Michelitsch.

36. J. Koltan: E. Haeekels monistische Weltansicht. Zürich,
Speidel 1905. 8. 88 S.

Koltans Schrift ist eine naturphilosophische Abhandlung, die als
Doktordissertation auf der Universität eine Leidensgeschichte durchmachen
mußte, von wegen der oft zutreffenden Kritik an Haekels Pseudomonismus
und Religionshaß.

37. Apologetische Vorträge. Herausgegeb. vom Volksverein für das
kath. Deutschland. 2. Heft. M. Gladbach, Verl. der Zentralstelle
d. V. V. f. d. k. D. 1907. 8. 270 S.

— Apologetische Volksbibliothek Nr. 6—11. Ebd. 1906. 1907.

Dr. Mefferts ,Apologetische Vorträge" und deren Ergänzung, die
„Apologetische Volksbibliothek", von denen uns ein Teil vorliegt, verfolgen
den geneinsamen Zweck, der zerstörenden sozialdemokratischen Flut
zu gunsten der Arbeiterbevölkerung einen schützenden Damm entgegen
zusetzen. Diesen Zweck erreichen sie auch nach Inhalt wie Form. Sie
verdienen darum weiteste Verbreitung und Verwertung in Vorträgen. Seltsam

berührt es, den Salonphilosophen Paulsen mit dem roten Dogmatiker
Kautsky brüderlich vereint zu finden — im Atheismus. Auf dieser .wissen¬
schaftlichen" Grundlage des Mannes der Universität ruht der „Glaube"



526 Literarische Besprechungen.

des Umstürzlers in der Fabrik. Die ,,Vorträge" sind so reich au naturwissenschaftlichen

Details, daß auch der Fachgelehrte sie mit Nutzen zu Rate
ziehen wird. A. Miehelitsch.

38. Dr. Richard Jonas-. Karl Rosenkranz. (Männer des Wissens.
Heft 10.) Leipzig, Weicher 1906. 8. 50 S.

Aus Jonas' sorgfältiger, bescheidener Darstellung erfahren wir
manches Interessante aus dem Leben und Wirken des seiner Zeit
berühmten Hegelianers Karl Rosenkranz (1805—1879). Sein Studiengang
war ein unregelmäßiger; er beschäftigte sich mit Philologie, dann Theologie,
zuletzt Philosophie, auch viel mit Literatur. Durch mehr als 40 Jahre
lehrte er als Nachfolger Herbarts in Königsberg. Man räumte ihm dort
den größten Hörsaal ein, der nach ihm das „Rosenkranzianum" benannt
wurde. Das Dozieren kam ihm vor wie die Freuden des Himmels. Sogar
1870 gefangene französische Offiziere hörten ihn. Mit Schubert gab er
1838—1840 Kants sämtliche Werke heraus. Elfmal war er Rektor, ein
Zeitlang auch Ministerialrat. Rosenkranz war. ein vielseitiger Schriftsteller.
Seiner philosophisch-religiösen Richtung nach war er gleich Hegel pan-
theistischer Rationalist. Es ist darum kein Wunder, daß er seine Zeit nicht
lange überlebte. A. Miehelitsch.

39. Marian Moravshl S. 1.: Abende am Genfer See. Grund¬
züge einer einheitlichen Weltanschauung. Deutseh von Jakob Overmans

S. I. 2. Aufl. Freiburg, Herder 1906. 8. XII, 258 S.

Die geistreichen „Wieczory nad Lemanem" des polnischen Jesuiten
Morawski, eine Apologie des Christentums für Gebildete in Dialogform,
verdienen die gleiche Wertschätzung, die sie bei den Lesern polnischer
Zunge gefunden haben, auch beim deutschen Lesepublikum. Bei der
Stelle über Religionsgesehichte wären kleine Verbesserungen angebracht.

A. Miehelitsch.

40. Em,il Hänsf/en: Gesammelte Anschauungen Im Lichte der
Natlir. Klotzsche-Dresden, Isis-Verl. 1908. Kl. 8. 96 S.

Diese Anschauungen sind schwärmerischer Emanatismus Übergossen
mit mildem buddhistischen Moralismus. A. Miehelitsch.

41. Otto Zimmermann S. I.: Ohne Grenzen und Enden.
Gedanken über den unendlichen Gott, den Gebildeten dargelegt.
Freiburg, Herder 1908. 8. VIII, 188 S.

Für spekulative und hochgemute Geister singt Zimmermann in
vorliegender Schrift ein hohes Lied von der Unendlichkeit Gottes.
Er setzt sich auch mit dem Gegenchor auseinander, dessen Gott Alles-
Eins doch nur eine endliche Größe ist. Mit Nachdruck wird hervorgehoben,
daß die Persönlichkeit keine Schranke sei, wosurch den pantheistischen
Systemen der Boden entzogen wird. Wegen der Einzigkeit des aller-
realsten Wesens wird die Umkehrung des bekannten Kantschen Satzes
(S. 101) nicht zuzugeben sein. Daraus, daß Franz Joseph I. Kaiser von
Österreich ist, folgt nicht, daß einige Kaiser von Österreich Franz Joseph I.
sind. Dagegen möchte ich nicht in Zweifel ziehen, daß aus dem „Sein
selbst" die Unendlichkeit folge, und nicht erst aus dem „Durchsichsein"
(S. 44); denn woher kommt denn das Durchsichsein, als aus dem Sein
selbst Verfasser ist reich belesen und verfügt auch über eine der Hoheit
des Gegestandes angemessene und dabei verständliehe Sprache: beides
macht sein Buch zu einem prächtig gefaßten Edelstein.

Graz. A. Miehelitsch.


	Literarische Besprechungen

