
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weisz : "Lebens- und
Gewissensfragen der Gegenwart"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


488 Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weiß:

welche wir bei Richard von St. Viktor und beim hl. Thomas
getrennt vorfinden: das höchste Wesen muß aus sich sein,
und es muß Ursache alles anderen sein. Interessant ist
hierbei noch, daß sich der hl. Anselm zur Begründung dieses
Satzes auf seine vorausgehenden Ausführungen beruft, wo
er dargelegt hat, daß das, was durch sich sei und wodurch
alles andere sei, das höchste aller existierenden Wesen sein
müsse; er kehrt also seinen eigenen Satz um, ähnlich wie
der hl. Thomas mit der Stelle des Aristoteles verfährt. Die
Berechtigung dieser Urteilskonversion begründet der hl.
Anselm damit, daß sie nur dann unstatthaft wäre, wenn es
mehrere höchste Wesen gäbe; wir glaubten im
Vorausgehenden durch die Auffassung des Satzes im formellen
Sinne diese Umkehrung hinreichend rechtfertigen zu können,
da es sich bei unserem Beweise zunächst nur um das Dasein
Gottes handelt und dessen Einzigkeit erst später zu
erweisen ist.

ZUR BEURTEILUNG DES BÜCHES VON P. ALBERT
M. WE1SZ: LEBENS- UND GEWISSENSERAGEN

DER GEGENWART." 1

Von Prof. Dr. VERHEUGEN ran Dr. NIEBOROWSKI.
—gxüeKS—

I.
In dem ehrwürdigen Dome der alten Stadt Köln steht eine wunderbar

schöne Statue, die nicht allein durch ihre riesenhafte Größe alle
Besucher des gotischen Weltwunders imponiert. S. Christophorus, der
christliche Goliath, trägt das Christuskindlein, und nur mit Aufwand
aller Mühe ist er noch imstande, die doch scheinbar so süße und leichte
Bürde zu halten. Lange, so scheint es, wird es nicht mehr dauern,
da wird das lieblich lächelnde Knäblein dem kräftigen Biesen doch zu
schwer.

ALs ich vor kurzem zum sovieltenmale in Andacht vor diesem
alten und immer wieder neuen Kunstwerke stand, da fiel mir
unwillkürlich das obengenannte Werk des berühmten Dominikaners und
Freiburger Universitätsprofessors A. Weiß ein. Ist auch heutzutage das
Christuskind lein mit seiner leichten Bürde und seinem süßem Joche der
modernen Biesenwelt zu schwer Sucht nicht der moderne Mensch,
der von der übernatürlichen Ordnung, von der übernatürlichen Hilfe
und Gnade, von dem übernatürlichen Endzweck nichts oder so wenig
als nur möglich mehr wissen will, nicht aus eigener Kraft, ohne Hilfe

1 Frei bürg, Herder 1911, 2 Bde.



489

Gottes, sein Ziel im Diesseits zu erreichen Was kümmert ihn das
Jenseits eigentlich? Dazu fehlt ihm Zeit und Lust. Und gerade, da
Cr den Fortschritt und das Glück nicht im Jenseits anstrebt, wird das
Schicksal für ilm immer schlimmer und unerträglicher. Die Erfahrung
der Geschichte hat doch immer gelehrt, daß in Zeiten, in denen
materialistische Gewinn- und Genußsucht vorherrschend waren, das
Elend und der Jammer, die Unzufriedenheit und Not am größten sich
zeigten. Und unsere Zeit lehrt das mehr als jemals. „Einen mögliehst
tiefen Einblick in den sog. Gang der modernen Ideen" suchte
nun der Verfascor uns zu verschaffen. „Selbstverständlich brachte es
diese Sachlage mit sich, daß die Umschau mehr Rücksicht auf die ernsten
Zeichen der Zeit als auf die erfreulichen Erscheinungen nehmen mußte.
Es handelte sich weder um" eine Darstellung der Zeitgeschichte, noch
um eine Schilderung miserer Kulturfortschritte, noch um Förderung der
Zufriedenheit über die günstigen Ergebnisse unserer Tätigkeit in der
Seelsorge."

Deswegen ist Pater Weiß noch lange kein „Pessimist". Im
Gegenteil, eher könnte mancher ihn wegen seines großen Vertrauens, dalf
bald bessere Zeiten anbrechen werden, für einen Optimisten halten.
Weiß glaubt, daß zwar scheinbar hier und da das Licht- und Lebensprinzip

der Kirche nachlassen kann, aber daß jedesmal Gott, der
Sehutzherr der Kirche, den bewölkten, sternenlosen Himmel wieder
erleuchten und seine Gnadenstrahlen ausgießen über die kalte Nacht und
sie mit seinem Lichte erwärmen werde. Er macht die Worte, die der
junge Ketteier im Jahre 1841 niederschrieb, zu den seinigen: „Wir
sollen acht haben auf die Zeichen der Zeit. Nicht im Verschweigen
der Gefahr liegt das Mittel gegen die Wetter der Zeit, sondern,
in ihrer klaren Erkenntnis. Die Toren lachen über die Gefahr und
gehen in ihr unter, die Klugen durchschauen sie und entkommen. Nicht
zum Entmutigen ist das gesagt, sondern um zur Vorsicht anzuregen,
zum Mute zu entflammen. Wucherten endlich einmal die
Katholiken in vollem Maße mit der ihnen anvertrauten
Kraft, stellten sie dem Unglauben die Fülle des Gottesglaubens,
der Rebellion den Gehorsam um Gottes willen entgegen, zeigten
sie der Welt, was sie im Glauben bekennen, daß sie Glieder des
Eingeborenen des Vaters sind, was könnte ihnen widerstehen ?"

Es ist sicher keine Anmaßung, wenn der Verfasser sein zweibändiges
Werk „eine Darstellung der modernen Weltanschauung
oder, wie man jetzt sagt, des Modernismus nennt. Moderne
Weltanschauung. Durch nichts läßt sich besser ausdrücken, wohin die
öffentliche Meinung geraten ist. Daß die Gedankenwelt unseres
Geschlechtes keine theologische mehr ist, dafür ist jeder Beweis überflüssig.
Sie paßt aber auch nicht unter den Titel Philosophie. Philosophie
befaßt sich einerseits mit dem Übersinnlichen — wir sagen nicht mit
dem Übernatürlichen —, anderseits auch mit dem Geistigen und mit
dem Sittlichen im Menschen. Von diesen beiden Gegenständen sieht
die moderne Denkweise ab. Sie beschäftigt sich jetzt nur noch mit
dem, was unter die Sinne fällt, sie nennt sich ganz richtig An s chauun g.
Und sie schaut nur die Welt, das Diesseits an, darum ist sie stolz
auf die Bezeichnung Weltanschauung. Und sie nennt sich endlich
moderne Weltanschauung, um ausdrücklich zu beteuern, daß sie das
alles versteht, wenn nicht im vollen Gegensatz zur früheren Denkweise,
so doch jedenfalls nicht nach ihrer Art." „Damit ist natürlich nicht
gesagt, daß jeder, der sich zum Modernismus wendet, in allen Stücken mit

33*



490 Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weiß:

jedem Vertreter der modernen Weltanschauung Hand in Hand geht
Sucht er auch nicht immer die Heilsordnung völlig zu untergraben,
verwahrt er sich sogar oft entschieden dagegen, daß dies seine Absicht
sei, so leistet er doch diesem Bestreben Vorschub, nicht selten, ohne
sich dessen bewußt zu sein."

Dieser modernen Weltanschauung ist nicht leicht beizukommen.
Glaubt man, man habe sie endlich einmal fest, so entwischt sie einem
sogleich wieder: Ja, das war meine Anschauung früher, jetzt bin ich
fortgeschritten auf der Bahn höherer Entwicklung; meine Anschauung
ist jetzt eine ganz andere. Und so geht es immer fort, dann ist eben
nichts mehr als eine flüchtige Anschauung. „Es kann für uns nicht
genug getan sein, daß wir das Übel nur kennen. Wenn wir uns nicht
um die Mittel zur Besserung bekümmern würden, dann verdienten wir
allerdings den Namen von Pessimisten, wo nicht vollends den von
Nihilisten. "

Dem einen wie dem anderen Teil dieser Aufgabe ist Pater Weiß
vollständig gerecht geworden, wie es von dem berühmten Apologeten
zu erwarten war. „Nach menschlichem Ermessen ist der Augenblick,
in dem das Buch erscheint, nicht gerade geeignet, ihm eine recht freundliche

Aufnahme zu sichern." So Weiß selber. Ob er aber gedacht
hätte, daß sein Buch von verschiedenen Seiten, milde ausgedrückt, eine
so unfreundliche Aufnahme finden würde? Gewiß, auch an
angesehenen Männern, die mit vollem Namen für Weiß' herrliches Buch
eintraten, hat es nicht gefehlt. So der Universitätsprofessor Seitz aus
München in der Beilage zur Augsb. Postzeitung 7. Juli 1911.
Ebenso der Universitätsprofessor Braig aus Freiburg i. Br. (Literarische
Rundschau 1. Juli 1911.) Allein eine große Zahl von Gegnern hat
alsbald nach dem Erscheinen des Buches mit einer ungewöhnlichen Schärfe
und mit einer gewissen Macht einen entschiedenen Widerspruch
eingesetzt.

1. Viele dieser Widersprüche heben sieh gegenseitig auf. Tadelt z. B.
Braig: „W. bemerkt des öfteren, daß er aus Schonung Namen und
Personen getadelter Schriftsteller verschweige, weil ihm nur um die Sache
zu tun sei. Dem kann, es ist wahr, entgegengehalten werden, daß, wer
sich nun einmal in die offene Arena begeben hat, sich die Nennung
seines Namens jederzeit gefallen lassen muß. Ein schonendes
Verschweigen könnte böswilligem Raten, Vermuten, Verdächtigen unter
Umständen erst lockenden Anreiz schaffen." Dagegen lobt ein Anonymus
in Hist. Pol. Blättern 1911. 3. Heft. S. 227: „Ein schöner Zug des
Buches liegt darin, daß bei Auseinandersetzungen mit katholischen
Zelebritäten der Jetztzeit deren Namen nicht angegeben sind." Man
sieht, ne Jupiter quidem omnibus.

2. Einige Widersprüche sind dem großen Publikum vorenthalten,
z. B. die eines gewesenen Ordensmannes in dem vielgenannten und s o -

genannten geheimen Zirkular ; andere sind, gegen den Beschluß des
letzten Katholikentages von Mainz, in liberalen oder farblosen Zeitungen
und Zeitschriften veröffentlicht, z. B. von Dr. Jul. Bachem (Köln)
im Tag, Berlin 15. Aug. 1911. Schon deswegen kommen sie hier
nicht in Betracht.

3. Viele Widersprüche machen den Eindruck, daß der Gegner das
Buch des P. Weiß gar nicht oder nur oberflächlich angeschaut habe.
So ist es vollständig unbegreiflich, wie ein temperamentvoller Anonymus1

1 Augsb. Postz. 9. Juli 1911.



491

von der Weltanschauung der Katholiken sprechen kann, wenn er
bei Weiß1 gelesen hätte: „Das Wort Weitanschauung ist ein Wort
ziemlich jungen Ursprungs und allmählich überall durchgeführt in der
Absicht, dadurch einen Gegensatz zum Worte Religion und ein
Mittel zur endlichen Verdrängung der Religion zu schaffen.

Das Wort Religion weist immer nach oben, das Wort Weltanschauung
nach unten; Religion sucht Ursprung und Ziel des Lebens und aller
Dinge außerhalb, Weltanschauung innerhalb der Welt; Religion ist
der Gedanke an Jenseits, Weltanschauung das Bekenntnis

der Diesseitigkeit.
Es gibt kein besseres Mittel, um den Jenseitsgedanken durch den

Diesseitsgedanken zu verdrängen, als die Einbürgerung des Ausdruckes
Weltanschauung. Es ist ein sehr wirksames Mittel zur Durchführung
jenes Zieles, das in der französischen Loge — hier und da schon von
deutschen Reformern — Laisierung der Welt genannt wird.

Der Grund, warum wir mit dem Worte „Weltanschauung"
nicht einverstanden sein können, ist ein doppelter, weil auch dieses
Wort dem Worte Religion in doppelter Hinsicht entgegengesetzt ist.
Einmal ist Religion die Erhebung des Menschen nach oben, ins Jenseits;
das Diesseits betrachtet sie im Lichte des Jenseits oder als Mittel zur
Erhebung ins Jenseits. Die Weltanschauung bleibt im Diesseits und
beschränkt sich aufs Diesseits. Zweitens ist Anschauung nur Anschauung,
Philosophie, und zwar im Unterschied von ,,Lebensanschauung" nur
Betrachtung der Welt, ohne sittliche Beziehung auf das Leben; Religion
dagegen ist nicht bloß Erkenntnis, sondern auch Dienst gegen Gott,
den sie uns hat erkennen helfen, und Arbeit an uns, kurz, sittliche
Tätigkeit, diese aber mit Beziehung auf Gott, als eine besondere Art des
Dienstes gegen Gott.

Es ist nur ein weiterer Beitrag zum Beweis dafür, daß wir der
Welt ihre Redeweise ablauschen ohne zu fragen, was sie damit wolle,
wenn wir uns über die Anwendung dieses Wortes keine weitere Sorge
machen."1 Und es ist nicht W. allein, der sich über dieses häßliche
Wort ärgert. Schon Gräfin Hahn-Hahn schrieb damals (Die Liebhaber
des Kreuzes. 2. Band 150): „das ist keine Halbheit mehr, sondern Nichts
es ist ein Unding, welches man in seiner praktischen Richtung „Humanität"

und in seiner theoretischen ,,Anschauung" genannt hat —
unbestimmte Namen für ein unbestimmtes Etwas, das ohne sichern
Ausgangs- noch Endpunkt eine beklagenswerte Verwirrung in den Geistern
gestiftet hat."

Das Buch von W. ist eine Sammlung seiner bedeutsamsten
Aufsätze aus der Linzer theologisch-praktischen Quartalschrift. „Es war
nicht darauf abgesehen, den aus früherer Zeit stammenden Abhandlungen
eine neue Gestalt zu geben. Im Gegenteil lag mir daran, sie so viel
als möglich in ihrer ursprünglichen Form zu belassen." Und man hat
es dem P. Weiß zum Vorwurf gemacht, daß er dadurch kein einheitliches

Ganzes geschaffen und sich in diesen verschiedenen Aufsätzen,
die Jahrzehnte auseinander liegen, oft wiederholt hat. Wie kann man
nur von diesen Aufsätzen, die immer das Jahr ihrer Abfassung an der
Stirne tragen, das Folgende behaupten? „Es hat sich das, was man
hier und dort sich zugesprochen und was sich im Flüsterton
herausgewagt hat in die Öffentlichkeit, in den letzten Wochen kondensiert in

1 I. 146.



492 Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weiß:

einem Buche: Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart Köln.
Volksz. 26. Aug. 1911.

4. Mehr noch als alles andere ist W. übel genommen, daß er I, 77
schrieb: ..Damit die Geister für diese „höhere" Auffassung reif werden,
empfiehlt Harnack unter anderem „gemeinsame Kongresse von Theologen
beider Konfessionen in Deutschland". Ebenso, daß „katholische
Theologen Vorlesungen evangelischer Theologen hören und
umgekehrt; es geschieht bereits, aber viel zu selten". Von
protestantischen. Theologen, die katholische Theologievorlesungen hören,
haben wir noch nie etwas gehört. Von katholischen Theologen, die in
Berlin bei Harnack und bei Delitzsch studieren, haben wir allerdings
vernommen, auch von den Wirkungen dieser Studien. Wir glauben,
daß Harnack ganz richtig meint, die „christliche Basis" wäre bald
hergestellt, wenn dies öfter geschehe."

Mir ist allerdings ein Fall bekannt, daß einige protestantische
Theologen die Vorlesungen eines katholischen Geschichtsprofessors
besuchten. Dieser Hochschullehrer sah sich dadurch veranlaßt sein Scriptum
umzuarbeiten und sich gemäßigter über Luther auszusprechen. resp.
Äußerungen Luthers nicht zu erwähnen. Seitz 1. c. schreibt: „Einen
flammenden P r o t e s t namens der inBerlin studierenden
katholischen Priester hat entfacht die Stellungnahme des Dominikaners
zu Harnacks Empfehlung des häufigeren Besuches der Vorlesungen
evangelischer Theologen, durch katholische. Die Gerechtigkeit verlangt, zu
konstatieren, daß die Schlußworte, so mißverständlich und heraus-:
fordernd sie auch klingen, doch eine mildere Deutung zulassen, ja
nahelegen : Vorlesungen akatholischer Theologen ex professo bringen
der Natur der Sache, nach stets gewisse „Wirkungen" hervor, zu deren
Ausgleich eine tiefere Durchdringung und Beherrschung des katholischen
Lehrsystems erforderlich ist. Deshalb kann auch katholischen Priestern
nur mit vorsichtiger Auswahl, d, i. unter Gewähr einer gründlichen
dogmatischen Schulung und harmonischen theologischen Durchbildung,
nie aber „öfter" oder regelmäßig ohne hinreichende Kautelen der Besuch
solcher Vorlesungen gestattet werden. Unter jenen „Wirkungen" brauchen,
ja dürfen nicht sofort effektive oder reale Erschütterungen im katholischen
Glauben verstanden werden, sondern bloß affektive oder potentielle,
d. i. momentane Versuchungen, die mit Hilfe eines gediegenen dogmatischen

Fonds und religiösen Charakters, aber auch nur mit diesen festen
Stützpunkten ohne weitere Schädigung zu überwinden sind und sogar
eine um so nachhaltigere Stählung im Gefolge haben."

Nachdem Seitz. diese Worte schrieb, ist ein Dr. der Philosophie
und Theologie auf kurze Zeit zu dem Zwecke nach Berlin gegangen,
damit er sich da als geeignet zum Hochschullehrer der Pädagogik stempeln
lasse. Nach seiner Zurückkunft hatte dieser Herr im einem katholischen
Frauenbund „sich das zunächst seltsam anmutende Thema gestellt:
Pestalozzi und die christliche Mutter. Er verstand es in
meisterhafter Bede, die Versammlung mit logischem Zwang in die echt
christlichen Grundgedanken der Erziehungslehre des berühmten Pädagogen
einzuführen und für sie helle Bewunderung zu wecken. Während
Pestalozzi doch zumeist von unseren Gegnern als einer der Ihrigen in
Anspruch genommen wird, w ei 1 er sich s e1bs t nich t auf den p.o si t i.v
ehristlichen Boden gestellt hat,.1 wußte.-der Redner darzutun.

1 Von mir gesperrt.



Lebens- und Gewissenstragen der Gegenwart. 493

•daß seine Erziehungsgrundsätze nur das Ideal einer christlichen Mutter
sein könnten." Regensb. Anzeiger 25. Okt. 1911.

Der obenerwähnte A. in den Hist. Pol. Bl. gehört zu den wenigen,
•die das Buch „des berühmten Verteidigers des Christentums" als eine
„Tat sittlichen Mutes" lobend und eingehend besprechen. Er hat aber
vieles an diesem Buche auszusetzen. Schade nur, daß er zu unbestimmt
diese Fehler angibt, daß W. bei „einer zweiten Auflage des Buches"
wohl wenig damit anzufangen wissen wird. Er rügt: a) „die Herbigkeit
der Sprache an einzelnen Stellen." Keine Stelle wird genannt. „Thomas
Stapleton. den Döllinger auf den Leuchter gehoben". Sehr
mißverständlich. da Stapleton auch vor Döllinger allgemein in katholischen
Kreisen auf dem Leuchter stand, b) „Was der Verfasser über Diözesan-
synoden bemerkt, ist zwar in Bausch und Bogen nicht abzulehnen, läßt
sieh aber von einer gewissen Härte nicht freisprechen." c) „Und mag
auch dieses neueste Werk des P. Weiß von Fehlern nicht freizusprechen
sein, es glänzt als eine katholische Leistung ."

Ich bin nicht bekannt als Lobredner. Mir sind bei wiederholter
Lesung dieses Buches nur Schönheiten aufgefallen und zwar so viele,
daß es mir fast gegangen ist wie dem bekannten Lehrer, der in der
Sommervakanz seinen Homer mitnahm mit dem Vorsatze die schönen
Stellen im Interesse seiner Schüler anzustreichen, und heimgekommen
seinen ganzen Homer angestrichen fand. Nein, um der Wahrheit die
Ehre zu geben, eine Stelle hat mir nicht gefallen: II, 217: „Wenn bloß
das Dogma ist und im Gewissen bindet, was das unfehlbare Lehramt
der Kirche allen zu glauben aufgebunden hat, alles andere als freie
Meinung behandelt werden darf, was soll uns dann hindern zu sagen,
Christus der Herr sei nur zum Scheine tot gewesen, also nicht wirklich
auferstanden Wo ist von der Kirche eine Entscheidung darüber
aufzufinden. daß er zum Gerichte wiederkommen wird?" Antwort: Das
apostolische Glaubensbekenntnis. Cfr. Conc. Trid. Sess. 3. Decretum
de Svmbolo fidei.

Regensburg. Dr. Vermeiden.

II.
Ein klarer Spiegel ist dies Buch, und wenn eine gewisse Richtung

im deutschen Katholizismus Gewaltmaßregeln gegen dasselbe verlangt
hat, so ist das traurig — für sie. Gerade wie wenn die geschminkte
Kokette die Faust gegen den Spiegel erhebt, der ihr die aufgetragene
Schminke und darunter häßliche Runzeln und unschöne Hautfarbe
Vorscheinen läßt, Ein Zeichen der Zeit, markanter und erschreckender als
die, welche im Buche selbst stehen, daß die Leitung des deutschen
Zentrums gegen den ernstesten und geistreichsten Ordensmann Deutsehlands

in weiterem Sinne mit Erklärungen und Beschwerden vorging,
„Ich lasse mein Buch in die Welt ausgehen mit dem Bewußtsein,

daß ich über jedes Wort Rechenschaft vor dem ewigen Richter werde
ablegen müssen Als der Verfasser der Apologie des Christentums
dies schrieb, glaubte er kaum, daß er werde vor einer politischen Partei
Rechenschaft geben müssen für ein Werk, in dem jeder Satz einen Denkstein

der Liebe zu Christus und der abirrenden Menschheit darstellt, —
Nun. die Rechenschaft schloß ab mit einem Lobe der höchsten irdischen
Autorität für den greisen Denker.

1 II., p. 5lß.



494 Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weiß:

Durch zwanzig Jahre ist der tiefdenkende Apologet des Christentums

„mit der Feder in der Hand allen Vorgängen in der Welt des
Geistes gefolgt"1 mehr ist bei einem P. Weiß nicht nötig zu sagen, um
den Wert dieses Werkes für Zeit- und Kulturgeschichte klarzustellen.

Wie der Adler von hoher Warte auf die gegen ihn heranflatternden
Spatzen, so mag der Verfasser auf die papierenen Proteste gegen sein
Monumentalwerk herabschauen; er hat ins Herz des Zeitalters geschaut,
er hat mit gewaltiger Stimme nicht bloß kritisiert, sondern auch den
Weg zum Heil gewiesen : Rückkehr zur christlichen Heils-
Ordnung, Rückkehr zu Christus.

Niemals ist den Lobhudlern der ,»modernen Kultur", den
Entdeckern der undefinierbaren „christlichen Weltanschauung" mit so
heiligem Ernst, mit so wahrheitsgewaltigem Wort ihre vergebliche und
gefährliche Liebedienerei vorgehalten worden. Wie erschütternd und
wie wahr sind die „drohenden Anzeichen vom Sinken der Glaubens -
Zuversicht" geschildert, wie erschreckend malt er die Folgen des Wortes
von der „katholischen Inferiorität",2 wie treffend die Liebedienerei,
womit wir dem Beifall der „modernen Welt" nachjagen.

Die Denkweise der „Welt wird zum Maßstab selbst in Sachen des
Glaubens gemacht" so klagt der Turmwärtel des 20. Jahrhunderts mit
Recht.

„Die verhängnisvolle Formel von der christlichen Basis" und der
„christlichen Weltanschauung" wird so gründlich und ernst in ihrer
Gefahr geschildert, daß jeder Katholik diese unheimliche Phrase gründlich
meidet, wenn er sich darüber unterrichtet hat.

„Die Verbreitung des religiösen Übels unter den Katholiken", „die
Täuschung über den Geist der modernen Kultur", in die Ehrhard am
tiefsten hineingeriet,3 die „Laisierung der Religion", die zersetzende
Kleinarbeit im Schöße der Kirche selber" sind Kapitel besonders für
die Hirten der Kirche und die verantwortlichen Volksführer, voll tiefer
Lehren. Den Schluß des ersten Bandes bilden Belehrungen liber den
Modernismus, sein Wesen und seine Gefahren, wie man sie treffender
nirgends finden kann.

Der zweite Band beschäftigt sich mit wahrem und falschem Reformeifer.

guten und irreführenden Ref ormbestrebungen ; er erschöpft die
Quellen der Dogmen, welche für unsere Zeit besonders nötig sind, und
spricht dann in herrlichen Ausführungen von der Wiederherstellung der
Armee Christi und ihrer soldatischen Tugenden, um zum Schluß wie in
einem Siegesgesang die ,,unerforschlichen Reichtümer Jesu Christi" zu
preisen. Jedes Wort dieses Kapitels ist wie ein Choral; „Christus vincit,
Christus regnat."

Kommet, ihr Irrenden, kommet, ihr hochpolitischen, sozialen,
nationalen Katholiken, und erquicket euer leeres Herz an diesem
Lobpreis, erkennet eure Armut und den Reichtum Jesu Christi, den ihr
aus dem öffentlichen Leben verweisen wollet Das Schlußwort In nomine
klingt wie ein sanftes Abschiedslied, wenn der vom greisen Vater
erschütternd ermahnte Sohn von dannen zieht, um — hoffen wir es —
die Lehren desselben in die Tat umzusetzen.

1 I, VI.
2 I, 52 n. 65. Bekanntlich hat es Freiherr von Hertling zuerst

in die Öffentlichkeit geworfen.
3 Anm. des Rezensenten.



Literarische Besprechungen. 495

Noch ein Nachtrag, der für uns Reichsdeutsche wichtig ist, schaut
auf die „interkonfessionelle44 Verirrimg im deutschen Zentrum. *

— Nein, bleibe ruhig, du ernster Warner und Denker; — ruhig
wie du nach deinen Rieht- und Mahnworten das Urteil Gottes erwartest,
ruhig, wie du das der Mitwelt entgegennimmst, darfst du das der Nachwelt

erwarten, die einst weinend wieder zu den Füßen Jesu Christi
niedersinken wird, zu denen du sie so dringend — ach wohl vergeblich —
gerufen

Dr. Nieborowski.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Hans Meyer: Der EiiUviekluntjsijedanke bei Aristoteles.
Bonn, Hanstein 1911. Gr. 8. 154 S.

Wie sehr die Geister heute sich scheiden, kann man gerade an diesem
Problem erkennen: während Windelband den Aristoteles nur vom
Standpunkte der Entwicklung gelten läßt, hat Rolfes in seiner Aristoteles-
Übersetzung (Metaphysik) diametral widersprochen (Anmerkung 34 zum
12. Buch Ende, sowie 55). Eine Kritik der vorliegenden Schrift wird daher
zu prüfen haben, in welchen Punkten am Ende doch der in Rede stehende
Gedanke nicht realisiert ist. Vor allem fragt es sich, was unter Entwicklung

zu verstehen ist. Ich halte nämlich dafür, daß eine hylozoistische
Annahme, wie wir sie bei Thaies und Anaximander finden, nicht zur
Entwicklung gerechnet werden darf, weil sonst alle Beweglichkeit und
Lebendigkeit, auch wenn sie mit einem Schlage gegeben erscheint,
Entwicklung bedeuten müßte. Wenn durch die Entwicklung aus Wasser- oder
Unendlichkeitskeimen das Sein der Welt erklärt wird, dann ist freilich
des Aristoteles Lehre von der Potenz und Aktualität leicht als auf dem
Entwicklungsgedanken beruhend dargelegt. Man darf mit Recht auf
diese Weise den Anaximander den Vater der Darwinschen Theorie nennen
(S. 11 f.) und Verf. tadelt mit Unrecht diejenigen, welche behaupten, daß
Darwin und Anaximander miteinander nichts zu tun haben. Wie Diogenes
von Apollonia dem Entwicklungsgedanken trotz Auftretens eines Anaxa-
goras und seiner übernatürlichen Nus-Lehre gerecht wurde, wie dann
Heraklit als der energischeste Vertreter des Entwicklungsgedankens vor
Aristoteles zu gelten hat, wurde von Meyer (S. 13—22) unter entsprechenden

Seitenblicken insbesondere auf die abweichenden Ansichten hierüber
ausgeführt.

Was nun Meyer über die Pytliagoreer sagt, stimmt mit dem, was
auch andere über das Vorwiegen der Naturphilosophie in dieser Schule
bemerkt haben (S. 22). Ich halte aber dafür, daß es etwas verfrüht ist,
die Lehre der Pythagoreer als hylozoistisch zu erklären, wie es Meyer
(S. 22 f.) tut, nicht ohne gezwungenermaßen hinzuzufügen, daß der
Weltprozeß bei den Py thagoreern eigentlich eine mathematische
Entwicklung genannt werden müsse. Wie die Zahlen dabei aus der Einheit
hervorgehen und wie der geometrische Raum auf die Zahlen zurückgeht,
hat M. (S. 22—20) gezeigt. Wenn nun die Eleaten dem alleinigen Denken


	Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weisz : "Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart"

