
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen

Autor: Kirfel, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


454 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

DER GOTTESBEWEIS AUS DEN SEINSSTUFEN.

Von DR. HEINRICH KIRFEL C. Ss. R.

Kaum ein Gottesbeweis hat im Laufe der Zeit eine so
entgegengesetzte Bewertung erfahren, wie der aus den
Seinsstufen. Während die einen mit einer wahren Begeisterung

davon sprechen,1 wird er von anderen stillschweigend
übergangen,2 oder selbst in der schärfsten Weise als
unzureichend kritisiert.3 Und fast noch auffallender als diese
verschiedene Stellungnahme zu dem Beweis ist die
Tatsache, daß sogar von seinen Bewunderern und Verteidigern
die voneinander abweichendsten Erklärungsversuche
vorgetragen worden sind; selbst von einem Joannes a St. Thoma
glaubt P. De Munnynck4 sagen zu können, er stelle die
Sache so dar, daß seine Schlußfolgerung eigentlich lauten
sollte: Die Annahme des Daseins Gottes befriedigt besser
unseren Verstand. Diese verschiedenartigen Auffassungen
und Beurteilungen des Argumentes beweisen jedenfalls, daß
demselben noch eine gewisse Dunkelheit anhaftet, deren
Beseitigung im Interesse der philosophischen und
theologischen Wissenschaft zweifellos sehr wünschenswert wäre.
Die nachfolgenden Zeilen möchten hierzu einen kleinen Bei-

1 Jos. Pohle, Lehrb. d. Dogm. I (4 Paderborn 1908) S. 94: „Das
tiefsinnige, allzu vernachlässigte argumentum ex gradibus perfectionum. "
— Th. Pègues, Commentaire de la Somme théol. I (Toulouse 1907) 105.
„La quatrième preuve de S. Thomas est, en un sens, la plus belle. Beaucoup

la préfèrent à toutes les autres." — N. Del Prado in diesem Jahrb.
XXIV (1910) 129. „Argumentum pro Dei existentia ostendenda ex hac
quarta via desumptum est sine dubio pulcherrimum." — De Munnynck,
De Dei existentia. Lovanii 1904. p. 50. „Quarta haec ratio nunquam
satis consideranda ; profundissimum, subtilissimum et validissimum praebet
argumentum. ' '

2 Staab, Die Gottesbeweise in der kath. deutschen Literatur von
1850—1900. Paderborn 1910. S. 77. „Man hat in der neueren Zeit kein
weiteres Gewicht gelegt auf diesen Beweis, weil man ihn bloß als induktives
Wahrscheinlichkeitsargument be trachtete. ' '

3 Dr. Georg Grunwald, Geschichte der Gottesbeweise im Mittelalter
bis zum Ausgang der Hochscholastik. Münster 1907. S. 155. „Es unterliegt

keinem Zweifel, daß wir es hier mit einem rein abstrakt begriffliehen
Beweisverfahren zu tun haben, das in idealistischer Art aus bloßen
Begriffen auf die Wirklichkeit schließt, und zwar mit einer überraschenden
Offenheit und Schroffheit, wie wir sie nur in der Frühscholastik antrafen."

4 De Munnynck S. 59.



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 455

trag liefern, nicht durch Aufstellung einer neuen Erklärung,
sondern durch den Versuch einer kritischen Würdigung der
bereits vorliegenden. Um uns diese Aufgabe zu erleichtern,
sei es gestattet, die organische Gliederung des Argumentes,
wie es in der theologischen Summa des hl. Thomas
vorgetragen wird, schematisch darzustellen:
I. „Est aliquid, quod omnibus entibus est causa esse et

bonitatis et cuiuslibet perfectionis", quia
1. „Est aliquid, quod est maxime ens", nam

A. „Est aliquid, quod est, verissimum et optimum et
nobilissimum", quia
a) „Invenitur in rebus aliquid magis et minus

bonum et verum et nobile, et sie de aliis huius-
modi",

b) et „magis et minus dicuntur de diversis, secun¬
dum quod appropinquant diversimode ad
aliquid, quod maxime est";
Illustratur exemplo: „Magis calidum est, quod
magis appropinquat maxime calido."

B. et „quae sunt maxime vera, sunt maxime entia";
Confirmatur auetoritate Aristotelis.

2. et „quod dicitur maxime tale in aliquo genere, est
causa omnium, quae sunt illius generis";
Ulustratur exemplo: ,,Ignis, qui est maxime calidus,
est causa omnium calidorum".
Confirmatur auetoritate Aristotelis.

II. „et hoc dieimus Ileum."
Nach der vorstehenden Darstellung, die zweifellos den

Gedanken des hl. Thomas treu wiedergibt und in der die
eigenen Worte des engelgleichen Lehrers in Anführungszeichen

gesetzt sind, lautet der entscheidende Schluß des

ganzen Beweisganges: Es gibt etwas, das allem, was
ist, Ursache des Seins, der Gutheit und jeglicher
Vollkommenheit ist; die Ursache des Seins und
jeglicher Vollkommenheit aller Dinge nennen wir
aber Gott; folglich existiert ein Gott. Diese
Fassung des Arguments unterscheidet sich ein wenig von
der, welche ihm der hl. Thomas in der philosophischen
Summa1 gegeben hat. Dort wird nämlich zunächst auf ein
„Meistseiendes"2 geschlossen und dieses dann ohne weiters

1 C. g. 1. 1 c. 13.
2 Mit diesem freilich nicht sehr schönen Ausdruck gebe ich das

lateinische ,,Maxime ens" wieder. Die Wendung „am meisten seiend"

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 31



456 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

mit Gott identifiziert. Warum hat der hl. Thomas in der
theologischen Summa den Beweis erweitert Dr. Grunwald
glaubt neben historischen auch nach psychologischen Motiven
fragen zu dürfen, und ist geneigt, ..diesem der dem Aquinaten
sich aufdrängenden Erkenntnis von dem Ungenügenden
und Ergänzungsbedürftigen jenes Beweises der
philosophischen Summa zu erblicken. Jn der nachträglichen
Einführung des Ursachebegriffes als des für eine Reihe höchst-
gradigen Seins und in dem zum Beleg bestimmten Beispiele
vom Eeuer als dem Wärmsten und der Ursache alles Warmen
glauben wir bei Thomas das Bestreben beobachten zu
können, dem Beweise eine empirische Stütze zu geben und
ihn aus der Höhe des kühnen Idealismus auf den Boden des
besonnenen Realismus herabzumäßigen".1 Diese Erklärung
wird kaum jemanden zu befriedigen vermögen. Sie ruht
zunächst auf einer Voraussetzung, die nicht jedermann
unterschreiben wird, daß nämlich die Existenz eines Meistseienden
durch einen Schluß aus bloßen Begriffen auf die Wirklichkeit
begründet wird; die Stichhaltigkeit dieser Annahme wird
später nachzuprüfen sein. Hier möge nur die Bemerkung
Platz finden, daß, wenn den hl. Thomas wirklich das erwähnte
Motiv geleitet hätte, die Schwenkung zur Empirie ihm herzlich

schlecht gelungen wäre. Grunwald selbst stellt ja fest,
daß „die Grundlage des Arguments dadurch in keiner Weise
verändert wird"2 und daß „der Beweis der philosophischen
und der erste Teil des Beweises der theologischen Summa
vollkommen kongruent sind"3, in beiden wird nach Grunwald

„in idealistischer Weise aus bloßen Begriffen auf die
Wirklichkeit geschlossen"4; und nun soll es „eine empirische
Stütze" diese Beweises sein, wenn das problematische
Ergebnis desselben als Ursache des mindergradigen Seins
bezeichnet wird Das anzunehmen hieße dem hl. Thomas
doch ein bißchen gar zu wenig Ehre antun, denn man würde
ihm so eine logische Entgleisung zutrauen, die man keinem
Anfänger in der Dialektik verzeihen würde. Es ist also

oder die Umschreibung durch einen Relativsatz schien mir zu schwerfällig;

das Wort „Seinsmaximum" besagt zwar sachlich dasselbe, drückt
aber nicht die gleiche Nuance des Gedankens aus wie maxime ens. Man
wolle also das ungebräuchliche „Meistseiende" mit seinen Korrelaten, dem
„Mehr- und Minderseienden", gütig entschuldigen und auch mit dem
analog gebildeten „Mehr-, Minder- und Meistderartigen" für magis, minus,
und maxime tale nicht allzustreng ins Gericht gehen.

1 Grunwald S. 157.
2 Ebd. S. 158. 3 Ebd. S. 159. * Ebd. S. 155.



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 457

die von Grunwald gegebene Erklärung des Unterschiedes
zwischen der Führung des Gottesbeweises aus den
Seinsstufen in der einen und anderen Summa entschieden
abzulehnen. Diese Ablehnung legt uns freilich die Pflicht auf,
eine bessere Antwort auf die Frage, warum der hl. Thomas
in der theologischen Summa das Argument erweitert hat,
vorzulegen. Wir wollen uns dieser Pflicht nicht entziehen
und glauben in der Tat eine solche Antwort bieten zu
können ; doch fügt sich deren Besprechung besser an anderer
Stelle in die Interpretation des Beweisganges ein, weshalb
es einstweilen gestattet sei über diesen Punkt hinwegzugehen.

Daß die Ursache alles anderen Seins außer dem eigenen
Gott sei, wie der Untersatz unseres Argumentes behauptet,
ist ohne weitere Begründung klar; daß eine solche Ursache
wirklich existiert, wie im Obersatz gesagt wird, bedarf noch
eines besonderen Beweises ; der hl. Thomas liefert denselben
durch den folgenden Schluß: Es gibt ein Meistseiendes;
nun ist aber in jeder Gattung gleichartiger Dinge
das Meistderartige die Ursache von allem anderen,
was zu dieser Gattung gehört; folglich gibt es
etwas, das Ursache alles Seins außer ihm selbst
ist. Prüfen wir beide Prämissen nach ihrem Sinn und ihrer
Begründung.

Es gibt ein Meistseiendes, ein maxime ens. Der
Begriff des Meistseienden setzt offenbar eine Steigerung des
Seins voraus; welches ist aber das gesteigerte Sein, das
Wesensein oder das Dasein Mit De Munnynck1, Rolfes2
und anderen wird man zunächst an eine Steigerung des
wesentlichen Seins, des Vollkommenheitsgehaltes zu denken
haben; indessen hat diese auch eine Steigerung des Exi-
stentialseins notwendig im Gefolge. Denn weil das Dasein
sich zur Wesenheit verhält wie die Wirklichkeit zur Anlage,
jede Anlage aber ihrer Wirklichkeit proportioniert ist,
muß jeder Verschiedenheit der Anlage eine Verschiedenheit
der Wirklichkeit, jeder Steigerung des wesenhaften Seins
eine Steigerung des Daseins entsprechen. Diese Folgerung
besteht auch dann zu Recht, wenn man deren Voraussetzung,
den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein, nicht
gelten lassen und mit der suarezianischen Schule die Identität

1 De Munnynck p. 46.
2 Dr. Eug. Rolfes, Die Gottesbeweise bei Thomas v. Aquin und

Aristoteles. Köln 1898. S. 216—217.
31*



458

beider behaupten wollte. Denn wenn das Dasein der realen
Wesenheit nicht bloß proportioniert, sondern sogar mit ihr
identisch ist, dann bedeutet jeder höhere Grad des wesentlichen

Seins schon an und für sich einen höheren Grad des
Daseins. Wenn daher Rolfes1 sagt, daß „eine Steigerung
der Existenz streng genommen in der Wirklichkeit nur
insofern besteht, als es zwei Stufen des Daseins gibt, das
göttliche, das aus sich, und das geschöpfliche, das nicht aus
sich ist, oder mit anderen Worten, das notwendige und das
zufällige Sein", so wäre dem nicht ganz beizustimmen, wenn
nicht der verdienstvolle Gelehrte selbst durch die Einschränkung

„streng genommen" seinen Satz abschwächen würde.
In welchem Sinne wird nun in der fraglichen Prämisse

die Existenz eines M ei st seienden behauptet? Handelt es
sich um ein relatives oder um ein absolutes Meist, mit anderen
Worten, wird das Meistseiende, dessen Dasein erwiesen werden
soll, so genannt, v/eil es unter den existierenden Dingen
den größten Seinsgehalt hat und von keinemübertroffen
wird, oder weil überhaupt ein höherer Grad undenkbar wäre
und es daher unübertrefflich ist Gegenwärtig verstehen
die Verteidiger des Arguments fast allgemein den Ausdruck
in diesem letzteren Sinne,2 und auch die Tradition scheint
sich im allgemeinen eher zugunsten dieser Auffassung
auszusprechen. Rolfes meint allerdings, daß Cajetan und Suarez
„den Begriff des am meisten etwas Seienden verkennen",
indem sie dasselbe als den empirisch höchsten Grad fassen.
Indessen spricht sich an den von ihm zitierten Stellen weder
Cajetan3 noch Suarez ausdrücklich in diesem Sinne aus.
Rolfes scheint ihre Worte deswegen in dieser Weise zu
interpretieren, weil nach ihm beide daran Anstoß nahmen,
daß der hl. Thomas den Satz des Aristoteles: Die Ursache
aller gleichartigen Dinge sei am meisten derartig, umgekehrt
habe und lehre: das Meistderartige sei die Ursache aller
anderen Dinge derselben Gattung. In der Tat tadelt Suarez
diese Umkehrung, indem er bemerkt, daß sich ein allgemein
bejahender Satz nicht schlechthin konvertieren lasse. Bei
Cajetan habe ich aber keine Spur eines solchen Anstoßes

1 Rolfes S. 216.
2 Oeslaus M. Schneider, Natur, Vernunft, Gott. Regensburg 1883.

S. 224. — Rolfes S. 207. 222. — Garrigou-Lagrange in Revue thomiste 12
(1904), 377 — De Munnynok S. 47.

3 In Summ, theol. 1. q. 2. a. 3.
4 Met. disp. 29. sect. 3.



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 459

entdecken können, es müßte denn sein, daß man eine solche
darin finden wollte, daß er, um den zitierten Satz des heil.
Thomas zu rechtfertigen, den Ausdruck „Ursache" nicht-
ausschließlich von der Wirkursache verstanden wissen will,
sondern ihn auch auf die vorbildliche Ursache ausdehnt.
Indessen wäre dies Fundament doch wohl zu schwach, um die
darauf gebaute Vermutung über die Auffassung Cajetans vom
Meistseienden zu tragen. Mit- mehr Recht könnte man
dieselbe vielleicht dort, ausgesprochen sehen, wo Cajetan sagt,
daß es für den vierten Weg genüge zu einem Meistseienden,
Meistwahren, Meistguten, Meistedeln zu führen, an dessen
Vollkommenheitsgehalt alles teilhabe;1 denn handelte es
sich um ein Meistseiendes im absoluten Sinne, so würde es
für den Beweis nicht bloß eine genügende Leistung sein
zu einem solchen zu führen, sondern man könnte auch von
einem Gottesbewe-is überhaupt gar nicht mehr erwarten.1
Immerhin handelt es sich hier nur um mehr oder minder
wahrscheinliche Vermutungen über die Auffassung Cajetans.
Ganz unzweideutig findet sich dagegen die Anschauung,
daß es dem hl. Thomas nicht notwendig um ein absolut
Meistseiendes zu tun sei, bei Gregor von Valentin
ausgesprochen, der zur Verteidigung jener Prämisse des heil.
Lehrers, wonach ein Mehr oder Minder von verschiedenen
Dingen ausgesagt- wird, je nachdem sie einem Meist näher
oder ferner stehen, behauptet, dieselbe sei im Sinne des
hl. Thomas von einem, wenigstens negativ Meistderartigen

zu fassen.2 Der Einwand, dem Gregor von Valentia
diese Auslegung gegenüberstellt, besagt, daß es nie eine
größtmögliche Zahl, einen größtmöglichen Körper, einen
höchstmöglichen Grad der Gnade gebe, und insofern muß
man Nazarius recht geben, wenn er bemerkt, daß zur Lösung
derartiger Einwände jene Ausdehnung des Ausdrucks
„Meistderartig" auf ein negatives Meist überflüssig sei,
denn die größte Zahl und der groß te Körper — vom Maximum

der Gnade spricht- Nazarius auffälligerweise nicht —
sind nicht am meisten Zahl und am meisten Körper,

1 Caiet. 1. v. „Quartae viae ex gradibus verum sat est ducere ad
maxime ens, verum, bonum, nobile, a quo sunt omnium participationes".

2 Greg, de Valentia, In 1. Part. Disp. 1. q. 2. punct. 3. Venetiis 1608

p. 76. „Respondeopropositionemillam eo modo quo sumitur a S. Thoma
et quo sufficit ad eoneludendum propositum esse verissimam. Intelligitur
enim de aliquo maxime tali saltern negative (id est, quo nullum sit
maius) et aetu existente et in eodem genere et quovis tempore. Sie autem
verissima propositio est."



460 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

und um eine Steigerung in diesem letzteren Sinne handelt es
sich.1 Dagegen ist das weitere Urteil Nazarius', daß diese
Auffassung unbegründet (sine fundamento) sei, nicht ohne
weiteres einzusehen. Sie wird auch in derTat neuestens von
P. Th. Pègues O. P. aufgegriffen, der sich in seinem Kommentar

zur theol. Summa des hl. Thomas dahin ausspricht,
daß das Meistseiende zunächst und unmittelbar ein
Wesen bedeutet, das die anderen an Vollkommenheit überragt;

freilich sei dieses sachlich identisch mit dem
vollkommensten Wesen, das sich denken läßt.2 P. Pègues
bezeichnet das freilich nur als seine Anschauung, ohne sich
auf eine Begründung derselben einzulassen. Da die
Auffassung und Beurteilung des ganzen Argumentes davon
abhängt, wie man sich den Mittelbegriff desselben, das
Meistseiende, denkt, scheint ein gegenseitiges Abwägen der
beiden Meinungen wichtig genug zu sein, um ein längeres
Verweilen bei diesem Punkte zu rechtfertigen.

Dr. Eugen Rolfes, der, wie bemerkt, sich für ein
absolutes Meist entscheidet, bringt für diese seine Auffassung
eine Reihe von Gründen bei, welche zunächst geprüft werden
sollen. Vor allem behauptet er, daß auf ein relativ Höchstes
,,nicht die Worte des Textes paßten: das Mehr und Minder
wird von den verschiedenen Dingen ausgesagt, je nachdem
sie in verschiedener Weise sich dem nähern, was am meisten
das Betreffende ist. Man kann sehr wohl von einem Mehr
und Minder reden, ohne das, was tatsächlich am meisten
etwas ist, zu kennen; z. B. kann man von einem mehr und
minder Großen oder Starken reden, ohne das Größte und
Stärkste zu kennen; ja, wenn man es kennte und dasselbe
etwa zufällig verginge oder mit der Zeit von einem anderen
übertroffen würde, so würde man darum doch immer noch
in demselben Sinne von größer und stärker sein reden wie
vorhin."3 Dieser Grund scheint indessen nicht stichhaltig
zu sein. Der hl. Thomas sagt ja gar nicht, daß es notwendig
sei, das Meist (in seinem Sinn!) zu kennen, um von einem
Mehr oder Minder reden zu können; er konnte es auch

1 Nazarius, Comm. et Controv. in 1. part. Summae D. Thomae.
q. 2. a. 3. — Bononiae 1619. p. 97.

2 Th. Pègues O. P.. Commentaire français littéral de la Somme
théologique de S. Th. d' Aq. I (Toulouse 1907) 106. „II s'agit d'abord et
immédiatement de l'être qui l'emporte sur tous les autres en perfection,
mais, par la même, nons atteignons le plus parfait qui se puisse concevoir.

3 Rolfes S. 207—208.



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 461

gar nicht sagen wollen, weil ihm eben das Mehr- oder Minderseiende

als Beweismittel dient, um das Meistseiende zu
erschließen, ersteres also als bekannt, letzteres geradezu als
unbekannt vorausgesetzt wird. Daher verschlägt es auch
nichts gegen die Richtigkeit des vom hl. Thomas
herangezogenen Satzes, daß das relativ Meiste vergehen oder von
einem anderen übertroffen werden könnte und man doch
noch immer in demselben Sinne von einem Mehr oder Minder
reden würde, wie zuvor. Es würde eben in diesem Falle
an die Stelle des einen Meist nur ein anderes treten, und
was „Mehr" genannt wird, kommt diesem näher, was als
„Minder" bezeichnet wird, steht ihm ferner, und umgekehrt
ist, was diesem Meist näher kommt, mehr-, was ihm ferner
steht, minderderartig.

Rolfes stützt seine Auffassung des Meistseienden weiters
darauf, daß in der Summa contra gentiles der Ausdruck
„am meisten wahr" durch den vorausgestellten „schlechthin
wahr" erklärt wird. „Schlechthin, simpliciter, ist der Gegensatz

von beziehungsweise, secundum quid. Schlechthin
wahr wäre demnach das unmittelbar durch sich selbst Wahre
im. Gegensatz zu allem anderen Wahren, welches erst durch
die Beziehung zu einem anderen und zwar zu dem schlechthin

Wahren wahr ist. So hätten wir dann noch eine zweite
Erklärung für das, was am meisten etwas ist: Das, was
durch sich oder seinem Wesen nach das Betreffende ist,
also seinem Wesen nach gut, wahr, edel usw."1 Auch dieser
Grund wirkt unseres Erachtens nicht überzeugend. Es
handelt sich nämlich an der angezogenen Stelle des hl. Thomas,

wie die Begründung und die Berufung auf Aristoteles
zeigt, zunächst um das logisch Wahre. Bei diesem fällt
natürlich das Meist mit dem Schlechthin zusammen. Denn
da die logische Wahrheit wesentlich eine Beziehung der
Übereinstimmung zwischen einem Gedanken und einem
Gegenstand ist, findet ihre Steigerung eine Grenze am
Seinsgehalt des gedachten Dinges; hat der Gedanke sich
diesem völlig angeglichen, dann ist er schlechthin wahr
und meist wahr. Die Bezeichnung „Schlechthin" ist hier
auch deswegen geboten, weil das, was als minder wahr
bezeichnet wird, streng genommen überhaupt nicht wahr
ist; denn die Existenz mehr oder minder wahrer Behauptungen

wird von Aristoteles an der vom hl. Thomas zitierten

1 Rolfes S. 209.



462 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

Stelle daraus bewiesen, daß zwei Menschen, von denen der
eine vier für fünf, der andere für tausend hält, nicht in
gleichem Grade irren, sondern der eine mehr, der andere
weniger, so daß die Aussage dieses letzteren wahrer sei.1
Nun ist es klar, daß streng genommen die Behauptung, vier
sei gleich fünf, ebensowenig wahr ist wie die andere, vier
sei gleich tausend, nur kommt die erste der Wahrheit näher
als die zweite. Ganz anders aber, als mit der logischen
Wahrheit verhält es sich mit dem realen Sein. Denn einmal
wird dasselbe auch von den minderseienden Dingen in ebenso
eigentlichem, wenn auch nur analogem, Sinne ausgesagt
wie vom Meistseienden ; und dann hat die Steigerungsmöglichkeit

desselben nicht wie die der Wahrheit eine uns
bekannte fixe Grenze — außer man wollte das, was erst
zu erschließen ist, als bereits gegeben ansehen. Es darf
also die Gleichsetzung von „Meist" und „Schlechthin", die
für die logische Wahrheit gilt, nicht ohne weiteres auf das
unbezogene reale Sein übertragen werden. Dazu kommt
nun noch, daß nicht einmal auf dem Gebiete der logischen
Wahrheit aus dem Mehr und Minder auf die wirkliche
Existenzdes schlechthin Wahren geschlossen werden kann ;

denn es ist ja ganz gut denkbar, daß über einen und
denselben Gegenstand zehn Menschen zehn verschiedene
Urteile haben, von denen das eine minder falsch, also mehr
wahr ist als das andere, ohne daß deswegen auch nur einer
ein richtiges, also schlechthin wahres Urteil tatsächlich
haben müßte.

Um zu zeigen, daß der hl. Thomas das Meistseiende im
absoluten Sinne gedacht habe, beruft man sich auch, wie
wir schon früher anzudeuten Gelegenheit hatten, auf die
Tatsache, daß der hl. Lehrer den Satz des Aristoteles: Die
Ursache aller gleichartigen Dinge ist meist derartig,
unbedenklich umkehrt und sagt: Das Meistderartige ist Ursache
aller derartigen Dinge. Diese Umkehrung scheint unstatthaft

zu sein, wenn das Meistderartige nicht als schlechthin
solches gefaßt wird.2 Es dürfte indessen doch möglich sein,
diese Urteilskonversion zu rechtfertigen, ohne zu jener
Erklärung des Meistseienden greifen zu müssen. Man braucht
sich zu diesem Zwecke nur an das goldene Prinzip der

1 Arist. Met. 1. 4. c. 4. „Ovx 6(jloIwq âiéipsvozai o zà zlzzapa
Tcévzs oiôfxevoç xai o yJXia' si ovv jurj ôfÂolcoç, ör^.ov oxi szspoç f/zzov~
(boxe fxä'/.Xov aXrjd-svsi.''

2 Rolfes 221—222.



463

Thomas-Auslegung zu halten: Formalissime loquitur S. Thomas,

und die Begriffe des Minderseienden und des
Meistseienden formell zu fassen. Das Minderseiende kann,
insofern es ein bestimmtes Individuum ist, eine Ursache haben,
die auf derselben Seinsstufe steht; aber diese Seinsstufe
selbst, das Minderseiende als solches, formell genommen,
kann nur verursacht werden durch ein Mehrseiendes und in
letzter Linie durch ein Meistseiendes, sonst wäre es entweder
unverursacht, und dagegen spricht seine Unvollkommenheit
und Beschränktheit als Minderseiendes, oder es wäre von
sich selbst verursacht, und dann müßte es seiner eigenen
Existenz vorangehen, oder es wäre von einem noch tiefer
stehenden Sein verursacht, und das widerstreitet der
Forderung einer genügenden und proportionierten Ursache.
Umgekehrt kann das Meistseiende, wenn es nur als relatives
Meist gefaßt wird, in mehreren Individuen verwirklicht
gedacht werden, solange der Beweis seiner Einzigkeit nicht
erbracht ist; aber wenn auch in diesem Falle nicht alles
Minderseiende von einem und demselben Individuum
verursacht gedacht werden müßte, so wird doch notwendig
alles von jenem höchsten Sein als solchem verursacht.
Man kann also ruhig sagen, daß einerseits die Ursache aller
gleichartigen Dinge am meisten derartig ist, und daß anderseits

das Meistderartige als solches Ursache alles
Minderderartigen als solchen ist.

Rolfes meint auch noch, die von ihm bevorzugte Deutung

des Maxime tale werde „auch noch nachträglich durch
den Text dadurch bemerklich gemacht, daß es nicht heißt:
was am meisten so und so beschaffen ist, sondern, was am
meisten so und so beschaffen heißt. Der Name bezeichnet
die Natur oder das Wesen einer Sache, und so wird hier
mit dem Worte „heißt" zu verstehen gegeben, daß das,
was am meisten etwas ist, es seiner Natur nach ist."1 Dieser
Anschauung, die übrigens von Rolfes selbst nur hypothetisch

vorgetragen wird, läßt sich aber entgegenstellen, daß
der hl. Thomas im Vorausgehenden sagt: Mehr oder minder
derartig heißen verschiedene Dinge, insofern sie in
verschiedener Weise einem Meistderartigen nahekommen. Hier
kann es sich offenbar nicht um das Wesen der so benannten
Dinge handeln, und es ist daher wohl auch kein Grund
vorhanden, demselben Ausdruck einige Zeilen später eine
strengere Bedeutung zuzuschreiben, als er hier hat.

1 Rolfes S. 222.



464

Allein, so könnte man nun fragen, wenn das
Meistseiende nur in einem relativen Sinn aufgefaßt wird als das
Höchste, das es eben gibt, ohne Rücksicht darauf, ob eine
noch höhere Seinsstufe an sich denkbar wäre oder nicht,
bedarf dann der Satz, daß es ein Meistseiendes gebe, noch
eines Beweises Denn „daß es da, wo es höhere Grade gibt,
einen höchsten gibt, über den hinaus es tatsächlich keinen
höheren gibt, ist unbezweifelt. Sonst würde ja die
Steigerung ins Unendliche fortgehen."1 Nun hat aber der
hl. Thomas einen solchen Beweis für nötig gehalten und die
Führung desselben wenigstens angedeutet; folglich muß er
sich das Meistseiende von vornherein als unendlich
vollkommen gedacht haben. — Man könnte auf diesen Einwand
mit der Gegenfrage antworten: Wenn es eine Ordnung von
Bewegern oder Wirkursachen gibt, ist es dann nicht
selbstverständlich, daß es auch einen ersten Beweger, eine erste
Wirkursache geben muß Sonst würde ja die Reihe der
Beweger und Wirkursachen ins Unendliche fortgehen. Und
doch glaubt sich der hl. Thomas verpflichtet, diese scheinbare

Selbstverständlichkeit zu begründen. Ganz analog
liegt nun der Fall beim Gottesbeweis aus den Seinsstufen:
wenn es kein Höchstes gibt, dann wäre ein Fortgang ins
Unendliche unvermeidlich; nun ist aber ein solcher
unmöglich, das will nach unserer Auffassung die Begründung
dartun, welche der Behauptung der Existenz eines
Meistseienden beigegeben ist; folglich gibt es irgend etwas, das
unter den vorhandenen Dingen den höchsten Rang
einnimmt, ganz abgesehen davon, ob derselbe als absolut oder
relativ höchster zu betrachten sei.

,Tadeln kann bekanntlich jeder Bauer, das Bessermachen
wird ihm sauer. Wir haben bis jetzt nur die leichtere Arbeit
des Kritisierens verrichtet; läßt es sich nun auch positiv
zeigen, daß jene Auffassung des Meistseienden, welche
dasselbe nicht notwendig und ausschließlich im absoluten Sinne
nimmt, dem Gedanken des hl. Thomas eher entspricht Wir
glauben diese Frage bejahen zu dürfen. Der erste Grund,
der sich hierfür anführen läßt, wurde bereits angedeutet:
der Beweis, welchen der hl. Thomas seinem Satze beifügt,
fordert nicht mehr und gestattet auch nicht mehr. Dies
eingehender zu untersuchen, wird erst später die Zeit
sein, wenn einmal der Sinn des Satzes festgestellt ist und

1 Rolfes S. 207.



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 465

es sich darum handeln wird, seine Begründung nachzuprüfen;
hier sei vorläufig nur darauf verwiesen, daß selbst die
Vertreter der entgegengesetzten Auffassung sich wohl bewußt
sind, daß, falls dieselbe richtig ist, in dem ganzen Beweis
eine Lücke klafft, die sie in mehr oder minder glücklicher
Weise zu schließen versuchen. Rolfes z. B. fährt, nachdem
er den Begriff des Meistseienden in seinem Sinne bestimmt
hat, fort: „Aber nun fragt es sich, wie es um die Wirklichkeit
eines solchen Meist bestellt ist. St. Thomas sagt einfach:
das Mehr und Weniger wird von den verschiedenen Wesen
ausgesagt, je nachdem sie in verschiedener Weise dem, was
am meisten ein solches ist, sich nähern. Hiermit, sollte
man meinen, wäre zwar dargetan, daß die Idee des absolut
höchsten Grades oder besser des reinen begrifflichen Wesens
einer Eigenschaft dem Gedanken des Mehr und Minder der
Eigenschaft zugrunde liegt, aber es folge nicht, daß etwas
in der Wirklichkeit dieser Idee entspreche."1 Rolfes macht
sich also selbst den Einwand, der andere2 dazu verleitet hat,
in dem Argument des hl. Thomas ein Schließen aus bloßen
Begriffen auf die Wirklichkeit zu sehen. Was hat er nun
darauf zu erwidern? „Um diese Schwierigkeit zu lösen
und„zugleich der Schlußfolgerung des hl. Thomas eine erste
(von mir unterste.) Begründung zu geben", führt Rolfes
weiter aus, „daß jede Vollkommenheit eines Wesens, die es
nicht aus sich hat, sich im letzten Grunde auf ein Wesen
zurückführt, welches sie entweder selbst aus sich hat oder
doch aus sich das Vermögen besitzt, sie in andern
hervorzubringen. Nun kann aber kein Wesen eine Vollkommenheit,
die es in verschiedenem Grade haben kann, aus sich, kraft
seiner Natur oder seines Wesens haben"; folglich weist jeder
endliche Seinsgrad über sich hinaus auf ein unendliches Sein,
das alle Grade überragt.3 Das ist nun an sich alles ganz
richtig, allein gegen die Anwendung dieser Wahrheiten
zum Verständnis des vorliegenden Textes läßt sich doch
noch manches einwenden. Vor allem ist es auffällig, daß von
dieser Erwägung, clie zum ersten Beweis der Wirklichkeit
des Meistseienden dient, sich beim hl. Thomas, der gerade
auch diese Wirklichkeit beweisen will, auch nicht ein Wort
findet ; er hätte also gerade das wichtigste und notwendigste

1 Rolfes S. 209.
2 Dr. Karl Braig, Gottesbeweis oder Gottesbeweise Stuttgart 1888.

S. 58. — Grunwald S. 155—157.
3 Rolfes S. 210—211.



466 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

Glied in seiner Beweisführung mit Stillschweigen übergangen,
was doch etwas schwer anzunehmen ist. Sodann wäre es,
wenn der hl. Thomas wirklich diesen Gedankengang im
Sinne gehabt hätte, nicht notwendig gewesen, ein real und
aktuell vorhandenes Mehr und Minder zur Grundlage
seiner Argumentation zu nehmen ; er hätte einfach irgendeinen

einzelnen endlichen Seinsgrad ohne Rücksicht auf
sein Verhältnis zu anderen heranziehen und auf diese Voraussetzung

allein seine Beweisführung aufbauen können. Weiters
greift dieser Umweg, um zur tatsächlichen Existeriz des
Meistseienden zu gelangen, in unbefugter Weise dem zweiten
Teile des Argumentes vor; dort führt nämlich der hl. Thomas
als neue Prämisse den Satz ein, daß das (als existierend
bereits nachgewiesene) Meistseiende die Ursache alles anderen
Seins außer ihm selbst ist, während hier schon im ersten
Teil die Existenz eines Meistseienden daraus gefolgertwird,
daß dasMinderseiende eine Ursache seines Seins fordert,
die in lptzter Hinsicht nur ein Meistseiendes sein könne.
Wäre endlich der hl. Thomas zur Existenz des Meistseienden
vermittelst des Begriffes der Teilnahme gekommen, so
könnte und müßte er im weiteren VTHauTcier Untersuchung
über die Seinsbestimmtheit • des Meistseienden und Meistguten

vorausetzen, daß dasselbe seinem Wesen nach und
nicht durch Teilnahme seiend und gut ist; er setzt das aber
nicht voraus, sondern hält es schon wenige Seiten später
für eines eigenen Beweises bedürftig, den er mit Hilfe des
Mittelbegriffes des Erstseienden und Erstguten führt.1

Es wurde vorhin erwähnt, daß die Lücke, welche der
Gottesbeweis aus den Seinsstufen aufweist, wenn das
Meistseiende ausschließlich im absoluten Sinne verstanden wird,
in mehr oder minder glücklicher Weise zu schließen
versucht wurde. Rolfes' eben besprochener Versuch ist jedenfalls

in die erste dieser beiden Gruppen einzureihen; als
Typus der zweiten mag der De Munnyncks gelten. P. De
Munnynck gesteht ebenfalls zu, daß aus dem Satze, von
einem Mehr oder Minder könne man nur sprechen mit
Rücksicht auf die größere oder geringere Annäherung an
ein Meist, nur das folge, daß wir die Idee eines höchsten
und edelsten Wesens besitzen, und daß trotzdem der heil.

1 S. theol. 1. q. 3. a. 2. c. „Primum, quod ©st bonum, et optimum,
quod Deus est, non est bonum per partieipationem,. quia bonum per
essentiam prius est bono per partieipationem".



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 467

Thomas unmittelbar, ohne weitere Erwägungen anzustellen
schließe: Es gibt also ein Wahrstes, Edelstes usw.1; es
liege also ein gewagter Übergang (audax transitus) von der
idealen zur realen Ordnung vor,2 der sich nur dadurch
rechtfertigen lasse, daß man mit P.Lepidi folgende Erwägung
anstelle und als schlußkräftig anerkenne: Das Objekt des
Verstandes ist das Sein oder die Realität ; wenn wir also ein
Meistseiendes denken, so erfassen wir durch unseren Begriff
die objektive Realität desselben; nun ist aber in dem aller-
verkommenstenWesen jedeRealität identisch mit dem Ganzen,
folglich können wir aus der von uns erfaßten objektiven
Realität auf die Existenz des vollkommensten Wesens
schließen.3 Wie man sieht, läßt auch dieser Erklärungsversuch

den hl. Thomas gerade über den wichtigsten Punkt
der ganzen Beweisführung sich ausschweigen. Warum der
hl. Lehrer von dem Vorhandensein verschiedener S eins-
grade und nicht von der Existenz irgend eines bes-
schränkten Wesens ausgeht, sucht De Munnynck allerdings
zu erklären, doch reichen die drei Gründe, die er anführt,4
und deren kritische Würdigung uns zu weit vom Thema
abführen würde, nicht aus, um. es verständlich zu machen,
weshalb der hl. Thomas einen so überflüssigen Umweg
eingeschlagen und sich dafür dort eines beredten Stillschweigens
beflissen haben sollte, wo der entscheidende Schritt des
Arguments zu machen gewesen wäre. Das dritte und vierte
Bedenken, das oben gegen den ,'Erklärungsversuch Rolfes'
erhoben wurde, fällt hier freilich weg, dafür muß aber ein
noch gewichtigeres geltend gemacht werden: der gewagte
Sprung aus der idealen in die reale Ordnung ist als
mißglückt zu betrachten. Wir können, ohne zu weitläufig zu
werden, dieses letzte Urteil hier nicht näher begründen,
brauchen es auch nicht zu tun, da das Argument P. Lepidis
bereits von anderer Seite einer eingehenden Kritik unterzogen

worden ist.5

1 De Munnynck S. 57.
2 Ebd. S. 46—47.
3 Ebd. S. 57.
4 Ebd. S. 57—58.
5 R. Garrigou-Lagrange in der Revue thomiste 12 (1904) 366—373.

C. Gauthier in der Revue augustinienne 8 (1909) 574—588. — P. Garrigou -

Lagrange sucht übrigens in dem zitierten Artikel der Existenz des
Meistseienden ähnlich wie Rolfes mit Hilfe des Partizipationsbegriffes
beizukommen.



468 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

Nach dieser längeren Abschweifung, die nötig war,
um zu zeigen, daß man bei der Auffassung des Meistseienden
im ausschließlich absoluten Sinne dem Beweis des hl. Thomas
schwerlich ganz gerecht werden kann, wollen wir den Gang
unserer Untersuchung wieder aufnehmen. Wir haben als
ersten Grund für die Ablehnung jener Interpretation
angeführt, daß der vom hl. Thomas gelieferte Beweis für die
Existenz eines Meistseienden dieselbe weder fordert noch
gestattet, und uns die nähere positive Ausführung dieses
Grundes für später vorbehalten. Einen zweiten Beweis
könnte man vielleicht darin sehen, daß der hl. Thomas den
Begriff des Meistseienden durch den des Meistwarmen
veranschaulicht und als solches das Feuer bezeichnet: das
Feuer ist nicht unendlich warm, da ja die Wärme überhaupt
einer Steigerung ins Unendliche nicht fähig ist, und trotzdem
wird es als das Meistwarme angeführt. Rolfes meint
allerdings, daß das Feuer hier nicht als einzelnes empirisch
Wärmstes gefaßt werden könne, da es ja auch selbst
verschiedene Wärmegrade habe, sondern daß es hier als das
steht, was seiner Natur nach das Wärmste ist, gleichsam
die Wärme selbst.1 Wir müßten also annehmen, daß der
hl. Thomas das Wort „Feuer" in einem Sinne verwendet
habe, den es im gewöhnlichen Sprachgebrauche nicht hat,
und es trotzdem nicht der Mühe wert erachtet habe, den
scharfen Sinn des angewandten Wortes festzustellen oder
auch nur anzudeuten, daß es sich nur um eine Versinnlichung
handelt, welche dem Gedanken nicht genau entspricht.
Das wäre aber ganz gegen die sonstigen guten literarischen
Gepflogenheiten des hl. Lehrers. Dazu kommt noch, daß
der hl.Thomas an anderer Stelle ganz wohl den richtigen
Ausdruck gefunden hat, um eine unendliche Wärme, wenn
eine solche möglich wäre, zu bezeichnen: sie wäre nicht die
Wärme irgend eines Subjektes, sondern eine ohne Subjekt
für sich und in sich bestehende Wärme.2 Es ist nun nicht
einzusehen, warum der hl. Thomas, wenn er unter dem
Meistwarmen wirklich eine unbegrenzte Wärme verstanden

1 Rolfes S. 208.
2 S. Thom. Sent. 3. d. 13. q. 1. a. 2. solut. 2. ,,Limitatur aliquid

ex capacitate recipientis; unde illud, quod non habet esse receptum in
aliquo, sed subsistens, non habet esse limitatum, sed infinitum, sicut Deus ;

si autem esset aliqua forma simplex subsistens, quae non esset suum esse,,
haberet quidem finitatem quantum ad esse, sed illa forma non
esset limitata, quia non esset in aliquo recepta; âicut si intelligatu v

calor per se existens."



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 469

hätte, sich nicht desselben Ausdruckes hätte hier bedienen
wollen. Daß das Feuer selbst verschiedene Wärmegrade habe,
scheint für die Beurteilung der Auffassung des hl. Thomas
belanglos zu sein, denn wir dürfen an Vergleiche und
Beispiele, welche der Heilige aus dem Reiche der Natur zur
Beleuchtung seiner Lehre beibringt, nicht den Maßstab
unserer heutigen naturgeschichtlichen oder physikalischen
Kenntnisse anlegen.

Einen dritten Grund, das Meistseiende nicht im
ausschließlich absoluten Sinne zu fassen, scheint uns die
verschiedene Darstellung des Gottesbeweises aus den
Seinsstufen in den beiden Summen des hl. Thomas nahezulegen.
In der Summa contra gentiles schließt das Argument mit
dem Nachweis der Existenz eines Meistseienden, indem dieses
unmittelbar mit Gott identifiziert wird ; in der theologischen
Summa wird an diesen Nachweis noch der weitere Gedanke
geknüpft, daß das Meistseiende auch Allursache sei und erst
die Allursache wird als Gott bezeichnet. Warum hat der
hl. Thomas diese Erweiterung seines Beweises vorgenommen
Fassen wir das Meistseiende zunächst und direkt im relativen
Sinne, dann ist diese Frage leicht zu beantworten; denn es
ist dann nicht ohne weiteres klar, daß dem so verstandenen
Meistseienden auch wirklich göttliche Eigenschaften
zukommen, im Gegenteil, es könnte sogar die Versuchung
naheliegen, das tatsächlich existierende Meistseiende
mit dem erfahrungsmäßig bekannten höchsten
Seinsgrade, also mit der menschlichen Natur, zu verwechseln
und infolgedessen die Göttlichkeit des Meistseienden zu
bestreiten; um diesem Einwände vorzubeugen, mußte es
als geraten erscheinen, durch die Einführung des
Mittelbegriffes der Allursache die Identität des Meistseienden mit
Gott aufzuzeigen. Wird dagegen der Begriff des
Meistseienden von vornherein im absoluten Sinne gefaßt, dann
erscheint die Ergänzung der Beweisführung in der
theologischen Summa zwecklos und ist um so unbegreiflicher,
als der hl. Thomas selbst im Prolog erklärt, daß er in diesem
Werke die Glaubenslehre so kurz und lichtvoll darstellen
wolle, als es eben der behandelte Gegenstand gestatte :

jenes Anhängsel würde nur die Beweisführung verlängern,
ohne deren Klarheit zu vermehren. Denn daß das Meistseiende
im absoluten Sinne, das unendlich vollkommene Wesen,
Gott sei, ist ja doch eine platte Selbstverständlichkeit, zu
deren Begründung es nicht des eher abschwächenden Mittel-



470 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

begriffes der Allursache bedarf. Man wende dagegen nicht
ein, daß der hl. Thomas nicht von vornherein bei jedermann
einen so erhabenen Gottesbegriff voraussetze, wie dies aus
seiner Ablehnung des sogenannten ontologischen
Gottesbeweises in der theologischen Summa ersichtlich sei.1 Es
ist ja begreiflich, daß es Menschen gibt, die nicht wissen, daß
Gott ein unendlich vollkommenes Wesen ist; aber undenkbar

ist es, daß es jemanden nicht unmittelbar klar sein sollte,
daß das unendliche Wesen Gott sei.

Zur Lösung der Frage, ob der hl. Thomas das
Meistseiende als den höchstdenkbaren Seinsgrad aufgefaßt
habe, dürfte endlich auch eine der Beweisführungen
beitragen, durch welche der hl. Lehrer die Unkörperlichkeit
Gottes darzutun sucht. Er stützt sich nämlich unter anderem
auch darauf, daß Gott das edelste (nobilissimum) Wesen
sei, wie der vorausgehende Artikel gezeigt habe, daß aber
kein Körper das edelste Wesen sein könne. Diesen Untersatz

begründet der hl. Thomas näher und zeigt dadurch,
daß er ihn als begründungsbedürftig ansieht.2 Daß aber
kein Körper das denkbar vollkommenste Wesen sei,
braucht wohl kaum erst bewiesen werden, und tatsächlich
sagt uns ja auch der hl. Thomas selbst, daß nicht alle
Menschen Gott als das denkbar höchste Wesen erkennen,
was daraus erhelle, daß manche ihn für ein körperliches
Wesen halten.3 Das Edelste, von dem der hl. Thomas
sowohl in unserem Gottesbeweise, als auch in der zitierten
Begründung der Unkörperlichkeit Gottes spricht, ist also
nicht das denkbar Edelste, sondern das, was eben alle anderen
edlen Dinge übertrifft und von keinem übertroffen wird.

Aus dem bisher Gesagten glauben wir den Schluß
ziehen zu dürfen, daß im Sinne des engelgleichen Lehrers
der Satz: ,,Es gibt ein Meistseiendes" nicht mehr besagen
will, als : Es gibt ein Wesen, das alle anderen an Seinsfülle
überragt; ob dieses Wesen in seinem eigenen Sein Schranken
hat oder nicht, tut einstweilen nichts zur Sache. Diesen
Satz begründet nun der hl. Thomas durch den folgenden
Schluß: ,,Es gibt ein Wahrstes, Bestes und Edelstes;

1 S. theol. 1. q. 2. a. 1. ad 2. yiForte ill©, qui audit hoc nomen, Deus,
non intelligit significari aliquid, quo maius cogitari non possit, cum quidam
crediderint Deum esse corpus."

2 S. theol. 1. q. 3. a. 1. c.
8 S. theol. 1. q. 2. a. 1. ad 2.



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 471

was aber am meisten wahr ist, hat auch das
meiste Sein; folglich gibt es ein Meistseiendes."

Was am meisten wahr ist, hat auch das meiste
Sein. Über diesen Untersatz ist nicht viel zn bemerken.
Was seine Bedeutung angeht, so ist das Wahre, von welchem
darin die Bede ist, selbstverständlich im ontologischen und
nicht im logischen Sinne aufzufassen. Die Begründung
seiner Behauptung setzt der hl. Thomas aus der Philosophie
als bekannt voraus, daher seine Berufung auf Aristoteles.1
Übrigens hat der hl. Lehrer selbst diese Begründung an
einer anderen Stelle seiner theologischen Summa2 ausgeführt.

Schwierigkeiten bietet diese Lehre weiter nicht, weshalb

wir uns gleich dem Obersatze unseres Schlusses
zuwenden.

Es gibt ein Wahrstes, Bestes und Edelstes.
Wenn wir diese Prämisse der theologischen Summa mit
der entsprechenden in der Summa contra gentiles vergleichen,
müssen wir vor allem feststellen, daß dort die Begriffe des
Besten und Edelsten fehlen; dagegen gibt uns daselbst der
hl. Thomas an., wodurch er sich bei der Zusammenstellung
des Beweises für diesen Satz inspirieren ließ. Beides hat zu
Angriffen auf das Argument dienen müssen, auf welche hier
kurz eingegangen werden soll.

Die Einführung der Begriffe des Besten und Edelsten
in unserem Gottesbeweis bezeichnet Grunwald als eine
..unorganische Einfügung", weil doch das maxime ens
ausschließlich aus dem Begriffe des Wahrsten abgeleitet wird.®
Dieser Vorwurf ist unberechtigt. Denn der hl. Lehrer sagt
ja ganz ausdrücklich: Es gibt ein Wahrstes, Bestes, Edelstes

und'folglich ein Meistseiendes. Wenn zur Begründung

der Abfolge dieses Enthymems ausschließlich der Satz
herangezogen wird, daß das Meistwahre meistseiend ist,
während vom Meistguten und Meistedlen nicht weiter die
Rede ist, so ist das wohl daraus zu erklären, daß
der hl. Thomas diese nachträgliche Begründung mit den

1 An der angezogenen Stelle findet sieh die Behauptung nicht in
dem Wortlaute, in dem der hl. Thomas sie aufstellt. Aristoteles sagt
Met. 1. 2. c. 1.: "Exaoznv <vç i'yet rov sivat, ovtuj xal rrjç à).r/tj-siaç.
Daß die Konversion, welche der hl. Thomas mit diesem Satze vorgenommen
hat, berechtigt ist, liegt bei der Identität des Ontologisch-Wahren mit
dem Seienden auf der Hand.

2 S. theol. 1. q. 16. a. 3.
* Grunwald S. 159.

lahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 32



472 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

Worten des Aristoteles geben wollte, bei diesem aber nur
die Identität des Meistwahren mit dem Meistseienden
direkt ausgesprochen vorfand. Hätte der hl. Lehrer auf
das Zitat verzichten wollen, so hätte er ebensogut sagen
können: Das Beste und Edelste ist auch das Meistseiende.
Der Grund, weshalb der hl. Thomas diese beiden Begriffe
hier einführt, wird wohl darin liegen, daß die Abstufung
des Guten und Edlen mehr in die Augen springt, als die des
Wahren. Da aber alle drei nur Vollkommenheiten besagen,
die mit dem Sein selbst identisch und konvertibel sind,
kann von einer unorganischen Einfügung keine Rede sein.

Von größerer Schwere ist der Tadel, welchen Grunwald
gegen die Berufung des hl. Thomas auf Aristoteles bezüglich

der Existenz eines Meistwahren erhebt. Unter den
Obersatz, daß das Meistwahre meistseiend ist, subsumiert
nämlich der Heilige in der Summa contra gentiles den Satz,
daß es ein Meistwahres gebe, und führt dafür aus Aristoteles

den Grund an, daß von zwei falschen Behauptungen
die eine mehr, die andere minder falsch, daher auch die
eine minder, die andere mehr wahr sei. Grunwald bemerkt
hierzu: „Während die Wahrheitsidee im Untersatze und
seiner Begründung rein in erkenntnistheoretischer Bedeutung

verwandt wird, will sie Thomas im Ober- und Schlußsatz

im metaphysischen Sinne verstanden wissen. Man
könnte insofern von einer quaternio terminorum sprechen."1
Wenn an unserer Stelle dem hl. Thomas wirklich eine
quaternio terminorum entschlüpft wäre, dann wäre das
allerdings recht schlimm; indessen wäre dieselbe hier schon
derartig plump, daß man selbst einem mittelmäßigen Denker,
geschweige denn einem hl. Thomas, gewiß keine übertriebene
Ehre antut, wenn man diese Auffassung von vornherein als
unmöglich abweist. In der Tat zeigt denn auch eine genauere
Betrachtung des Textes, daß dieselbe ganz unbegründet
ist. Nicht darum war es dem hl. Thomas zu tun, aus den
Gedanken, die Aristoteles ausgesprochen hat, sein Argument

zusammenzustellen, sondern mit aller nur wünschenswerten

Deutlichkeit sagt er uns, daß er aus den Worten
des Stagiriten die Inspiration zu seinem Beweis geschöpft
hat.2 Diese Worte entlehnt er dem zweiten und vierten
Buch der Metaphysik; an der ersten Stelle lehrt Aristoteles,

1 Grunwald S. 156.
2 C. gent. 1. 1. c. 13. „Potest etiam et alia ratio colligi ex verbis

Aristotelis."



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 473

daß die Begriffe ,,Wahr" und „Seiend" konvertibel sind;
an der zweiten zeigt er, daß es ein Meistwahres gebe. Allerdings

versteht er das letztere im logischen Sinne, allein die
Begründung, auf welche er sich stützt, läßt sich ebensogut
und noch besser —- das minder Falsche ist ja, wie wir bereits
gelegentlich bemerkten, streng genommen nicht mehr wahr,
weil es überhaupt nicht wahr ist — auf die ontologische
Wahrheit anwenden, weshalb der hl. Thomas nicht bloß
den Satz selbst, sondern auch dessen Begründung zitiert.
Dabei setzt er aber voraus, daß sein Leser hinreichenden
Sinn für Logik besitzt, um die Anwendung des aristotelischen
Gedankenganges auf das Ontologisch-Wahre selbst
vorzunehmen.

Wir kommen nun zu dem schwierigsten Schritt des

ganzen Beweisverfahrens, nämlich zu dem Nachweis, daß
es ein Wahrstes, Bestes, Edelstes wirklich gibt. Der heil.
Thomas sagt: „Es gibt unter den Dingen solche,
die mehr, und solche, die weniger gut, wahr oder
edel sind; die Bezeichnung „Mehr" und „Minder"
kommt aber gewissen Dingen zu je nach ihrer
verschiedenenAnnäherung an ein (aktuell existierendes)
Meist: folglich gibt es ein Meistwahres, ein Meistgutes,
ein Meistedles." Wie wir bereits früher zu bemerken
Gelegenheit hatten — und wir begegnen uns in dieser
Anschauung mit den älteren Thomas-Kommentatoren, wie
sich sogleich zeigen wird — sehen wir in diesem Syllogismus
den positiven Nachweis der Existenz eines Wahrsten, Besten
und Edelsten durch den Ausschluß eines Fortganges
der Steigerung ins Unendliche. Doch bietet die
Abfolge dieses Schlusses gewisse Schwierigkeiten, welche sich
in den verschiedenen Versuchen widerspiegeln, die
unternommen worden sind, um den Gedankengang des hl. Thomas
dem Verständnis näher zu bringen. Prüfen wir einige dieser
Versuche kurz nach!

Joannes a S. Thoma ist der Ansicht, daß das Mehr
oder Minder in unserem Argumente nicht von einer
individuellen oder spezifischen, sondern von einer generischen
Verschiedenheit der Vollkommenheit zu verstehen sei; eine
Vervielfältigung der Einzeldinge oder Arten ins Unendliche
sei nun allerdings nicht unmöglich, wohl aber eine solche
der Gattungen; denn da auf der Verschiedenheit der
Gattungen die wesentliche Unterordnung von Ursachen beruhe,
so würde eine Steigerung der Gattungen ins Unendliche auch

32*



474 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

eine Verlängerung der wesentlich geordneten Ursachenreihe
ins Unendliche zur Folge haben, und diese wurde vom
hl. Thomas bereits in seinem zweiten Gottesbeweise
ausgeschlossen.1 Dieser Erklärungsversuch dürfte indessen
kaum dem Gedanken des hl. Thomas entsprechen. Denn
abgesehen davon, daß der hl. Lehrer auch nicht mit einer
Silbe andeutet, daß er nur von einer Vollkommenheitsabstufung

von Gattungen reden wolle, würde er auch eine
unendliche Menge gleichzeitig existierender Arten oder
Individuen als unmöglich erklären; und wenn Joannes a
S. Thoma von der Steigerung der Gattungsvollkommenheit
den Fortgang ins Unendliche nur dadurch ausschließen zu
können glaubt, daß ein solcher auch eine unendliche Reihe
wesentlich geordneter Ursachen bedeuten würde, so verläßt
er das vom hl. Thomas im vierten Argument gewählte
Beweismittel und es würde der Beweis seinem Wesen nach
mit dem aus der Ordnung der Wirkursachen zusammenfallen.

Fr. Palanco glaubt durch Einführung des Maß begriffes
besser zum Ziele zu kommen. Gäbe es kein Meist, dann gäbe
es nach ihm auch kein Maß, wonach sich das Mehr oder
Minder der einzelnen Dinge bestimme; infolgedessen gäbe
es auch keine Grade in der Welt, sondern alles wäre gleich
vollkommen. Denn ginge die Steigerung ins Unendliche
weiter, dann würde jedes einzelne Ding Von ebenso vielen
übertroffen werden, wie jedes andere. Man könnte beispielsweise

in diesem Falle nicht behaupten, daß der Mensch
edler sei als das Tier ; denn wenn man sage, er übertreffe
das Tier durch seine Vernünftigkeit, so lasse sich darauf
erwidern, daß er von diesem in der Tierheit übertroffen
werde; und wenn man nun weiter argumentiere, daß die
Vernünftigkeit besser und vollkommener sei als die Tierheit,
so kehre nur die gleiche Frage nach dem Maßstab wieder,
den man zur Beurteilung des Mehr oder Minder anwende.2

1 Ioannes a S. Th., Cursus theol. in part. 1. q. 2. disp. 3. a. 2. n. 24.
(Coloniae Agripp. 1711, t. 1. pag. 79) ,,Quia magis et minus datur per
ordinem ad maxime tale, nisi fit processus in infinitum, quod saepe reiec-
tum est, nam licet possint a Deo creari infinata individua vel species,
tarnen non possunt dari infinita genera, et in his procedit argumentum
de magis et minus latitudine generum, unum enim genus est magis et
melius altero, nec potest in generibus procedi in infinitum ; sic enim posset
procedi in infinitum in causis subordinatis, cum diversitas generum faciat
subordinationem causarum ' '.

2 Franc. Palanco O. Minim. Tractatus deDeo uno. Disp. 2. q. 4. n. 25



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 475

Auch diese Deutung hat eine Reihe von Bedenken
gegen sich. Ist das Meist der Maßstab, an dem wir die
gleichartigen Dinge messen, um die einen als mehr-, die
anderen als minderderartig zu bezeichnen, dann muß es
selbst schon erkannt sein, ehe wir von einem Mehr oder
Minder reden können; der hl. Thomas setzt aber das Meist
nicht als vor dem Mehr oder Minder bekannt voraus,
sondern will es aus dem unabhängig vom Meist bekannten
Mehr und Minder erst erschließen. Würde es sich ferner
nur um einen Maßstab handeln, so wäre es nicht notwendig,
daß derselbe tatsächlich existiere, es würde vielmehr der
reine Begriff der betreffenden Vollkommenheit, wie er von
jedem einzelnen Individuum abstrahiert werden kann,
dazu wohl ausreichen; der hl. Thomas will aber das aktuelle
Vorhandensein des Meistderartigen beweisen. Weiters geht
es nicht an, das Urteil über das Mehr oder Minder auf der
bloßen Tatsache des ziffernmäßigen Übertreffens und Über-
troffenseins beruhen zu lassen, denn einmal wäre in diesem
Falle nicht bloß die Kenntnis des Meistderartigen, sondern
auch die aller übertreffenden Grade notwendig, um jenes
Urteil fällen zu können, und dann muß ja die Steigerung
nicht notwendig in gleichen Graddistanzen sich vollziehen,
sondern kann ja auch sprungweise stattfinden. Endlich
krankt dieser Gedankengang an einem inneren Widerspruch,
indem die Unmöglichkeit eine Steigerung, ein Übertroffen-
sein des einen Dinges durch ein anderes festzustellen daraus
abgeleitet wird, daß alle von gleich vielen übertroffen
Avären.

Friedr. Nik. Gavardi sucht sich mit dem Verhältnis
zwischen Teil und Ganzem zu helfen: das Minderderartige
habe nicht alles, was das Mehrderartige besitze; was aber
nicht alles habe, das einem anderen zukomme, ist nur ein
Teil von demselben; der Teil habe aber als solcher eine
wesentliche Beziehung zum Ganzen, und es sei ein innerer
Widerspruch, daß es einen Teil gebe ohne das entsprechende
Ganze; wo es daher ein Mehr oder Minder gebe, dort müsse

—26 (Matriti 1706. pag 100—101.) ,,Nulla esset mensura, unde unum
esset maius aut minus alio consequenter non essent varii gradus in
universo, sed omnia essent aequalia Quodlibet ens a tot bonis
exeederetur in bonitate et tot excederet, quam quodlibet aliud Si
dieas (hominem) excedere in rationalitate, ego dicam bruta excedere ho-
minem in brutalitate. Si vero répétas rationalitatem esse meliorem et
perfectiorem brutalitate, iterum rogabo in quo sit perfectior aut quae sit
mensura maioris et minoris perfectionis aut bonitatis".



476 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

es auch das Ganze geben, in dem alle Teile enthalten sind
und kein Mangel sich vorfindet.1 Der Vorgang hat auf den
ersten Anblick etwas Bestechendes, indessen kann auch er
einer genaueren Prüfung nicht standhalten. Man darf
nämlich streng genommen das Minderderartige nicht einen
Teil des Mehrderartigen nennen, weil es nicht alle
Vollkommenheit besitzt, die diesem zukommt; das Tier ist nicht
ein Teil des Menschen. Denn zum Begriffe des Teiles gehört
nicht bloß, daß er weniger sei als das Ganze, sondern vor
allem, daß er in Verbindung mit einem anderen Teile das
Ganze konstituiere. Nur von einem Teile in diesem Sinne
gilt es, daß er eine wesentliche Beziehung zum Ganzen habe
und daß seine Existenz die des Ganzen involviere.

Angesichts dieser Reihe mißglückter Rechtfertigungsversuche

ist man nicht überrascht, andere Autoren an der
Stichhaltigkeit des in Frage stehenden Arguments
überhaupt zweifeln zu sehen. Arriaga beispielsweise hält es
nicht für überzeugend; es lasse sich, meint er, leicht darauf
erwidern, daß jedes Ding an sich seine größere Vollkommenheit

besitze, und daß dieser Besitz der Annäherung an ein
Edelstes, falls es ein solches gibt, vorangehe und deren
Wurzel sei; ob es aber ein Edelstes gebe oder nicht, müsse
durch andere Gründe entschieden werden und lasse sich
aus der bloßen Tatsache eines Gradunterschiedes unter den
Dingen allein nicht ableiten.2

Sollen wir uns diesem ablehnenden Urteil anschließen
Sollen wir einräumen, daß sich der hl. Thomas in einem
schwachen Stündlein eine petitio prineipii habe unterlaufen
lassen Wir glauben nicht. Arriagas Ausführungen ver-

1 Frid. Nie. Gavardi O. Erem. S. Aug., Sohola Aegidiana. Q. 1. De
subst. Dei. a. 6. n. 4 (Neapoli 1683. t. I. pag. 193) „Ubi est dare magis
et minus, ibi est dare partem et partem, minus enim deficit ab eo, quod
est maius; quod autem deficit ab alio, non habet omne illud, quod habet
aliud; et quod non habet omne illud, quod habet aliud, est tan tum pars
illius sed pars dicit eorrelationem ad totum, et implicat dari unum
relativum sine suo correlativo; ergo ubi datur magis et minus, ibi est dare
totum; sed totum est maximum in quo conservantur omnes partes et
nulla pars ei deficit et ideo in illo nullus defectus esse potest".

2 Rod. de Arriaga S. I., Disputationes theologicae in. 1. part. D. Thomae
Disp. 2. seet. 4. subsect. 3. n. 35. (Lugduni 1669. t. 1. pag. 36.) „Hoc
argumentum non videtur convincere; nam facile dicetur quodlibet ens
ex se habere eam maiorem perfeetionem et prius esse eam habere, inde
autem resultare, ut magis accédant ad nobilissimum, casu quo illud Sit;
illud autem esse vel non esse debere aliunde probari, non autem ex inaequali-
tate creaturarum desumi."



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 477

mengen Wahres mit Falschem. Es ist gewiß richtig, daß
jedes Ding zunächst ohne Rücksicht auf andere ein
bestimmtes Maß von Vollkommenheit besitzt, und erst in
zweiter Linie und auf Grund dieser Vollkommenheit einem
anderen näher oder ferner steht. Denn diese Annäherung
ist ein akzidentelles relatives Sein, und ein solches setzt in
seinem Träger immer ein Fundament der Beziehung voraus.
So weit wird man Arriaga beipflichten müssen; wenn er
aber weiterhin meint, daß die Existenz eines Edelsten, dem
die mehr oder minder edlen Dinge näher oder ferner stehen,
sich aus der bloßen Tatsache der Abstufung des Seins nicht
nachweisen lasse, so braucht man das nicht als unbestreitbar^,
hinzunehmen. Denken wir uns vier Dinge, welche einen
bestimmten, voneinander verschiedenen Seinsgehalt haben,
etwa Mensch, Tier, Pflanze, Stein. An und für sich ist
dieser bestimmte Seinsgehalt in jedem einzelnen der
betrachteten Dinge unbezogen; aber er begründet in jedem
von ihnen ein Verhältnis zu den anderen, welches wir als
Übertreffen und Übertroffensein bezeichnen können. Diese
vier Wesen bilden nun, nicht insofern sie ein unbezogenes
Sein besitzen, sondern insofern sie zueinander in der
Beziehung des Übertreffens und Übertroffenseins
stehen, eine Ordnung, und zwar eine wesentliche
Ordnung, weil das Prinzip derselben, das Übertreffen oder
Übertroffensein, das Wesen der geordneten Dinge ausmacht :

jedem früheren Glied der Reihe kommt sein Platz nicht
bloß zufällig, sondern wesentlich und notwendig zu, weil sein
Übertreffen vollkommener und universaler ist als das des
nächstfolgenden. Wäre es nun möglich, daß diese Reihe
wesentlich geordneter Dinge, von der uns vier Glieder
empirisch gegeben sind, nach oben oder nach unten oder nach
beiden Seiten über die Grenzen unserer Erfahrung hinaus
ins Unendliche fortgehe Nein Bestimmend für diese
Antwort ist nicht bloß der allgemeine Grund, daß es in diesem
Falle eine aktuell vorhandene unendliche Menge von Dingen
gäbe, was unmöglich ist, sondern auch ein besonderer Grund,
der sich auf die Eigenart dieser Reihe stützt. Da die Glieder
derselben in aufsteigender Richtung immer vollkommener
sind, so müßte, wenn die Reihe nach dieser Seite hin wirklich
unendlich wäre, unter ihnen sich auch ein unendlich
vollkommenes finden; dieses würde aber dann das Endglied
der Reihe darstellen, und eben dadurch würde sich diese
als nicht unendlich, sondern als abgeschlossen erweisen,



478

und die gemachte Annahme würde sich in ihrer Konsequenz
selbst aufheben. Es gibt also auf jeden Fall überall, wo die
Steigerung einer Vollkommenheit vorliegt, etwas, dem diese
Vollkommenheit im höchsten Grade zukommt; und je
nachdem die übrigen Träger dieser Vollkommenheit
dieselbe in höherem oder geringerem Grade besitzen, stehen
sie jenem Meist auf der Stufenleiter der wesentlichen
Ordnung näher oder ferner.

Damit wären wir nun glücklich bei den Worten des
hl. Thomas angelangt, nur scheinen wir mit denselben das
Umgekehrte von dem zu sagen, was er sagt. Nach unseren
Ausführungen stehen gewisse Dinge dem Meist näher oder
ferner, weil sie mehr oder minder vollkommen sind; der
hl. Thomas schein! aber umgekehrt zu lehren, daß von
verschiedenen Dingen das Mehr oder Minder ausgesagt
wird, weil sie dem Meist näher oder ferner stehen. Um
diesen Zweifel bezüglich der Übereinstimhiung der hier
gebotenen Entwicklung mit dem Gedanken des hl. Thomas
zu lösen, ist es nötig, den Sinn des Wortes „insofern"
(secundum quod) an unserer Stelle genau festzustellen. Diese
Wendung kann den formalen fGrund einer Behauptung
bezeichnen; doch scheint diese Bedeutung an der vorliegenden

Stelle durch den Gedankengang ausgeschlossen zu sein :

wenn etwas mehr- oder minderderartig wäre, weil es dem
Meistderartigen nähqr oder ferner stg|it, so würde eine
Beziehung ein unBezögeiies Sein begründen, anstatt daß sie
sich selbst auf einem solchen aufbaut; und würde etwas
als mehr- oder minderderartig von uns erkannt und benannt
wegen seiner größeren oder geringeren Annäherung an das
Meistderartige, so müßten wir,, wie bereits wiederholt
bemerkt wurde, das Meist vor dem Mehr oder Minder kennen,
während doch der hl. Thomas die Existenz desselben erst
beweisen will, es also nicht als bekannt voraussetzt. Wir
werden also dem „Insofern" einen anderen Sinn zuschreiben
müssen, der einerseits den Anfortltfungen des zu führenden
Beweises gerecht wird und sich anderseits aus der Ausdrucksweise

des engelgleichen Lehrers belegen läßt. In der Tat
finden sich denn auch beim hl. Thomas Stellen, wo er dieselbe
Wendung gebraucht, aber in der offenbaren Absicht, nicht
die formale Seite eines Gegenständes zu bezeichnen,
sondern irgendeinen aus derselben sich ergebenden oder dieselbe
begleitenden Umstand auszudrücken. So stützt er beispielsweise

den Satz, daß der Glaubenswissenschaft der Name



479

Weisheit zukomme auf die Behauptung, daß sie uns über
Gott, insofern er die höchste Ursache ist, belehrt.1 Nun
ist_es aber bekannt, daß nach der Lehre des hl. Thomas
das Formalobjekt der Theologie nicht die höchste
Ursächlichkeit, sondern die Gottheit selbst ist. Mithiiî'îtedeutet
die Wendung „insofern" an dieser Stelle nicht die formale
Rücksicht, unter der die Theologie Gott betrachtet, sondern
eine gerade hier in Betracht kommende besondere Bestimmung

des göttlichen Seins, die in der Gottheit sozusagen
wurzelt und deshalb unter das Objekt der Theologie fällt.2
So scheint also nichts im Wege zu stehen, auch im vierten
Gottesbeweis des hl. Lehrers das „Insofern" von der An-

' führüng einer Bestimmung zu deuten, welche nicht gerade
das Wesen des Mehr oder Minder formell konstituiert, aber
(sich.. aus demselben notwendig ergibt und gerade hier in
(Betracht kommt.

Es dürfte nunmehr die Existenz eines Meistwahren,
Meistguten, Meistedlen und folglich eines Meistseienden
hinreichend bewiesen erscheinen. Der hl. Thomas führt nun
das Argument weiter, indem er subsumiert: Was in einer
bestirnhï'ten Gattung als das Meistderartige
bezeichnet wird, ist die Ursache von allem, was
dieser Gattung angehört.

Grunwald schließt seine Ausführungen über unseren
| Gottesbeweis lakonisch mit den Worten: „Der nicht weiter

begründete Satz, daß das höchstgradige Sein einer Seinsreihe

Ursache für alles zu derselben gehörende Seiende sein
müsse, bringt eine neue Schwierigkeit."3 Wir wollen nun
diese Schwierigkeit, welche Grunwald nicht näher
bezeichnet, zu belieben suchen. Weil aber eine möglichst
scharfe Klarstellung der Begriffe bereits die Hälfte des

1 S. theol. 1. q. 1. a. 6. c. „Sacra doctrina propriissime déterminât
de Deo, secundum quod est altissima causa."

2 Caiet. in loc. cit. ,,Ly secundum quod est altissima causa, dupli-
citer potest exponi. Uno modo, ut ly secundum determines rationem
formalem Dei, ut est subiectum sacrae doctrinae, et sie falsum est assump-
tum, quoniam, ut in sequenti patet articulo, Deus, inquantum Deus, est
subiectum eius, et non inquantum causa altissima. Alio modo, ut ly secundum

determinet quandam specialem rationem Dei clausam infra latitu-
dinem conditionum pertinentium ad considerationem sacrae doctrinae,
eo quod consequitur deitatem, et sie est verum; intendit enim littera,
quod sacra doctrina considérât de Deo propriissime, et consequenter,
secundum quod etiam causa altissima, quod ad sapientiam spectat."

3 Grunwald S. 159—160.



480 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

Beweises ist, möge zunächst der Sinn des fraglichen Satzes
genau präzisiert werden.

Zunächst sei auf die schon früher gemachte Bemerkung
verwiesen, daß das Meistderartige hier formell zu nehmen
ist. Wäre dasselbe etwa in mehreren Individuen vorhanden,
so würde unser Satz nicht fordern, daß jedes derselben
Ursache aller anderen sei; wenn auch nur eines davon alles
andere verursacht, was zu der Gattung gehört, so bleibt
der Satz bestehen, daß das Meistderartige (als solches, nicht
in seinem individuellen Sein) Ursache von allem derartigen
ist. Hieran mag sich gleich die weitere Bemerkung schließen,
daß auch der Begriff der „übrigen Dinge, die zu derselben
Gattung gehören", formell aufzufassen ist: es wird vom
Meistderartigen nicht behauptet, daß es alle anderen
gleichartigen Dinge nach ihrem ganzen Sein verursache, sondern
nur insofern, als meteelben zu dieger Art gehören; so braucht
z.B. das Meistwarme die übrigen t^armen Dinge nicht nach
ihrem substanzialen Sein zu veifârg^cliep,, sondern lediglich
nach ihrem Warmsein. Selbstvèhsrahdlich ist endlich die
Bemerkung, daß, wenn der hl. Thomas dem Meistderartigen
die Ursächlichkeit gegenüber allem derartigen zuschreibt,
er unter allen derartigen Dingen nur alle anderen meint
und nicht etwa behaupten will, daß das Meistderartige sich
selbst verursachen könne. Gegen eine solche Interpretation
legt schon der klare Text seines zweiten Gottesbeweises
Verwahrung ein. Nach diesen Erklärungen, die weiter keine
Schwierigkeiten bieten, bleiben noch zwei Fragen zu
beantworten : In welchem Sinne gebraucht der hl. Thomas das
Wort „Gattung"? Welche Art von Ursächlichkeit
schreibt er dem Meistseienden zu

Das Wort „Gattung" dient an unserer Stelle nicht
zur Bezeichnung eines allgemeinen Begriffsinhaltes, der den
untergeordneten Arten oder Einzeldingen in völlig gleichem
Sinne zukommen würde, wie etwa der Begriff „Sinnenwesen"

vom Menschen und vom Tiere in völlig gleichem
Sinne ausgesagt wird, sondern zur Bezeichnung eines
Begriffsinhaltes, der anderen nur in analoger Weise
zukommt und ihnen nicht gleichmäßig gemeinsam ist, wie
etwa der Begriff des Seins.1 Das ergibt sich schon daraus,

1 Faul. M. Cauvinus O. P. Disputationes theol. in 1. part. S. th.
S. Thomae. Tr. 2. disp. 2. q. 2. § 3. concl. 1. (Romae 1709. t. 1. p. 147).
Nomine generis non venit genus stricte sumptum pro superiori ra-

tione univoca aequaliter participabili ab inferioribus, ut est ratio animalis,



481

daß der in Rede stehende Satz verwendet wird, um zu
zeigen, daß das Meistseiende Ursache von allem anderen
ist; denn das Sein ist jedenfalls kein Gattungsbegriff im
strengen Sinne des Wortes, sondern nur ein analoger Begriff.
Diese Auslegung wird nicht dadurch umgestoßen, daß der
hl. Thomas seine Behauptung beleuchtet durch das Beispiel
des Feuers und der übrigen Dinge, denen die Wärme
zukommt, eine Beschaffenheit, die von allen in völlig gleichem
Sinne ausgesagt wird. Man kann nämlich die Wärme ins
Auge fassen entweder nach ihrem Wesensinhalt, und in
diesem Sinne kommt sie dem Feuer und den übrigen warmen
Dingen univok zu, weil alle warm sind durch eine Wärme
derselben Art; oder man betrachtet die Wärme nach den
verschiedenen Graden, in denen sie sich in verschiedenen
Subjekten vorfindet, und in diesem Sinne ist sie ein analoges
Prädikat.1 Diese Feststellung, daß es sich in unserem Falle
nicht um eine Gattung im strengen Sinne des Wortes handelt,
ist aus einem zweifachen Grunde von Bedeutung; sie beugt
zunächst allen Einwänden gegen den Satz vor, welche
sich darauf stützen, daß die vollkommenste Art einer Gattung
nicht die Ursache aller übrigen Arten ist; darauf ist nämlich
zu erwidern, daß in einer Gattung im strengen Sinne keine
Art als meistderartig gelten kann, weil der Gattungsbegriff
von allen Arten univok ausgesagt wird; sodann gestattet
aber auch diese Auffassung des Wortes Gattung" dem
hl. Thomas, an unserer Stelle Gott als das Meist in der
Gattung des Seins zu bezeichnen, ohne sich mit den anderwärts

vorgetragenen Lehren in Widerspruch zu setzen, daß
das Sein kein Gattungsbegriff sei und daß Gott keiner
Gattung angehöre.

In welcher Gattung der Kausalität ist. nun das Meistsed

pro analoga partieipabili vel communi illis inaequaliter, ut est ratio
entis."

1 Vine. Ferre O. P., Comment, scholast. in Summam D. Thomae
Aquin. Tr. 2. q. 2. § 7. n. 319 (Osnabrugi 1681. t. 1. p. 153). ,,Ratio
calidi dupliciter dioi potest de suis inferioribus, primo pro formali, ut
tantum dicit essentiam ealoris in indivisibili eonsistentem, vel secundo
prout gradualiter sumitur, secundum quod subieetum magis et minus
potest partieipare calorem. Primo modo ratio calidi univoce dicitur de

igne et de aliis calidis, sed secundum hanc rationem ignis non dicitur
maxime calidus Secundo autem modo ratio calidi non dicitur univoce
de igne et de aliis calidis Fundatur haee doctrina in D. Thoma, apud
quem hoc est eertissimum prineipium, quod, quando aliqua ratio dicitur
de causa et effectu non adaequante causam secundum illam rationem,
analogice dicitur de illis."



482

derartige Ursache aller übrigen gleichartigen Dinge Nach
Franz Lugo wäre es „wenigstens vorbildliche Ursache",1
nachCajetan2 undBilluart3 wäre es entweder wirkende oder
vorbildliche Ursache, Ioannes a S. Thoma fügt noch „die
Formalursache und mit einem Worte alles, was durch
Mitteilung seiner selbst verursachen kann", bei4; Grandi läßt
ebenfalls den Satz unterschiedslos für jede Kausalität
gelten und nennt ausdrücklich neben der vorbildlichen und
wirkenden Ursache noch die Zweckursache.5 De Munnynck
endlich ist der Anschauung, daß es sich um die Wirkursache
überhaupt nicht handle, sondern um eine Ursache nicht des
Daseins, sondern der Wesenheit, welche der vorbildlichen
Ursache noch am nächsten komme, wenngleich sie sich
auch von dieser noch darin unterscheidet, daß sie das erste
Fundament der Realität der Wesenheit ist, während die
vorbildliche Ursache als solche diese Realität bereits voraussetzt

und auf deren Verwirklichung hinzielt.6 Gegen die
weite Auffassung, welche den Satz von irgendeiner
Ursächlichkeit versteht, ist nun im allgemeinen nichts
einzuwenden, da einerseits der hl. Thomas im Gegensatz zu

1 Fr. de Lugo, Theol. schol. in 1. part. D. Thomae. 1. 1. disp. 14.
c. 2. n. 14. (Lugd. 1647. p. 153. „Saltem exemplaris".

2 Caiet. in p. 1. q. 2. a. 3. ,,Esse causam contingit in proposito
dupliciter, sc. effectivam proprie vel exemplarem; hoc in loco confuse
assumitur esse causam."

3 Car. Ren. Billuart O. P., Cursus theologicae. Tr. de Deo. Dissert.
1. a. 2. (Venet. 1761. t. 1. p. 18.) ,,Efficiens scilicet vel exemplaris. Dico
vel exemplaris; quia si primum in unoquoque genere non sit semper causa
efficiens ceterorum illius generis, sicut v. g. ignis est causa efficiens omnium
calidorum, est saltern causa exemplaris; perfectiora enim alicuius generis
sunt ad minus exempla imperfectiorum illius generis."

4 Ioannes a S. Thoma. Curs, theol. in part. 1. q. 2. disp. 3. a. 2.

n. 25. (Coloniae Agripp. 1711. t. 1. p. 80.) ,,Esse causam non sumatur
solum uno modo, scilicet effective, sed etiam formaliter vel idealiter et in
summa quidquid participatione sui causare potest."

5 Bonif. M. Grandi O. P., Cursus theol. q. 2. a. 3. dub. 4. (Ferrariae
1692 t. 1. pag. 53.) ,,Adductum axioma quoad praesens institutum veri-
ficatur confuse de quacumque causalitate sive effectiva sive finali sive
exemplari."

6 De Munnynck p. 46. ,,Non directe causa efficiens, sed causa in
ordine essentiae, maxime accedens ad exemplarem, fundans tarnen reali-
tatem essentiae et non dicens ordinem ad earn efficiendam." Während
De Munnynck an dieser Stelle wenigstens noch gelten zu lassen scheint,
daß die Wirkursache indirekt gemeint sein könne, schließt er sie an
anderen Stellen gänzlich aus. p. 47. ,,Quod, ut patet, intelligi non debet
de causalitate efficienti." p. 58. ,,Non quidem per modum efficientiae,
ut per se patet."



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 483

seinem zweiten Gottesbeweis, wo er ausdrücklich von Wirk -
Ursachen redet, hier den allgemeinen Ausdruck Ursache
gebraucht, und andererseits fast alle erwähnten Auffassungen
zum Ziele führen, weil Gott in der Tat die wirkende,
vorbildliche und zweckliche Ursächlichkeit gegenüber den
übrigen Wesen zukommt. Insofern jedoch in dieser
Erweiterung des Begriffes eine gewisse Abschwächung des
Satzes liegt, dürfte es nicht unangebracht sein zu erinnern,
daß in zwei Fällen derselbe sich uneingeschränkt von der
Wirkursache verstehen und verteidigen lasse. Der eine dieser
Fälle liegt dann vor, wenn man unter den zu einer Gattung
gehörigen gleichartigen Dingen auch diejenigen mitein -
begreift, welchen die gemeinsame Eigenschaft zwar night
formell, wohl aber eminent zukommt ; der zweite Fall ist
gegeben, wenn der Satz, wie in unserem Argument, auf die
allgemeinste Vollkommenheit, das Sein, angewendet wird:
das Meistseiende ist nicht bloß die vorbildliche, sondern
auch die wirkende Ursache aller übrigen Dinge.

Worauf stützt sich nun die Behauptung, die wir bisher
eingehend erklärt haben Der hl. Thomas gibt einen Grund
dafür nicht an und begnügt sich, sie durch das aus Aristoteles
entlehnte Beispiel des Feuers, welches das Meistwarme
und als solches die Ursache alles Warmen sein soll, zu
illustrieren. Was nun zunächst dieses Zitat anbelangt,
so lautet bei Aristoteles der Satz eigentlich umgekehrt :

nicht weil das Feuer meistwarm ist, verursache es die Wärme
der übrigen Dinge, sondern weil es Ursache der Wärme in
den übrigen sei, sei es als das Meistwarme zu bezeichnen.
Dem hl. Thomas war das wohlbekannt, wie aus seinem
Kommentar zur Metaphysik des Aristoteles ersichtlich ist,
und wenn er den aristotelischen Satz umkehrt, so hat er
offenbar die beiden Begriffe des Meistderartigen und der
Ursache aller derartigen Dinge für vertauschbar gehalten,
was ja auch nach unseren früheren Ausführungen keinen
Schwierigkeiten begegnet, wenn das Meistderartige im
formellen Sinne aufgefaßt wird; daß es der hl. Thomas so
verstanden habe, ergibt sich daraus, daß er nicht jedem
Feuer, sondern dem Feuer die Allursächlichkeit in der
Gattung des Warmen zuspricht.

Das gewählte Beispiel scheint nun nicht recht geeignet
zu sein, den fraglichen Satz zu erklären oder ihm gar als
Begründung zu dienen. Denn es gibt tatsächlich eine Wärme,
welche nicht vom Feuer, sondern von anderen Ursachen



484 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

herrührt, und auch nach der physikalischen Auffassung des
Altertums und Mittelalters käme neben dem Feuer auch
der Luft die Wärme als ursprüngliche und wesentliche Eigenschaft

zu, wäre also in dieser nicht von jenem verursacht.
Um diese Schwierigkeit zu lösen, werden wir am besten tun,
den Kommentar des hl. Thomas selbst zu der hier angezogenen
Aristotelesstelle nachzuschlagen. Wir finden dort zunächst,
daß auch der hl. Thomas neben dem Feuer eine andere
Ursache der Wärme kannte, nämlich die Sonne, welche er
allerdings nicht als meistwarm bezeichnen will, da nach der
Auffassung seiner Zeit die Himmelskörper aus einer anderen
Materie gebildet wären, infolgedessen auch nicht derselben
Gattung angehören wie die irdischen Körper und daher auch
nicht eine spezifisch-identische Eigentümlichkeit mit diesen
letzteren gemein haben könnten; immerhin ergibt sich aus
der Tatsache der Erwärmung durch die Sonne, daß der Satz
von der Allursächlichkeit des Feuers bezüglich des Warmen
einer Einschränkung bedarf, die der hl. Thomas denn auch
an ihr vornimmt, indem er das Feuer als Ursache der Wärme
in jenen Körpern bezeichnet, in deren Konstitution es als
Element eingeht.1 So verstanden bietet das Beispiel keine
weitere Schwierigkeit und wird mit Fug und Recht von
Aristoteles und dem hl. Thomas zur Beleuchtung des Satzes
herangezogen, daß die Ursache aller gleichartigen Dinge
meistderartig, und umgekehrt das Meistderartige die
Ursache aller gleichartigen Dinge sein müsse.

Indessen kann uns ein bloßes Beispiel nicht genügen,
um uns von der allgemeinen Richtigkeit dieser Sätze zu
überzeugen, wir wollen einen inneren Grund sehen, der sie
uns evident macht. Ein solcher ist denn auch nicht schwer
anzugeben. Die Tatsache, daß mit Ausnahme des
Meistderartigen alle anderen gleichartigen Dinge ein mehrderartiges

1 S. Thom. 1 n Met. 1. 2. lect. 2. „Unumquodque inter alia maxime
dicitur, ex quo causatur in aliis aliquid univoce praedicatum de eis,
sicut ignis est causa caloris in elementatis. Undo cum calor univoce
dieatur et de igne et de elementatis corporibus, sequitur quod ignis sit
calidissimus. Facit autem mentionem de univocatione, quia quandoque
contingit, quod effectus non pervenit ad similitudinem causae secundum
eandem rationem speciei, propter excellentiam ipsius causae. Sicut sol
est causa caloris in istis inferioribus, non tarnen inferioracorpora
possunt recipere impressionem solis aut aliorum eoelestium corporum
secundum eandem rationem speciei, cum non communicent in materia. Et
propter hoc non dicimus solem esse calidissimum, sicut ignem, sed dici-
mus solem esse aliquid amplius quam calidissimum."



Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen. 485

über sieh haben, ist ein Zeichen, daß sie die gemeinsame
Vollkommenheit nicht im höchstmöglichen Grade besitzen,
daß dieselbe daher in ihnen mit einer Beschränkung behaftet
ist, die nicht in der Natur dieser Vollkommenheit begründet
ist. Daher erweisen sich alle diese minderen Grade als
kontingent und bedürfen daher zu ihrer Verwirklichung
einer Ursache: Wo kann nun diese Ursache eines bestimmten
Grades zu finden sein In einem tieferen Grade derselben
Vollkommenheit Dann würde die Wirkung die Kraft
der Ursache übersteigen, was ein Widersinn ist. In einem
andern, das auf derselben Seinsstufe steht Das ist möglich,
wenn es sich um die Verursachung dieses Vollkommenheitsgrades

in einem bestimmten Individuum handelt, wie
beispielsweise durch den Zeugungsakt ein neues Individuum
hervorgebracht wird, das dieselbe wesentliche Vollkommenheit

besitzt, wie das zeugende. Indessen bedarf dieser
bestimmte Vollkommenheitsgrad einer Ursache nicht bloß,
insofern er sich in diesem oder jenem Individuum verwirklicht
findet, sondern auch, insofern er überhaupt existiert, mit
andern Worten, nicht bloß materiell, sondern auch formell
genommen. Da nun eine Selbstverursachung ausgeschlossen
ist, bleibt nichts übrig, als daß jeder niedrigere Grad von
einem höheren verursacht ist, und in letzter Linie von dem
höchsten. So ist also wirklich das Meistderartige als solches
die Ursache aller anderen derartigen Dinge. Es gibt ein
Meistseiendes, das Meistseiende ist die Ursache
alles anderen Seins, die Ursache alles anderen
Seins außer ihm selbst nennen wir Gott, folglich
existiert ein Gott.

Im Vorausgehenden wurde eine Erklärung des vierten
Gottesbeweises gegeben, welche von der jetzt üblichen
Darstellung ziemlich abweicht. Es sei nun gestattet, im Lichte
dieser Auslegung einen Blick auf die Geschichte des
Argumentes zu werfen. In der Ausführung desselben in der
theologischen Summa zitiert der hl. Thomas — was er sonst
bei keinem der fünf Gottesbeweise tut — zweimal den
Aristoteles, und in der Summa contra gentiles behauptet er
sogar, daß sich das Argument aus den Worten des Aristoteles
zusammenstellen lasse. Indessen finden sich nicht alle
durch diese Angaben befriedigt. Rolfes1 und Grunwald2

1 Rolfes S. 231. 234.
2 Grunwald S. 153. 154.



486 Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen.

sind der Ansicht, daß der Gottesbeweis aus den Seinsstufen,
wie er vom hl. Thomas ausgeführt wird, platonischen Charakter

an sich trage, und bei der Auslegung, welche sie von dem
Texte des hl. Lehrers geben, ist das auch gar nicht
verwunderlich. In dem vorliegenden Aufsatz haben wir die
Worte des hl. Thomas anders interpretiert, und zwar in der
Weise, daß wir ihn zum real existierenden Meistseienden nicht
auf dem Umweg über eine von den minderseienden Dingen
abstrahierte Idee gelangen, sondern ihn in echt aristotelischer
Weise beständig auf dem Boden der realen Wirklichkeit
bleiben ließen. Es dürfte daher die hier vorgeschlagene
Interpretation die Vermutungen der genannten Autoren
über die Herkunft des Beweises als gegenstandslos
erscheinen lassen, wie wir auch andererseits in der wiederholten

Berufung des hl. Thomas auf Aristoteles eine
Bestätigung unserer Auffassung zu sehen geneigt sind. Natürlich

soll damit nicht gesagt sein, daß der engelgleiche Lehrer
seine Anregung ausschließlich den Stellen des Aristoteles
verdankt, die sich ja nicht einmal in einem und demselben
Zusammenhang vorfinden. Das Argument lag ihm vielmehr
bereits bei mehreren Frühschoiastikern vor, und bei seiner
Gewohnheit, im Anschluß an „den Meister derer, die wissen",
alles nachzuprüfen, was mit dem Anspruch beachtet zu
werden an ihn herantrat, mochte sich in seinem Geiste die
Erinnerung an jene Lehren des Aristoteles eingestellt haben,
wrelehe das Gerüst des Beweises bilden. Es dürfte sich lohnen,
zum Schluß dieser Arbeit noch einen Blick auf die
Darstellung des Argumentes bei den Vorgängern des hl. Thomas
zu werfen und dieselbe mit der seinigen zu vergleichen.

In kürzerer Form findet sich unser Beweis bei Richard
von St. Viktor.1 Er bezeichnet als das „Höchste", das dem
„Meistseienden" des hl. Thomas entspricht, ausdrücklich
dasjenige, über das hinaus es tatsächlich nichts Höheres
und Besseres gibt; die Existenz eines solchen höchsten

1 Rich, a S: Viet., De Trin. 1. 1. e. 11. M. 1. 190, 896. ..Illud certissi-
mum est, et unde, ut credo, nemo dubitare potest, quia in tanta
multitudine rerum existentium et tarn multiplici differentia graduum esse
oporteat aliquid summum. Summum vero omnium dieimus, quo nihil
est maius, nihil melius. Absque dubiq autem melior est natura rationalis,
quam natura irrationalis. Oportet itaque, ut aliqua rationalis substantia
sit omnium summa, quam autem constat in hac rerum universitate
summum locum tenere. Non potest autem hoc ipsum quod est, a suo inferiori
accipere, oportet ergo, ut aliqua sit substantia, quae utrumque habeat,
et summum videlicet locum tenere et semetipsa esse."



Der Gottesbeweis aus den Seinsstuten. 487

Wesens scheint ihm ausgemacht und unbezweifelbar ; um
zu zeigen, daß diesem höchsten Wesen wirklich göttliche
Attribute zukommen, führt er nicht, wie der hl. Thomas,
aus, daß dasselbe die Ursache von allem anderen sei, sondern
daß es selbst das Sein nicht von einem niedrigeren empfangen
könne und infolgedessen als höchstes Wesen von sich selbst
sein müsse. Hierin ist allerdings der hl. Thomas von ihm
etwas abgewichen und hat in engerem Anschluß an Aristoteles

einen anderen Weg eingeschlagen, aber der Kern des
Beweises ist bei beiden Autoren derselbe.

Eingehender findet sieh das Argument entwickelt beim
hl. Anselm.1 Auch er bestimmt das ,,Meistseiende" alseine
so hervorragende Natur, daß sie tatsächlich keine über
sich hat; dieser Umstand scheint um. so mehr der Beachtung
wert zu sein, als ja der hl. Anselm der Urheber des Versuches
ist, das Dasein Gottes aus dem bloßen Begriff cles
Höchstdenkbaren zu erweisen. Die Existenz des höchsten Wesens
begründet er damit, daß sonst die Verschiedenheit der Grade
bis ins Unendliche fortgehen würde: dieses letztere schließt
er allerdings nur mit der bloßen Berufung auf die Unmöglichkeit

einer unendlichen Menge, während wir in der obigen
Darstellung den Gedanken des hl. Thomas dadurch
wiederzugeben glaubten, daß wir auf die Unmöglichkeit einer
unendlichen Menge gesteigerter Vollkommenheiten
verwiesen. Um die Göttlichkeit dieses höchsten Wesens
aufzuzeigen, vereinigt der hl. Anselm die beiden Merkmale,

1 S. Anselm.. Monologium c. 4. M. 1. 158, 148—149. ..Si quis in-
tendat rerum naturas, velit, nolit, sentit non eas omnes contineri una
dignitatis paritate, sed quasdam earum distingui graduum imparitate.
Qui enim dubitat, quod in natura sua ligno melior sit equus, et equo
praestant-ior homo, is profeoto non est dicendus homo. Cum igitur natu-
rarum aliae aliis negari non possint meliores, nihilominus persuadât ratio
aliquam in eis sic supereminere, ut non habeat se superiorem.
Si enim huiusmodi graduum distinctio sic est infinita, ut nullus sit ibi
gradus superior, quo superior alius non inveniatur, ad hoe ratio dedueitur,
ut ipsarum multitudo naturarum nullo fine elaudatur. Hoc autem nemo
non putat absurdum, nisi qui nimis est absurdus. Est igitur ex necessitate

aliqua natura, quae sic est alicui vel aliquibus superior, ut nulla
sit, oui ordinetur inferior." Hier fügt der Heilige den Beweis ein. daß
es nur eine solche Natur geben kann, und fährt dann fort: ;,Est igitur
quaedam natura, quae est summum omnium, quae sunt. Hoc autem
esse non potest, nisi ipsa sit per se id, quod est, et euncta, quae sunt,
sint per ipsam id, quod sunt. Nam cum paulo ante ratio docuerit id quod
per se est, et per quod alia cuncta sunt, esse summum omnium existen-
tium, aut e converso id, quod est summum, est per se et cuncta alia per
illud, aut erunt plura summa. Sed plura summa non esse manifestum est."

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI.



488 Zur Beurteilung des Buches von P. Albert M. Weiß:

welche wir bei Richard von St. Viktor und beim hl. Thomas
getrennt vorfinden: das höchste Wesen muß aus sich sein,
und es muß Ursache alles anderen sein. Interessant ist
hierbei noch, daß sich der hl. Anselm zur Begründung dieses
Satzes auf seine vorausgehenden Ausführungen beruft, wo
er dargelegt hat, daß das, was durch sich sei und wodurch
alles andere sei, das höchste aller existierenden Wesen sein
müsse; er kehrt also seinen eigenen Satz um, ähnlich wie
der hl. Thomas mit der Stelle des Aristoteles verfährt. Die
Berechtigung dieser Urteilskonversion begründet der hl.
Anselm damit, daß sie nur dann unstatthaft wäre, wenn es
mehrere höchste Wesen gäbe; wir glaubten im
Vorausgehenden durch die Auffassung des Satzes im formellen
Sinne diese Umkehrung hinreichend rechtfertigen zu können,
da es sich bei unserem Beweise zunächst nur um das Dasein
Gottes handelt und dessen Einzigkeit erst später zu
erweisen ist.

ZUR BEURTEILUNG DES BÜCHES VON P. ALBERT
M. WE1SZ: LEBENS- UND GEWISSENSERAGEN

DER GEGENWART." 1

Von Prof. Dr. VERHEUGEN ran Dr. NIEBOROWSKI.
—gxüeKS—

I.
In dem ehrwürdigen Dome der alten Stadt Köln steht eine wunderbar

schöne Statue, die nicht allein durch ihre riesenhafte Größe alle
Besucher des gotischen Weltwunders imponiert. S. Christophorus, der
christliche Goliath, trägt das Christuskindlein, und nur mit Aufwand
aller Mühe ist er noch imstande, die doch scheinbar so süße und leichte
Bürde zu halten. Lange, so scheint es, wird es nicht mehr dauern,
da wird das lieblich lächelnde Knäblein dem kräftigen Biesen doch zu
schwer.

ALs ich vor kurzem zum sovieltenmale in Andacht vor diesem
alten und immer wieder neuen Kunstwerke stand, da fiel mir
unwillkürlich das obengenannte Werk des berühmten Dominikaners und
Freiburger Universitätsprofessors A. Weiß ein. Ist auch heutzutage das
Christuskind lein mit seiner leichten Bürde und seinem süßem Joche der
modernen Biesenwelt zu schwer Sucht nicht der moderne Mensch,
der von der übernatürlichen Ordnung, von der übernatürlichen Hilfe
und Gnade, von dem übernatürlichen Endzweck nichts oder so wenig
als nur möglich mehr wissen will, nicht aus eigener Kraft, ohne Hilfe

1 Frei bürg, Herder 1911, 2 Bde.


	Der Gottesbeweis aus den Seinsstufen

