
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Gründers Schrift : de qualitatibus sensibilibus

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRÜNDERS SCHRIET:
DE ÛUALITÂTIBUS SENSIBILIBUS.

Von P. JOS. GREDT 0. S. B.

I.
Inhaltsdarstellung: Die Lehre von der bloß ursäehliehen

Objektivität der sekundären Sinnesqualitäten.
Daß die sogenannten sekundären Sinnesqualitäten,

d. h. die jedem der äußeren Sinne eigentümlichen
Objekte: Licht, Farbe, Ton, Widerstand (hart und weich),
Temperatur (warm und kalt), Geschmack und Geruch nicht
formell als solche, sondern nur ihrer Ursache nach (funda-
mentaliter, causaliter) objektiv seien, verteidigt H. Gründer
in seiner Schrift: De qualitatibus sensibilibus.1 Dabei will
Gründer die formelle Objektivität der „primären"
Sinnesqualitäten, d. h. der den verschiedenen äußeren Sinnen
gemeinsamen Objekte, der Quantität, der Bewegung usw.
nicht antasten (n. 1; n. 144 ff.).2 Außerdem verwahrt er
sich gegen eine rein mechanische Naturerklärung (n. 2).
Dadurch, daß er die formelle Objektivität der
Sinnesqualitäten leugnet, will er sie dennoch nicht in bloße
Ortsbewegung auflösen. • Er läßt diese Qualitäten formell in
einer Energie bestehen, die zwar mit Schwingungen eng
verknüpft, jedoch in diese nicht einfachhin aufzulösen ist.
Was diese Energie in sich sei, wissen wir nicht. Wir wissen
nur, daß in ihr die fundamentale Sinnesqualität, das
fundamentale Licht, die fundamentale Farbe usw., wie sie

1 De qualitatibus sensibilibus et in specie de coloribus et sonis auctore
Huberto Gründer S. I. lectore Metaphysieae specialis. — Friburgi Bris-
goviae 1911.

2 Gründer stellt den Widerstand auf gleiche Linie mit den übrigen
aufgezählten Sinnesbesohaffenheiten (n. 1), während andere Vertreter der
gleichen Ansicht den Widerstand zu den primären Sinnesqualitäten rechnen
und für formell objektiv halten.

29*



426 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

unabhängig von unserem Erkennen existieren, besteht,
unci daß sie, durch Schwingungen auf unsere Sinne
einwirkend, in diesen die subjektive Erscheinung von Licht,
Schall usw. hervorbringt (n. 11). Ausdrücklich beschäftigt
sich Gründer nur mit den Tönen und Farben. Doch will
er seine Lehre mutatis mutandis auch auf die übrigen
Sinnesqualitäten ausgedehnt wissen (n. 1).

Er stellt drei Thesen auf. In der ersten behauptet er,
die Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität der Töne
und Farben sei nicht idealistisch, in den beiden anderen,
dieser Lehre gebühre positiv der Vorzug.1

Die Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität der
Töne und Farben ist nicht idealistisch. Denn die Idealisten
lehren, 1. Erkenntnisgegenstand und zwar einziger
Erkenntnisgegenstand unserer Sinne seien subjektive Zustände;
2. Ursache und zwar einzige Ursache der Sinnesempfindungen
sei unser Ich oder Gott (letzteres nach Berkeley) ; 3. daher
sei ein Wissen über die Körperwelt unmöglich oder wenigstens

zweifelhaft. Die Lehre von der bloß ursächlichen
Objektivität der Töne und Farben enthält aber von allem
dem nichts. Denn 1. nach ihr erkennen wir vermittelst
der äußeren Sinne die realen Eigenschaften der Körper,
nicht zwar so, wie sie in sich sind, sondern so, wie sie unsere
Sinne affizieren; 2. wird die äußere Sinnesempfindung
hervorgebracht sowohl durch die Kräfte der außer uns
existierenden Körper als auch durch die spezifische
Sinnesenergie, und ist somit 3. ein wahres Wissen über die Körperwelt

nicht unmöglich. Also ist diese Lehre nicht idealistisch
(n. 35 ff.).

Außer diesem aus dem Wesen des Idealismus gezogenen
Beweisgründe gibt der Verfasser noch zwei argumenta
ad hominem. 1. Auch die alten Scholastiker betrachteten
die durch Lichtbrechung und Interferenz entstehenden
Farben als bloße Scheinfarben (colores apparentes), trotzdem

das Auge diese Farben als objektiv darstellt. Und
1 Th. I: Doctrina Neoscholasticorum, qui cum physicis et physio-

logis docent colores et sonos existere in ipsis corporibus fundamentaliter
tantum, non est idealistica. Th. II: Doctrina Neoscholasticorum de natura
sonorum videtur ceteris sententiis positive praeferenda. Th. III : Doctrina
Neoscholasticorum etiam de natura colorum videtur ceteris sententiis
positive praeferenda, et quidem — quantumvis hoc videatur paradoxe
dictum — primario propter rationes criteriologicas, secundario quia, hac
doctrina admissa, facta scientiarum naturalium facile et harmonice ex-
plicantur.



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 427

doch denkt niemand daran, ihnen den Vorwurf des Idealismus

anzuhängen (n. 40 f.). 2. Mit dem hl. Thomas lehrten
die Alten insgemein, der Schall hafte nicht am tönenden
Körper, sondern am Medium, an der Luft. Ähnliches lehren
manche von den Farben, sie seien nicht den Körpern
anhaftende Beschaffenheiten, sondern solche des die Körper
bestrahlenden Lichtes. In beiden Fällen wird die Verähn-
lichung des Sinnes (des Ohres, des Auges) zum Gegenstand
fallen gelassen, und doch findet niemand hierin Idealismus.
Also kann man auch uns den Idealismus nicht zum
Vorwurf machen, weil wir die Verähnlichung der Sinne zum
Gegenstand aufgeben (n. 43 f.).

Daß die Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität
des Tones der Lehre der Alten vorzuziehen sei, sucht
Gründer (n. 24 ff.) also darzutun: Wenn die Wahrheit der
Sinneserkenntnis erfordert, daß der Ton objektiv so
existiere, wie er gehört wird, dann erfordert dieselbe Wahrheit
ebenfalls, daß der Ton objektiv existiere mit derselben
Tonstärke, derselben Tonhöhe und derselben Klangfarbe,
wie sie vom Gehörssinn vernommen werden. Das scheint
nun aber vollständig unmöglich zu sein. Also erfordert
auch die Wahrheit der Sinneserkenntnis nicht, daß der
Ton objektiv so existiere, wie er gehört wird.

Am Obersatz ist nicht zu zweifeln, denn kein Ton
existiert in der Wirklichkeit, kein Ton wird vom Ohre
vernommen, der nicht seine bestimmte Tonstärke, Tonhöhe
und Klangfarbe hätte. — Den Untersatz beweist Gründer
folgendermaßen :

1. Bezüglich der Tonstärke. Verschiedene Hörer
hören je nach der Entfernung denselben Ton in verschiedener

Tonstärke. Wenn somit der Ton in der Außenwelt
so existierte, wie er vom Ohr vernommen wird, müßte
derselbe Ton zugleich verschiedene Tonstärke haben, was
widerspruchsvoll ist.

2. Bezüglich der Tonhöhe. Dieser Beweis wird
geführt aus dem Dopplerschen Prinzip : Bewegt sich der
Hörende in schneller Bewegung zum tönenden Körper,
z. B. zur tönenden Glocke, Pfeife usw. hin, so hört er einen
anderen und zwar höheren Ton als die nicht in Bewegung
sich befindlichen Hörer; bewegt sich hingegen der Hörende
in schneller Bewegung von der Glocke oder Pfeife hinweg,
so hört er einen tieferen Ton. Dieselbe Erscheinung kann
auch in umgekehrter Weise hervorgerufen werden, indem



428 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibiübus.

die Zuhörer sich in Ruhe befinden und der tönende Körper
zu ihnen hin oder von ihnen hinweg bewegt wird. In
diesem Falle hören die in Ruhe sich befindenden Hörer
einen höheren oder tieferen Ton, je nachdem die Tonquelle
zu ihnen hin oder von ihnen hinweg bewegt wird. Der
Hörer aber, welcher zugleich mit der Tonquelle sich
fortbewegt, hört immer denselben Ton und zwar denjenigen,
auf den die Pfeife oder Glocke gestimmt ist. So hören,
wenn der pfeifende Eisenbahnzug vorbeisaust, die draußen
stehenden Zuhörer zuerst einen höhern, dann einen tiefem
Ton, der auf der Lokomotive sich befindende Maschinist
aber und die Insassen des Zuges hören immer denselben
Ton, nämlich denjenigen, auf den die Pfeife gestimmt ist.
Wenn also der formale Ton in der Wirklichkeit draußen
existierte nach der Tonhöhe, nach welcher er wahrgenommen
wird, dann müßte derselbe Ton zugleich verschiedene
Tonhöhen haben, was wiederum absurd ist.

3. Bezüglich der Klangfarbe. Die Klangfarbe
entsteht aus den mitschwingenden Obertönen. Diese Obertöne
sind vollständig verschieden vom Hauptton, dem sie die
Klangfarbe geben. Es existiert somit in der Wirklichkeit
kein Ton mit einer bestimmten Klangfarbe, sondern es
existieren nur Haupttöne und Nebentöne.

Daß der Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität
des Lichtes und der Farben der Vorzug gebühre, soll
bewiesen werden (n. 78 ff.): Erstens: Aus den Interferenzfarben.

Denn sind diese Farben formell objektiv, so ergibt
sich das Widerspruchsvolle, daß ein und dasselbe Subjekt
an derselben Stelle von zwei einander entgegengesetzten
Akzidenzen behaftet ist. So zeigen Seifenblasen je nach
dem verschiedenen Sehwinkel, in welchem sie angeschaut
werden, an derselben Stelle verschiedene Farben für
ververschiedene Beobachter. Gibt man aber zu, daß die
Interferenzfarben nicht formell, sondern nur ihrer Ursache
nach objektiv sind, dann ist kein Grund, diese Auffassung
nicht auch auf alle Farben auszudehnen.

Der zweite Beweis wird aus den Mischfarben geführt,
die aus der Mischung von verschiedenen Farbstoffen
entstehen. Das Gemisch zeigt eine einzige Farbe, die von
jener der Bestandteile verschieden ist. Unter dem Mikroskop
jedoch erscheinen wieder die kleinen nebeneinander liegenden

verschiedenfarbigen Teilchen der Bestandteile. Es
existiert also die Mischfarbe nicht formell außerhalb des



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 429

Sinnes. Es läßt sich somit der Grundsatz von der Verähn-
lichung zwischen Sinn und Farbe nicht durchführen. Dieser
Grundsatz soll daher überhaupt bezüglich aller Farben
aufgegeben werden, d. h. man soll die Farben überhaupt
als nicht formell außerhalb des Gesichtssinnes existierend
betrachten.

Dritter Beweis aus dem Newtonschen Farbenkreisel.
Durch die schnelle Drehung werden die Spektralfarben des
Kreisels in weiß verwandelt. Die Erscheinung läßt sich
nicht erklären, wenn man annimmt, daß die Farben als
solche objektiv sind.

Vierter Beweis aus der Veränderung der Farben durch
das veränderte Licht. Es ist Tatsache, daß die Farben
sich verändern unter dem Einfluß eines verschiedenen
Lichtes. So erscheinen die Dinge im gelben Natriumlichte
ganz anders gefärbt als bei Tageslicht; grün und blau läßt
sich bei Lampenlicht kaum unterscheiden. Diese Tatsache
ist aber unerklärbar unter der Annahme, daß die Farben
als solche objektiv seien. Denn es müßte alsdann das die
Körper bestrahlende Licht diese Veränderung herbeiführen,
und zwar noch ehe es reflektiert wird. Solches ist aber
unmöglich, da das auf die Körper fällende Licht, bevor es
reflektiert wird, überhaupt gar keine Farbe hervorbringt;
denn einzig von der unregelmäßigen oder regelmäßigen
Reflexion hängt es ab, ob eine Farbe erscheine oder nicht.
Bei regelmäßiger Reflexion erscheint keine Farbe: ein
vollkommener Spiegel ist nicht sichtbar.

Außer diesen Beweisgründen deutet der Verfasser noch
einige andere an (n. 115), die er aber nicht ausführt. So,
meint er, könne man aus der Farbenblindheit, aus den
Nachbildern usw. auf die Nichtobjektivität der Farben
schließen.

II.
Kritik.

1. Die Lehre von der formellen Objektivität der sekundären Sinnesqualitäteu
jicqenüber der Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität derselben.

Die Lehre von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit
der sekundären Sinnesqualitäten leugnet, daß die den
verschiedenen äußeren Sinnen eigentümlichen Objekte (sensi-
bilia propria) als solche objektiv seien. Nur ihre Ursache, die
geheimnisvolle den Dingen außer uns zukommende Energie



430 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

ist objektiv. Daher bestimmt Gründer auch diese als Formalobjekt

des Sinnes. Denn diese ist dasjenige Gegenständliche,

was der Sinn unmittelbar erfaßt zwar nicht so, wie es
in sich ist, sondern so, wie es den Sinn affiziert durch die
Sinnesqualität. Diese ist als solche rein subjektiv: eine vom
Sinn unter Einwirkung der objektiven Energie oder
fundamentalen Qualität hervorgebrachte subjektive
Determination. Die Sinnesqualität wird deshalb von Gründer auch
als vom Sinn ausgeprägte Erkenntnisform, als species
expressa angesehen, in welcher dieser unmittelbar sein
Formalobjekt, die fundamentale Qualität, die Energie
erkenne, nicht zwar so, wie sie in sich ist, sondern wie sie
den Sinn affiziert. Materialobjekt ist die Ausdehnung. In
der formellen Sinnesqualität als in der vom Sinn
ausgeprägten Erkenntnisform wird beides, Formal- und Materialobjekt

unmittelbar erkannt d. h. ohne jede Schlußfolgerung
und ohne jede Reflexion, jedoch so, daß das eine durch das
andere, das Materialobjekt durch das Formalobjekt erkannt
wird (n. 32 ff., n. 124 ff.).

Dem gegenüber behauptet die Lehre von der formellen
Gegenständlichkeit der sekundären Sinnesqualitäten, daß
diese Qualitäten als solche formell objektiv seien. Sie sind
somit nicht subjektive Determinationen der Sinnesempfindung,

sondern von dieser verschieden und sind der Gegenstand,

den der Sinn per se primo erkennt. Diese
Sinnesqualitäten sind somit etwas von der Sinneserkenntnis
Verschiedenes, ihr Gegenüberliegendes, auf das diese sich
als auf ihr eigenstes, unmittelbarstes Objekt bezieht. Wir
sagen, die Sinnesqualitäten sind etwas von der
Sinneserkenntnis Verschiedenes, sind nicht deren subjektive
Determination. Damit ist jedoch nicht vonnöten, daß diese
Qualitäten sich außerhalb des erkennenden Suppositums
befinden. So empfindet der Temperatursinn der rechten
Hand die Wärme und Kälte der linken als objektive Qualität,
ebenso tastet ein Körperteil den andern. Und wenn wir
sagen, daß der Gehörssinn den im innern Ohr, an den Teilen
des innern Ohres, am Trommelfell, an den Gehörsknöchelchen
usw. schwingenden Ton hört, so ist dieser Ton immer ein
ganz objektiver Ton, ein von der Gehörsempfindung
Verschiedenes, dieser gegenständlich Gegenüberliegendes, ob-
schon er als Akzidens dem erkennenden Subjekt selbst
anhaftet.

Aber inwieweit haben, nach dieser Ansicht, die Quali-



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 431

täten als objektiv zu gelten? Wir antworten: insoweit
sie unter den von der Natur geforderten
Bedingungen unmittelbar und positiv als objektiv
dargestellt werden. Es werden also drei Erfordernisse
aufgestellt, damit das als objektiv Vorgestellte unfehlbar
als objektiv zu gelten habe: 1. Es muß unter den von der
Natur gewollten Bedingungen dargestellt werden, 2. es
muß unmittelbar, 3. es muß positiv dargestellt werden.

1. Es muß unter den von derNatur gewollten
Bedingungen dargestellt werden. Denn sind diese
Bedingungen nicht erfüllt so kann eine Vorstellung entstehen,
die der Wahrheit nicht entspricht, weil die Natur gehindert
ist, naturentsprechend und somit wahrheitsgetreu zu wirken.
Dies kann aber derNatur nicht zur Last gelegt werden, weil
es'per accidens ist — error per accidens. Solche Irrtümer
sind unvermeidlich wegen der Defektibilität und
Beschränktheit unseres Wesens. Sie finden statt bezüglich
des sinnlichen und geistigen Erkennens und beim sinnlichen
Erkennen bezüglich der primären und sekundären
Sinnesqualitäten, ja sogar viel mehr bezüglich .ersterer. Diese
Bedingungen sind zum Teil subjektiver, zum Teil objektiver
Natur. Die subjektiven fordern die richtige Disposition
des erkennenden Subjektes, der Erkenntnisfähigkeit; sie
schließen bezüglich der Sinneserkenntnis alle krankhaften
Zustände aus. welche die naturentsprechende Funktion des
Erkennens verhindern. Die objektiven Bedingungen
beziehen sich alle darauf, daß der Gegenstand dem Erkennenden
in einer entsprechenden Weise dargeboten werde. So hindert
eine zu rasche Bewegung, die Teile eines Gegenstandes
richtig aufzufassen ; ein an uns vorübersausendes Kanonengeschoß

sehen wir überhaupt gar nicht. Das Auge braucht
eben, sowohl um den Eindruck aufzunehmen, als auch um
den Sehakt auszuüben, eine wenn auch noch so geringe Zeit.

2. Es muß unmittelbar dargestellt werden.
Denn sobald die kombinierende und schließende Tätigkeit
einsetzt, ist auch die Möglichkeit des Irrtums gegeben. So
beruht der Irrtum der scheinbaren Bewegung der Sonne
keineswegs auf der unmittelbaren Anschauung des Gesichtsinnes.

Denn dieser berichtet uns unmittelbar nur über die
veränderte Stellung des gesehenen Objektes zu unsermAuge.
Ob aber dieses Objekt sich bewege oder aber das sehende
Subjekt, darüber berichtet uns das Auge nichts. Es ist
somit von der größten Wichtigkeit in unserer Frage, genau



432 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

festzustellen, was unmittelbar durch die äußern Sinne
(denn diese sind es ja, vermittelst derer wir die
Sinnesqualitäten erkennen) als objektiv dargestellt wird. Dieses,
ist streng als objektiv festzuhalten nach der Lehre von der
formellen Objektivität der sekundären Sinnesqualitäten.

Wir scheiden die äußeren Sinne in zwei Klassen: die
niedern: Tastsinn, Geschmacksinn, Geruchsinn, und die
höhern : Gesicht und Gehör. Diese stellen nicht die kausale
Einwirkung des Erkenntnisobjektes auf das Erkenntnissubjekt

dar, wohl aber jene. Die niedern Sinne empfinden
ihren Gegenstand als etwas das Erkenntnissubjekt
Berührendes, Anregendes, ursächlich auf es Einwirkendes. So
empfinden wir die Härte, die Wärme, das Schmeckende und
Riechende. Die höhern Sinne hingegen (Ohr und Auge)
stellen uns die Dinge rein objektiv dar. Nur durch
wissenschaftliche Beweisführung wissen wir, daß die Farben,
die wir sehen, kausal auf unsere Augen einwirken; das
Gesicht empfindet diese Einwirkung nicht, noch stellt es
sie dar. Dasselbe gilt vom Ohr bezüglich der Töne. Sehr
starke Töne aber bringen im Ohr nicht nur eine Gehörs-,
sondern auch eine Tast- bezw. Schmerzempfindung hervor.1

Es ist somit das unmittelbar von den niedern Sinnen als
objektiv Dargestellte eine uns anregende, auf uns einwirkende
Qualität, und diese Qualität wird unmittelbar durch den
Sinn dargestellt formell a 1 s auf uns einwirkend. Man.
würde jedoch der Lehre von der formellen Objektivität
der Sinnesqualitäten bezüglich der niedern Sinne nicht
genügen dadurch, daß man irgendeine objektive Ursache
annähme, welche wegen der subjektiven, spezifischen Sinnesenergie

so empfunden würde, wie sie empfunden wird. Denn
dann würde man die formelle Sinnesqualität als solche ja
ins Subjektive auflösen und fiele somit in die Ansicht jener,
welche die Qualitäten als solche für nicht objektiv halten,
zurück. Nein, die dem niedern Sinn als Objekt entsprechende
Qualität wird so empfunden, weil sie ihrer Natur nach
objektiv so ist, d.h. eine solche Beschaffenheit ist, die
naturnotwendig von dem betreffenden Sinn unter den
naturentsprechenden Bedingungen so empfunden wird. So wird
süß als süß empfunden nicht wegen der subjektiven
Sinnesenergie, sondern weil es in sich objektiv so ist d. h. eine
solche Beschaffenheit, die ihrer Natur nach von jedem

1 Vgl. Gredt, Elemental I n. 428.



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 433

Geschmacksinne als süß empfunden wird. Dabei bleibt
bestehen, daß derselbe Geschmack dem einen angenehm,
dem andern unangenehm ist, je nach der Natur des
Sinneswesens, dem der Geschmacksinn angehört, und auch je
nach den subjektiven Dispositionen. — Bezüglich des
Temperatursinnes ist zu bemerken, daß dieser Sinn nicht die
absolute Temperatur, sondern nur den Temperaturunterschied

zwischen dem empfindenden Subjekt und dem
empfundenen Objekt darstellt und die Temperatur so
empfindet, wie sie einwirkt als warm oder kalt je nach der
Temperatur des empfindenden Subjektes.

Weil die höhern Sinne die kausale Einwirkung des
Gegenstandes nicht darstellen, lokalisieren sie auch ihre
Empfindung nicht subjektiv in einen bestimmten Körperteil
des empfindenden Subjektes. Wir wissen unmittelbar aus
dem Zeugnis des Auges und des Ohres nicht, daß wir mit den
Augen sehen und mit den Ohren hören. Nur die niedern
Sinne lokalisieren ihre Empfindung unmittelbar durch sich
selbst, indem diese Sinne unmittelbar ihren Gegenstand
erfassen als etwas, das einen bestimmten Körperteil berührt
und anregt. Die Empfindung der höhern Sinne hingegen
wird lokalisiert vermittelst der sie begleitenden Tastempfindung.

Daß wir mit den Augen sehen, erfahren wir, indem
wir die Augen schließen und öffnen, also durch die Muskeloder

Tastempfindungen,1 die mit dem Öffnen und Schließen
der Augen verbunden sind. In ähnlicher Weise erfahren wir.
daß wir mit den Ohren hören, dadurch, daß wir den Kopf
bewegen, die Ohren mit den Händen verschließen; also
wiederum durch den Tastsinn.

Aber das Ohr lokalisiert auch nicht objektiv, d. h. das
Gehör stellt den Tön nicht dar als an einem bestimmten
Gegenstand, an einem bestimmten Ort seiend. Es ist zwar
dem unmittelbar das Ohr anregenden Ton, dem im Ohre
seienden Ton ganz genau angeglichen, stellt ihn aber nicht
dar als im Ohr seiend, sondern als einen ihm objektiv
gegenüberliegenden Ton. Ob dieser Ton an der Glocke ist, ob
er in der Luft ist, ob im Ohr, von allem dem wissen wir
durch die einfache Gehörsempfindung gar nichts. Die
Richtung, aus der der Ton zu uns kommt, erkennen wir bald

1 Der Muskelsinn ist vomTastsinn nicht verschieden. Der Muskelsinn
ist der Tastsinn, insofern er innerhalb desselben empfindenden Körpers
ausgeübt wird, insofern ein Teil den andern tastet und ein Teil den
Widerstand des andern empfindet.



434 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

durch die Bewegung des Kopfes, indem wir dann merken,
daß wir mit den Ohren hören und daß, wenn wir den Kopf
so oder anders wenden, wir den Ton besser oder weniger
gut hören, und eine leichte Induktion führt uns bald dazu
zu wissen, daß der Ton von der Glocke verursacht wird,
was wir ausdrücken durch die Worte : die Glocke tönt. Damit
stellt sich dann auch leicht die Vorstellung ein, den Ton
aufzufassen als ein an der Glocke haftendes Akzidens. Daß
aber der Ton wirklich an der Glocke sei und in der Luft und
im Ohr, dazu führt uns nur eine genaue wissenschaftliche
Untersuchung. Der gewöhnlichen Erfahrung entgeht diese
Tatsache. — Unmittelbar wird uns also vom Gehörssinn
nur ein bestimmter Ton vorgestellt mit einer bestimmten
Tonstärke, Tonhöhe und Klangfarbe. Weiter aber auch
gar nichts. Alles andere ist Kombination und Schlußfolgerung,

die wir auf Grund anderweitiger Erfahrung, besonders
des Tast- und Gesichtsinnes machen, und wir können in
dieser Kombination fehlgehen und zu einer falschen
Auffassung kommen.

Wie das Ohr dem es anregenden Ton, so ist das Auge
den die Retina anregenden Farben ganz genau angeglichen.
Es ist jedoch diesen Farben nicht angeglichen, es bezieht
sich nicht auf dieselben als auf Farben, welche die Retina
anregen und behaften; es sieht nicht die gefärbte Retina,
sondern ein gefärbtes Objekt, d. h. ein gefärbtes Ausgedehntes,

ihm Gegenüberliegendes. Das ist sein Objekt. Von
diesem Objekt erkennt aber das Auge unmittelbar nur zwei
Dimensionen. Es erkennt unmittelbar nur Farben, Licht
und Schatten, Linien und Flächen, nicht aber die dritte
Dimension. Diese wird nur gesehen dadurch, daß Farben,
Licht und Schatten, Linien und Flächen mit Hilfe des Tast-
(Muskel-)sinnes vom Verstand, und auch instinktiv, als
dritte Dimension interpretiert werden.1 Das Auge lokalisiert

somit seinen Gegenstand unmittelbar nur nach zwei
Dimensionen. Das Sehobjekt ist also auch dort, wo es

1 Daß dem so ist, erscheint sieh einigermaßen ans dem zu ergeben,
was man bei durch Operation geheilten Blindgeborenen beobachtete.
Allein dasselbe erschließt sieh viel sicherer a priori aus dem Formalobjekt
des Auges. Wenn dieses Lieht und Farbe ist, dann kann unmöglich die
dritte Dimension anders erfaßt werden als in der besagten Weise, d. h.
insofern sie durch Farben, Licht und Schatten, Linien und Flächen
dargestellt ist. Trotzdem kann das Tiefensehen dennoch angeboren sein,
und dieses ist wohl sicher bei den Tieren der Fall, welche von Geburt an
durch den Instinkt (die vis aestimativa) diese Interpretation vollziehen.



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 435

unmittelbar vom Auge gesehen wird, nach den zwei Dimensionen,

welche allein das Auge sieht. Das Objekt steht
daher rechts oder links vom Auge und bezüglich der übrigen
gesehenen Gegenstände ganz genau dort, wo es wahrgenommen

wird. Wo aber das Objekt ist nach der dritten Dimension,

darüber sagt das Auge nichts ; es gibt nur Andeutungen,
aus welchen diese Dimension, d. h. die Distanz, mehr oder
weniger sicher geschätzt bezw. auch berechnet werden kann.
Diese Schätzung ist aber ein Schluß, etwas Abgeleitetes und
ist falsch, wenn das Element der Zeit, die das Licht braucht,
um bis zum Auge zu kommen, vernachlässigt wird. Hieraus
ergibt sich nun, daß, wenn das Auge „einen Stern sieht
dort, wo er nicht mehr ist", wie man zu sagen pflegt, dies
kein Irrtum des Auges ist. Denn das Auge sieht den Stern
überhaupt nicht, sondern ein gefärbtes Ausgedehntes, und
dieses ist genau dort, wo es gesehen wird, nach den zwei
Dimensionen, die allein das Auge unmittelbar sieht, nur ist
es nicht so weit entfernt, als die falsche, die Lichtzeit
vernachlässigende Berechnung ergibt.

Das Auge sieht also eine gefärbte Ausdehnung. Ob
aber die Farbe permanent an der Ausdehnung, d. h. am
Körper, den das Auge sieht, haftet oder ob sie nur vorübergehend

unter dem Einfluß des Lichtes entsteht, ob sie
überhaupt ein Akzidens des ponderablen Körpers ist, den
der Tastsinn als hart und weich antastet, oder ob sie diesem
Körper ganz äußerlich ist und an dem den Körper
umflutenden Äther entsteht, darüber sagt uns das Auge gar
nichts. Der gemeine Mann freilich wird die Farbe jedenfalls

als ein Akzidens des ponderablen Körpers fassen, aber
nicht auf Grund der einfachen Gesichtsvorstellung, sondern
auf Grund eines mangelhaften Schlusses. Er bemerkt
nämlich, daß sich mit dem ponderablen Körper zugleich
immer auch die Farbe bewegt. Deshalb verknüpft er beide
als Substanz und Akzidens miteinander. Der unmittelbaren
Gesichtsvorstellung aber wird auch voll und ganz genügt,
wenn die Farbe an der Oberfläche des ponderablen Körpers,
aber nicht an diesem selber, sondern am Äther entsteht,
ja dieser Vorstellung wird auch dann noch genügt, wenn die
Farbe am Äther entsteht nicht ganz unmittelbar an der
Oberfläche des ponderablen Körpers, sondern in einer für die
menschlichen Sinne unmerklichen Entfernung von dieser
Oberfläche. Damit nämlich die Farben erscheinen, ist eine
konfuse Reflexion des auf den Körper fallenden Lichtes er-



436 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

fordert. Eine vollkommene Fläche, ein vollkommener Spiegel
wäre nicht sichtbar. Es müssen somit Unebenheiten, wenn
auch noch so geringe und für die menschlichen Sinne
unmerkliche, vorhanden sein, damit die reflektierten Strahlen
sich kreuzen. Dies kann aber nicht an der reflektierenden
Oberfläche selbst geschehen, sondern nur in einer wenn
auch noch so geringen Entfernung von der Oberfläche.

3. Es muß positiv dargestellt werden, d. h. wenn
etwas nicht dargestellt wird, so kann daraus nicht entnommen
werden, daß es nicht zum Gegenstande gehöre. Wird also
etwas zum Gegenstand Gehörendes nicht vorgestellt, so ist
dieses keine falsche, sondern nur eine unvollkommene
Erkenntnis. Abstrahentium non est mendacium: Wenn der
Verstand die Natur abstrakt darstellt ohne die individuierenden

Merkmale, die doch in Wirklichkeit mit ihr verbunden
sind, so ist diese Vorstellung nicht falsch, sondern nur
unvollständig. Desgleichen wenn das Auge oder auch der
Tastsinn die mikroskopischen Erhöhungen und Vertiefungen
einer Fläche nicht distinkt darstellt, so ist das ebenfalls
kein Irrtum, sondern nur eine unvollkommene Erkenntnis.
Es kann aber die Vorstellung in doppelter Weise
unvollkommen sein: 1. dadurch, daß etwas zum Gegenstand
Gehörendes gar nicht dargestellt wird. So stellt der
abstrahierende Verstand die Natur, das spezifische Wesen
dar ohne den individuellen Unterschied; 2. dadurch, daß
zwar alles dargestellt wird, jedoch so, daß gewisse Details
nicht distinkt, sondern nur konfus dargestellt werden. So
sieht das Auge an einem Zellengewebe jede einzelne Zelle,
(andernfalls würde es vom Gewebe, das ja nur aus Zellen
besteht, gar nichts sehen) jedoch nicht distinkt, sondern
nur konfus: es kann die einzelnen Zellen nicht voneinander
unterscheiden. In gleicher Weise sieht das Auge eine
Viehherde aus der Ferne: es sieht jedes Tier, doch so, daß es
keines von dem andern unterscheiden kann. In diesem
Falle werden also auch die Details vorgestellt, so jedoch,
daß sie nicht voneinander abgehoben werden: die Details
werden vorgestellt, aber ihre Abgrenzungen voneinander
werden nicht vorgestellt. So ist unsere Sinneserkenntnis
ganz notwendig Schritt für Schritt zwar nicht falsch, aber
doch sehr mangelhaft. Widrigenfalls müßten z. B. unsere
Augen nicht nur Mikroskope, sondern absolut vollkommene

Mikroskope sein.
Die sekundären Sinnesqualitäten haben, nach der Lehre,



437

die wir darstellen, formell als objektiv zu gelten, insoweit
sie unter den von der Natur geforderten
Bedingungen unmittelbar und positiv vorgestellt
werden. Diese drei Erfordernisse sind ganz wesentlich und
notwendig mit der dargestellten Lehre gegeben, sonst ist sie in
sich sinnlos und widerspruchsvoll. Es kann also auch
diesbezüglich keinen LTnterschied geben zwischen den alten Scholastikern

und dem heutigen Vertreter dieser Lehre, welcher sie
auf dem Untergrund der neueren Physik und Physiologie
entwickelt. Einen (nebensächlichen) Unterschied gibt es hier,
insofern die Alten glaubten, der Erkenntnisgegenstand
komme nur mit dem Tast- und Geschmacksinn in unmittelbar
physische Berührung. Bei allen übrigen Sinnen hielten sie
Gegenstand und Sinn für voneinander entfernt und glaubten,
der Gegenstand komme mit dem Erkennenden nur in
intentionale Berührung dadurch, daß er aus der Ferne durch
eine Einwirkung mittelst des Mediums, der Luft, des Äthers,
die Erkenntnisform (species impressa) dem Sinne einpräge.
Wir wissen aber, wie sich aus dem Gesagten zur Genüge
ergibt, daß bezüglich aller äußern Sinne ohne Ausnahme
das Objekt zu uns kommt und in unmittelbare Berührung
mit der Erkenntnisfähigkeit tritt.1 Aber auch schon die
Alten befanden sich auf dem. Wege zu dieser Auffassung.
So nahmen sie an, der Ton verbreite sich physisch durch
die Luft zum Ohre hin. Nur meinten sie, dies geschehe
bloß bis zu einer gewissen Entfernung, von welcher aus
alsdann der Ton intentionell auf das Ohr einwirke.
Ähnliches lehrten sie bezüglich des Geruches.

2. Die Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität der sekundären Sinnes-

qualitäten ist teilweiser Idealismus. Sie iührt zum vollständigen
Idealismus und Skeptizismus.

Vorbemerkung. — Unter Idealismus verstehen
wir dasselbe, was P. Gründer unter diesem Worte versteht
(n. 35) und was insgemein darunter verstanden wird, nämlich
die Lehre, welche das Objektive ins Subjekt auflöst. Wir
unterscheiden aber einen vollständigen und einen
teilweisen Idealismus. Letzterer löst das Objektive zwar
nicht gänzlich, aber doch teilweise ins Subjekt auf. — Mit
dem Worte Skeptizismus bezeichnen wir den allgemeinen
alle Wahrheit und Sicherheit zerstörenden Zweifel.

1 Hierdurch wird jedoch die species impressa keineswegs überflüssig,
da immerhin der Gegenstand die Fähigkeit innerlich bestimmen muß, was
nur durch die species geschieht.



438 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

Beweis des ersten Teiles unserer These (Die
Lehre von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit der
sekundären Sinnesqualitäten enthält einen teilweisen Idealismus).

Teilweiser Idealismus ist die Lehre, welche das
Objektive teilweise ins Subjekt auflöst. Nun aber löst die
Lehre von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit der
sekundären Sinnesqualitäten das Objektive teilweise ins
Subjekt auf. Also.

Der Obersatz ergibt sich aus der vorausgeschickten
Worterklärung. — Beweis des Untersatzes. Eine Lehre,
welche das von den Erkenntnisfähigkeiten unter den von
der Natur gewollten Bedingungen unmittelbar und positiv
als objektiv Dargestellte zum Teil für nicht objektiv hält,
löst das Objektive teilweise ins Subjekt auf. Nun aber
hält die Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität der
sekundären Sinnesqualitäten das von den Erkenntnisfähigkeiten

unter den von der Natur gewollten Bedingungen
unmittelbar und positiv als objektiv Dargestellte für teilweise
nicht objektiv. Also.

Den Obersatz beweisen wir daraus, daß das, was
von den Erkenntnisfähigkeiten unter den von der Natur
gewollten Bedingungen unmittelbar und positiv als
objektiv dargestellt wird, unfehlbar objektiv sein muß.
Widrigenfalls wären die Erkenntnisfähigkeiten nicht
wahrheitsfähig und ihrer Natur nach auf Irrtum eingerichtet,
d. h. die Erkenntnisfähigkeiten wären nicht Erkenntnisfähigkeiten,

was widerspruchsvoll ist..1
Die Wahrheit des Untersatzes ergibt sich daraus,

daß die Sinnesqualitäten von jener Lehre nicht für formell
objektiv gehalten werden, trotzdem sie von den betreffenden
Sinnen unter den von der Natur gewollten Bedingungen
unmittelbar und positiv als formell objektiv dargestellt
werden. — Daß die Sinnesqualitäten von jener Lehre nicht
für formell objektiv gehalten werden, ist klar, denn sie
besteht eben wesentlich in der Leugnung dieser Objektivität.
Es wäre somit nur darzutun, daß die Sinnesqualitäten von
den äußeren Sinnen unter den von der Natur gewollten
Bedingungen unmittelbar und positiv als formell objektiv
dargestellt werden. Dies ergibt sich aus der Innenerfahrung,
aus dem Selbstbewußtsein. Jeder Mensch hat das
Bewußtsein, daß die Sinnesqualitäten ihm von den Sinnen als
formell objektiv dargestellt werden, und zwar unmittelbar

1 Eine eingehendere Ausführung des Punktes s. weiter unten.



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 439

und positiv und unter den von der Natur gewollten
Bedingungen. Denn sie stellen sich ihm dar als die Sonderobjekte
der einzelnen äußeren Sinne, worauf diese unmittelbar,
ihrer Natur nach sich beziehen. So haben wir alle das
Bewußtsein, daß die Farbe uns dargestellt wird als formell
objektiv und als der dem Auge eigentümliche Gegenstand,
worauf sich das Auge unmittelbar bezieht. Denn was wir
sonst noch vermittelst des Auges erfassen, wie z. B. die
Ausdehnung, die Figur, erfassen wir durch die Farbe.
Dieses Bewußtsein wird auch von unserem Gegner nicht
geleugnet. Er gibt zu, daß wir die Vorstellung haben, als
seien die Farben formell objektiv. Allein diese Vorstellung
muß als iudicium vulgare verbessert werden wegen gewichtiger

Gründe, die vorliegen (n. 148; n. 150). Durch diese
Gründe sollen wir uns beweisen lassen, die Sinnesqualität
sei nicht Gegenstand unseres Erkennens, sondern subjektive
Erkenntnisform (species expressa). Was mit diesen Gründen
ist, werden wir später sehen. Für jetzt bemerken wir nur
im allgemeinen, daß es keine Gründe geben kann gegen die
Wahrheitsfähigkeit einer Erkenntniskraft. Diese Gründe
müssen von vornherein als Scheingründe verurteilt werden.

Beweis des zweiten Teiles (Die Lehre von der bloß
ursächlichen Gegenständlichkeit der sekundären
Sinnesqualitäten führt zum vollständigen Idealismus). Zum
vollständigen Idealismus führt eine Lehre, welche ausgehend
von der Leugnung der sekundären Sinnesqualitäten, auch
zur Leugnung der primären, der Ausdehnung und des mit
dieser zusammenhängenden führt. Nun aber führt die
Lehre von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit der
sekundären Sinnesqualitäten ausgehend von der Leugnung
der sekundären Sinnesqualitäten auch zur Leugnung dec
primären. Also.

Der 0 bersatz ist klar. Denn wenn nicht nur die
Gegenständlichkeit der sekundären, sondern auch der primären
Qualitäten geleugnet wird, dann bleibt vom Gegenstand
in der Außenwelt nichts mehr Rest. — Beweis des Untersatzes.

Zur Leugnung der primären Sinnesqualitäten führt
die Lehre, nach welcher diese Qualitäten durch ein Nicht-
objektives, Scheinobjektives dargestellt werden. Nun aber
werden nach der Lehre von der bloß ursächlichen
Gegenständlichkeit der sekundären Sinnesqualitäten die primären
Qualitäten durch ein Nichtobjektives, Scheinobjektives

dargestellt. Also.
Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 30



440 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

Der Obersatz bedarf keines weiteren Beweises. Alles,
was durch ein Nichtobjektives, Scheinobjektives dargestellt
wird, stellt sich eben dadurch auch dar als nichtobjektiv
und scheinobjektiv. — Der Untersatz ergibt sich zur
Genüge aus dem schon Gesagten: Die primären Qualitäten
werden von den Sinnen dargestellt durch die sekundären
(denn die Ausdehnung wird dargestellt vom Gesichtsinn
durch die Farbe, vom Tastsinn durch die Härte), diese sind
aber eben nach der Lehre von der bloß ursächlichen
Gegenständlichkeit der sekundären Sinnesqualitäten nicht
verbunden objektiv und scheinobjektiv.

P. Gründer sucht sich in zweifacher Weise an dieser
Schlußfolgerung vorbeizudrücken : 1. indem er die formelle
sekundäre Sinnesqualität nicht als Objekt angesehen sein
lassen will, sondern als species expressa, durch die und in
der wir unmittelbar die fundamentale sekundäre
Sinnesqualität und die primäre, die Ausdehnung erkennen sollen,
erstere zwar nicht so wie sie in sich ist, sondern so wie sie
unsere Sinne affiziert; 2. indem er die Parität leugnet
bezüglich der primären und sekundären Qualitäten. Letztere
aufzugeben, seien Gründe vorhanden, was bezüglich ersterer
nicht der Fall sei. — Wir sagen zu 1 : Die formelle
Sinnesqualität ist direktes, unmittelbares Erkenntnisobjekt; sie
stellt sich als solches dar und ist somit nicht species
expressa, welche nur indirekt und durch Reflexion erkannt
wird. Es ist ein Mißbrauch der scholastischen Terminologie,
die Sinnesqualität als species expressa zu bezeichnen. Zu
2 sagen wir: Das allein, daß man die sekundären Qualitäten
aufgegeben hat, ist Grund genug, auch die primären
aufzugeben, wie wir schon gezeigt haben.
• Die Lehre von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit

der Sinnesqualitäten löst also das ganze Objekt der
äußeren Sinne in rein subjektive Zuständlichkeit auf und
bannt somit das menschliche Erkennen ins Subjektive ein.
Ob es eine Außenwelt gibt, wissen wir nicht, und wenn es
eine solche gibt, können wir über dieselbe nichts wissen.
Der sogenannte kritische Realismus versucht zwar,
nachdem er zugegeben hat, der unmittelbare Gegenstand
der Sinneserkenntnis sei nur die Subjektivität, durch einen
Verstandesschluß die Außenwelt wieder zu gewinnen.
P. Gründer geht diesen Weg nicht. Er möchte die unmittelbare

Erkenntnis der Außenwelt durch die Sinne um jeden
Preis festhalten. Da aber viele den Sprung in die Außenwelt



441

in besagter Weise versuchen, ist es vonnöten, auch die
Unmöglichkeit dieses Beginnens darzutun, damit der Beweis
für unsere Aufstellung, die Leugnung der Gegenständlichkeit

der Sinnesqualitäten führe zum vollen Idealismus, in
jeder Beziehung vollständig sei, indem wir dartun, daß,
wenn man einmal zugibt, die Sinne erkennten unmittelbar
nicht das transsubjektive Objekt, sondern nur subjektive
Zustände, man jede Hoffnung verloren hat, jemals etwas
über die Außenwelt zu wissen.

Wir könnten nur dadurch auf die Außenwelt schließen,
daß wir merkten, die subjektiven Zustände, auf die sich
unsere Sinneserkenntnis bezieht, würden von außen
verursacht. Diese Verursachungen von außen aber erfahren wir
entweder unmittelbar, indem wir einen kausalen Einfluß
von außen erfahren, oder erschließen sie daraus, daß unsere
Sinnesvorstellungen sich uns darstellen als von außen uns
gegeben. — Hierzu sage» wir: 1. Auch beides angenommen,
könnte man höchstens das Dasein einer Außenwelt als eines
uns unbekannten X erschließen, welches in uns unsere
subjektiven Empfindungszustände verursachte, keineswegs
aber könnte man zu irgendwelchem bestimmteren Wissen
über die Außenwelt gelangen. 2. Könnte man tatsächlich
nicht einmal das Dasein einer von uns verschiedenen Ursache
ermitteln. Den kausalen Einfluß von außen erfahren wir
zwar unmittelbar durch die niederen Sinne, insbesondere
durch den Tastsinn. Allein nachdem man die Gegenständlichkeit

der uns durch den Tastsinn vermittelten
Sinnesqualität aufgegeben hat, muß man auch die Objektivität
der kausalen Einwirkung von außen, welche uns durch diese
Qualität vermittelt wird, aufgeben. Ist hart und weich,
dazu sogar auch die Ausdehnung nur eine subjektive Illusion,
dann ist der kausale Einfluß von außen ebenfalls nur eine
solche.1 Wir können also auf dem einmal eingenommenen
Standpunkt in keiner Weise eine Außenwelt, nicht einmal
als kantianisches Ding an sich, erfahren. Es bliebe somit
nur noch der andere Weg zu versuchen, indem wir daraus,

1 Manche Vertreter der Lehre von der bloß ursächlichen
Gegenständlichkeit der sekundären Sinnesqualitäten halten den Widerstand
(hart und weich) für objektiv, was eine horrende Inkonsequenz ist. Hat
man einmal die sensibilia propria der übrigen Sinne aufgegeben, so verliert
man das Recht, das sensibile proprium des Tastsinnes für objektiv zu
halten. P. Gründer begeht diese Inkonsequenz nicht, er stellt, wie schon
bemerkt, das sensibile proprium des Tastsinnes auf die gleiche Linie mit
den übrigen sensibilia propria.

30*



442 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

daß unsere Vorstellungen sich uns darstellen als von außen
gegeben, auf etwas außer uns Existierendes schließen würden.
Aber auch dieser Versuch stellt sich als vergeblich heraus.
Es ist wohl wahr, daß die Vorstellungen der um uns existierenden

Dinge ganz anderer Art sind, als die
Phantasievorstellungen, die wir willkürlich in uns hervorrufen. Allein
daraus könnte man nur schließen, daß in uns verschiedenfache

Vorstellungsreihen sich entwickeln, von denen die
einen von unserer Willkür abhängen, die anderen aber nicht.
Daraus aber, daß eine Vorstellung unserer Willkür entzogen
ist, kann man mitnichten schließen, sie sei von außen
verursacht. Es entstehen ja auch Phantasievorstellungen in
uns gegen unseren Willen, obschon diese Vorstellungen im
allgemeinen unserer Willkür unterworfen sind. Der
sogenannte kritische Realismus ist somit in der Tat ein sehr
naiver Realismus, da er das Bewußtsein der Außenwelt
auf so nichtige Gründe hin festhalten will.

Auch die Geschichte lehrt, daß man vom Semiidealis-
mus der Leugnung der sekundären Sinnesqualitäten zur
Leugnung der primären und zum vollständigen Idealismus
gekommen ist. So schon Berkeley1, desgleichen Kant.2
Ebenso Wundt3 und Paulsen.4 Auch Mercier, auf den sich
Gründer des öftern beruft, geht weiter als Gründer selbst,
indem er zwar nicht die Objektivität der primären
Sinnesqualitäten aufgibt, wohl aber die Unmittelbarkeit der
Objektivität unseres Erkennens, insbesondere unseres
sinnlichen Erkennens, und das Bewußtsein der Außenwelt
abhängig macht von dem schon dargelegten nichtigen
Kausalschluß.8 Auf den Einwand, daß wir auf solchem Wege im
besten Fall zur Außenwelt als zu einem uns unbekannten X
gelangen könnten, spricht sich Canella in der Rivista neo-
scolastica6 dahin aus, daß das kriteriologische Problem
bezüglich der Außenwelt seine endgültige Lösung noch nicht

1 Hylas and Philonous, 1820, I S. 131 ff.
2 Prolegomena (Ausgabe Schulz) S. 67.
3 Logik I3, 381.
4 Einleitung in die Philosophie15; S. 373 f.
5 Critériologie générale5 n. 140. — Scharf wird Merciers Schule von

der Civiltà cattoliea gerügt: Sie hat sich einen Tropfen kantianischen
Giftes einimpfen lassen (La non fuggita comunieazione con i pensieri
moderni parve inoculare anche alla scuola cattoliea del Mercier una
gocciolina di veleno Kantiano, un tantino di soggettivismo intellettuale.
1911, III p. 600).

6 Rivista neo-scolast. 1910, p. 86.



443

gefunden habe. In ähnlichem Sinne redet auch Tredici.1
Auch Gründers Recensent in der wissenschaftlichen Beilage
zur Germania 1911, n. 46, welcher sich mit Gründer in Leugnung

der sinnfälligen Beschaffenheiten einverstanden erklärt,
geht gleichfalls weiter, indem auch er die Unmittelbarkeit
unserer Sinneserkenntnis ohne Bedenken preisgibt und
Gründer den Vorwurf macht, derselbe habe die Beweise,
kraft welcher, nach Verwerfung der Objektivität der sekundären

Sinnesqualitäten, die primären dennoch als objektiv
zu gelten hätten, nicht gegeben.

Beweis des dritten Teiles. (Die Lehre von der bloß
ursächlichen Gegenständlichkeit der sekundären
Sinnesqualitäten führt zum Skeptizismus.) Zum Skeptizismus
führt eine Lehre, welche das von den Erkenntniskräften
unter den von der Natur gewollten Bedingungen unmittelbar
als objektiv Vorgestellte nicht für objektiv hält. Nun aber
hält die Lehre von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit
der Sinnesqualitäten das unter den von der Natur gewollten
Bedingungen unmittelbar als objektiv Dargestellte für nicht
objektiv. Also.

Der Untersatz ist im Vorhergehenden zur Genüge
dargelegt worden. — Beweis des Obersatzes. Zum
Skeptizismus führt eine Lehre, welche die Wahrheitsfähigkeit

der Erkenntniskräfte leugnet. Nun aber leugnet
eine Lehre, welche das von den Erkenntniskräften unter
den von der Natur gewollten Bedingungen unmittelbar als
objektiv Dargestellte nicht für objektiv hält, die Wahrheitsfähigkeit

der Erkenntniskräfte. Also.
Der Obersatz bedarf keines Beweises. — Beweis

des Untersatzes. Eine Lehre, welche einen Irrtum zugibt
unter Umständen, die einen error per accidens ausschließen,
leugnet die Wahrheitsfähigkeit der Erkenntniskräfte. Nun
aber gibt eine Lehre, welche das von den Erkenntniskräften
unter den von der Natur gewollten Bedingungen unmittelbar
als objektiv Dargestellte nicht für objektiv hält, einen Irrtum
zu unter Umständen, die einen error per accidens
ausschließen. Also.

Der Untersatz ist aus dem vorher Gesagten klar.
Eine solche Lehre gibt zu, daß unter Umständen, die einen
error per accidens unmöglich machen, etwas von der
Erkenntnisfähigkeit anders dargestellt wird, als es ist ;

1 1. c. 1911, p. 546.



444 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

was eine positive Falschheit ist. — Beweis des Ob
ersatzes. Eine Lehre, welche einen Irrtum zugibt unter
Umständen, die einen error per accidens ausschließen, gibt
einen Irrtum zu, der per se ist, aus dem Wesen der Erkenntniskraft

selbst heraus. Nun aber leugnet eine Lehre, welche
einen solchen Irrtum zugibt, die Wahrheitsfähigkeit der
Erkenntniskräfte und zwar leugnet sie direkt die Wahrheitsfähigkeit

jener Erkenntniskraft, bezüglich derer der Irrtum
zugegeben wird, indirekt aber auch die aller übrigen. Denn
sie gibt zu, daß eine Seelenkraft sich als Erkenntnisfähigkeit
darstellen kann, die doch nicht erkenntnisfähig ist, da
sie ihrer Natur nach auf Irrtum eingerichtet ist. Ist aber dem
so, dann ist auch den übrigen Erkenntnisfähigkeiten nicht
mehr zu trauen. Alle verlieren ihre Erkenntnisfähigkeit.

Man kann sich unserer Schlußfolgerung auch nicht
dadurch entziehen, daß man zwischen den verschiedenen
Erkenntnisfähigkeiten unterscheidet, zwischen den Sinnen
und dem Verstand, und sagt, die Sinne seien nicht in
derselben Weise Erkenntnisfähigkeiten wie der Verstand, und
es komme ihnen somit auch nicht diese Wahrheitsfähigkeit
zu, die dem Verstände zukömmt. Denn auch angenommen,
Erkenntnisfähigkeit und Wahrheitsfähigkeit komme dem
Verstand und den Sinnen nicht in derselben Weise, sondern
nur in analoger Weise zu, so kämen sie nach der Lehre
von der bloß ursächlichen Gegenständlichkeit der
Sinnesqualitäten den Sinnen in gar keiner Weise zu. Dann ist
nicht zuzugeben, daß der Begriff der Erkenntnis- und
Wahrheitsfähigkeit bezüglich Verstand und Sinn ein analoger
Begriff sei. Er ist ein wahrer Gattungsbegriff, der in
derselben Weise Verstand und Sinn zukommt und zu Verstand
und Sinn determiniert wird durch einen außer ihm liegenden
spezifischen Unterschied. Denn Erkennen heißt in vitaler
Weise irgendeinen Gegenstand sich vorstellen. Das ist der
Gattungsbegriff des Erkennens. Ob nun dieser Gegenstand
eine abstrakte Wesenheit ist, wie sie der Verstand vorstellt
oder ein konkretes Einzelding, wie es der Sinn vorstellt,
das liegt ganz außerhalb dieses Gattungsbegriffes und gibt
den spezifischen Unterschied an, durch den Verstand und
Sinn als Arten derselben Gattung sich unterscheiden.
Übrigens, zweifelt man einmal an der Wahrhaftigkeit der
Sinneserkenntnis, so kann man gar nicht mehr zwischen
Verstand und Sinn unterscheiden, da man alsdann auch
nicht mehr um den eignen Körper weiß. Denn diesen erkennt



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 445

man eben mit den Sinnen und zwar mit den äußeren Sinnen.
Der Mensch erkennt sich somit auf diesem luftigen Standpunkt

(wenn er auf diesem Standpunkt überhaupt noch
etwas erkennen könnte) nur mehr als vorstellendes Subjekt,
das abstrakte und konkrete Vorstellungen hat. Und obschon
man aus den abstrakten Vorstellungen auf die Geistigkeit
schließen könnte, so kann man aus den konkreten nicht auf
die Körperlichkeit schließen und auf eine vorstellende
sinnliche Fähigkeit, die vom Verstände verschieden wäre.
Denn obschon nur der Verstand abstrakte Vorstellungen
hat, so hat er doch auch konkrete Vorstellungen, denn er
erkennt auch das konkrete Einzelding. Er kann dies sogar
direkt erkennen, wenn er nicht durch Abstraktion aus der
Sinneserkenntnis seine Begriffe bildet. Auf diesem
Standpunkt, auf den wir uns aber jetzt gestellt haben, können
wir eine solche Begriffsbildung gewiß nicht feststellen.
Wir könnten nur feststellen (wenn wir überhaupt, wie schon
gesagt, etwas erkennen könnten), daß verschiedene
Vorstellungen, konkrete und abstrakte, nach einer gewissen
Gesetzmäßigkeit in uns entstehen. Wie das wissen wir
nicht. Vielleicht von außen verursacht, vielleicht auch einzig
von innen aus uns heraus, in welchem Fall dann auch das
Denksubjekt als Absolutes gesetzt werden müßte, welches
durch seine vorstellende, schöpferische Tätigkeit die
Erscheinungswelt setzte.

:i. Die beiden Argumenta ad hominciu, mit denen Gründer die Anklage
auf Idealismus entkräften will.

Auch die alten Scholastiker betrachteten die durch
Lichtbrechung und Interferenz entstehenden Farben als
bloße Scheinfarben, trotzdem das Auge diese Farben als
objektiv darstellt. Und doch denkt niemand daran, ihnen
den Vorwurf des Idealismus anzuhängen. So das erste
argumentum ad hominem. —- Wir leugnen vor allem dem
Verfasser seine Voraussetzung. Es ist nicht wahr, daß die
Scholastiker diese sogenannten Scheinfarben für nicht
objektiv hielten. Sie hielten sie für ebenso objektiv, wie sie
das Licht für objektiv hielten, als dessen Modifikationen
sie diese Farben ansahen. Insbesondere Sylv. Maurus, auf
•den sich P. Gründer vorzüglich stützt, hält diese Farben für
objektiv undgibt überhaupt gar keine Sinnestäuschung hier zu.
Er sagt : „Der Sinn täuscht sich nicht, wenn er die Regenbogen-



446 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

färben und die Farben am Hals der Tauben sieht. Denn
er sieht wirklich verdunkeltes Licht, und dieses
ist eben die Scheinfarbe. Wenn aber der Verstand ob
dieses Scheines urteilt, diese Farben seien derselben Art
wie die Farben eines Gemäldes, dann gibt ihm der
Gesichtsinn die Veranlassung zum Irrtum, obschon er selbst
nicht irrt".1 Sylv. Maurus will bloß dies eine, die sogenannten
Scheinfarben seien nicht Farben im eigentlichen Sinne,
weil er absolut will, daß Farben und Licht voneinander
verschieden seien, diese Scheinfarben seien aber Licht. Andere
Scholastiker geben auch nicht einmal zu, daß die colores
apparentes keine eigentlichen Farben seien. So Joannes
a S. Thoma, der ausdrücklich sagt, daß die Definition der
Farbe auch von den colores apparentes gelte, und der die
colores apparentes nur unterscheidet gegen die colores
permanentes, nicht gegen die colores veri, denn beide
sind wahre Farben.2 Wenn aber ein Scholastiker, wie z. B.
Suarez, in vereinzelten Fällen die colores apparentes zugibt
als wirklich scheinbare Farben, die keine objektive Realität
haben, so tut er das, indem er eine deceptio sensus, also
einen error per accidens statuiert (ob mit Recht, ist eine
andere Frage). Es kann sich somit Gründer auch auf ihn
nicht berufen. Denn deswegen kann niemand als des Idealimus

verdächtig angesehen werden, weil er in einem einzelnen
Fall einen error per accidens annehmen zu müssen glaubt ;

wohl aber, wenn er diesen error per accidens zu einem
error per se macht und die Lehre aufstellt, daß die Sinne
ihr Objekt überhaupt, auch unter naturentsprechenden
Umständen, nicht so erkennten, wie es ist.3

1 „Hinc patet visum non falli, dum videt colores in Iride vel in
collo columbarum. Vere enim videt lumen obscuratum, quod est color
apparens. Si vero intellectus propter illam apparentiam iudicat illos
colores esse eiusdem rationis ac colores picturae, sumit ex visu occasionem
errandi, licet visus non erret." Quaest. philos, lib. IV qu. 41.

2 In coloribus apparentibus etiam color generatur ex perspicuo cum
aliqua opacitate, sed ibi perspicuum est actu lucidum, et ex modificatione
lueis et perspicui résultat color in opacitate nubis seu corporis densi; in
coloribus autem permanentibus résultat color ex perspicuo non actu
lucido, sed in potentia seu susceptivo lucis. Unde unica definitione omnes
isti colores comprehenduntur dicendo quod est extremitas perspicui."
Curs. philos, thomist. Philos, nat. III qu. 7 a. 1 Solv. arg.

3 Interessant ist, wie Gründer seinen Beweis aus den Scholastikern
belegt. Er sagt n. 41: „Notandum est, quod veteres Scholastici revera
intelligebant, quod verba sonant, sc. colores illos formaliter spectatos
esse mere apparentes et non veros. Sic Sylvester Maurus 1. c. docet: si in-



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 447

Das zweite argumentum ad hominem ist schon durch
unsere Ausführungen in II, 1 begraben. Das unmittelbare
Zeugnis des Ohres sagt uns gar nichts über das Wo des
Tones. Eine weitere Beobachtung zeigt uns, daß der Ton
überall dort ist, wo die Tonwellen sind. Das wußten aber
auch schon die Alten, das wußte auch der hl. Thomas ; denn
sie faßten den Ton als eine aus den Tonwellen resultierende
Qualität.1 Nur glaubten sie, die Tonwellen seien einzig in
der Luft und nicht in den festen, den Ton erzeugenden
Körpern und lokalisierten deshalb auch den Ton einzig in
die Luft und nicht in den festen Körper. — Desgleichen
berichtet uns das unmittelbare Zeugnis des Auges nichts
darüber, ob die Farbe eine den Körpern anhaftende
Beschaffenheit oder eine solche des die Körper bestrahlenden
Lichtes sei. Alle diese Dinge berühren die Verähnlichung
zwischen Sinn und Gegenstand mitnichten.

Es ist hier der Ort, die klassische Mißkennung des
Fragepunktes hervorzuheben, die sich durch die ganze Gründersclie
Schrift hindurchzieht. Indem Gründer die Erfordernisse
außeracht läßt, unter denen das als objektiv Vorgestellte
Unfehlbar als objektiv zu gelten hat, insbesondere indem er
die Unmittelbarkeit der Vorstellung außeracht läßt, führt
er die Verteidiger der sinnfälligen .Beschaffenheiten
gegeneinander in Kampf und dichtet ihnen einen wirklich sehr
naiven Sinnesrealismus an. Er läßt sie alles für objektiv
halten, was irgend jemandem einfällt, als objektiv anzusehen
auf Grund einer fraglichen Schlußfolgerung. Allein solche
mittelbare, durch Schlußfolgerung abgeleitete Aufstellungen
tellectus iudicet illos colores existere formaliter a parte rei, ,,sumit ex
visu occasionem errandi,* licet visus non erret." Similiter Suarez (De
Anima lib. 3, c. 15, n. 8). Gewiß meinten die alten Scholastiker das, was
ihre Worte bedeuten. Aber man soll diese Worte alle lesen und, wenn
man zitiert, sie hinsetzen.

* Beide unterstrichenen Stellen von Gründer unterstrichen.
1 ,,In corpore sonante non est sonus nisi in potentia, in medio autem

quod movetur ex percussione corporis sonantis, fit sonus in actu. Et
propter hoc dicitur, quod sonus in actu est medii et auditus, non autem
subiecti sonabilis. " S. Thomas de Anima lib. II. lect. XVI. ,,Considerandum
est, quod generatio soni in aeris consequitur motum eius, ut dictum est.
Sic autem contingit de immutatione aeris apud generationem soni, sicut
de immutatione aquae, cum aliquid in aquam proiicitur. Manifestum
est enim, quod fiunt quaedam reggrationes gyrationes in circuitu aquae
percussae, quae quidem circa locum percussionis sunt parvae et motus est
fortis. In remotis autem gyrationes sunt magnae et motus debilis. Tandem
autem motus totaliter evanescit et gyrationes cessant." 1. c. Man ersieht aus
dieser Stelle, daß dem hl. Thomas die Tonwellen sehr gut bekannt waren.



448 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

über die Sinnesqualitäten haben mit unserer Frage gar nichts
zu tun, ebenso wie die Frage nach dem objektiven Wert der
Verstandesideen und der ersten Prinzipien nichts zu tun hat
mit dem, was jemand durch eine fragliche Schlußfolgerung aus
diesen Prinzipien abzuleiten sich bemühte. DasAbgeleitete gilt
soviel wie die Schlußfolgerung, und um dasselbe auf seinen
Wert zu prüfen, untersuchen wir die Schlußfolgerung, während
uns die Prinzipien über jeden Zweifel erhaben sind. So auch
hier. Jede auf die Sinnesqualitäten sich beziehende
abgeleitete Aufstellung hat so viel zu gelten als die Ableitung,
während das, was auf das "unmittelbare Zeugnis des Sinnes
hin über die Qualitäten ausgesagt wird, über jeden Zweifel
erhaben ist. Und so sind die Scholastiker zu verbessern, wenn
sie behaupten, der Ton sei nicht an der Glocke, sondern nur in
der Luft, und es kann ganz wohl einer, der keinen Zweifel
hat bezüglich der formellen Gegenständlichkeit der Farben,
sich dennoch im Zweifel befinden darüber, ob die Farbe
den (ponderablen) Körpern anhafte oder ob sie denselben
rein äußerlich, ein Akzidens des die Körper umflutenden
Äthers sei. Wir argumentieren weder aus dem ,Judicium
vulgi", noch aus dem Judicium sensus communis" (Gründer
n. 141), noch aus der „evidentia sensuum" wie sie von
Gründer in konfuser Weise n. 156 genommen wird, sondern
einzig aus dem, was uns unter den von der Natur gewollten
Bedingungen unmittelbar und positiv vorgestellt wird. Unser
Realismus ist somit kein naiver. Er ist kritisch genug.
Die Aufgabe der Kritik besteht aber nicht darin, die
Wahrheitsfähigkeit der Sinne hinwegzukritisieren, sondern darin,
genau festzustellen, was uns unter den von der Natur
gewollten Bedingungen unmittelbar und positiv vorgestellt
wird. Das halten wir für objektiv auf Grund des unmittelbaren

Sinneszeugnisses hin. Was aber noch weiter darüber
hinaus ist, ob z. B. die Farbe ein Akzidens des Äthers oder
des ponderablen Körpers ist, darüber lassen wir
wissenschaftliche Beweisführung entscheiden und nehmen an,
was man uns beweist oder wenigstens wahrscheinlich macht.

4. Kritik der Beweise üiir die bloß ursächliche Objektivität der sekundären

Sinnesqualitäten.

Kommen wir nun zu den Beweisen, welche positiv die
Wahrheit der Lehre von der bloß ursächlichen Objektivität
der sinnfälligen Beschaffenheiten dartun sollen.

1. Beweise für die bloß ursächliche Gegenständ-



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. 449

lichkeit der Töne. — a) Die verschiedene Tonstärke.
Verschiedene Zuhörer hören je nach der Entfernung
denselben Ton in verschiedener Tonstärke. — Antwort. Sie
hören nicht denselben Ton. Jeder hört den Ton, der in
seinem Ohre ist, und dieser hat genau die Stärke, welche
von dem betreffenden Ohre gehört wird. Wie schon gesagt
worden, ist der Ton überall, wo die Tonwellen, aus denen
er resultiert, sind. Diese sind aber auch im Ohr. Ja, durch
die zweckmäßige Einrichtung des Ohres werden sogar die
Tonwellen und wird sogar der Ton im Ohre verstärkt.
Dadurch aber, daß (unmittelbar) jeder Hörer seinen Ton hört,
der in seinem Ohre tönt, hat er auch (mittelbar) ein Urteil
über den Ton, über die Tonstärke der Tonquelle, der tönenden

Glocke, Pfeife usw.
b) Die verschiedene Tonhöhe: Das Dopplersche Prinzip.

— Hierauf antworten wir in gleicher Weise. Der Hörer,
der sich in rascher Bewegung zur tönenden Glocke
hinbewegt, hat wirklich einen anderen Ton, einen höheren Ton
in seinem Ohr, hervorgebracht durch den Zusammenprall
des in Bewegung sich befindenden Hörers (bezw. seines
Ohres) mit den von der Glocke durch die Luft herankommenden

Tonwellen. Da der Hörer sich den Wellen entgegen
bewegt, schlagen diese rascher und stärker an sein Ohr und
bringen dort raschere Wellen und somit einen höheren Ton
hervor. Bewegt sich hingegen der Hörer von der Tonquelle
hinweg, so schlagen eben deshalb die Wellen langsamer und
schwächer an sein Ohr und bringen somit einen tieferen
Ton im Ohre hervor. Der Ton überall herum in der Luft
bleibt aber derselbe und entspricht demjenigen, auf den
die Glocke gestimmt ist, weil dort kein Zusammenprall mit
einer entgegengesetzten Bewegung stattfindet. Daher hören
auch alle in Ruhe sich befindenden Zuhörer den Ton, auf
den die Glocke gestimmt ist. Wird hingegen die Tonquelle
bewegt, so entstehen durch den Anprall der in rascher
Bewegung herangebrachten Wellen an die ruhende Luft,
dort nach vornehin in der Bewegungsrichtung raschere
Wellen und somit ein höherer Ton, nach rückwärts hingegen
entstehen langsamere Tonwellen und ein tieferer Ton, da
nach rückwärts die von der Tonquelle ausgehenden Wellen,
eben wegen der entgegengesetzten Bewegungsrichtung dieser
Quelle, langsamer und schwächer anschlagen.

c) DieKlangfarbe. — Wir antworten. Das Ohrerkennt
alle diese Töne, den Hauptton und die mitschwingenden



450

Obertöne, letztere jedoch konfus. Es kann sie nicht unter
sich, noch vom Hauptton unterscheiden. Dies ist aber keine
falsche, sondern nur eine unvollkommene Erkenntnis. Wie
unsere Augen keine Mikroskope, so sind unsere Ohren auch
keine Resonatoren, mittelst welcher wir die Nebentöne
voneinander und vom Hauptton abheben könnten.

2. Beweise für die bloß ursächliche
Gegenständlichkeit der Farben. — a) Die Interferenzfarben:

Das Seifenblasenargument. — Gründer erklärt
diese Erscheinung von seinem Standpunkt aus folgendermaßen:

Die fundamentale Farbe ist wahrhaft und wirklich

verschieden nach der Verschiedenheit der Richtung, in
der die Wellen sich zu den Augen der Beschauer hin
verbreiten. Für den einen Beschauer werden durch Interferenz
die Strahlen dieser, für den anderen die Strahlen jener Länge
aufgehoben. Mit demselben Rechte sagen wir : Die formelle
Farbe ist wahrhaft und wirklich verschieden nach der
Verschiedenheit der Richtung, in der die Wellen sich zu den
Augen der Beschauer hin verbreiten. Für den einen
Beschauer werden durch Interferenz die Strahlen dieser, für
den anderen die Strahlen jener Länge aufgehoben. So
entstehen zwei verschiedene Farben, zwar nicht an
derselben Stelle, denn das Gesichtsfeld des einen Beschauers
ist etwas anders geneigt als das des anderen. Es sind zwei
durch die Neigung verschiedene Sehschichten an der Blase
zu unterscheiden, die eine ist wirklich rot, die andere grün,
von welchen die eine nur vom Standpunkte des ersten,
die andere nur vom Standpunkt des zweiten Beschauers
sichtbar ist wegen der Undulationsrichtung. Man muß eben
nach dieser bestimmten Undulationsrichtung auf die Blase
hinschauen, um die betreffende Farbe zu sehen.

b) Die Mischfarben. — Antwort. Die Mischfarbe
ist dasselbe für das Auge, was die Klangfarbe für das Ohr
ist : Sie besteht aus mehreren Farben, die das Auge nicht
voneinander abheben kann. Objektiv sind mehrere Farben
vorhanden, nicht eine einzige; das Auge sieht auch mehrere,
jedoch so, daß es sie nicht gegeneinander abgrenzen kann.
Diese Erkenntnis ist nicht falsch, sondern nur
unvollkommen.

c) Der Newtonsche Farbenkreisel. — Antwort.
Hier ist wirklich eine Sinnestäuschung vorhanden, ein
error per accidens, daher rührend, daß der Gegenstand
nicht in entsprechender Weise dem Auge vorgeführt wird.



451

Das Auge braucht nämlich eine wenn auch noch so geringe
Zeit, um den Sehakt zu vollführen. Wenn nun aber die
verschiedenen Farben in solcher Schnelligkeit dem Auge
vorgeführt werden, daß die Zeit, den Sehakt bezüglich der
einzelnen Farben zu vollführen, ermangelt, dann werden
die Eindrücke der verschiedenen Farben subjektiv miteinander
verschmolzen und es entsteht die subjektive Vorstellung einer
von den objektiv vorgeführten Farben verschiedenen Färbet

d) Die Veränderung der Farben durch das
veränderte Licht. — Antwort. Das auf den Körper fallende
Licht bringt, bevor es reflektiert wird, zwar noch kerne
sichtbare, formelle Farbe hervor, wird jedoch so modifiziert,
daß dann durch die unregelmäßige Reflexion die betreffende
Farbe entsteht. Mit anderen Worten, das auf den Körper
fallende Licht wird zerlegt, ein Teil der Strahlen wird
absorbiert, und so entsteht dann durch die unregelmäßige
Reflexion die betreffende Farbe. Diese war vor der Reflexion,
wegen der schon stattgefundenen teilweisen Strahlenabsorption,

virtuell vorhanden.
Die Farbenblindheit ist ein krankhafter Zustand,

aus welchem somit nichts bewiesen werden kann. Ebenso
rühren die Nachbilder zwar nicht aus einer Krankheit, wohl
aber aus einer vorübergehenden Indisposition des Organes
her. Übrigens sind diese Nachbilder ebenso wie die durch
inadäquate Reize hervorgerufenen Sinnestäuschungen (wie
z. B. die Lichtempfindung, die durch einen Schlag aufs
Auge hervorgerufen wird), wohl nicht Täuschungen des
äußeren Sinnes, sondern der Phantasie ähnlich jener des

Krüppels, der im amputierten Beine Schmerzen zu
verspüren glaubt. Denn da die äußeren Sinne ebenso wie der
Gemeinsinn (sensus communis) kein Erkenntnisbild (species
expressa) ausprägen, sondern als Erfahrungserkenntnisse
ganz unmittelbar auf ihr Objekt gehen, sogar mit
Ausschluß jeglichen, durch das Erkennen hervorgebrachten
Erkenntnisbildes, in dem das Objekt angeschaut würde, so
ist wohl zu sagen, daß eine äußere Sinnesempfindung ohne
gegenwärtiges Objekt ein Ding der Unmöglichkeit ist. Das
Objekt gehört ganz notwendig zum Akt der äußeren
Sinnesempfindung. Diese Ansicht der Tliomistenschule, die wir
hier nicht ausführen, sondern nur andeuten können, wird
wohl auch bekräftigt durch die moderne Physik und Physiologie,

nach der wir wissen, daß das Objekt bei der äußeren
Sinnesempfindung immer unmittelbar zu uns herantritt.



452 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus.

5. Schluß.

Im vorstehenden glauben wir nicht nur die Schwierigkeiten

gegen die formelle Objektivität der sekundäi-en
Sinnesqualitäten gelöst, sondern zugleich auch gezeigt zu
haben, daß unsere Lehre auf dem Boden der modernen
Physik und Physiologie sich sehr wohl befindet. Manche
Sinnestäuschungen (errores per accidens), welche die Alten
annehmen zu müssen glaubten, fallen unter dem Lichte der
geläuterten Naturanschauung ganz weg. Man muß staunen
über die Weisheit und Güte des Schöpfers, die alles so
eingerichtet hat, daß bezüglich der äußeren Sinne die
Sinnestäuschung fast unmöglich gemacht wird. Aber auch gesetzt
den Fall, daß sich Schwierigkeiten darböten, die man im
Augenblick nicht zu lösen vermöchte, so wäre es dennoch
nicht erlaubt, an der formellen Objektivität der sekundären

' Sinnesqualitäten zu zweifeln. Denn diese Wahrheit ist eine-
erste unmittelbar evidente Wahrheit, identisch mit der
Fähigkeit, das Wahre überhaupt zu erkennen. Bei
abgeleiteten Wahrheiten ist ja der Zweifel erlaubt, denn es ist
möglich, daß man die Ableitung einer Wahrheit aus den
ersten Prinzipien nicht einsieht. Bezüglich des Prinzips
selbst aber ist der Zweifel unerlaubt. Er ist ein krankhafter
Zustand. Und wenn leider heutzutage viele die Objektivität
der sinnfälligen Beschaffenheiten leugnen, so zeigt das nur,
daß viele erkenntnistheoretisch angekränkelt sind, und daß,
der Skeptizismus und Subjektivismus zum Zeitgeist geworden
ist. Sehr treffend schildert G. Th. Fechner das Widernatürliche

dieser Ansicht : „Seltsame Täuschung, sagte ich mir. Im
Grunde ist doch alles vor mir und um mich Nacht und Stille;
die Sonne, die mir so glänzend scheint, daß ich mich scheue,,
ihr mein Auge zuzuwenden, in Wahrheit nur ein finsterer,,
im Finstern seinen Weg suchender Ball. Die Blumen,
Schmetterlinge lügen ihre Farben, die Geigen, Flöten ihren
Ton Zwar der natürliche Mensch wehrt sich gegen diese
Weisheit. Er glaubt, daß er die Gegenstände an sich sieht,
weil es wirklich um ihn hell ist, die Sonne nicht erst hinter
seinem Auge zu leuchten anfängt, daß die Blumen, Schmetterlinge

so bunt sind, als sie ihm erscheinen, die Flöten, Geigen
ihren Ton ihm schenken, nicht umgekehrt von ihm empfangen,

kurz, daß es ein Leuchten und Tönen durch die Welt
über ihn hinaus und von draußen in ihn herein gibt. Aber
er läßt sich von der Wissenschaft belehren und glaubt nun
um so klüger zu sein, daß er eine Illusion weniger hat. Die-



Gründers Schrift: De qualitatibus sensibiJibus. 453

Illusion zwar bleibt und spottet seines Wissens, wie dieses
seiner Illusion spottet. Was von beiden hat endlich recht
Gewiß ist. daß die Illusion nie weichen wird; steht das
Wissen, daß es eine Illusion ist, wohl ebenso fest, und ist
es nicht vielmehr selbst eine Illusion Braucht man doch
das Sprichwort, daß ehrlich am längsten währt, nur dahin
umzukehren, daß, was am längsten währt, ehrlich ist, um
es zu glauben. Naturam furca expellas, usque tarnen redibit,
wird das nicht auch von der natürlichen Ansicht der Dinge
gelten In der Tat ist mein Glaube, daß, so sicher als
auf die Nacht der Tag, auf jene Nachtansicht der Welt
dereinst die Tagesansicht folgen wird, die, statt sich in
Widerspruch mit der natürlichen Ansicht der Dinge zu
stellen, vielmehr damit unterbauen und darin den Grund
zu einer neuen Entwicklung finden wird. Denn schwindet
jene Illusion, welche den Tag in Nacht verkehrt so wird
natürlicherweisealles Verkehrte, was damit zusammenhängt, und es
ist viel, mit schwinden müssen und die Welt in neuem Lichte
unter neuen positiven Gesichtspunkten erscheinen."1 Und
wenn das Zeugnis Fechners wegen des panpsychistischen
Standpunktes, den Fechner leider einnimmt, etwa
beanstandet werden möchte, so höre man einen anderen
Vertreter der neueren Naturwissenschaft, den Physiologen Elie
de Cyon, der in ebenso energischer Weise gegen die Sub-
jektivierung der Sinnesqualitäten protestiert: „Une autre
conséquence heureuse de la conception des sensations comme
réproductions fidèles des objets extérieurs est de rendre
vaines les éternelles spéculations sur la réalité du monde,
qui, depuis des siècles entravent le développement de la
psychologie. Prendra fin en même temps l'hypothèse
bizarre, que la lumière, les sons, les odeurs et les autres
excitants des organes sensoriels périphérique n'existent
pas en réalité, et ne sont que les produits de nos sensations

Le soleil continuera d'éclairer la terre, même quand
toute trace d'êtres vivants aura disparu.2

1 Die Tagesansicht gegenüber der Nachtansicht. 1879. S. 3 ff.
2 Dieu et science. S. 241.


	Gründers Schrift : de qualitatibus sensibilibus

