
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


406 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Eugen Höffes: Die Wahrheit des Glaubens. 1. Bd. Die
natürliche Beligion. Brühl, Martini 1910. gr. 8, XII, 324 S.

Bisher hat Rolfes sich durch verschiedene Einzeluntersuchungen als
gründlichen Kenner der aristotelisch-thomistischen Philosophie erwiesen.
Lange Jahre arbeitete er besonders in der Schule der großen Philosophen
des griechischen Altertums, um die Goldkörner der Wahrheit zutage zu
fördern, die ihre Schriften bergen. Das Ergebnis seiner Forschung soll
nunmehr dazu dienen, die Wahrheit des Glaubens „durch gründliche
Beweise ins Licht zu stellen": Rolfes legt uns als seine Lebensarbeit eine
Apologie des wahren Glaubens vor, deren Berechtigung am besten ein
Überblick über den originellon Inhalt und die Methode des Werkes zeigen
wird.

In der Einleitung (1—28) hatte der Verfasser den glücklichen
Gedanken, vor allem die Möglichkeit des apologetischen Verfahrens, die
Möglichkeit eines wissenschaftlichen Beweises für den Glauben allseitig
sicherzustellen. Der Agnostizismus Kants mit seinen Argumenten gegen die
Erkennbarkeit des Dinges an sich, die Bedenken, welche Lessing vom
rationalistichen und Spinoza vom pantheistischen Standpunkt gegen
die apologetische Methode erheben, werden durch gute Antworten
gegenstandslos gemacht. Ebenso werden jene in die rechten Schranken gewiesen,
welche den Glauben als reine Gefühlssache bezeichnen, alle, die von
einem Beweise für den Glauben nichts wissen wollen, sondern nur einem
Erleben, einer inneren Erfahrung des Glaubens das Wort roden. Trotz
dieser Beweisbarkeit des Glaubens bleibt das Verdienst des Glaubensaktes
bestehen, da „die Tatsache der Offenbarung nur moralisch gewiß und
ihr Jnhalt voll tiefer Geheimnisse ist" (21), mithin der Mensch seine
Zustimmung geben, aber auch versagen kann. Ebensowenig raubt die beim
Glauben mitwirkende Verstandestätigkeit dem Glaubensakte selbst
seinen übernatürlichen Charakter.

Nach Rechtfertigung des apologetischen Verfahrens beginnt Verf. mit
dem Gegenstand des ersten Bandes seiner Apologie, mit der natürlichen
Religion, insofern sie durch Abstraktion von der geoffenbarten Religion
getrennt aufgefaßt wird, und begründet sie eingehend durch sechs
Tatsachen :

I. Das Dasein Gottes (31—96). In seinen Beweisen für das
Dasein Gottes schließt sich Verf. eng an Thomas und Aristoteles an. Die
Beweise aus der Zweckmäßigkeit in der Natur, aus der Zufälligkeit der
endlichen Dinge und dem notwendigen Sein als ihrer Ursache, aus der
Bewegung und schließlich aus den Stufen der Vollkommenheit, die wir
bei den Dingen wahrnehmen, werden in einfacher und klarer Sprache
dargelegt. Selbst der etwas schwierige Beweis aus den Graden der
Vollkommenheit ist gut verständlich und erhält dadurch einen eigenen Reiz,
daß die Lehre Piatos von der Idee des Guten mit ihm in Verbindung
gebracht wird. Besondere Liebe und Aufmerksamkeit widmet Verf. mit
Recht dem teleologischen Gottesbeweise, der der Fassungskraft auch
weniger geschulter Leser am besten angepaßt ist und eine gute Handhabe
gegen Materialismus und Darwinismus bildet. Dieser Beweis wird daher
nach Darlegung der vier erwähnten Gottesbeweise nochmals in ausgedehnterer

Form geboten. Seine Waffen holt sieh Rolfes aus beiden Lagern:



Literarische Besprechungen. 407

Aristoteles und Kant treten als Zeugen für die Teleologie auf. Es berührt
ganz eigentümlich daß Kant „die leitenden Gedanken des teleologischen
Beweises mit einer Kraft vorgetragen und mit einem Tiefsinn entwickelt
hat, wie sie nur bevorzugten Geistern eigen sind" (58—59), und dennoch
diesem Gottesbeweise wie den übrigen jede wissenschaftliche Beweiskraft
abspricht. — Verf. zeigt hier und an anderen Stellen, daß er sich auch
in der modernen Philosophie auskennt. — Nach Widerlegung der dar-
winistischen Erklärung 4er Teleologie durch drei treffende Analogien und
Zurückweisung der pantheistischen Deutung, die Spinoza und v.
Hartmann versuchten, übt Verf. scharfe Gegenkritik an Kants Kritik der Gottes-
boweise, indem er aus dessen diesbez. Ausführungen in der Kritik der
reinen Vernunft 24 Sätze heraushebt und als unhaltbar erweist. Die Sätze
sind gut gefaßt, die Widerlegung dürfte einleuchten.

II. Die Schöpfung (96—176). Neben den Beweisen für das
Dasein Gottes ist für den Begriff der Religion von grundlegender Bedeutimg
die Bestimmung des Verhältnisses zwischen Gott und Welt, die entweder
im Sinne der monistischen oder theistischen Weltanschauung ausfallen
muß ; denn es handelt sich in letztor Linie nur um Beantwortung der Frage :

„gibt es nur einen immanenten und konstitutiven Weltgrund, der also
selbst zu der Welt gehört und mit ihr eins ist, oder gibt es eine überragende,
transzendente Weltursache, aus der sich die Welt vollständig nach Form
und Substanz ableitet ?" (98.)

Der Monismus hat aus dem Grunde etwas Bestechendes an sich, weil
er dem in der menschlichen Natur begründeten Streben nach einer
einheitlichen Erklärung der Welt gerecht zu werden scheint, ohne zur Annahme
einer Schöpfung aus nichts zu nötigen. Verf. führt den Monismus in jenen
Formen vor, in denen er bei Spinoza, bei Fichte, Schölling, Hegel, Schopenhauer,

v.Hartmann und bei Häckel auftritt. Die einzelnen Systeme werden
mit wenigen, aber passend gewählten Sätzen charakterisiert; die
Widerlegung wirkt besonders durch ihre Ruhe und Gründlichkeit. Die Sicherheit,
welche die „Philosophia perennis" den Ausführungen des Verf. verleiht,
sticht gegen das unruhige Schwanken der modernen Philosophie grell ab.

Es wäre vielleicht der Mühe wert gewesen, Hegel etwas mehr
Aufmerksamkeit zu schenken, da gerade er, wie die Neuauflage seiner Werke
sehließen läßt, in unseren Tagen wieder aufzuleben scheint, und seine
Ideen noch stark nachwirken. Dadurch hätte sich auch eine Verbindung
zwischen Spinoza und Schopenhauer ergeben, die nicht bestritten werden
kann. Gleich der erste Lehrsatz in der Ethik Spinozas: Die Substanz
(das allgemeine Sein) ist von Natur früher als ihre Erregungen (das
konkrete Sein), kehrt bei Hegel als Grunddogma wieder: das wahrhaft Wirkliche,

Reale, Seiende ist das Allgemeine und nicht das Einzelne; dieses ist
nur Erscheinung. Der gleiche Satz bildet den Ausgangspunkt für Schopenhauer,

der selbst erklärt, er habe mit Spinoza das sr xal näv gemein.
Die monistische Erklärung des Ausganges der Dinge aus der

absoluten Sustanz ist nicht haltbar. Damit tritt die andere Alternative
in den Vordergrund, die Annahme der Schöpfung. Diese Tatsache sucht
Verf. durch zahlreiche Beweise zu sichern.

Im Anschluß an den Beweis des hl. Thomas für die Erschaffung aller
Dinge und insbesondere des Urstoffs sucht Verf. die Vermutung des
Aquinaten näher zu begründen, der Kreationsbegriff sei bereits Plato
und Aristoteles geläufig gewesen. Im Mittelalter gab es allerdings
Philosophen, die schon bei Aristoteles den Schöpfungsgedanken finden wollten,
Roger Bacon behauptet sogar, Aristoteles rede direkt von einem Schöpfer
und von Geschaffenen. Indes will es uns scheinen, diese Frage müsse auch



408 Literarische Besprechungen.

jetzt noch offen bleiben. Die Beweise, welche zugunsten des Aristoteles
angeführt werden, sind nicht zwingend. Dem christlichen Denker legen die
Erwägungen, welche der Stagirite anstellt, den Gedanken der Schöpfung
nahe, Aristoteles ist wahrscheinlich zu dieser Schlußfolgerung nicht
vorgedrungen, wie er auch nicht zum Monotheismus gelangt ist.

Die Bedeutung des Ausdrucks: "Erschaffung aus nichts" wird
eingehend erörtert, das Bedenken dagegen gehoben.

Die Bemerkung über die Zeitlichkeit der Welt ist etwas unklar.
Wollte Vf. nur beweisen, daß die Welt, wie sie jetzt ist, mit ihrer Bewegung
und Entwicklung, einen zeitlichen Anfang haben müsse, so reichen die
Gründe aus. Damit ist jedoch für die Schöpfungslehre nichts gewonnen.
Versteht aber Verf. unter Welt mit dem hl. Thomas die „universitas
creaturarum", dann treten wir in die bekannte Kontroverse ein, bei der
wohl der Standpunkt des Aquinaten am besten begründet ist: wir wissen
nur aus dem Glauben, daß die Dauer der Welt nicht anfangslos ist. Diese
Wahrheit könnte nur dann aus der Vernunft bewiesen werden, wenn ein
innerer Widerspruch darin läge, hervorgebracht und von Ewigkeit her
zu sein, was freilich einige Scholastiker behaupteten. Ob unsere Welt
oder alles Geschaffene einen zeitlichen Anfang habe, sind zwei ganz
verschiedene Fragen.

III. Die göttliche Vorsehung (176—205). Gott ist der
allmächtige Urheber des Weltalls, von ihm sind alle geschaffenen Wesen
ausgegangen, er ist auch notwendig ihr Ziel und lenkt durch seine
Vorsehung alles zu diesem Ziele hin. Der Glaube an die göttliche Vorsehung
ist ebenfalls eine Voraussetzung der Religion. Zitate aus Plato und Aristoteles

führt der Verf. zugunsten der Vorsehung Gottes an und bestärkt
sie durch Beweise des hl. Thomas. Die Vorsehung wird zunächst im
allgemeinen dargelegt, dann in ihren Wirkungen: in der Erhaltung der Dinge
im Dasein und in der Leitung ihrer Tätigkeit näher besprochen. Der
christlichen Philosophie gemäß fließt „wie die Dauer, so auch die Tätigkeit
alles Endlichen aus Gott" (189), ohne (laß dadurch den Geschöpfen die
eigene Tätigkeit aberkannt würde. — Eine besondere Würdigung erhält
das Problem der Leiden, seine Vereinbarung mit der Vorsehung eines
allgütigen und barmherzigen Gottes. Die Ausführungen über den Zweck
der Leiden bei den vernunftlosen Geschöpfen, über ihre große Bedeutung
in sittlicher und religiöser Beziehung für den Menschen, muß versöhnend
und beruhigend wirken.

IV. Das Sittengesetz und die Vergeltung (206—257). Die
göttliche Vorsehung umfaßt alles Geschaffene, in besonderer Weise jedoch
die vernunftbegabten Wesen, welchen durch das Sittengesetz eine
Richtschnur für ihr Verhalten gegeben wird, damit sie durch freie Tätigkeit
ihr Ziel erreichen, während die unvernünftigen Wesen dadurch ihren Zweck
erfüllen, daß sie ihrem Naturtriebe folgen. •— Durch allgemeine Vernunftgründe

und vor allem durch den überaus kräftigen Erfahrungsbeweis
aus dem Gewissen wird das Vorhandensein des allgemeingültigen natürlichen

Sittengesetzes einleuchtend nachgewiesen. Die Bedeutung dieses
Gesetzes liegt darin, daß es „die durch die bloße Vernunft erkennbare
Kundgebung des göttlichen Willens bezüglich der menschlichen
Handlungen ist" (217), mithin durch seine absolute Würde, Heiligkeit und
Macht, mit der es dem Menschen entgegentritt, auf ein höchstes Wesen
hinweist, als dessen Willensäußerung es betrachtet werden muß.

Als weiser Gesetzgeber mußte Gott für die notwendige Sanktion des

Sittengesetzes sorgen, seine Beobachtung muß er belohnen, die Uber-
tretung strafen. Wie leicht ersichtlich, ist diese Sanktion auf Erden nur



Literarische Besprechungen. 409

unvollkommen verwirklicht und lenkt darum notwendig den Blick auf
das Jenseits, wo volle Gerechtigkeit geübt werden wird; diese Gedanken
hat Verf. näher ausgeführt. Die Schwierigkeiten, welche vom Standpunkt
der Kantschen Pflichtmoral und Autonomie gegen die katholische Sittenlehre

erhoben werden, erhalten eine befriedigende Lösung. — Aus dem
Wesen der Sünde als Auflehnung gegen Gottes Willen und somit als
Verunehrung und Beleidigung Gottes werden Beweise für die Lehre von den
ewigen Höllenstrafen gewonnen. Verf. knüpft seine Polemik an ausführliche

Zitate aus Lessings Abhandlung: ,,Leibniz von den ewigen Strafen"
an. Lessing betrachtet die Hölle nur als „Veranstaltung heilender
Strafgerechtigkeit" und übersieht ganz, daß die Strafen in der Hölle zunächst
die Ehre Gottes und nicht das Beste des Sünders bezwecken; das Gefühl
ist liier kein zuverlässiger Wegweiser. Das Schlußurteil über die Ideen
Lessings führt Verf. durch Beantwortung folgender Fragen herbei: 1. „ob
die Verdammnis an sich, abgesehen von der biblischen Darstellung, bloß
die natürlichen Folgen der Sünde bedeuten könne, 2. ob sie es insbesondere
in der Schrift bedeuten könne, 3. ob die Schrift von den Schmerzen der
Verdammten nur figürlich rede" (243—244). — Einige Bemerkungen über
die Qualen der Verdammten beschließen den Abschnitt.

V. Die Willensfreiheit (257—287). Wenn Gott dem Menschen
ein Gesetz gibt, Lohn oder Strafe verheißt, so muß es in der Gewalt des
Menschen liegen, ein Gebot beobachten oder auch übertreten zu können:
die Willensfreiheit ist die Vorbedingung des Sittengesetzes. Aristoteles
tritt als Zeuge für die Willensfreiheit auf. Um sodann die innere Möglichkeit

der Willensfreiheit darzutun, unterzieht Vf. die drei Faktoren, die beim
Zustandekommen des freien Willensaktes stets mitwirken, einer näheren
Prüfung, nämlich das erkannte und gewollte Objekt, das vernünftig wollende
Subjekt, die göttliche Mitwirkung. Diese Mitwirkung Gottes bei jedem
Willensakt ruft die doppelte Schwierigkeit hervor, wie bei diesem unfehlbar
wirksamen Einflüsse Gottes die menschliche Freiheit bestehen bleibt und
warum der Heiligkeit Gottes kein Eintrag geschieht, obwohl sich diese
Mitwirkung auch auf die sündhaften Handlungen erstreckt. Die annehmbare

Lösung der Schwierigkeiten erfolgt mit klaren Worten im Anschluß
an den hl. Thomas. — Ein Einwurf v. Hartmanns gegen den Begriff der
„göttlichen Zulassung" widerlegt sich selbst, wie Verf. zeigt, durch dessen
eigene Erklärung der Möglichkeit des Bösen, welche die menschliche Freiheit

und die Heiligkeit Gottes geradezu preisgibt.
VI. Unsterblichkeit der Seele (287—324). Lohn und Strafe,

die an das Sittengesetz geknüpft sind, weisen auf ein Gericht im Jenseits
hin, das jedoch nicht in Kraft treten und den gerechten Ausgleich nicht
herbeiführen könnte, wenn die menschliche Seele nicht unsterblich wäre.
Der Glaube an die Unsterblichkeit der menschlichen Seele ist Gemeingut
des ganzen Menschengeschlechtes, wie Verf. an der Hand maßgebender
Autoren nachweist: „es gab und gibt keine Nation und keinen Stamm
der Erde, der nicht an das Jenseits glaubte und diesen Glauben in seinen
Sitten und Einrichtungen zum Ausdruck brächte" (289). Die Ansicht
jener, welche Sokrates, Plato und Aristoteles als Gegner des
Unsterblichkeitsglaubens hinstellen möchten, wird durch Aussprüche dieser drei
großen Philosophen selbst zurückgewiesen. Wie die Quellen beweisen,
hat Plato die Unsterblichkeit der individuellen Seele verteidigt. Die
Seelenlehre des Aristoteles ist noch nicht allseitig aufgeklärt; sicher ist,
daß nach seiner Ansicht der verständige Teil der Seele unsterblich und
ewig ist. Der Verfasser hält dafür, daß auch Sokrates die Unsterblichkeit

der Seele angenommen habe. Mit Recht. Doch könnte die Be-



410

gründung dieser Ansicht vielleicht in anderer Form erfolgen. Die ganze
Sokratische Philosophie und besonders die Art und Weise, wie Sokrates
den ihm von der Gottheit angewiesenen Beruf auffaßte, nötigt zu der
Annahme, Sokrates habe die Unsterblichkeit als selbstverständliche Forderung

der gesunden Vernunft vorausgesetzt. Auch das Dilemma, welches
er im Angesichte des Todes aufstellte, hat die Unsterblichkeitslehre zur
Voraussetzung. Nur war sieh Sokrates nicht klar darüber, wie sich das
Leben nach dem Tode gestalten werde, wie der Inhalt des Dilemma
durchblicken läßt. — Weitere Belege für die Unsterblichkeit der Seele entnimmt
Verf. dem höheren Erkenntnis- und Strebevermögen des Menschen.
Erhebend wirkt die Betonung des Idealen in der Natur des Menschen, die
Hervorkehrung seines geistigen Bedürfnisses, seines Verlangens nach
„Vereinigung mit Gott in seliger Erkenntnis und Liebe".

Rolfes hat den ungeheuren Stoff, über den wir einen Überblick
gegeben haben, in weiser Ordnung und klarer Sprache zur Darstellung
gebracht. Der Übersicht halber möchte es vielleicht wünschenswert
erseheinen, die Unterabteilungen der größeren Abschnitte auch im Druck
etwas schärfer hervortreten zu lassen. Ebenso wird mancher Leser eine
Änderung der Zitation, die innerhalb des Textes im gleichen Druck erfolgt
und namentlich anfangs störend wirkt, nicht ungern sehen. Möchte man
der Sprache stellenweise etwas mehr Schwung wünschen, so muß man
anderseits gestehen, daß die ruhige, kühle Ausdrucksweise vor allem bei
der Beweisführung sehr angebracht ist und einen tiefen Eindruck hinterläßt.

Die völlige Übereinstimmung von Glauben und Wissen bringt Verf.
dadurch in schönster Weise zum Ausdruck, daß er jedesmal der auf dem
Wege der Vernunfterkenntnis erfolgten Lösung eines Problems gut
gewählte und passende Texte aus der Hl. Schrift und der Kirchenlehre
beifügt. Wo es immer möglich war, hat Verf. sich so klar und verständlich
ausgesprochen, daß auch philosophisch nicht besonders geschulte Leser
in der Regel seinen Ausführungen folgen können. Dieser Vorzug und der
Umstand, daß Verf. über alle Fragen ein Urteil abgibt, das sich als Frucht
langen und eifrigen Forschens erweist, lassen diesen ersten Band für
weiteste Kreise als höchst empfehlenswert erscheinen. Die Apologie von
Rolfes kommt einem großen Bedürfnis unserer Tage entgegen. Sie wird
zweifellos reichlichen Nutzen zeitigen, wenn sie die verdiente Verbreitung
und Aufnahme findet. Mögen recht bald die beiden Bände: Christentum
und Kirche sich an den vorliegenden anreihen. Gefundene Druckfehler
würde Ref. auf Wunsch dem Verf. bekannt geben.

Marienstatt. P. Dr. Hugo Höver O. Cist.

2. Friedrich KlimJce S. I. : Die Hauptprobleme der Weltanschau¬
ung, Kempten und München, Kösel 1910. Kl. 8. VIII, 168 S.

Nicht nur der Gelehrte, auch der gewöhnliche Mann aus dem Volke,
der sieh dem Wehen des Zeitgeistes nicht entziehen kann, bildet sich
bewußt oder unbewußt seine Weltanschauung und sucht sie im praktischen
Leben zu verwerten. Es fehlt nicht an Schriften, die immer wieder neue
Weltanschauungen anpreisen. Wie es jedoch nur eine Wahrheit gibt, so
kann auch nur eine der oft sich diametral entgegengesetzten Weltanschauungen

die richtige sein. Wir verlangen nach einem Kriterium, um die
wahre von der falschen unterscheiden zu können. Dieser Prüfstein ist damit
gegeben, daß man ernstlich die Frage aufwirft: welche Anforderungen
müssen wir an eine Weltanschauung stellen, und welche der bekannten
Weltanschauungen wird diesen Forderungen gerecht

Klimke nat im 37. Bändelten der Sammlung Kösel „Die Haupt-



Literarische Besprechungen. 411

problème der Weltanschauung ' oiner gründlichen Untersuchung
unterzogen. Zunächst erhält die Aufgabe der Weltanschauung ihre negative
und positive Bestimmung. Sodann werden als durchaus notwendige
Eigenschaften einer echten Weltanschauung die Einheit, Klarneit und Gewißheit

hingestellt, und im Anschluß daran wird jene Weltanschauung als die
wahre gekennzeichnet, „welche uns zur Erkenntnis der Existenz und der
eigentlichen Natur des letzten Seinsgrundes führt, damit unsere
wesentlichsten, intellektuellen, sittlichen und religiösen Bedürfnisse befriedigt,
unserem ganzen Leben eine einheitliche, klar umschriebene Richtung
aufprägt und es so zu den ewigen, unerschütterlichen Idealen erhebt." (S. 49.)
— Verf. nimmt Weltanschauung im Sinne von Welt- und
Lebensanschauung.

Die Behandlung der emotionalen und intellektuellen Faktoren der
Weltanschauung, sowohl jener, die aus dem Subjekt hervorgehen
(Verlangen nach Glück. Religion; Denkgesetze), als jener, die ihr Dasein der
äußeren Wirklichkeit verdanken (die verschiedenen Wissenschaften;
Kausalitätsprinzip, Zweckprinzip, Substanzgesetz), ermöglicht die
Gesamterkenntnis der Bedingungen, welche die Weltanschauung zu erfüllen hat.

Es wäre vielleicht besser gewesen, die verzweigten analytischer.
Untersuchungen am Schlüsse dieses ersten Teiles zusammenzufassen und
hier erst die abgeklärte Definition der Weltanschauung zu bringen.

Der zweite Teil der Arbeit befaßt sich mit den Systemen der
Weltanschauung und bildet eine gute Einführung in das moderne Geistesleben.
Klimke zeigt seine Vertrautheit mit der Literatur der modernen Philosophie
und beweist, daß er mit beiden Füßen in seiner Zeit steht. Kurz, aber
vielsagend und einleuchtend sind seine Bemerkungen über Monismus,
Pantheismus und Materialismus. Ein zuverlässiger Führer ist der Verl.
namentlich durch die Irrgänge des Monismus in seinen verschiedenen
Formen. Die Ohnmacht der Weltanschauungen, die aus der modernen
Philosophie hervorgehen, zeigt sich vor allem bei dem Versuche, die Kerntrage

zu lösen: „Wie kann der Dualismus der Erfahrung überwunden
werden, um als aufgehobenes Moment in einen geklärten, vernünftigen
Monismus einzugehen?" (S. 148.)

Man würde dem Verfasser noch besonders dankbar sein, wenn er
in diesem Teile die philosophischen Voraussetzungen der modernistischen
Weltanschauung in einem kleinen Gesamtbilde dem Leser geboten hätte.

„Die Hauptprobleme der Weltanschauung" zeichnen sieh durch
eine ruhige, sachliche Darstellung aus. Trotz der gedrängten Sprache
bleibt der Inhalt stets verständlich. Man muß sieh wundern, mit welchem
Geschick der Verf. bei beschränktem Räume eine solche Fülle der tiefsten
Gedanken entwickelt. Auf jeder Seite macht sich die Kraft und
Widerstandsfähigkeit der scholastischen Philosophie auch modernen Problemen
gegenüber fühlbar. Das beigegebene Literaturverzeichnis verdient darum
besondere Aufmerksamkeit, weil Verf. stets mit ein paar Worten den
Standpunkt des Autors andeutet. Das hochinteressante Werkchen wächst
sich zu einer glänzenden Apologie der theistischen Weltanschauung aus,
und wir stimmen bereitwilligst dem Verf. bei, wenn er sagt: „Es ist unsere
feste Überzeugung, daß der Theismus und nur der Theismus eine einheitliehe,

klare, alle Seiten der Wirklichkeit und des Denkens gleichmäßig
berücksichtigende Weltanschauung bieten kann." (S. 157.)

Abtei Marienstatt. P. Dr. Hugo Höver O. Cist.



412 Literarische Besprechungen.

3. JR. Euchen'. Der Sinn und Wert des Lebens. 2. völlig umgearb.
Aufl. Leipzig, Quelle u. Meyer 1910. 8. .155 S.

Rudolf Eucken hat 1907 die Grundlinien einer neuen Lebens-
anschauung" als Ergebnis seiner philosophischen Lebensarbeit vorgelegt.
Jahrs darauf erschien sein Buch vom ,,Sinn und Wert des Lebens", welches,
an die ,,Grundlinien" im allgemeinen Aufbau sich anschließend, deren
Kerngedanken in einfacherer Form und neu bearbeitet auch weiteren Kreise
darbot. Das Jahr 1910 hat letztere Schrift in zweiter, völlig umgearbeiteter
Auflage gebracht, und unterdessen ist das Buch 1911 auch schon zum
drittenmal aufgelegt worden, wiederum vom Verfasser in nicht unbeträchtlicher

Weise verändert und verbessert. Solche Data zeugen von der
unermüdlichen Geistestätigkeit des Jenenser Denkers, von unablässigem
Ringen nach Klärung und Bewährung seiner Fragen und Lösungen.

Man hat den Kern dieser Bemühungen charakterisiert als Kampf
um einen neuen Idealismus. Unzufrieden mit den Lebensformen der
Vergangenheit und Gegenwart sucht Eucken nach einem neuen Durchblick

der Wirklichkeit, wie er sich ausdrückt. Religion und immanenter
Idealismus, Naturalismus und Pflege des Individuums wie der Gesellschaft
findet er ungenügend; bei den ersteren, älteren Lebensordnungen schreckt
ihn die Erschütterung der Grundlagen durch den Gegensatz zum modernen
Weltbild, wie es in Wissenschaft und Lebensführung sich dartut; bei den
anderen, neueren Lebensformen regen sich ihm ernste Bedenken wegen
der inneren Widersprüche im Auf- und Ausbau und wegen der ins Vage
sich verlierenden Ziele und Hoffnungen; und alle erscheinen ihm als zu
eng, weil sie von einem, besonderen Gesichtspunkt aus das Ganze des
Lebens umspannen wollen und deshalb nicht dem Ganzen des Menschen
und seiner Anlagen gerecht zu werden vermögen.

Gerade die allumfassende Weite der Lebensauffassung, die all die
verschiedenen Bestrebungen des menschlichen Geistes berücksichtigen
und jene älteren wie neueren Lebensformen in sich zu höherer Einheit
verbinden könne, sucht Eucken in seinem philosophischen Schaffen
herauszuarbeiten. Er möchte zu einer Tiefe und Ursprünglichkeit geistigen
Lebens vordringen, die aller Differenzierung und Spaltung vorausgehe,
von der aus sich allererst das Besondere verstehen, würdigen und im
Verhältnis zum Ganzen begründen ließe. Einen inneren Halt aber sucht
Eucken diesem geistigen Grundleben zu geben, indem er es als ein Bei-
sichselbstsein des Lebens und als ein Teilhaben am Leben des Alls
auffaßt: so werde es hinausgehoben über die Willkür und Enge des Individuums

und gewinne die überlegene Kraft der unwandelbaren Wahrheit
und echten Wirklickeit.

Dies die Grundgedanken der vorliegenden Schrift. Im einzelnen
bietet dieselbe gar manch vornehme Erwägungen in ebenso vornehmer
sprachlicher Form. Wir heben hervor: die Ausführungen über den
Naturalismus, die Sozial- und Individualkultur, die herrlichen Seiten über die
Geschichte und über das Leiden, besonders auch die warm geschriebenen
Blätter über die Größe des religiösen Lebens. Daß wir dem Verfasser
nicht in allem beistimmen können, daß vielmehr in wesentlichen und
grundlegenden Fragen viel Trennendes sich findet, brauchen wir nicht
eigens zu betonen. Eine einläßlichere Auseinandersetzung hätte gleich
mit den Bedenken zu beginnen, welche Eucken aus dem Geiste der Zeit
und ihrer Wissenschaft gegen die religiöse Lebensordnung geltend macht.
Um nur weniges kurz anzudeuten: wir können uns des Eindruckes nicht
erwehren, daß dem Philosophen bei aller Aufrichtigkeit, ja Freundlichkeit



Literarische Besprechungen.

der Stellungnahme nicht das volle Verständnis der theozentrischen
Lebensauffassung erwachsen ist. Er vermag das Vorurteil nicht zu überwinden,
os sei das Christentum und die Religion im allgemeinen natur- und weit-
feindlich. Er unterschätzt, was gerade der Begriff des ebenso die Natur
erschaffenden wie das Geistesleben begründenden und erfüllenden Gottes
für die Lösung des genannten Vorurteils bedeutet: hier wird jeder feindliche
Gegensatz im Prinzip überwunden. Besonders zu bedauern ist, daß Eucken
die Lebenskraft der übernatürlichen Offenbarungsreligion, wir wollen
bestimmter sagen: die übernatürliche Innerlichkeit und Lebensmacht
der katholischen Religion und Kirche nicht aus unmittelbarer und
eigenster Erfahrung verstehen und lieben gelernt hat. Die kirchliche Mystik
bietet die Schlüssel zu manchen modernen Problemen, die von Eucken
stark empfunden werden; und die kirchliche Mystik, wie sie aus dem
christlichen Altertum ununterbrochen bis in die Gegenwart weiterlebt,
leidet nicht an den schweren Bedenken, die Eucken gegen die Mystik
im allgemeinen erhebt! — Was aber den Grundgedanken des Euckenschen
Buches betrifft: jenes Beisichselbstsein des Lebens, jenes Innenleben des
Alls, das der Differenzierung der verschiedenen Lebensordnungen vorausgehen

soll, an dem das menschliche Geistesleben Teil gewinnen muß,
will es anders Sinn und Wert erlangen: es bleibt eine bloße Abstraktion,
•es läßt das Leben in Wahrheit sinn- und wertlos, wenn es nicht als das
persönliche Geistesleben der Gottheit in streng theistischen Sinn gefaßt
wird. Einen bestimmten Inhalt gewinnt das Geistesleben nur in bestimmter
Ausprägung und Gestaltung; ohne einen solchen Inhalt aber bleibt das
Geistesleben ohne inneren Halt; und einen in Wahrheit absoluten und
unendlichen Inhalt bietet nur die Religion.

Für das Verständnis der modernen Zeit und Seelenstimmung, für
die Belehrung über die innersten Schwierigkeiten vieler vom Zweifel
Erschütterten unserer Tage leisten die tiefernsten und umsichtigen
Darlegungen Euckens^ unschätzbare Dienste: möchte mancher katholische
Philosoph und Theologe sich hier und in anderen Schriften Euckens
zeitgemäße Probleme holen, um sie mit dem Licht der ewigen Wahrheit zu
durchleuchten. Eucken selbst aber würde nur gewinnen, wenn es ihm
gelänge, im angedeuteten Sinne zu mehr Klarheit durchzudringen.

Beuren. P. Daniel Feuling O. S. B.

4. L. Ziegler: Das Weltbild Hartmanns. Eine Beurteilung. Lpzg.,
Eckhardt 1910. 8. 196 S.

Als Leopold Ziegler vor 10 Jahren seine literarische Laufbahn begann,
bekannte er sich als dankbaren Schüler Arthur Drews' und entschiedenen
Anhänger des Hartmannschen Systems. Man ist deshalb überrascht, ihn
in vorliegender Schrift unter der Gegnerschaft des Berliner Philosophen
zu finden. Die veränderte Stellungnahme zu begründen, ist der Zweck
•der hier gebotenen Auseinandersetzungen. Z. fühlt sich verpflichtet,
,,Gründe anzugeben, warum eine Nachfolge Hartmanns nicht möglich
ist' ' (S. 6). Die Art und Weise seiner Kritik charakterisiert der Verf. also:
er wollte ,,jene Gedankenzusammenhänge prüfen und beurteilen, die die
konstruktiven Einheiten, Pfeiler, Gerüste, Wölbungen und Träger bilden,
auf denen der Bau errichtet ist. Eine starke Vereinfachung, vielleicht
Vergröberung der Züge, die das System zu einem Weltbilde formen, war
dabei unvermeidlich Die Gefahr, hier und da in der Deutung Hart-
mannscher Gedanken zu irren, mußte dabei in Kauf genommen werden.
Sie ist bedingt durch die Art der Aufgabe : beurteilen konnte ich nicht ein
Hartmannsches System an sich, eine Summe von vielen Büchern, Sätzen,



414 Literarische Besprechungen.

Urteilen und Wertungen, sondern nur das, was etwa während zehn Jahren
vom Geiste dieses Weltbegriffes in mir lebendig gewesen war'1 (S. 6 f.).
Seine Darlegungen teilt Z. in 7 Abschnitte mit folgenden Überschriften:
System und Zeit. Deduktion. Induktion und Wahrscheinlichkeit. Die
Ableitung der Qualität. Die Entstehung des Bewußtseins. Monistische
Philosophie. Induktive und genetische Metaphysik. Der Wahrheitsbegriff.

Z. ist ein scharfsinniger Dialektiker, der seine Gedanken in klarer
und packender Form darzubieten weiß. Vielem, was er z. B. gegen
Hartmanns Lehre von der Induktion und Wahrscheinlichkeit, gegen die
Ableitung der Qualität und des Bewußtseins ausführt, können wir
beipflichten. Den Standpunkt aber, von dem aus er seine Kritik an Hartmann
übt, können wir nicht teilen. Es ist dies ein näher nicht charakterisierter
Idealismus durchaus metaphysikfeindlicher Observanz, dem das erkenntnis-
theoretisehe Problem zu einer Frage rein logischer Art wird, ein Idealismus

der reinen Immanenz, der das Erkennen nach keinem Sein orientiert
glaubt. Ein solcher Standpunkt ist unhaltbar. Um nur eines zu berühren :
wenn man, um der verpönten Metaphysik zu entgehen, die Scheidung
des erkenntnistheoretischen Subjekts vom empirischen Ich fordert, so
treibt man trotz aller gegenteiligen Beteuerung bereits in diesem
grundlegenden Punkte heimliche Metaphysik. Allerdings geben wir Z. zu, daß
vom Standpunkt des konkreten Monismus aus, wie ihn Hartmann
vertrat, eine erfolgreiche Polemik gegen den transzendentalen Idealismus
nicht wohl möglich ist.

Beuron. P. Daniel Feuling O. S. B.

5. K. Gäbet: Die vorsokratische Philosophie. Bonn, Georgi 1910.
8. 398 S.

Ein sehr interessantes, lehrreiches und demjenigen sehr zu empfehlendes

Buch, welcher die antike Philosophie in leicht faßlicher Weise aus
den Quellen kennen lernen will. Zugleich werden überall die verwandten
Ideen aufeinander bezogen, eine Art der Behandlung, wie sie in neuerer
Zeit (ich nenne nur Windelband, Eisler) Sitte geworden ist. Ferner sehen
wir überall die gleichen Probleme hervorschimmern, wie sie heutzutage
auf der Tagesordnung stehen. Allerdings hat diese quellenmäßige, um nicht
zu sagen, referierende Methode den Nachteil, daß sie zu einer gewissen
Weitschweifigkeit Anlaß gibt. Verf. kam daher manchmal in die Gelegenheit,

etwas zweimal sagen zu müssen. Die einzelnen Fragmente der alten
Philosophen werden im Urtext und in der Ubersetzung mitgeteilt. Meistenteils

wird der Lebensgang der Philosophen in die Behandlung ihrer Werte
mit eingoflochten. Übersetzung und Interpretation der einzelnen ist,
soweit ich imstande war, eine Vergleichung vorzunehmen, ganz korrekt.
Was aber die Konjekturen G.s anbelangt, so finde ich sie zum größten
Teile für unnötig. Außer den im Druckfehlerverzeichnis angegebenen
wären allerdings noch manche "Verbesserungen anzuführen; doch stören
die Fehler nicht (mit Ausnahme des, allerdings im Druckfehlerverzeichnis
angegebenen auf S. 117).

Jeder Leser des schönen, durch treffliehen Druck samt sauberen
geometrischen Figuren ausgezeichneten Buches wird vor allem gerne wissen
wollen, wie wir dazu kommen, von einer „Vorsokratischen" Philosophie
zu hören; und da G. offenbar bei der Durchführung der ihm gesetzten
Aufgabe immer dieses Ende vor Augen hatte, so mag auch das hier
hervorgehoben werden, was dann den Sokrates dem Vf. von seinen Vorgängern
zu trennen scheint. Hierüber gibt G. im vorletzten Abschnitte die Auskunft,



Literarische Besprechungen. 4 If)

erstens, daß die Vorsokratiker es zwar auch mit Begriffen zu tun haben,
wobei sie aber noch keine Methodik des Denkens begründeten; das hat
erst Sokrates dadurch getan, daß er „die Definition als das Mittel für die
Klarheit, d. h. die Eindeutigkeit, jeder Vorstellung erkannt hat" (S. 393).
Während ferner die Vorsokratiker Geist und Natur noch nicht wesentlich
trennten, besteht „die zweite große Tat des Sokr. für die geistige Kultur"
darin, „daß er den Geist der Natur gegenüber verselbständigt und den
Begriff eines Seins ohne Materie und Ausdehnung gefaßt hat". Und
drittens hat Sokr. die Ethik, die Erkenntnis des geistigen Lebens, von der
Physik völlig verselbständigt" (soll heißen: getrennt; aber es ist dies ein
Lieblingsausdruck G. s. ; vgl. z. B. S. 2. u. ö.)„ und sie zur Hauptsache
des philosophischen Interesses gemacht" (S. 394).

Übergehend auf die Einzelheiten, bemerke ich, daß G. in der
„Einleitung" die 7 Weisen von den Philosophen und von den Theologen
unterscheidet (S. 3). Da bei Thaies G. die Frage aufwirft, was es denn damit für
eine Bewandtnis habe, daß Th. den Weg, den die Sonne von einer Wende
zur anderen beschreibt, ovx LOtj nennt, so möchte ich der Mutmaßung
Raum geben, daß damit, wenn auch nur von Ferne, auf die elliptische
Bewegung der Erde (Ekliptik), wie sie sich in der Sonne reflektiert,
angespielt sei, wozu man die Ansicht des Anaximenes u. a. (S. 35—37)
vergleiche.

Anaximander stellt „das erste mechanische Prinzip", das des
Gleichgewichts, auf (S. 32). In Fragm. 80 des Heraklit (S. 45) halte ich es nicht
für notwendig, •ysw/j.sva in '/qt/oßoovv7ji> zu verändern. Vielleicht wäre
G. dann nicht genötiget gewesen, eine anscheinende Schwierigkeit, die
aus dieser Konjektur entsteht (S. 48 f.), zu beseitigen. S. 45 möchte ich
Xôyoç nicht statt vôf.oç setzen, weil doch auch der Vergleich oxwç voaot
jroÂiç einer Erklärung bedarf, die gerade durch rôfiot, nicht durch kôyoç
eingeleitet wird. Wenn G. meint, es sei keine griechische Anschauung, daß
der menschliche vôuoç als Ausfluß - des göttlichen betrachtet werde, so
ist darauf zu entgegnen, daß der Ausdruck nàvxsç oi vöuoi bei
Heraklit mehr bedeutet als „menschliches Gesetz" im Gegensatze zum
göttlichen. Die Streitfrage, ob von Heraklit eine Integration (Differenzierung)

oder das Gegenteil angenommen wurde, wird von G-. mit dem
Satze entschieden: „Nicht nur jede Veränderung, sondern jedes Dasein
ist mit Bewegung verknüpft" (S. 68 f.). Daneben steht fest, daß trotz
des ewigen Flusses der Dinge für Heraklit auch die Einheit der Substanz
gilt, daß „der Gegensatz des Wertes nur wirklich vorhanden ist bei den
Wirkungen des menschlichen Wollens in der Finalität". „Daß in der
natürlichen Kausalität Alles eine Denknotwendigkeit ist", ferner daß
bei Heraklit die Anfänge von der Analysis und der Synthesis der Begriffe
vorkommen, so daß in den besonderen Arten der damit gegebenen
Beziehung die Kategorieen latent enthalten sind (S. 70 f.), ist in der Tat
ein Beweis der weittragenden Folgen des Heraklitischen Systems. Die
Polemik gegen Pfleiderer, worin G. zeigt, daß die Übermittelung des

Unsterblichkeitsgedankens nur Folge, aber nicht Zweck der Philosophie
Heraklits gewesen sei (S. 75), dürfte berechtigt sein.

Bei Xenophanes möchte wohl die Streitfrage noch immer aufgeworfen
werden, ob man ihn nicht doch den Vater des Pantheismus nennen darf,
da ihm die Gottheit zwar über jeden Anthropomorphismus erhaben ist
(S. 78 f.), so gut, wie ihm menschliehe Weisheit mehr gilt als körperliche
Vorzüge (S. 79 f.), aber doch das Prädikat des Stofflichen in der Gottheit
enthalten ist. Denn mag auch G. (S. 92 f.) behaupten, daß der Gott des
Pantheismus kein Bewußtsein hat, so wiegt das, obwohl sich auch darüber



416 Literarische Besprechungen.

streiten ließe, doch nieht so schwer, als eben gerade die von allen Vor-
sokratikern angenommene Materialisierung alles Geistigen. Dies muß
uns zugleich im Zusammenhange mit dem Umstände nachdenklich stimmen,
daß auch G. voraussetzt, daß die unter dem Namen „über den Zenon"
von Aristoteles verfaßte Schrift eigentlich „über den Xenoplianes" betitelt
sein sollte, „nur daß in dieser Schrift nur von dem Gotte die Rede ist,
der nieht mit dem All identifiziert wird" (S. 86). Man möchte glauben,
daß G. hiergegen Vorländer (Gesch. d. Philos., philosoph. Bibl. Bd. 105 S.
.32) polemisiert. Interessant ist Xenophanes als Urheber der dialektischen
Methode, der Aporien, der Antinomistik (S. 90); er bedient sieh bereits
der logischen Regeln von der Kontradiktion, Kontrarietät, dem Widerspruch

und dem ausgeschlossenen Dritten (S. 88—91). Trotz all dem bleibt
Xenophanes Materialist, so daß es schwer hält, ihm, wenn auch irrtümlich
(S. 90 f.), abstraktere Ideen als dem Zenon zuzuschreiben.

In der Abteilung über Parmenides dürfte bezüglich der Leseart
9?d' àxit.taxov, die G. (S. 100) vorschlägt, der Grund dafür, daß die Kugel
ein Ende hat (S. 101), wohl nieht zutreffen. Ferner kann ich mit der
Erklärung des Parmenideischen Verses xavvov <f' èazl voelv xe xal owexêv
tan vorjßu bezw. xo yàç avzb voslv iaxlv x£ xal sivai (S. 102 f.)
mich nicht einverstanden erklären. Der zuerst vorgeführte Vers wird
von G. interpretiert; „Denken und der Gegenstand des Gedankens
sind dasselbe", wozu Parmenides selbst den Kommentar bietet, wenn er
sagt: „Denn nicht ohne das Seiende, worin es ausgesprochen wird, wirst
du das Denken treffen." Wie hernach von G. zu dem Gedanken übergegangen

werden kann: „Das Denken kann also nichts anderes zum Inhalte
haben als das Seiende, d. h. das Identische, das keine Unterschiede im
Raum und keine Veränderungen in der Zeit hat", kann ich nicht
verstehen. Und wenn G. dazu weiter interpretiert: „Entstehen und Vergehen,
Sein und Nichtsein sind nur Wortgegensätze" usw., so sehe ich wieder, nieht
ein, wie das nicht gewissermaßen in Hegelschem Sinne verstanden werden
soll, und wie G. sich (S. 103) vor einer solchen Deutung wieder mit der
Erklärung schützen kann: „Denken wie Sein ist Identität". Es ist keine
Begründung, wenn G. meint, im Gegenfalle müßte es statt rs xal bloß
xal heißen. Gegen G. sprechen seine eigenen Worte (S. 103): „Wir denken
eben das Allgemeine, das in Raum und Zeit identisch ist, was ja Parmenides
auch allein für das Seiende hält." Dazu kommt das Zeugnis des Theophrast,
das G. (S. 105 f.) allerdings wieder zurückweist, indem er meint, daß
Wahrnehmen und Denken so voneinander getrennt werden müßten, daß „nur
das Denken des ewig Selbigen als Kriterium der Wahrheit" zu gelten
hätte. Ich glaube, auch hier hat Vorländer (a. a. O. S. 40) das Richtige
getroffen, also daß G.s Annahme unhaltbar wäre, wonach Parm. mit den
Worten des Theophrast „den Irrtum" bezeichnen wollte, mit dem
„Wahrnehmen und Denken für dasselbe" gehalten wird. Aber die Worte Theo-
phrasts lauten zu bestimmt, als daß man darin nicht die eigene Ansieht
des Parm. finden sollte. G. wäre dann auch nieht in die Lage gekommen
(S. 109), in die Darstellung des Hippolyt eine unrichtige Auffassung
hinein zu tragen. Die Trennung der beiden Elemente des Feuers und
der Erde, der Kraft und des Stoffs ist dann wohl als ein der
Parmenideischen Einheit untergeordnetes Moment zu betrachten.

Gegen Zenons Beweis für die Unmöglichkeit der Vielheit des Seienden
hätte G. (S. 111) kürzer sich fassen können, wenn er darauf Bedacht
genommen hätte, daß endlich und unendlich keine kontradiktorischen,
sondern nur konträre Begriffe sind. Insofern alle die eleatischen Beweise
nur hypothetisch richtig sind, durfte G. (S. 112) auch gegen den zweiten



Literarische Besprechungen. 417

Beweis des Zenon nicht einwenden. „daß mit der Ausdehnung die Teile
gegeben sind". Die Verbesserung G.s in der Stelle des Aristoteles (239 b. 33).
da jener vorschlägt, statt r« rfs B tcuqu T,à r/uiat/ zu lesen: naoà fih zà A
tà T/Ulo't'i hat viel für sich (S. 117). Ich kann aber die Beweisführung
Dührings bei G. (S. 119) gegen die Aristotelische Einwendung auf den
Zenonischen Beweis von der Unmöglichkeit der Bewegung des fliegenden
Pfeils nicht gelten lassen. Aristoteles beruft sich nämlich auf die Stetigkeit

der Zeit, mit welcher Dühring nichts anzufangen weiß, weil die
Bewegung des Pfeils doch „eine Summe von Ruhelagen wäre". Denn, die
Stetigkeit der Zeit vorausgesetzt, kann man nicht mehr von einer „Summe"
sprechen. Damit ferner, daß Zenon von Augenblicken redet, ist doch wohl
im Hintergrunde von ihm die Stetigkeit der Zeit anerkannt, also daß man
nicht mit G. sagen darf, Aristoteles habe den Zenon in Hinsicht der
Zeitteilung richtig taxiert. Zu stark ist auch der Ausdruck G.s, daß ,,Zenon
der Grenze eine reale Bedeutung beigelegt" habe.— Die Zusammenfassung
lautet (S. 121 f.): Parmenides hatte dem Begriffe des Seienden alle
Unterschiede der Ausdehnung, der Qualität und der Zeit genommen. Zenon
wiederum findet, daß Größe und Bewegung widersprechende Begriffe
sind, u. zw. auf Grund des Widerspruches zwischen Wahrnehmung und
Denken. Hätte Zenon schon die unendlich kleine Zahl, wie den unendlich
kleinen Raum gedacht, so hätte er den Weg von dem unendlich Kleinen
zur unendlichen Größe zurück gefunden. Gegen die Annahme G.s halte ich
dafür, daß es die Zahl allein auch nicht ausmacht, daß wir ein Ding als
endlich oder unendlich denken können. Zenon ist ferner dor Erfinder des
indirekten Beweises (S. 123).

Mit der Darlegung über Melissos. aus welcher ich nur die Bemerkung
G.s hervorhebe, daß Aristoteles wegen des, auch heute noch gültigen
Bestandes der von Melissos aufgestellten Aporien kein Recht hatte, ihm
zu opponieren (S. 133), sind wir nunmehr wohl besser über des Philosophen
Stellung aufgeklärt als durch Vorländer (a. a, O. S. 42).

Aus der Darlegung über die Pythagoreer (S. 133 ff.) merke ich an.
daß mir Philolaos zeigt, daß man diese Philosophen bisher zu sehr für bloße
Symbolisten hielt, während sie doch mehr Begriffliches leisteten, wie G.
{ S. 141) durch seine, der Boeckhschen entgegengesetzte Ubersetzung zeigt.
Man könnte eine Analoge mit Fechner konstruieren. Doch erinnert die
Lehre von der fjovàç (S. 149 f.) sehr an die Leibnizschen Monaden. —
G. tadelt (S. 147) den Aristoteles darob, daß er Tizocitvov und Ttensoaa-
fxivov verwechsle; aber vielleicht ist das erstere eine handschriftliche
Vereinfachung für das letztere. Die Lehre von den musikalischen
Intervallen ist sehr eingehend mit genauen mathematischen Berechnungen
(S. 152 ff.) behandelt; darunter ist besonders die Lehre von der dlsaiç,
unorourj und vom xo/ifxu beachtenswert. Die Pythagoreische Weltseelc
ist eine Harmonie nur dem Kamen nach; denn die Brüche galten als
bloße Relationen, noch nicht als Zahlenorto (S. 162 f.).

Eine sehr wichtige Erklärung zu jenen aristotelischen Stellen, in
welchen die astronomische Lehre der Pythagoreer behandelt wird, büdet
G.s Bemerkung (S. 166) zu der Annahme der Pythagoreer vom Zentralfeuer:

„Der Grund für diese eigentümliche Ansicht war wohl der, daß
man die Disharmonie, die darin liegt, daß der Fixsternhimmel von der
Erde am entferntesten ist und dennoch in der kürzesten Zeit sich um sie
bewegt, also die Bewegung des Fixsternhimmels los werden, sie aus einer
wirkliehen in eine scheinbare verwandeln wollte." Ja, G. erklärt auch
noch (S. 167 f.), daß Philolaos möglicherweise schon von der Präzision
der Tag- und Nachtgleichen durch die Ägypter informiert war, was bei

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 28



418 Literarische Besprechungen.

der so viele tausend Jahre betragenden Kultur dieses Volkes doch sehr
erklärlich ist. S. 170—174 wird der Zusammenhang Keplers mit dem
Pythagoreischen Weltsystem erörtert, wobei ich erwähne, daß man die,
dem Keplerschen Prinzip trotz seiner wunderbaren Wahrscheinlichkeit
anhaftenden Mängel in neuerer Zeit auszugleichen versucht hat. — Wieder
in der bekannten pragmatischen Manier den Entwicklungsgedanken
betonend, heißt es (S. 175 f.): „Während Heraklit den Gegensatz als Moment
des einen Weltgrundes angesehen, hat Philolaos" und sein Schüler Alkmäon
„die Glieder eines Gegensatzes selber zu Urgründen gemacht". Mit
Xenophanes verbindet ihn die Ansicht, daß uns Menschen nur Mutmaßung
zukommo, Gewißheit hätten nur die Götter (S. 176). — Für den Geschichtschreiber

der Physik ist nun ferner Archytas von Tarent durch seine
Tonlehre wichtig, in welcher über die Ursache des Schalls, über die
Konsonanz (S. 181—183), dann über die „Proportionalen" in der Musik
(S. 184 f.) gehandelt w rd. Archytas erweist sieh auch als Vorgänger des
Aristoteles in der austeilenden Gerechtigkeit (S. 186). Abgesehen von
mathematischen (das Delische Problem S. 186—189) und naturphilosophischen

Fragen (S. 189) arbeitet er schon mit den Begriffen Energie und
Potenz und benützt die Methode der logischen Definition (S. 189 f.) Arch,
hat bereits „den Zusammenhang zwischen den Unterschieden der Töne
und den Unterschieden der Bewegung gesucht, also einen speziellen
Kausalnexus" (S. 190); er „bestimmt" schon „den Inhalt und Umfang-
der Begriffe, zerlegt sie in ihre Arten, wie die Harmonie in die Ton-
geschlechter nach der Tonfolge als Fundamentum divisionis". Bei Areh.
haben wir bereits den induktiven Beweis; überhaupt tritt bei ihm an die
Stelle intuitiver Erkenntnis die diskursive. Sein Zeitgenosse Okkelos
beweist schon die Ewigkeit der Welt.

Empedokles bedient sich (S. 192—200) anläßlich der Entstehung
des xoo/AOC aus dem oipcûpoç der Pythagoreischen Proportionen; auch
seine Astronomie hat manche Ähnlichkeit mit jener der Pythagoreer.
Die Bewegung des Lichtes, sagt Emp., bleibt uns wegen ihrer Schnelligkeit

verborgen und hat damit „eine physikalische Wahrheit ausgesprochen"
(S. 201). Für die Geschichte der astronomischen Wissenschaft mag es
von Bedeutung sein, was Emp. (S. 204) sagt, daß zur Zeit der Entstehung
des Menschen die Sonne sich so langsam bewegte, daß 7 Monate heutigen
10 Monaten waren, was doch wohl nur bedeuten kann, daß der Sonnenbogen
oder der Weg, den die Sonne beschreibt und zurücklegt, damals kleiner
war als heute. Das Herz gilt ihm, wie dem Aristoteles, als Sitz des Denkens
(S. 210). Seine materialistische Lehre von den Poren (S. 210 f.) wird in
einem Anhang (S. 221-—226) durch Theophrast bekämpft, Beweise, wie
sie gegen jeden Materialismus sich aufstellen lassen. Der Anfang des
analytischen und des synthetischen Verfahrens liegt schon, wie bei Philolaos,

auch bei Emp. Vgl. S. 213 f. Darauf gründet er auch seine Theorie
des Irrtums. Denn dieser entsteht, wenn das Prädikat einen geringeren
Umfang hat als das Subjekt, was wieder daher kommt, daß die
Voraussetzungen für die Urteilsfähigkeit, insbesondere unsere Empfindungen,
nur sehr beschränkt sind, also daß ein Mißverhältnis zwischen Subjekt
und Prädikat, zwischen Frage und Antwort hervorkommt, ein Resultat,
das sich unsere radikalen Intellektualisten wohl überlegen mögen. Doch
möchte ich nicht so weit gehen, wie G., wenn er den Emp. „mit Recht'
die Einseitigkeit der Sinneswahrnehmung nebem dem Willen und der
Beschränktheit des Menschen als Realgrund des Irrtums hervorheben
läßt. Die Voraussetzungen der Urteilsfähigkeit liegen auch in gewissen
kategoriellen, also rein geistigen Vorbedingungen, die G. übersehen hat.



Literarische Besprechungen. 419

insofern eben gerade diese Voraussetzungen wegen ihrer so häufig
vorkommenden Mangelhaftigkeit den Irrtum im Gefolge haben. Sowie sich
jedoch G. (S. 214) ausdrückt, könnte man fast auf die Vermutung kommen,
als nehme er den Individualismus in Schutz. An Kant aber klingt an,
was G. den Heraklit als den Ergänzer des Emp. sagen läßt, daß es ein
gemeinsames Denken gebe, welches nun allerdings auch nicht ,,den
Schranken des Raumes und der Zeit und der eigenen Vereinzelung
enthoben" ist, wie G. meint. Doch das Thema ist unerschöpflich. Auch hätte
G. den Widerspruch des Emp. bei seinem, immerhin tief gedachten Symbol
und Vergleiche zwischen dem Menschen und den anderen Wesen (S. 218 f.)
hervorheben sollen, wenn er bemerkt: ,,Der Mensch ist, wie jedes einzelne
Ding, ein gebrochenes Seiende, ein Bruch vom ganzen Dasein Aber
eine Macht hat der Mensch vor den Dingen der Natur voraus, die
Erkenntnis, nicht die Wahrnehmungen, denn die haben alle Wesen, die sind
auch nur eine gebrochene Erkenntnis" usw. Den Emp. hat u. a.
bedeutungsvoll gemacht die Erkenntnis, daß die OrtsVeränderung der Dinge
nicht spontan ist, sondern durch die Einwirkung eines anderen zustande
kommt; zweitens der des Zufalls als einer Ursache und des Wirbels als
der ursprünglichen Art der Ortsveränderung, drittens der Anfang der
mechanischen Weltanschauung, nach der alle Veränderungen nur
Ortsveränderungen sind, und viertens die Bestimmung des Einzelwesens durch
die Proportionalität seiner Elemente. Zugleich sieht man klar bei ihm,
wie der Fortschritt des Denkens darin besteht, daß die überlieferten
Begriffe analysiert und ihre latenten Momente wiederum zu Begriffen
herausgewickelt werden" (doch tut das jede Philosophie), ,,und wie die
Philosophie zu einem Mittel der Erlösung herauswächst" (S. 220 f.); er meint
die Erlösung durch die Erkenntnis (S. 218), ein Vorgang, dessen Ver-
gleichung mit der indischen Philosophie nahe liegt.

In der Darstellung der Anaxagoreischen Philosophie hat G. (S. 227)
zwar gut daran getan, die Stelle bei Aristoteles Metaph. 1056 b 28 nicht
nach der Interpunktion Christs zu behandeln, aber daß G. (S. 228) eine
Glosse darin sieht, kann ich nicht gutheißen. Aristoteles geht in Metaph.
I. cap. 7 vom Mathematischen aus; er spricht daher von der ôhyôzrjç so,
daß auch sie einer Teilung fähig ist, während dies von der durch Anaxa-
goras dem n/S/Üog gegenüber gestellten [Aixçôzriç nicht gilt, da sie nur
Einheit, aber nicht eine Mehrheit, geschweige denn eine Unendlichkeit
bedeutet; ähnlich sagt G. selbst (S. 277); bezüglich des über die Theorie
des Sehens bei Anax. (S. 237) Gesagten glaube ich, daß schon dieser
Philosoph etwas von der in der modernen (psychophysischen) Licht lehre
bekannten Hell- und Dunkeladaptation wußte, ähnlich Diogenes (S. 253).

Bezüglich der bei Archelaos von G. (S. 246 f.) erwähnten
Gegenüberstellung von vöfÄW und (pvoei muß ich bemerken, daß es zwar ein
weitgreifender Grundsatz ist, ob man aber damit das von Poincaré für die
Mathematik in Anspruch genommene Konventionelle in Verbindung
bringen darf, möchte ich bezweifeln, unrichtig ist aber sicher die Behauptung

Gs., daß die Positionslänge, im Gegensatze zu der von Natur aus,
auf dem Gesetze der Konvention beruht.

Für Diogenes wird (S. 248 f.) wieder ein Zusammenhang mit Empe-
dokles, Anaxagoras und Parmenides nach rückwärts, mit Cartesius und
Spinoza nach vorwärts hergestellt.

Der, allerdings nur relativen Bedeutung der Atomistik entsprechend —
hat ja doch Fr. A. Lange seine ebendeshalb nicht ganz einwandfreie
Geschichte des Materialismus sozusagen darauf gebaut — nimmt die
Behandlung der Philosophie des Leukipp und Demokrit einen entsprechend

28*



420 Literarische Besprechungen.

breiten Baum ein (S. 257—317). Bezüglich des zunächst gesondert
vorgenommenen Leukipp polemisiert G. (S. 269) gegen Zeller. der den Leukipp
von der Seite faßt, als hätte er den Atomen auch schon Schwere beigelegt,
widerlegt sich aber wenigstens zum Teil selbst, da nach G. den Atomen
die mechanische Kraft der Bewegung zukomme, die „Verschiedenheiten
der Qualität und der Schwere" erzeuge. Denn woher anders als aus der
damit doch offenbar in den Atomen schon enthaltenen potentiellen Schwere
sollte die Schwere selbst kommen Ganz ähnlich spricht G. S. 278.
280. 296. Denn wenn er hier auch nur für den Demokrit die Schwere
der Atome in Anspruch nimmt, so müssen diese Angaben doch in
Anbetracht jener ersten Selbstwiderlegung noch diese letztere verstärken. Wenn
ferner Cicero sagt, daß die Atomisten (G. S. 271 f.) die Welt durch Zufall
entstehen lassen, so wird auch hier zwischen der Wirksamkeit und der
Entstehung der Atome zu unterscheiden sein. Schon der Umstand, daß D.
den Zufall im menschlichen Leben anerkennt S. 309), ferner die Bemerkung
G.s (S. 281): „Die Beispiele des D., mit denen er den Zufall ausschließen
will, beweisen ihn nur" müssen uns den Cicero in anderem Lichte
darstellen. Die Annahme der Atomistiker, daß die Welt bloße Vorstellung
(S. 272) sei, womit allerdings das später (S. 291) Gesagte nicht
übereinzustimmenscheint, ist höchst auffallend in dieser Zeit, insbesondere wenn man
sie dem von Kant berührenden Dualismus an die Seite stellt, insofern auch
(S. 273 f.) Demokrit der Sinnlichkeit, bezw. ihrer Grundlage, den Atomen
allein das mechanische, kantisch gesprochen, das sinnlieh Prinzip unterlegt.

Unklar, wenn auch wohl in der Natur der Sache begründet, ist die
Unterscheidung G.s (S. 280) zwischen Theorie und Wirklichkeit, woraus
man Gleichartigkeit der Lehre der beiden Atomistiker oder das Gegenteil
ableiten könnte. Der bloße Schein und die Erscheinung (Berkeley, Kant,
auch dessen Analogien der Erfahrung) finden einen Vorläufer in Demokrit
(S. 289 f.). Epikureische und stoische Weisheit finde ich angedeutet in
Demokrits Ethik, wie sich nach G. ergibt (S. 307. 311). —• Bezüglich der
Anzweiflung des Textes bei Aristoteles 404 a 25 seitens G.s (S. 291)
möchte ich glauben, daß die Erklärung der St. nicht so zu fassen ist,
daß Arist. sagen wollte, daß dem Dem. das Erscheinende für das Wahre
gelte, sondern das Ganze wird von Aristoteles dem Anaxagoras in den
Mund gelegt. — Bezüglich der Bemerkung G.s (S. 318), daß die
Erneuerung der Atomistik unter Heranziehung der Gottheit als ersten
Bewegers in der Richtung von Anaxagoras über Demokrit, Ekphaestos, die
Araber und christlichen Philosophen (wobei G. teilweise den Aristoteles
hätte heranziehen können) gehe, bekenne ich, daß mir außer dem Cusaner
kein christlicher Atomistiker des Mittelalters bekannt ist.

Übergehend auf die Darstellung der Sophistik charakterisiert G.
dieselbe dahin, daß sie das Denken in den Dienst egoistisch gesinnter Leute
stellt, was dadurch geschah, daß sie lehrten, wie man den Sinn der Zuhörer
dahin wenden könnte, daß diejenigen Vorstellungen und diejenigen
Gefühle in ihnen erweckt wurden, „welche den Willen in die beabsichtigte
Richtung lenken" (S. 323). G. fügt hinzu, es habe zu allen Zeiten solche
Leute gegeben; „und die lustvolle Darstellung wird in dekadenten Zeiten
immer höher gewertet als der Ernst und die Tiefe der Gedanken" (S. 327),
worin ich aber einen Widerspruch mit der vorherigen Äußerung G.s
erblicke, insofern er sich den Sophisten nicht eigentlich um Lust, sondern
um Macht handelte.

Die Frage, ob Protagoras den einzelnen oder den Kollektivmenschen
zum Maße der Dinge gemacht habe (G. S. 328. 334), dürfte sich dahin
erledigen, daß die Kollektivität unter Zugrundelegung der Individualität



Literarische Besprechungen. 421

Geltung hat, so daß mir scheint, daß sogar G.s Behauptung (a. d. zuletzt
erw. St. über die hier anzunehmende Erklärung des Aristoteles in meinem
Sinne berichtigt werden dürfte. Übrigens halte ich dafür, daß bei Arist.
die Worte 1053a 31—35 und die Stelle über den Protagoras voneinander
getrennt behandelt werden sollten. Was die Äußerung des Prot. (S. 331 f.)
anbelangt, daß „man in einer naturgemäßen Verfassung von den möglichen
Wandlungen der Materie sich die vorstellte, die einem mit naturgemäßer,
in einer naturwidrigen die, die einem in einer naturwidrigen Verfassung
zu erscheinen vermögen", so bezieht sich dieselbe auf die verschiedenen
Grundlagen jeder Auffassungsfähigkeit, insbesondere auf Alter, Bildung,
Temperament; es ist also nicht möglich, hier einen Gegensatz zum
Platonischen Theätet mit G. zu konstruieren.

Es bleibt immerhin eine Merkwürdigkeit in der Einrichtung unserer
Vernunft, daß, was vor dem Richterstuhle der theoretischen Wissenschaft
als wahr gilt, vom Standpunkte der praktischen Moral nicht selten unhaltbar

erscheint. Wie wir dies in der modernen Philosophie an Kants Trennung

der praktischen Ideen von den Verstandeskategorien sehen, so gilt
(G. S. 341), „daß Prot, die ethischen Konsequenzen seines Grunddogmas
nicht gezogen hat und das £vvov das Allgemeine, das er den Seinsurteilen
abspricht, in Werturteilen anerkannt hat, gerade wie Demokrit Zweck
und Zufall aus der Natur verbannt, ihnen aber im menschlichen Leben
eine Stelle angewiesen hat." Und weiter (S. 342): „Der Verstand bedarf
der Kontrolle des Willens ebenso wie der Wille der des Verstandes." Nach
der Wendung zu einer Erlebnisphilosophie, die die heutige Weltanschauung
macht, wird man nur teilweise mit dem Einwände Göbels gegen Prot,
einverstanden sein, wenn er (S. 342) sagt, „daß es auch keinen Wert geben
kann, wenn es keine objektive Wahrheit gibt, hat er nicht bedacht." Mit
der wissenschaftlich objektiven Wahrheit wenigstens hat es vielfach noch
seine guten Wege. Ob, wie G. weiter behauptet, sein, des Prot., Wollen
mächtiger war als sein Denken, dürfte nach den Mustern eines Montaigne,
Bayle, Hume auf philosophischem und eines Macchiavelli auf
staatstheoretischem Gebiete wohl zweifelhaft sein. — Dem Prot, war auch schon '
der Unterschied zwischen intelligiblem und materiellem Räume bekannt
(S. 346 f.). Ob aber somit Prot, hinsichtlich der Diskretionen des unendlichen

Raumes schon, wie die neuere philosophische Mathematik, an die
Unterschiede der Empfindungen des Kraftaufwandes gedacht habe,
dürfte wohl fraglich sein.

In ein neues Licht wird uns Gorgias (S. 358 f.) durch seine Methode
gerückt, welcher gemäß Gorgias „zuerst den Gedanken gefaßt hat, daß
die Welt überhaupt nur Vorstellung ist und daß die Sprache die
Vorstellung nicht mitteilt, sondern nur die Vorstellung des anderen erregt."

Während Hippias aus Elis als Vorläufer des Piaton in der
Staatstheorie gilt (S. 379 f.) und die Dreiteilung des Winkels versucht (S. 380 f.),
ist einem weiteren Sophisten, dem Antiphon, die Zeit ein bloßes Gebilde
des Bewußtseins, ein Denkmittel, um damit zu messen (S. 382 f.). Sein
Satz: „Es gibt Leute, die das gegenwärtige Leben nicht leben, sondern mit
vollem Ernste sich so einrichten, als ob sie noch ein anderes Leben leben
würden" (S. 385), könnte auch heute als wirksame Sittenpredigt gelten.

Was die Bemerkungen G.s zu Sokrates betrifft, so will ich hinzufügen,
daß die moderne Philosophie vom Sokratischen Idealismus, den noch
Kant anerkennt, immer mehr zurückkommt, wie überhaupt das rein
Begriffliche, Intellektualistische nur mehr als Hilfsmittel, nicht als Hauptsache

angesehen wird.
Schönhof bei Padersam. Prof. Dr. Joh. Zahlfleisch.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI.




	Literarische Besprechungen

