Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

406 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN,

1. Dr. Eugen Rolfes: Die Wahrheit des Glaubens. 1. Bd. Die
natirliche Religion. Brihl, Martini 1910. gr. 8, XII, 324 §S.

Bisher hat Rolfes sich durch verschiedene Einzeluntersuchungen als
griindlichen Kenner der aristotelisch-thomistischen Philosophie erwiesen.
Lange Jahre arbeitete er besonders in der Schule der groBen Philosophen
des griechischen Altertums, um die Goldkérner der Wahrheit zutage zu
fordern, die ihre Schriften bergen. Das Ergebnis seiner Forschung soll
nunmehr dazu dienen, die Wahrheit des Glaubens ,,durch griindliche Be-
weise ins Licht zu stellen‘: Rolfes legt uns -als seine Lebensarbeit eine
Apologie des wahren Glaubens vor, deren Berechtigung am besten ein
Uberblick tiber den originellen Inhalt und die Methode des Werkes zeigen
wird.

In der Einleitung (1-—28) hatte der Verfasser den gliicklichen Ge-
danken, vor allem die Méglichkeit des apologetischen Verfahrens, die Mog-
lichkeit eines wissenschaftlichen Beweises fiir den Glauben allseitig sicher-
zustellen. Der Agnostizismus Kants mit seinen Argumenten gegen die
Erkennbarkeit des Dinges an sich, die Bedenken, welche Lessing vom
rationalistichen und Spinoza vom pantheistischen Standpunkt gegen
die apologetische Methode erheben, werden durch gute Antworten gegen-
standslos gemacht. Ebenso werden jene in die rechten Schranken gewiesen,
welche den Glauben als reine Gefiihlssache bezeichnen, alle, die von
einem Beweise fiir den Glauben nichts wissen wollen, sondern nur einem
Erleben, einer inneren Erfahrung des Glaubens das Wort reden. Trotz
dieser Beweisbarkeit des Glaubens bleibt das Verdienst des Glaubensaktes
bestehen, da ,,die Tatsache der Offenbarung nur moralisch gewill und
ihr Jnhalt voll tiefer Geheimnisse ist‘* (21), mithin der Mensch seine Zu-
stimmung geben, aber auch versagen kann. Ebensowenig raubt die beim
Glauben mitwirkende Verstandestitigkeit dem Glaubensakte selbst
seinen ibernatiirlichen Charakter.

Nach Rechtfertigung des apologetischen Verfahrens beginnt Verf. mit
dem Gegenstand des ersten Bandes seiner Apologie, mit der natiirlichen
Religion, insofern sie durch Abstraktion von der geoffenbarten Religion
getrennt aufgefalBt wird, und begriindet sie eingehend durch sechs Tat-
sachen: ‘

I. Das Dasein Gottes (31—96). In seinen Beweisen fiir das
Dasein Gottes schlieBt sich Verf. eng an Thomas und Aristoteles an. Die
Beweise aus der ZweckmdaBigkeit in der Natur, aus der Zufédlligkeit der
endlichen Dinge und dem notwendigen Sein als ihrer Ursache, aus der
Bewegung und schlieBllich aus den Stufen der Vollkommenheit, die wir
bei den Dingen wahrnehmen, werden in einfacher und klarer Sprache
dargelegt. Selbst der etwas schwierige Beweis aus den Graden der Voll-
kommenheit ist gut verstédndlich und erhélt dadurch einen eigenen Reiz,
dal3 die Lehre Platos von der Idee des Guten mit ihm in Verbindung
gebracht wird. Besondere Liebe und Aufmerksamkeit widmet Verf. mit
Recht dem teleologischen Gottesbeweise, der der Fassungskraft auch
weniger geschulter Leser am besten angepaf3t ist und eine gute Handhabe
gegen Materialismus und Darwinismus bildet. Dieser Beweis wird daher
nach Darlegung der vier erwiahnten Gottesbeweise nochmals in ausgedehn-
terer Form geboten. Seine Waffen holt sich Rolfes aus beiden Lagern:



Literarische Besprechungen. 407

Aristoteles und Kant treten als Zeugen fiir die Teleologie auf. Es beriihrt
ganz eigentiimlich dafl Kant ,,die leitenden Gedanken des teleologischen
Beweises mit einer Kraft vorgetragen und mit einem Tiefsinn entwickelt
hat, wie sie nur bevorzugten Geistern eigen sind*‘ (58—59), und dennoch
diesem Gottesbeweise wie den iibrigen jede wissenschaftliche Beweiskraft
abspricht. — Verf. zeigt hier und an anderen Stellen, daB er sich auch
in der modernen Philosophie auskennt. — Nach Widerlegung der dar-
winistischen Erklérung der Teleologie durch drei treffende Analogien und
Zuriuckweisung der pantheistischen Deutung, die Spinoza und v. Hart-
mann versuchten, iibt Verf. scharfe Gegenkritik an Kants Kritik der Gottes-
beweise, indem er aus dessen diesbez. Ausfiihrungen in der Kritik der
reinen Vernunft 24 Satze heraushebt und als unhaltbar erweist. Die Sitze
sind gut gefallt, die Widerlegung diirfte einleuchten.

II. Die Schopfung (96—176). Neben den Beweisen fiir das
Dasein Gottes ist fiir den Begriff der Religion von grundlegender Bedeutung
die Bestimmung des Verhéltnisses zwischen Gott und Welt, die entweder
aim Binne der monistischen oder theistischen Weltanschauung ausfallen
muf} ; denn es handelt sich in letzter Linie nur um Beantwortung der Frage:
.,gibt es nur einen immanenten und konstitutiven Weltgrund, der also
selbst zu der Welt gehort und mit ihr eins ist, oder gibt es eine tiberragende,
transzendente Weltursache, aus der sich die Welt vollstdndig nach Form
und Substanz ableitet 2°° (98.)

Der Monismus hat aus dem Grunde etwas Bestechendes an sich, weil
er dem in der menschlichen Natur begriindeten Streben nach einer ein-
heitlichen Erklirung der Welt gerecht zu werden scheint, ohne zur Annahme
einer Schopfung aus nichts zu nétigen. Verf. fiihrt den Monismus in jenen
Formen vor, in denen er bei Spinoza, bei Fichte, Schelling, Hegel, Schopen-
hauer, v.Hartmann und bei Héckel auftritt. Die einzelnen Systeme werden
mit wenigen, aber passend gew#hlten Siétzen charakterisiert; die Wider-
legung wirkt besonders durch ihre Ruhe und Griindlichkeit. Die Sicherheit,
welche die ,,Philosophia perennis‘‘ den Ausfiihrungen des Verf. verleiht,
sticht gegen das unruhige Schwanken der modernen Philosophie grell ab.
: Es wire vielleicht der Miihe wert gewesen, Hegel etwas mehr Auf-
merksamkeit zu schenken, da gerade er, wie die Neuauflage seiner Werke
schlielen 140t, in unseren Tagen wieder aufzuleben scheint, und seine
Ideen noch stark nachwirken. Dadurch hitte sich auch eine Verbindung
zwischen Spinoza und Schopenhauer ergeben, die nicht bestritten werden
kann. Gleich der erste Lehrsatz in der Ethik Spinozas: Die Substanz
(das allgemeine Sein) ist von Natur friiher als ihre Erregungen (das kon-
krete Sein), kehrt bei Hegel als Grunddogma wieder: das wahrhaft Wirk-
liche, Reale, Seiende ist das Allgemeine und nicht das Einzelne; dieses ist
nur Erscheinung. Der gleiche Satz bildet den Ausgangspunkt fiir Schopen-
hauer, der selbst erklirt, er habe mit Spinoza das £v xal! n@v gemein.

Die monistische Erkléarung des Ausganges der Dinge aus der ab-
soluten Sustanz ist nicht haltbar. Damit tritt die andere Alternative
in den Vordergrund, die Annahme der Schopfung. Diese Tatsache sucht
Verf. durch zahlreiche Beweise zu sichern.

Im Anschlufl an den Beweis des hl. Thomas fiir die Erschaffung aller
Dinge und insbesondere des Urstoffs sucht Verf. die Vermutung des
Aquinaten néher zu begriinden, der Kreationsbegriff sei bereits Plato
und Aristoteles geldufig gewesen. Im Mittelalter gab es allerdings Philo-
sophen, die schon bei Aristoteles den Schopfungsgedanken finden wollten,
Roger Bacon behauptet sogar, Aristoteles rede direkt von einem Schopfer
und ven Geschaffenen. Indes will es uns scheinen, diese Frage miisse auch



408 Literarische Besprechungen.

jetzt noch offen bleiben. Die Beweise, welche zugunsten des Aristoteles
angefiihrt werden, sind nicht zwingend. Dem christlichen Denker legen die
Erwégungen, welche der Stagirite anstellt, den Gedanken der Schoépfung
nahe, Aristoteles ist wahrscheinlich zu dieser Schluf3folgerung nicht
vorgedrungen, wie er auch nicht zum Monotheismus gelangt ist.

Die Bedeutung des Ausdrucks: ‘“‘Erschaffung aus nichts‘ wird ein-
gehend erortert, das Bedenken dagegen gehoben.

Die Bemerkung tiber die Zeitlichkeit der Welt ist etwas unklar.
Wollte Vi. nur beweisen, dal3 die Welt, wie sie jetzt ist, mit ihrer Bewegung
und Entwicklung, einen zeitlichen Anfang haben miisse, so reichen die
Griinde aus. Damit ist jedoch fiir die Schépfungslehre nichts gewonnen.
Versteht aber Verf. unter Welt mit dem hl. Thomas die ,,universitas
creaturarum‘’, dann treten wir in die bekannte Kontroverse ein, bei der
wohl der Standpunkt des Aquinaten am besten begriindet ist: wir wissen
nur aus dem Glauben, daf3 die Dauer der Welt nicht anfangslos ist. Diese
Wahrheit konnte nur dann aus der Vernunft bewiesen werden, wenn ein
innerer Widerspruch darin lige, hervorgebracht und von Ewigkeit her
zu sein, was freilich einige Scholastiker behaupteten. Ob unsere Welt
oder alles Geschaffene einen zeitlichen Anfang habe, sind zwei ganz ver-
schiedene Fragen.

III. Die gottliche Vorsehung (176—205). Gott ist der all-
méchtige Urheber des” Weltalls, von ihm sind alle geschaffenen Wesen
ausgegangen, er ist auch notwendig ihr Ziel und lenkt durch seine Vor-
sehung alles zu diesem Ziele hin. Der Glaube an die gottliche Vorsehung
ist ebenfalls eine Voraussetzung der Religion. Zitate aus Plato und Aristo-
teles fithrt der Verf. zugunsten der Vorsehung Gottes an und bestérkt
sie durch Beweise des hl. Thomas. Die Vorsehung wird zunéchst im all-
gemeinen dargelegt, dann in ihren Wirkungen: in der Erhaltung der Dinge
im Dasein und in der Leitung ihrer Tatigkeit néher besprochen. Der
‘christlichen Philosophie gemil fliet ,,wie die Dauer, so auch die Tatigkeit
alles Endlichen aus Gott‘‘ (189), ohne dal dadurch den Geschopfen die
eigene Tatigkeit aberkannt wiirde. — Eine besondere Wiirdigung erhalt
das Problem der Leiden, seine Vereinbarung mit der Vorsehung eines all-
gitigen und barmherzigen Gottes. Die Ausfiihrungen iiber den Zweck
der Leiden bei den vernunftlosen Geschopfen, iiber ihre grole Bedeutung
in sittlicher und religioser Beziehung fiir den Menschen, mul3 versohnend
und beruhigend wirken. :

IV. Das Sittengesetz und die Vergeltung (206—257). Die
gottliche Vorsehung umfaBt alles Geschaffene, in besonderer Weise jedoch
die vernunftbegabten Wesen, welchen durch das Sittengesetz eine Richt-
schnur fur ihr Verhalten gegeben wird, damit sie durch freie Tatigkeit
ihr Ziel erreichen, wihrend die unverniinftigen Wesen dadurch ihren Zweck
erfiillen, daf3 sie ihrem Naturtriebe folgen. — Durch allgemeine Vernunft-
griinde und vor allem durch den uberaus kréaftigen Erfahrungsbeweis
aus dem Gewissen wird das Vorhandensein des allgemeingiiltigen natiir-
lichen Sittengesetzes einleuchtend nachgewiesen. Die Bedeutung dieses
Gesetzes liegt darin, dafl es ,,die durch die blofe Vernunft erkennbare
Kundgebung des gottlichen Willens beziiglich der menschlichen Hand-
lungen ist‘“ (217), mithin durch seine absolute Wiirde, Heiligkeit und
Macht, mit der es dem Menschen entgegentritt, auf ein hochstes Wesen
hinweist, als dessen WillensduBerung es betrachtet werden muf.

Als weiser Gesetzgeber mullite Gott fiir die notwendige Sanktion des
Sittengesetzes sorgen, seine Beobachtung mufl er belohnen, die Uber-
tretung strafen. Wie leicht ersichtlich, ist diese Sanktion auf Erden nur



Literarische Besprechungen. 409

unvollkommen verwirklicht und lenkt darum notwendig den Blick auf
das’ Jenseits, wo volle Gerechtigkeit geiibt werden wird; diese Gedanken
hat Verf. néher ausgefithrt. Die Schwierigkeiten, welche vom Standpunkt
der Kantschen Pflichtmoral und Autonomie gegen die katholische Sitten-
lehre erhoben werden, erhalten eine befriedigende Losung. — Aus dem
Wesen der Siinde als Auflehnung gegen Gottes Willen und somit als Ver-
unehrung und Beleidigung Gottes werden Beweise fur die Lehre von den
ewigen Hollenstrafen gewonnen. Verf. knipft seine Polemik an ausfiihr-
liche Zitate aus Lessings Abhandlung: ,,Leibniz von den ewigen Strafen*
an. Lessing betrachtet die Hoélle nur als ,,Veranstaltung heilender Straf-
gerechtigkeit'’ und iibersieht ganz, dal3 die Strafen in der Hélle zunichst
die Ehre Gottes und nicht das Beste des Siinders bezwecken; das Gefiihl
ist hier kein zuverlidssiger Wegweiser. Das Schluflurteil tiber die Ideen
Lessings fiithrt Verf. durch Beantwortung folgender Fragen herbei: 1. ,,0b
die Verdammnis an sich, abgesehen von der biblischen Darstellung, blo
die natiirlichen Folgen der Siinde bedeuten konne, 2. ob sie es insbesondere
in der Schrift bedeuten kénne, 3. ob die Schrift von den Schmerzen der
Verdammten nur figlirlich rede** (243—244). — Einige Bemerkungen tiber
die Qualen der Verdammten beschlieBen den Abschnitt.

V. Die Willensfreiheit (257—287). Wenn Gott dem Menschen
ein Gesetz gibt, Lohn oder Strafe verheiflt, so mufl es in der Gewalt des
Menschen liegen, ein Gebot becbachten oder auch iibertreten zu konnen:
die Willensfreiheit ist die Vorbedingung des Sittengesetzes. Aristoteles
tritt als Zeuge fiir die Willensfreiheit auf. Um sodann die innere Moglich-
keit der Wlllethrelhelt darzutun, unterzieht V{. die drei Faktoren, die belm
Zustandekommen des freien Willensaktes stets mitwirken, einer ndheren
Prifung, ndmlich das erkannte und gewollte Objekt, das vernunftlo wollende
Subjekt, die gottliche Mltwukung Diese Mitwirkung Gottes bei jedem
Willensakt ruft die doppelte Schwierigkeit hervor, wie bei diesem unfehlbar
wirksamen Einflusse Gettes die menschliche Freiheit bestehen bleibt und
warum der Heiligkeit Gottes kein Eintrag geschieht, obwohl sich diese
Mitwirkung auch “aut die sindhaften Handluno'en erstreckt. Die annehm-
bare Losung der Schwierigkeiten erfolgt mit klaren Worten im Anschluf3
an den hl. Thomas. — Em Einwurf v. Hartmanns gegen den Begriff der
.,gottlichen Zulassung'® widerlegt sich selbst, wie Verf. zeigt, durch dessen
eigene Erklarung der Moglichkeit des Bésen, welche die menschliche Frei-
heit und die Heiligkeit Gottes geradezu preisgibt.

VI. Unsterblichkeit der Seele (287—324). Lohn und Strafe,
die an das Sittengesetz geknupft sind, weisen auf ein Gericht im Jenseits
hin, das jedoch nicht in Kraft treten und den gerechten Ausgleich nicht
herbeifithren kénnte, wenn die menschliche Seele nicht unsterblich wére.
Der Glaube an die Unsterblichkeit der menschlichen Seele ist Gemeingut
des ganzen Menschengeschlechtes, wie Verf. an der Hand maflgebender
Autoren nachweist: ,,es gab und gibt keine Nation und keinen Stamm
der Erde, der nicht an das Jenseits glaubte und diesen Glauben in seinen
Sitten und Einrichtungen zum Ausdruck brichte’ (289). Die Ansicht
jener, welche Sokrates, Plato und Aristoteles als Gegner des Unsterblich-
keitsglaubens -hinstellen mochten, wird durch Ausspriiche dieser drei
grofBen Philosophen selbst zuriickgewiesen. Wie die Quellen beweisen,
hat Plato die  Unsterblichkeit der individuellen Seele verteidigt. Die
Seelenlehre des Aristoteles ist noch nicht allseitig aufgeklart; sicher ist,
daB8 nach seiner Ansicht der verstandige Teil der Seele unsterblich und
ewig ist. Der Verfasser hilt dafiir, daf auch Sokrates die Unsterblich-
keit der Seele angenommen habe. Mit Recht. Doch konnte die Be-




410 Literarische Besprechungen.

grindung dieser Ansicht vielleicht in anderer Form erfolgen. Die ganze
Sokratische Philosophie und besonders die Art und Weise, wie Sokrates
den ihm von der Gottheit angewiesenen Beruf auffal3te, notigt zu der An-
nahme, Sokrates habe die Unsterblichkeit als selbstversténdliche Forde-
rung der gesunden Vernunft vorausgesetzt. Auch das Dilemma, welches
er im Angesichte des Todes aufstellte, hat die Unsterblichkeitslehre zur
Voraussetzung. Nur war sich Sokrates nicht klar dariiber, wie sich das
Leben nach dem Tode gestalten werde, wie der Inhalt des Dilemma durch-
blicken 1a3t. — Weitere Belege fiir die Unsterblichkeit der Seele entnimmt
Verf. dem hoheren Erkenntnis- und Strebevermégen des Menschen. Er-
hebend wirkt die Betonung des Idealen in der Natur des Menschen, die
Hervorkehrung seines geistigen Bedirfnisses, seines Verlangens nach
., Vereinigung mit Gott in seliger Erkenntnis und Liebe‘".

Rolfes hat den ungeheuren Stoff, iiber den wir einen Uberblick ge-
geben haben, in weiser Ordnung und klarer Sprache zur Darstellung ge-
bracht. Der Ubersicht halber mochte es vielleicht wiinschenswert er-
scheinen, die Unterabteilungen der gréBeren Abschnitte auch im Druck
etwas schérfer hervortreten zu lassen. Ebenso wird mancher Leser eine
Anderung der Zitation, die innerhalb des Textes im gleichen Druck erfolgt
und namentlich anfangs storend wirkt, nicht ungern sehen. Mochte man
der Sprache stellenweise etwas mehr Schwung wiinschen, so mull man
anderseits gestehen, da@ die ruhige, kiithle Ausdrucksweise vor allem bei
der Beweisfiihrung sehr angebracht ist und einen tiefen Eindruck hinter-
1aBt. Die vollige Ubereinstimmung von Glauben und Wissen bringt Verf.
dadurch in schénster Weise zum Ausdruck, dall er jedesmal der auf dem
Wege der Vernunfterkenntnis erfolgten Losung eines Problems gut ge-
wiahlte und paqsende Texte aus der HI. Schrift und der Ku‘chenlehre
beifiigt. Wo es immer moglich war, hat Verf. sich so klar und verstéandlich
ausgesprochen, dall auch philosophisch nicht besonders geschulte Leser
in der Regel seinen Ausfiihrungen folgen konnen. Dieser Vorzug und der
Umstand, daB Verf. tiber alle Fragen ein Urteil abgibt, das sich als Frucht
langen und eifrigen Forschens erweist, lassen diesen ersten Band fir
weiteste Kreise als hochst empfehlenswert erscheinen. Die Apologie von
Rolfes kommt einem groflen Bedirfnis unserer Tage entgegen. Sie wird
zweifellos reichlichen Nutzen zeitigen, wenn sie die verdiente Verbreitung
und Aufnahme findet. Mogen recht bald die beiden Bénde: Christentum
und Kirche sich an den vorliegenden anreihen. Gefundene Druckfehler
wiirde Ref. auf Wunsch dem Verf. bekannt geben.

Marienstatt. P. Dr. Hugo Hover 0. Cist.

2. Friedrich Klimke S. 1.: Die Hauptprobleme der Weltanschau-
ung. Kempten und Miinchen, Kosel 1910. KI. 8. VIII, 168 S.

Nicht nur der Gelehrte, auch der gewohnliche Mann aus dem Volke,
der sich dem Wehen des Zeitgeistes nicht entziehen kann, bildet sich be-
wullt oder unbewullt seine Weltanschauung und sucht sie im praktischen
Leben zu verwerten. Es fehlt nicht an Schriften, die imnmer wieder neue
Weltanschauungen anpreisen. Wie es jedoch nur eine Wahrheit gibt, so
kann auch nur eine der oft sich diametral entgegengesetzten Weltanschau-
ungen die richtige sein. Wir verlangen nach einem Kriterium, um die
wahre von der falschen unterscheiden zu kénnen. Dieser Priifstein ist damit
gegeben, daf} man ernstlich die Frage aufwirft: woalche Anforderungen
miissen wir an eine Weltanschauung stellen, und welche der bekannten
Weltanschauungen wird diesen Forderur:gen gerecht ?

Kiimke nat im 37. Béndchen der Sammiung Kosel ,,Die Haupt-



Literarische Besprechungen. 411

probleme der Weltanschauung * einer griind!ichen Untersuchung unter-
zogen. Zuniichst erhdt die Aufgabe der Weltanschauung ihre negative
und positive Bestimmung. Sodann werden als durchaus notwendige Eigen-
schaften einer echten Weltanschauung die Einheit, Klarneit und GewiB3-
heit hingestellt, und im Anschluf3 daran wird jene Weltanschauung als die
wahre gekennzeichnet, ,,welche uns zur Erkenntnis der Existenz und der
eigentlichen Natur des letzten Seinsgrundes fiihrt, damit unsere wesent-
lichsten, intellektuellen, sittlichen und religivsen Bediirfnisse befriedigt,
unserem ganzen Leben eine einheitliche, klar umschriebene Richtung auf-
priagt und es so zu den ewigen, unerschiitterlichen Idealen erhebt.‘ (S. 49.)
~— Verf. nimmt Weltanschauung im Sinne von Welt- und Lebens-
anschauung,.

Die Behandlung der emotionalen und intellektuellen Faktoren der
Weltanschauung, sowohl jener, die aus dem Subjekt hervorgehen (Ver-
langen nach Gliick, Religion; Denkgesetze), als jener, die ihr Dasein der
duBeren Wirklichkeit verdanken (die verschiedenen Wissenschaften;
Kausalititsprinzip, Zweckprinzip, Substanzgesetz), ermoglicht die Gesamt-
erkenntnis der Bedingungen, welche die Weltansvhauung zua erfiilien hat.

Es wire vielleicht besser gewesen, die verzweigten analytischer
Untersuchungen am Schlusse dieses ersten Teiles zusammenzufassen und
hier erst die abgeklirte Definition der Weltanschauung zu bringen.

Der zweite Teil der Arbeit befallt sich mit den Systemen der Welt-
anschauung und bildet eine gute Einflihrung in das moderne Geistesleben.
Klimke zeigt seine Vertrautheit mit der Lateratur der modernen Ph:losophie
und beweist, dall er mit beiden Fililen in seiner Zeit steht. Kurz, aber
vieisagend und einleuchtend sind seine Bemerkungen iiber Monismus,
Pantheismus und Materialismus. Kin zuverlissiger Fiihrer ist der Veri.
namentlich durch die Irrgéinge des Monismus in seinen verschiedenen
Formen. Die Ohnmacht der Weltanschauungen, die aus der modernen
Philosophie hervorgehen, zeigt sich vor allem bei dem Versuche, die Kern-
trage zu losen: ,,Wie kann der Dualismus der Erfahrung tiberwunden
werden, um als aufgehobenes Moment in einen geklérten, verniinftigen
Monismus einzugehen ?°° (8. 148.)

Man wiirde dem Verfasser noch besonders dankbar sein, wenn er
in diesem Teile die philosophischen Voraussetzungen der modernistischen
Weltanschauung in einem kleinen Gesamtbilde dem Leser geboten hatte.

,»Die Hauptprobleme der Weltanschauung® zeichnen sich durch
eine ruhige, sachliche Darstellung aus. Trotz der gedréngten Sprache
bleibt der Inhalt stets verstiindlich. Man mul} sich wundern, mit welchem
Geschick der Verf. bei beschrianktemm Raume eine solche Fiille der tiefsten
Gedanken entwickelt. Auf jeder Seite macht sich die Kraft und Wider-
standsfahigkeit der scholastischen Philosophie auch modernen Problemen
gegeniiber filhlbar. Das beigegebene Literaturverzeichnis verdient darum
‘besondere Aufmerksamkeit, weil Verf. stets mit ein paar Worten den
Standpunkt des Autors andeutet. Das hochinteressante Werkchen wichst
sich zu einer glénzenden Apologie der theistischen Weltanschauung aus,
und wir stimmen bereitwilligst dem Verf. bei, wenn er sagt: ,,Es ist unsere
feste Uberzeugung, daB3 der Theismus und nur der Theismus eine einheit-
liche, klare, alle Seiten der Wirklichkeit und des Denkens gleichmafig
beriicksichtigende Weltanschauung bieten kann.* (8. 157.)

Abtei Marienstatt. P. Dr. Hugo Hover O. Cist.



412 - Literarische Besprechungen.

3. R. Eucken: Der Sinn und Wert des Lebens. 2. vollig umgearb.
Aufl. Leipzig, Quelle u. Meyer 1910. 8. 155 8.

Rudolf Eucken hat 1907 die ,,Grundlinien einer neuen Lebens-
anschauung'‘ als Ergebnis seiner philosophischen Lebensarbeit vorgelegt.
Jahrs darauf erschien sein Buch vom ,, Sinn und Wert des Lebens', welches,
an die ,,Grundlinien im allgemeinen Aufbau sich anschlieBend, deren
Kerngedanken in einfacherer Form und neu bearbeitet auch weiteren Kreise
darbot. Das Jahr 1910 hat letztere Schrift in zweiter, vollig umgearbeiteter
Auflage gebracht, und unterdessen ist das Buch 1911 auch schon zum
drittenmal aufgelegt worden, wiederum vom Verfasser in nicht unbetracht-
licher Weise verdndert und verbessert. Solche Data zeugen von der un-
ermiidlichen Geistestédtigkeit des Jenenser Denkers, von unablédssigem
Ringen nach Klarung und Bew#dhrung seiner Fragen und Losungen.

Man hat den Kern dieser Bemiihungen charakterisiert als Kampf
um einen neuen Idealismus. Unzufrieden mit den Lebensformen der
Vergangenheit und Gegenwart sucht Eucken nach einem neuen Durch-
blick der Wirklichkeit, wie er sich ausdriickt. Religion und immanenter
Idealismus, Naturalismus und Pflege des Individuuims wie der Gesellschaft
findet er ungeniigend; bei den ersteren, dlteren Lebenscrdnungen schreckt
ihn die Erschiitterung der Grundlagen durch den (GGegensatz zum modernen
Weltbild, wie es in Wissenschaft und Lebensfiihrung sich dartut; bei den
anderen, neueren Lebensformen regen sich ihm ernste Bedenken wegen
der inneren Widerspriiche im Auf- und Ausbau und wegen der ins Vage
sich verlierenden Ziele und Hoffnungen; und alle erscheinen ihm als zu
eng, weil sie von einem, besonderen Gesichtspunkt aus das Ganze des
Lebens umspannen wellen und deshalb nicht dem Ganzen des Menschen
und seiner Anlagen gerecht zu werden vermogen.

Gerade die allumfassende Weite der Lebensauffassung, die all die
verschiedenen Bestrebungen des menschlichen Geistes berticksichtigen
und jene #lteren wie neueren Lebensformen in sich zu héherer Einheit ver-
binden kénne, sucht Eucken in seinem philosophischen Schaffen heraus-
zuarbeiten. Er mochte zu einer Tiefe und Urspriinglichkeit geistigen
Lebens vordringen, die aller Differenzierung und Spaltung vorausgehe.
von der aus sich allererst das Besondere verstehen, wiirdigen und im Ver-
héaltnis zum Ganzen begriinden lieBe. Einen imneren Halt aber sucht
Eucken diesem geistigen Grundleben zu geben, indem er es als ein Bei-
sichselbstsein des Lebens und als ein Teilhaben am Leben des Alls auf-
faBt: so werde es hinausgehobken tiber die Willkiir und Enge des Indivi-
duums und gewinne die tiberlegene Kraft der unwandelbaren Wahrheit
und echten Wirklickeit.

Dies die Grundgedanken der vorliegenden Schrift. Im einzelnen
bietet dieselbe gar manch vcrnehme Erwigungen in ebenso vornehmer
sprachlicher Form. Wir heben hervor: die Ausfiihrungen iiber den Natu-
ralismus, die Sozial- und Individualkultur, die herrlichen Seiten tliber die
(Geschichte und iuber das Leiden, besonders auch die warm geschriebenen
Bléatter tiber die Grofle des religiosen Lebens. Dafl wir dem Verfasser
nicht in allem beistimmen kénnen, dal} vielmehr in wesentlichen und
grundlegenden Fragen viel Trennendes sich findet, brauchen wir nicht
eigens zu betonen. Eine einléBlichere Auseinandersetzung hitte gleich
mit den Bedenken zu beginnen, welche Eucken aus dem Geiste der Zeit
und ihrer Wissenschaft gegen die religiose Lebensordnung geltend macht.
Um nur weniges kurz anzudeuten: wir konnen uns des Eindruckes nicht
erwehren, dal3 dem Philosophen bei aller Aufrichtigkeit, ja Freundlichkeit



Literarische Besprechungen. 413

der Stellungnahme nicht das volle Verstédndnis der theozentrischen Lebens-
auffassung erwachsen ist. Er vermag das Vorurteil nicht zu iiberwinden.
es sei das Christentum und die Religion im allgemeinen natur- und welt-
feindlich. Er unterschiatzt. was gerade der Begriff des ebenso die Natur
erschaffenden wie das Geistesleben begriindenden und erfiillenden Gottes
fiir die Losung des genannten Vorurteils bedeutet: hier wird jeder feindliche
(egensatz im Prinzip iberwunden. Besonders zu bedauern ist, da Eucken
die Lebenskraft der iibernatiirlichen Offenbarungsreligion, wir wollen
bestimmter sagen: die {ibernatiirliche Innerlichkeit und Lebensmacht
der katholischen Religion und Kirche nicht aus unmittelbarer und
eigenster Erfahrung verstehen und lieben gelernt hat. Die kirchliche Mystik
bietet die Schliissel zu manchen modernen Problemen, die von Eucken
stark empfunden werden; und die kirchliche Mystik, wie sie aus dem
christlichen Altertum ununterbrochen bis in die Gegenwart weiterlebt,
leidet nicht an den schweren Bedenken, die Eucken gegen die Mystik
im allgemeinen erhebt. — Was aber den Grundgedanken des Euckenschen
Buches betrifft: jenes Beisichselbstsein des Lebens, jenes Innenleben des
Alls, das der Differenzierung der verschiedenen Lebensordnungen voraus-
gehen soll, an dem das menschliche Geistesleben Teil gewinnen muf,
will es anders Sinn und Wert erlangen: es bleibt eine blofle Abstraktion,
es laBt das Leben in Wahrheit sinn- und wertlos, wenn es nicht als das
personliche Geistesleben der Gottheit in streng theistischen Sinn gefalit
wird. Einen bestimmten Inhalt gewinnt das Geistesleben nur in bestimmter
Auspragung und Gestaltung; ohne einen solchen Inhalt aber bleibt das
Geistesleben ohne inneren Halt; und einen in Wahrheit absoluten und
unendlichen Inhalt bietet nur die Religion.

Fiir das Versténdnis der modernen Zeit und Seelenstimmung, fir
die Belehrung tber die innersten Schwierigkeiten vieler vom Zweifel Er-
schiitterten unserer Tage leisten die tiefernsten und umsichtigen Dar-
legungen Kuckens\ unschétzbare Dienste: moéchte mancher katholische
Philosoph und Theologe sich hier und in anderen Schriften Euckens zeit-
gemélle Probleme holen, um sie mit dem Licht der ewigen Wahrheit zu
durchleuchten. Kucken selbst aber wiirde nur gewinnen, wenn es ihm
gelinge, im angedeuteten Sinne zu mehr Klarheit durchzudringen.

Beuron. P. Daniel Feuling O. S. B.

4. L. Ziegler: Das Welthild Hartmanns. Eine Beurteilung. Lpzg.,
Eckhardt 1910. 8. 196 S.

Als Leopold Ziegler vor 10 Jahren seine literarische Laufbahn begann,
bekannte er sich als dankbaren Schiiler Arthur Drews’ und entschiedenen
Anhinger des Hartmannschen Systems. Man ist deshalb iiberrascht, ihn
in vorliegender ‘Schrift unter der Gegnerschaft des Berliner Philosophen
zu finden. Die veriéinderte Stellungnahme zu begriinden, ist der Zweck
der hier gebotenen Auseinandersetzungen. Z. fiihlt sich verpflichtet,
,,Griinde anzugeben, warum eine Nachfolge Hartmanns nicht méglich
ist < (S. 6). Die Art und Weise seiner Kritik charakterisiert der Verf. also:
er wollte ,,jene Gedankenzusammenhénge priifen und beurteilen, die die
konstruktiven Einheiten, Pfeiler, Geriiste, Wolbungen und Tréger bilden,
auf denen der Bau errichtet ist. Eine starke Vereinfachung, vielleicht
Vergroberung der Ziige, die das System zu einem Weltbilde formen, war
dabei unvermeidlich . . . Die Gefahr, hier und da in der Deutung Hart-
mannscher Gedanken zu irren, mullte dabei in Kauf genommen werden.
Sie ist bedingt durch die Art der Aufgabe: beurteilen konnte ich nicht ein
Hartmannsches System an sich, eine Summe von vielen Biichern, Satzen,



414 Literarische Besprechungen.

Urteilen und Wertungen, sondern nur das, was etwa wihrend zehn Jahren
vom Geiste dieses Weltbegriffes in mir lebendig gewesen war‘* (S. 6 f.).
Seine Darlegungen teilt Z. in 7 Abschnitte mit folgenden Uberschriften :
System und Zeit. Deduktion. Induktion und Wahrscheinlichkeit. Die
Ableitung der Qualitdt. Die Entstehung des Bewulltseins. Monistische
Philosophie. Induktive und genetische Metaphysik. Der Wahrheits-
begriff.

Z. ist ein scharfsinniger Dialektiker, der seine Gedanken in klarer
und packender Form darzubieten weil. Vielem, was er z. B. gegen Hart-
manns Lehre von der Induktion und Wahrscheinlichkeit, gegen die Ab-
leitung der Qualitdt und des BewuBtseins ausfiihrt, kénnen wir bei-
pflichten. Den Standpunkt aber, von dem aus er seine Kritik an Hartmann
ubt, konnen wir nicht teilen. Es ist dies ein ndher nicht charakterisierter
Idealismus durchaus metaphymkfemdhcher Observanz, dem das erkenntnis-
theoretische Problem zu einer Frage rein logischer Art wird, ein Idealis-
mus der reinen Immanenz, der das Erkennen nach keinem Sein orientiert
glaubt. Ein solcher Standpunkt ist unhaltbar. Um nur eines zu beriihren:
wenn man, um der verpdnten Metaphysik zu entgehen, die Scheidung
des erkenntnistheoretischen Subjekts vom empirischen Ich fordert, so
treibt man trotz aller gegenteiligen Beteuerung bereits in diesem grund-
legenden Punkte heimliche Metaphysik. Allerdings geben wir Z. zu, daf}
vom Standpunkt des konkreten Monismus aus, wie ihn Hartmann ver-
trat, eine erfolgreiche Polemik gegen den transzendentalen Idealismus
nicht wohl moglich ist.

Beuron. P. Daniel Feuling O. S. B.
5. K. Gébel: Die vorsokratische Philosophie. Bonn, Georgi 1910.
8. 398 S.

Ein sehr interessantes, lehrreiches und demjenigen sehr zu empfeh-
lendes Buch, welcher die antike Philosophie in leicht faf3licher Weise aus
den Quellen kennen lernen will. Zugleich werden iiberall die verwandten
Ideen aufeinander bezogen, eine Art der Behandlung, wie sie in neuerer
Zeit (ich nenne nur Windelband, Eisler) Sitte geworden ist. Ferner sehen
wir iiberall die gleichen Probleme hervorschimmern, wie sie heutzutage
auf der Tagesordnung stehen. Allerdings hat diese quellenméBige, um nicht
zu sagen, referierende Methode den Nachteil, dal} sie zu einer gewissen
Weitschweifigkeit Anla gibt. Verf. kam daher manchmal in die Gelegen-
heit, etwas zweimal sagen zu miissen. Die einzelnen Fragmente der alten
Philosophen werden im Urtext und in der Ubersetzung mitgeteilt. Meisten-
teils wird der Lebensgang der Philosophen in die Behandlung ihrer Werte
mit eingeflochten. Ubersetzung und Interpretation der einzelnen ist,
soweit ich imstande war, eine Vergleichung vorzunehmen, ganz korrekt.
Was aber die Konjekturen G.s anbelangt, so finde ich sie zum groBten
Teile fiir unnotig. Auler den im Druckfehlerverzeichnis angegebenen
wiren allerdings noch manche Verbesserungen anzufiihren; doch stoéren
die Fehler nicht (mit Ausnahme des, allerdings im Druckfehlerverzeichnis
angegebenen auf S. 117).

Jeder Leser des schonen, durch trefflichen Druck samt sauberen
geometrischen Figuren ausgezeichneten Buches wird vor allem gerne wissen
wollen, wie wir dazu kommen, von einer ,,Vorsokratischen‘‘ Philosophie
zu horen; und da G. offenbar bei der Durchfiihrung der ihm gesetzten
Aufgabe immer dieses Ende vor Augen hatte, so mag auch das hier hervor-
gehoben werden, was dann den Sokrates dem Vf{. von seinen Vorgingern
zu trennen scheint. Hieriiber gibt G. im vorletzten Abschnitte die Auskunft,



Literarische Besprechungen. 415

erstens, dafl die Vorsokratiker es zwar auch mit Begriffen zu tun haben,
wobei sie aber noch keine Methodik des Denkens begriindeten; das hat
erst Sokrates dadurch getan, daB3 er ,,die Definition als das Mittel fir die
Klarheit, d. h. die Eindeutigkeit, jeder Vorstellung erkannt hat** (S. 393).
Waihrend ferner die Vorsokratiker Geist und Natur noch nicht wesentlich
trennten, besteht ,,die zweite grof3e Tat des Sokr. fiir die geistige Kultur‘®
darin, ,,dal er den Geist der Natur gegeniiber verselbstindigt und den
Begriff eines Seins ohne Materie und Ausdehnung gefal3t hat*. ,. Und
drittens hat Sokr. die Ethik, die Erkenntnis des geistigen Lebens, von der
Physik vollig verselbstdandigt®® (soll heilen: getrennt; aber es ist dies ein
Lieblingsausdruck G. s.; vgl. z. B. 8. 2. u. ¢.),, und sie zur Hauptsache
des philosophischen Interesses gemacht' (S. 394).

Ubergehend auf die Einzelheiten, bemerke ich, daB G. in der ,,Ein-
leitung** die 7 Weisen van den Philosophen und von den Theologen unter-
scheidet (8. 3). Da bei Thales G. die Frage aufwirft, was es denn damit fir
eine Bewandtnis habe, dafl Th. den Weg, den die Sonne von einer Wende
zur anderen beschreibt, ovz Z'm] nennt, so méchte ich der Mutmalung
Raum geben, dafl damit, wenn auch nur von Ferne, auf die elliptische
Bewegung der Erde (Ekliptik), wie sie sich in der Sonne reflektiert, an-
gespielt sei, wozu man die Ansmht des Anaximenes u. a. (S. 35—37)
vergleiche.

Anaximander stellt ,,das erste mechanische Prinzip‘‘, das des Gleich-
gewichts, auf (S. 32) In Fragrn 80 deb Heraklit (S. 45) halte ich es nicht
fiir notwendig, yswusve in /Qqcmoobvnv zu verandern. Vielleicht wéare
G. dann nicht genotiget gewesen, eine anscheinende Schwierigkeit, die
aus dieser Konjektur entsteht (8. 48 f.), zu beseitigen. 8. 45 mochte ich
)oyog nicht statt vouog setzen, weil doch auch der Vergleich ¢ o,ewg roym
noitc einer Erklirung bedarf, die gerade durch vo,uo:, nicht durch 2 oyo., ein-
geleitet wird. Wenn G. meint, es sei keine griechische Anschauung, da@
der menschliche vouo¢ als Ausflull- des frotthchen betrachtet w erde so
1st darauf zu entgegnen, dal} der Awsdruek navree ot avdowmor vouor bei
Heraklit mehr bedeutet als ,,menschliches Gesetz'® im Gegensa,tze ZUum
gottlichen. Die Streitfrage, ob von Heraklit eine Integration (Differen-
zierung) oder das Gegenteil angenommen wurde, wird von G. mit dem
Satze entschieden: ,,Nicht nur jede Veranderung, sondern jedes Dasein
ist mit Bewegung verkniipft‘‘ (S. 68 f.). Daneben steht fest, dal trotz
des ewigen Flusses der Dinge fiir Heraklit auch die Einheit der Substanz
gilt, daB ,,der Gegensatz des Wertes nur wirklich vorhanden ist bei den
Wirkungen des menschlichen Wollens in der Finalitat*'. ..Dall in der
natiirlichen Kausalitit Alles . . . eine Denknotwendigkeit ist*", ferner dal
bei Heraklit die Anfinge von der Analysis und der Synthesis der Begriffe
vorkommen, so dal in den besonderen Arten der damit gegebenen Be-
z1ehung die Kategorieen latent enthalten sind (S. 70 f.), ist in der Tat
ein Beweis der weittragenden Folgen des Heraklitischen Systems. Die
Polemik gegen Pfleiderer, worin G. zeigt, daB die Ubermittelung des
Unsterblichkeitsgedankens nur Folge, aber nicht Zweck der Phllosophle
Heraklits gewesen sei (8. 75), diirfte berechtigt sein.

Bei Xenophanes méchte wohl die Streitfrage noch immer aufgeworfen
werden, ob man ihn nicht doch den Vater des Pantheismus nennen darf,
da ihm die Gottheit zwar tber jeden Anthropomorphismus erhaben ist
(8. 78 £.), so gut, wie ihm menschliche Weisheit mehr gilt als korperliche
Vorziige (8. 79 £.), aber doch das Priadikat des Stofflichen in der Gottheit
enthalten ist. Denn mag auch G. (8. 92 {.) behaupten, da8 der Gott des
Pantheismus kein BewuBtsein hat, so wiegt das, obwohl sich auch dariiber



416 Literarische Besprechungen.

streiten lieBe, doch nicht so schwer. als eben gerade die von allen Vor-
sokratikern angenommene Materialisierung alles Geistigen. Dies mul}
uns zugleich im Zusammenhange mit dem Umstande nachdenklich stimmen,
daBl auch G. voraussetzt. dall die unter dem Namen ,,liber den Zenon*‘
von Aristoteles verfaBte Schrift eigentlich ,,liber den Xenophanes* betitelt
sein sollte, ,,nur dafBl in dieser Schrift nur von dem Gotte die Rede ist,
der nicht mit dem All identifiziert wird* (8. 86). Man mochte glauben,
dal3 G. hier gegen Vorlinder (Gesch. d. Philos., philosoph. Bibl. Bd. 105 S.
32) polemisiert. Interessant ist Xenophanes als Urheber der dialektischen
Methode, der Aporien, der Antinomistik (S. 90): er bedient sich bereits
der logischen Regeln von der Kontradiktion, Kontrarietét, dem Wider-
spruch und dem ausgeschlossenen Dritten (S. 88-——91). Trotz all dem bleibt
- Xenophanes Materialist, so dafl es schwer hilt, ihm, wenn auch irrtiimlich
(8. 90 {.), abstraktere Ideen als dem Zenon zuzuschreiben.

In der Abteilung tiber Parmenides diirfte bezliglich der Leseart
?ﬁd" atéleoror, die G. (8. 100) vorschligt, der Grund dafiir, daB die Kugel
ein Ende hat (S. 101), wohl nicht zutreffen. Ferner kann ich mit der
Erklarung des Parmenideischen Verses zavtoy ¢’ £oti voeiv T xal ovvexéy
2ot voquu bezw. TO y&p ovro vosiy foriy te xal eiver (S. 102 f.)
mich nicht einverstanden erkldren. Der zuerst vorgefiihrte Vers wird
von (. interpretiert: ,,Denken und -der Gegenstand des Gedankens
sind dasselbe‘’, wozu Parmenides selbst den Kommentar bhietet, wenn er
sagt: ,,Denn nicht ohne das Seiende, worin es ausgesprochen wird, wirst
du das Denken treffen.** Wie hernach von G. zu dem Gedanken iberge-
gangen werden kann: ,,Das Denken kann also nichts anderes zum Inhalte
haben als das Seiende, d. h. das Identische, das keine Unterschiede im
Raum und keine Veranderungen in der Zeit hat‘, kann ich nicht ver-
stehen. Und wenn G. dazu weiter interpretiert: ,,Entstehen und Vergehen,
Sein und Nichtsein sind nur Wortgegensatze'* usw., so sehe ich wieder nicht
ein, wie das nicht gewissermallen in Hegelschem Sinne verstanden werden
soll, und wie G. sich (8. 103) vor einer solchen Deutung wieder mit der
Erklérung schiitzen kann: ,,Denken wie Sein ist Identitét'’. Es ist keine
Begriindung, wenn G. meint, im Gegenfalle miillite es statt e »al blof
20 heillen. Gegen G. sprechen seine eigenen Worte (S. 103): ,,Wir denken
eben das Allgemeine, das in Raum und Zeit identisch ist, was ja Parmenides
auch allein fiir das Seiende héalt.** Dazu kommt das Zeugnis des Theophrast,
das G. (8. 105 {.) allerdings wieder zuriickweist, indem er meint, dall Wahr-
nehmen und Denken so voneinander getrennt werden miu@ten, dal} ,,nur
das Denken des ewig Selbigen als Kriterium der Wahrheit® zu gelten
hiatte. Ich glaube, auch hier hat Vorléander (a. a. O. 8. 40) das Richtige
getroffen, also dafl G.s Annahme unhaltbar wére, wonach Parm. mit den
Worten des Theophrast ,,den Irrtum‘ bezeichnen wollte, mit dem ,, Wahr-
nehmen und Denken fiir dasselbe‘ gehalten wird. Aber die Worte Theo-
phrasts lauten zu bestimmt, als dafl man darin nicht die eigene Ansicht
des Parm. finden sollte. G. wire dann auch nicht in die Lage gekommen
(S. 109), in die Darstellung des Hippolyt eine unrichtige Auffassung
hinein zu tragen. Die Trennung der beiden Elemente des Feuers und
der Erde, der Kraft und des Stoffs ist dann wohl als ein der Parme-
nideischen Einheit untergeordnetes Moment zu betrachten.

Gegen Zenons Beweis fiir die Unmoglichkeit der Vielheit des Seienden
hatte G. (8. 111) kiirzer sich fassen kénnen, wenn er darauf Bedacht ge-
nommen hétte, daBl endlich und unendlich keine kontradiktorischen,
sondern nur kontrire Begriffe sind. Insofern alle die eleatischen Beweise
mur hypothetisch richtig sind, durfte G. (8. 112) auch gegen den zweiten



Literarische Besprechungen, 417

Beweis des Zenon nicht einwenden, ,,dal mit der Ausdehnung die Teile
gegeben sind*‘. Die Verbesserung G.s in der Stelle des Aristoteles (239 b. ?3)
da jener vorschligt, statt ta 48 B maga ta nuioy zu lesen: meod ot Ta A
z& nuion hat viel fiir sich (8. 117). Ich kann aber die Beweisfithrung
Diihrings bei G. (8. 119) gegen die Aristotelische Einwendung auf den
Zenonischen Beweis von der Unmoglichkeit der Bewegung des fliegenden
Pfeils nicht gelten lassen. Aristoteles beruft sich nédmlich auf die Stetig-
keit der Zeit, mit welcher Diihring nichts anzufangen weill, weil die Be-
wegung des Pfeils doch ,,eine Summe von Ruhelagen wire*. Denn, die
Stetigkeit der Zeit vorausgesetzt, kann man nicht mehr von einer ,,Summe**
sprechen. Damit ferner, da Zenon von Augenblicken redet, ist doch wohl
im Hintergrunde von ihm die Stetigkeit der Zeit anerkannt, also dafl man
nicht mit G. sagen darf, Aristoteles habe den Zenon in Hinsicht der Zeit-
teilung richtig taxiert. Zu stark ist auch der Ausdruck G.s, daB ,.Zenon
der Grenze eine reale Bedeutung beigelegt‘* habe. — Die Zusammenfassung
lautet (S. 121 {.): Parmenides hatte dem Begriffe des Seienden alle Unter-
schiede der Ausdehnung, der Qualitit und der Zeit genommen. Zenon
wiederum findet. dal3 GroBe und Bewegung widersprechende Begriffe
gind, u. zw. auf Grund des Widerspruches zwischen Wahrnehmung und
Denken. Hitte Zenon schon die unendlich kleine Zahl, wie den unendlich
kleinen Raum gedacht, so hitte er den Weg von dem unendlich Kleinen
zur unendlichen Grofle zuriick gefunden. Gegen die Annahme G.s halte ich
dafiir, daf3 es die Zahl allein auch nicht ausmacht, dafl wir ein Ding als
endlich oder unendlich denken kénnen. Zenon ist ferner der Erfinder des
indirekten Beweises (S. 123).

Mit der Darlegung tiber Melissos, aus welcher ich nur die Bemerkung
Gr.s hervorhebe, dall Aristoteles wegen des, auch heute noch giiltigen
Bestandes der von Melissos aufgestellten Aporien kein Recht hatte, ihm
zu opponieren (5. 133), sind wir nunmehr wohl besser tiber des Philosophen
Stellung aufgeklért als durch Vorlinder (a. a, O. S. 42).

Aus der Darlegung iiber die Pythagoreer (S. 133 ff.) merke ich an.
daf3 mir Philolaos zeigt, dall man diese Philosophen bisher zu sehr fiir bloe
Symbolisten hielt, wiahrend sie doch mehr Begriffliches leisteten, wie G.
(8. 141) durch seine, der Boeckhschen entgegengesetzte Ubersetzung zeigt.
Man kénnte eine Analoge mit Fechner konstruieren. Doch erinnert die
Lehre von der uoveg (S. 149 f.) sehr an die Leibnizschen Monaden. —-
. tadelt (S. 147) den Aristoteles darob, dall er mepaivor und mensoac-
uévoy verwechsle; aber vielleicht ist das erstere eine handschriftliche
Vereinfachung fiir das letztere. Die Lehre von den musikalischen Inter-
vallen ist sehr eingehend mit genauen mathematischen Berechnungen
(S. 152 ff.) behandelt; darunter ist besonders die Lehre von der disog,
a’norouﬁ und vom xa"upm beachtenswert. Die Pythagoreische Weltseele
ist eine Harmonie nur dem Namen nach; denn die Briiche galten als
bloBe Relationen, noch nicht als Zahlenorte (S. 162 f.).

Eine sehr wichtige Erkldrung zu jenen aristotelischen Stellen, in
welchen die astronomische Lehre der Pythagoreer behandelt wird, bildet
G.s Bemerkung (8. 166) zu der Annahme der Pythagoreer vom Zentral-
feuer: ,,Der Grund fiir diese eigentlimliche Ansicht war wohl der, daf
man die Disharmonie, die darin liegt, daB der Fixsternhimmel von der
Erde am entferntesten ist und dennoch in der kiirzesten Zeit sich um sie
bewegt, also die Bewegung des Fixsternhimmels los werden, sie aus einer
wirklichen in eine scheinbare verwandeln wollte.** Ja, G. erklért auch
noch (S. 167 f.), daB3 Philolaos moglicherweise schon von der Prézision
der Tag- und Nachtgleichen durch die Agypter informiert war, was bei

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVI. : 28



418 Literarische Besprechungen.

der so viele tausend Jahre betragenden Kultur dieses Volkes doch sehr
erklérlich ist. 8. 170—174 wird der Zusammenhang Keplers mit dem
Pythagoreischen Weltsystem erortert, wobei ich erwiéhne, daBl man die,
dem Keplerschen Prinzip trotz seiner wunderbaren Wahrscheinlichkeit
anhaftenden Méngel in neuerer Zeit auszugleichen versucht hat. — Wieder
in der bekannten pragmatischen Manier den Entwickiungsgedanken be-
tonend, heilit es (8. 175 £.): ,,Wéahrend Heraklit den Gegensatz als Moment
des einen Weltgrundes angesehen, hat Philolaos® und sein Schiiler Alkméaon
,,die Glieder eines Gegensatzes selber zu Urgriinden gemacht. Mit
Xenophanes verbindet ihn die Ansicht, daB uns Menschen nur Mutmaf3ung
zukomme, GewilBheit hatten nur die Gotter (8. 176). — Fiir den Geschicht-
schreiber der Physik ist nun ferner Archytas von Tarent durch seine Ton-
lehre wichtig, in welcher iiber die Ursache des Schalls, iiber die Kon-
sonanz (S. 181—183), dann iiber die ,,Proportionalen’ in der Musik
(S. 184 £.) gehandelt w rd. Archytas erweist sich auch als Vorgénger des
Aristoteles in der austeilenden Gerechtigkeit (8. 186). Abgesehen von
mathematischen (das Delische Problem 8. 186-—189) und naturphiloso-
phischen Fragen (8. 189) arbeitet er schon mit den Begriffen Energie und
Potenz und beniitzt die Methode der logischen Definition (8. 189 {.) Axrch.
hat bereits ,,den Zusammenhang zwischen den Unterschieden der Toéne
und den Unterschieden der Bewegung gesucht, also einen speziellen
Kausalnexus‘ (8. 190); er ,,bestimmt‘‘ schon ,,den Inhalt und Umfang
der Begriffe, zerlegt sie in ihre Arten, wie die Harmonie in die Ton-
geschlechter nach der Tonfolge als Fundamentum divisionis®. Bei Arch.
haben wir bereits den induktiven Beweis; {iberhaupt tritt bei ihm an die
Stelle intuitiver Erkenntnis die diskursive. Sein Zeitgenosse Okkelos
beweist schon die Ewigkeit der Welt.

Empedokles bedient sich (8. 192—200) anldBlich der Entstehung
des xoouoc aus dem ogaipog der Pythagoreischen Proportionen; auch
seine Astronomie hat manche Ahnlichkeit mit jener der Pythagoreer.
Die Bewegung des Lichtes, sagt Emp., bleibt uns wegen ihrer Schnellig-
keit verborgen und hat damit ,,eine physikalische Wahrheit ausgesprochen**
(8. 201). Fiir die Geschichte der astronomischen Wissenschait mag es
von Bedeutung sein, was Emp. (S. 204) sagt, dall zur Zeit der Entstehung
des Menschen die Sonne sich so langsam bewegte, daf3 7 Monate = heutigen
10 Monaten waren, was doch wohl nur bedeuten kann, daf der Sonnenbogen
oder der Weg, den die Sonne beschreibt und zuriicklegt, damals kleiner
war als heute. Das Herz gilt ihm, wie dem Aristoteles, als Sitz des Denkens
(S. 210). Seine materialistische Lehre von den Poren (8. 210 {.) wird in
einem Anhang (8. 221-—226) durch Theophrast bekdampft, Beweise, wie
sie gegen jeden Materialismus sich aufstellen lassen. Der Anfang des
analytischen und des synthetischen Verfahrens liegt schon, wie bei Philo-
laos, auch bei Emp. Vgl. 8. 213 £. Darauf griindet er auch seine Theorie
des Irrtums. Denn dieser entsteht, wenn das Préadikat einen geringeren
Umfan® hat als das Subjekt, was wieder daher kommt, dafl die Voraus-
setzungen fiir die Urteilsfdhigkeit, insbesondere unsere Empfindungen,
nur sehr beschrinkt sind, also daf3 ein Milverhdltnis zwischen Subjekt
und Priadikat, zwischen Frage und Antwort hervorkommt, ein Resultat,
das sich unsere radikalen Intellektualisten wohl tiberlegen mogen. Doch
mochte ich nicht so weit gehen, wie G., wenn er den Emp. ,,mit Recht’
die Einseitigkeit der Sinneswahrnehmung nebem dem Willen und der
Beschrinktheit des Menschen als Realgrund des Irrtums hervorheben
158t. Die Voraussetzungen der Urteilsfihigkeit liegen auch in gewissen
kategoriellen, also rein geistigen Vorbedingungen, die G. iibersehen hat,



Literarische Besprechungen. 419

insofern eben gerade diese Vora.u,ssetzungen wegen ihrer so hdufig vor-
kommenden Mangelhaftigkeit den Irrtum im Gefolge haben. Sowie sich
jedoch G. (S. 214) ausdriickt, kénnte man fast auf dle Vermutung kommen,
als nehme er den Individualismus in Schutz. An Kant aber klingt an,
was G. den Heraklit als den Ergénzer des Emp. sagen lat, dal es ein
gemeinsames Denken gebe, welches nun allerdings auch nicht ,,den
Schranken des Raumes und der Zeit und der eigenen Vereinzelung ent-
hoben‘ ist, wie G. meint. Doch das Thema ist unerschopflich. Auch hitte
G. den Widerspruch des Emp. bei seinem, immerhin tief gedachten Symbol
und Vergleiche zwischen dem Menschen und den anderen Wesen (S. 218 {.)
hervorheben sollen, wenn er bemerkt: ,,Der Mensch ist, wie jedes einzelne
Ding, ein gebrochenes Seiende, ein Bruch vom ganzen Dasein . . . Aber
eine Macht hat der Mensch vor den Dingen der Natur voraus, die Er-
kenntnis, nicht die Wahrnehmungen, denn die haben alle Wesen, die sind
auch nur eine gebrochene Erkenntnis‘® usw. Den Emp. hat u. a. bedeu-
tungsvoll gemacht ,, die Erkenntnis, daB3 die Ortsverdnderung der Dinge
nicht spontan ist, sondern durch die Einwirkung eines anderen zustande
kommt; zweitens der des Zufalls als einer Ursache und des Wirbels als
der ursprunghchen Art der Ortsverdnderung, drittens der Anfang der
mechanischen Weltanschauung, nach der-alle Veréinderungen nur Orts-
verdnderungen sind, und viertens die Bestimmung des Einzelwesens durch
die Proportionalitdt seiner Elemente. Zugleich sieht man klar bei ihm,
wie der Fortschritt des Denkens darin besteht, dafl die uberlieferten Be-
griffe analysiert und ihre latenten Momente wiederum zu Begriffen heraus-
gewickelt werden®’ (doch tut das jede Philosophie), ,,und wie die Philo-
sophie zu einem Mittel der Erlosung herauswichst® (8. 220 f.); er meint
die Erlosung durch die Erkenntnis (S. 218), ein Vorgang, dessen Ver=
gleichung mit der indischen Philosophie nahe liegt.

In der Darstellung der Anaxagoreischen Philosophie hat G. (8. 227)
zwar gut daran getan, die Stelle bei Aristoteles Metaph. 1056 b 28 nicht
nach der Interpunktion Christs zu behandeln, aber dall G. (S. 228) eine
Glosse darin sieht, kann ich nicht gutheilen. Aristoteles geht in Metaph.
I. cap. 7 vom Mathematischen aus; er spricht daher von der oliyorye so,
dafl auch sie einer Teilung féhig ist, wihrend dies von der durch Anaxa-
goras dem 7wiidog egenuber gestellten utxgorye nicht gilt, da sie nur
Einheit, aber nicht eine Mehrheit, geschweige denn eine Unendlichkeit,
bedeutet; ahnlich sagt G. selbst (8. 277); beziiglich des tiber die Theorie
des Sehens bei Anax. (S. 237) Gesagten glaube ich, dal schon dieser
Philosoph etwas von der in der modernen (psychophyslschen) Lichtlehre
bekannten Hell- und Dunkeladaptation wuB3te, &hnlich Diogenes (5. 253).

Beziiglich der bei Archelaos von G. (S. 246 f.) erwdhnten Gegen-
iberstellung von »éuw und gvog mull ich bemerken, daB es zwar ein
weitgreifender Grundsatz ist, ob man aber damit das von Poincaré fiir die
Mathematik in Anspruch genommene Konventionelle in Verbindung
bringen darf, moéchte ich bezweifeln, unrichtig ist aber sicher die Behaup-
tung Gs., dall die Positionslinge, im Gegensatze zu der von Natur aus,
auf dem Gesetze der Konvention beruht.

Fiir Diogenes wird (8. 248 f.) wieder ein Zusammenhang mit Empe-
dokles, Anaxagoras und Parmenides nach riickwérts, mit Cartesius und
Spinoza nach vorwirts hergestellt.

Der, allerdings nur relativen Bedeutung der Atomistik entsprechend —
hat ja doch Fr. A. Lange seine ebendeshalb nicht ganz einwandfreie
Geschichte des Materialismus sozusagen darauf gebaut — nimmt die
Behandlung der Philosophie des Leukipp und Demokrit einen entsprechend

pg*



420 Literarische Besprechungen.

breiten Raum ein (S. 257—317). Beuzliglich des zunéchst gesondert vor-
genommenen Leukipp polemisiert G. (8. 269) gegen Zeller, der den Leukipp
von der Seite faB3t, als hatte er den Atomen auch schon Schwere beigelegt,
widerlegt sich aber wenigstens zum Teil selbst, da nach G. den Atomen
die mechanische Kraft der Bewegung zukomme, die ,,Verschiedenheiten
der Qualitdt und der Schwere** erzeuge. Denn woher anders als aus der
damit doch offenbar in den Atomen schon enthaltenen potentiellen Schwere
sollte die Schwere selbst kommen? Ganz ahnlich spricht G. S. 278.
280. 296. Denn wenn er hier auch nur fiir den Demokrit die Schwere
der Atome in. Anspruch nimmt, so miissen diese Angaben doch in Anbe-
tracht jener ersten Selbstwiderlegung noch diese letztere verstirken. Wenn
ferner Cicero sagt, daf3 die Atomisten (G. 8. 271 f.) die Welt durch Zufall
entstehen lassen, so wird auch hier zwischen der Wirksamkeit und der
Entstehung der Atome zu unterscheiden sein. Schon der Umstand, daf3 D.
den Zufall im menschlichen Leben anerkennt (S. 309), ferner die Bemerkung
G.s (8. 281): ,,Die Beispiele des D.. mit denen er den Zufall ausschlielen
will, beweisen ihn nur‘ missen uns den Cicero in anderem Lichte dar-
stellen. Die Annahme der Atomistiker, dal die Welt bloBe Vorstellung
(S. 272) sei, womit allerdings das spater (8. 291) Gesagte nicht tibereinzu-
stimmen scheint, ist hochst auffallend in dieser Zeit, insbesondere wenn man
sie dem von Kant heriihrenden Dualismnus an die Seite stellt, insofern auch
(S. 273 {.) Demokrit der Sinnlichkeit, bezw. ihrer Grundlage, den Atomen
allein das mechanische, kantisch gesprochen, das sinnlich Prinzip unterlegt.

Unklar, wenn auch wohl in der Natur der Sache begriindet, ist die
Unterscheidung G.s (S. 280) zwischen Theorie und Wirklichkeit, woraus
man Gleichartigkeit der Lehre der beiden Atomistiker oder das Gegenteil
ableiten konnte. Der blofle Schein und die Erscheinung (Berkeley, Kant,
auch dessen Analogien der Erfahrung) finden einen Vorldufer in Demokrit
(S. 289 f.). Epikureische und stoische Weisheit finde ich angedeutet in
Demokrits Ethik, wie sich nach G. ergibt (8. 307. 311). — Beuztiglich der
Anzweiflung des Textes bei Aristoteles 404 a 25 seitens G.s (8. 291)
mochte ich glauben, daB die Erklirung der St. nicht so zu fassen ist,
daB3 Arist. sagen wollte, dal} dem Dem. das Erscheinende fir das Wahre
gelte, sondern das Ganze wird von Aristoteles dem Anaxagoras in den
Mund gelegt. — Beziiglich der Bemerkung G.s (8. 318), dal die Er-
neuerung der Atomistik unter Heranziehung der Gottheit als ersten Be-
wegers in der Richtung von Anaxagoras iiber Demokrit, Ekphaestos, die
Araber und christlichen Philosophen (wobei G. teilweise den Aristoteles
hatte heranziehen konnen) gehe, bekenne ich, daf3 mir auller dem Cusaner
kein christlicher Atomistiker des Mittelalters bekannt ist.

Ubergehend auf die Darstellung der Sophistik charakterisiert G.
dieselbe dahin, daB sie das Denken in den Dienst egoistisch gesinnter Leute
stellt, was dadurch geschah, daf} sie lehrten, wie man den Sinn der Zuhorer
dahin wenden kénnte, daB diejenigen Vorstellungen und diejenigen Ge-
fithle in ihnen erweckt wurden, ,,welche den Willen in die beabsichtigte
Richtung lenken‘ (8. 323). G. fugt hinzu, es habe zu allen Zeiten solche
Leute gegeben; ,,und die lustvolle Darstellung wird in dekadenten Zeiten
immer hoher gewertet als der Ernst und die Tiefe der Gedanken*® (8. 327),
worin ich aber einen Widerspruch mit der vorherigen AuBerung G.s er-
blicke, insofern er sich den Sophisten nicht eigentlich um Lust, sondern
um Macht handelte. :

Die Frage, ob Protagoras den einzelnen oder den Kollektivmenschen
zum MaBe der Dinge gemacht habe (G. S. 328. 334), diirfte sich dahin
erledigen, daf3' die Kollektivitit unter Zugrundelegung der Individualitét



Literarische Besprechungen. 421

Geltung hat, so dafl mir scheint, dal sogar G.s Behauptung (a. d. zuletzt
erw. St.) iber die hier anzunehmende Erklarung des Aristoteles in meinem
Sinne berichtigt werden diirfte. Ubrigens halte ich dafiir, da3 bei Arist.
die Worte 1053a 31—35 und die Stelle iiber den Protagoras voneinander
getrennt behandelt werden sollten. Was die AuBerung des Prot. (S. 331 f.)
anbelangt, dafl ,,man in einer naturgeméfen Verfassung von den moglichen
Wandlungen der Materie sich die vorstellte, die einem mit naturgeméfer,
in einer naturwidrigen die, die einem in einer naturwidrigen Verfassung
zu erscheinen vermogen‘, so bezieht sich dieselbe auf die verschiedenen
Grundlagen jeder Auffassungsféhigkeit, insbesondere auf Alter, Bildung,
Temperament; es ist also nicht moglich, hier einen Gegensatz zum Plato-
nischen Theétet mit G. zu konstruieren.

Es bleibt immerhin eine Merkwiirdigkeit in der Einrichtung unserer
Vernunft, dall, was vor dem Richterstuhle der theoretischen Wissenschaft
als wahr gilt, vom Standpunkte der praktischen Moral nicht selten unhalt-
bar erscheint. Wie wir dies in der modernen Philosophie an Kants Tren-
nung der praktischen Ideen von den Verstandeskategorien sehen, so gilt
(G. 8. 341), ,,daBl Prot. die ethischen Konsequenzen seines Grunddogmas
nicht gezogen hat und das &vvov das Allgemeine, das er den Seinsurteilen
abspricht, in Werturteilen anerkannt hat, gerade wie Demokrit Zweck
und Zufall aus der Natur verbannt, ihnen aber im menschlichen Leben
eine Stelle angewiesen hat.’* Und weiter (S. 342): ,,Der Verstand bedarf
der Kontrolle des Willens ebenso wie der Wille der des Verstandes.“ Nach
der Wendung zu einer Erlebnisphilosophie, die die heutige Weltanschauung
macht, wird man nur teilweise mit dem Einwande Gobels gegen Prot,
einverstanden sein, wenn er (S. 342) sagt, ,,daf} es auch keinen Wert geben
kann, wenn es keine objektive Wahrheit gibt, hat er nicht bedacht.‘* Mit
der wissenschaftlich objektiven Wahrheit wenigstens hat es vielfach noch
seine guten Wege. Ob, wie G. weiter behauptet, sein, des Prot., Wollen
méchtiger war als sein Denken, diirfte nach den Mustern eines Montaigne,
Bayle, Hume auf philosophischem und eines Macchiavelli auf staats-
theoretischem Gebiete wohl zweifelhaft sein. — Dem Prot. war auch schon
der Unterschied zwischen intelligiblem und materiellem Raume bekannt
(8. 346 £.). Ob aber somit Prot. hinsichtlich der Diskretionen des unend-
lichen Raumes schon, wie die neuere philosophische Mathematik, an die
Unterschiede der Empfindungen des Kraftaufwandes gedacht habe,
diirfte wohl fraglich sein.

In ein neues Licht wird uns Gorgias (S. 358 f.) durch seine Methode
geriickt, welcher gemdf3 Gorgias ,,zuerst den Gedanken gefafl3t hat, da@
die Welt iiberhaupt nur Vorstellung ist und daB die Sprache die Vor-
stellung nicht mitteilt, sondern nur die Vorstellung des anderen erregt.‘

Wahrend Hippias aus Elis als Vorldufer des Platon in der Staats-
theorie gilt (S. 379 £.) und die Dreiteilung des Winkels versucht (S. 380 f£.),
ist einem weiteren Sophisten, dem Antiphon, die Zeit ein bloBes Gebilde
des BewuBtseins, ein Denkmittel, um damit zu messen (S. 382 f.). Sein
Satz: ,,Es gibt Leute, die das gegenwértige Leben nicht leben, sondern mit
vollemm Ernste sich so einrichten, als ob sie noch ein anderes Leben leben
wiirden*‘ (S. 385), konnte auch heute als wirksame Sittenpredigt gelten.

Was die Bemerkungen G.s zu Sckrates betrifft, so will ich hinzufiigen,
dafl die moderne Philosophie vom Sokratischen Idealismus, den noch
Kant anerkennt, immer mehr zuriickkommt, wie iiberhaupt das rein
Begriffliche, Intellektualistische nur mehr als Hilfsmittel, nicht als Haupt-
sache angesehen wird. :

Schonhof bei Padersam. Prof. Dr. Joh. Zahlfleisch.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVI.

L






	Literarische Besprechungen

