Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Artikel: Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen
Anschauungen [Fortsetzung]

Autor: Hover, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

368 Roger Bacons Hylomorphismus

ROGER BACONS HYLOMORPHISMUS
ALS GRUNDLAGE SEINER PHILOSOPHISCHEN
ANSCHAUUNGEN.

(Sehluf von Bd. XXV, 8. 202—220, 277—388, Bd. XXVI, 8. 2—53, 188—225.)
Vox P. Dr. HUGO HOVER S. 0. Cisr.

L T e
6. Entstehung des Menschen.

Einleitend fiihrt Bacon aus Aristoteles und Avicenna
den Nachweis, da das semen generatloms nicht von der
Substanz des Korpers sei, sondern ein Uberbleibsel (resi-
duum) der moglichst gut verdauten Nahrung, 615

a) Die drei Lebensprinzipien.

Mehr Interesse hat fiir uns, was Roger iiber die
yHervorbringung der Teile der Seele“¢16 lehrt, wie er sich
ausdriickt. Vor 20 Jahren lehrten alle, sagt Bacon, die
intellektive Seele allein werde gegeben, d. h. komme von
aullen, wihrend die vegetative und gensitive im Menschen
aus der Potenz der Materie auf natirliche Weise hervor-
gebracht wiirden. Zu seiner Zeit noch verherrlichten die
Theologen aus England und alle Philosophantes diese Lehre,
die auch an mehreren Stellen von Aristoteles vorgetragen
werde, sowie von Avicenna und Averroés. Gegen sie sei
nur die Autoritit zweier Biicher: De spiritu et anima und
De ecclesiasticis dogmatibus, die jedoch weder von Augu-
stinus, noch von Gregorius, Hieronymus, Ambrosius oder
Beda oder sonst einem berithmten Autor stammten. In
diesen genannten Biichern werde ndmlich gesagt, die vege-
tative und sensitive Seele wiirden mit der intellektiven
zusammen geschaffen und im Tode von ihr getrennt. Da
aber diese Werke apokryph seien, so konne mit ihnen auch
nichts bewiesen werden. Uberhaupt hitten die Heiligen
manches gesagt ex incidenti, indem sie sich der Sprache
des Volkes anpafiten, ohne aber ndher nach der Gewib-
heit dessen zu forschen, was sie behauptet hitten. So
miisse man z. B. die Worte des hl. Gregorius verstehen,

815 Ms, I, col. 81a—814d.
616 Sod de productione partium animae in esse non est minor diffi-
cultas. Ms. I, col. 81d.




als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 369

der in einer Homilie sage, die Pflanzen hitten keine
Seele, obwohl es doch allen Philosophen und Theologen
gelaufig sei, daB die Pflanzen eine vegetative Seele besitzen.
‘Gregorius habe sich also entweder getduscht, oder in
der Sprache des Volkes sich ausgedriickt, das nur bei
Tieren und Menschen von einer Seele rede.%!7

Aus diesen Angaben Rogers miilite man also schlieflen,
daB sich in seiner Zeit die Ansichten in diesem Lehr-
punkte geidndert hitten. Wiahrend vor 20 Jahren, wie
Bacon bemerkt, noch alle lehrten, nur der Intellekt werde
geschaffen, waren es zur Zeit der Abfassung der Com-
munia Naturalium (vielleicht 1270—1275) vor allem die
Englinder, deren Eifer fiir die Studien besonders von ihm
betont wird, die diese Lehre verteidigten und durch eine
Reihe von Argumenten zu stiitzen suchten,®® wihrend
viele ,Moderne“ jene Lehre Offentlich verteidigten, die in
den erwidhnten Apokryphen sich vorfand.é!?

Mit dieser Auffassung, daB die vegetative und sen-
sitive Seele im Menschen spezifisch die gleichen seien wie
beim Tiere, hingt noch seine Bemerkung iiber Albertus
Magnus zusammen, den wir unter dem homo erroneus et
famosus zu verstehen haben, von dem unser Philosoph
berichtet. Seit 10 Jahren werde durch diesen Mann die
Ansicht verbreitet, ereifert sich Bacon, dafl vor der ver-
niinftigen Seele bereits eine substanzielle spezifische Diffe-
renz vorausgesetzt werde, die aus der Potenz der Materie
herausgefiihrt sei und den Menschen unter die Spezies
des Lebewesens setze.2 Roger will hier gewil die Lehre
Alberts des GroBlen bekdmpfen, die darauf hinausgeht,
dafBl alles, was im Menschen ist, spezifisch von dem ver-
schieden ist, was das Tier besitzt, so daB also auch die
Form oder Seele, die den Menschen in seinem embryonalen

617 Ms, I, col. 81 d—82 a.

618 Tota igitur philosophia clamat, quod solus intellectus creatur, et
-omnes theologi alicuius valoris et philosophantes ante viginti annos et ad-
huec omnes Anglicani, qui satis inter alios homines sunt et fuerunt studiosi.
Ms. I, col. 82 a.

619 Ms, I, col. 82 b,

620 Ab annis decem igitur inolevit opinio per hominem erroneum et
famosum, quod ante animam rationalem praesupponitur differentia substan-
tialis specifica, educta de potentia materiae, quae ponit hominem sub specie
animalis, ita quod intellectiva non facit hoc, sed anima sensitiva specialis,
.addita ad naturam sensitivam animalis communem, sicut anima sensitiva

specialis asini additur super animalitatem, ut fiat asinus species animalis.
Ms. I, col. 82 d.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVI. 25



370 Roger Bacons Hylomorphismus
Leben zum ILebewesen macht, sich spezifisch von der
gleichen Form im Tiere unterscheide.%2! .

Der Intellekt also oder die intellektive Seele allein
werde geschaffen, argumentiert Bacon, was schon daraus
hervorgehe, dall die vegetative und sensitive Seele im
Menschen dieselben Tétigkeiten ausiibten, wie bei den
Pflanzen und Tieren. Bei diesen aber werde die Seele
durch die Natur hervorgebracht; darum auch im
Menschen. 522

Einen anderen Beweis liefere die Erfahrung. Im
menschlichen Embryo sei offenbar vor Eintritt der in-
tellektiven Seele bereits die vegetative und sensitive vor-
handen. Wiirden nun, wie die Modernen behaupten, die
beiden letzteren gleichzeitig mit der ersteren geschaffen,
so konnten sie ja nicht vorausgehen. Infolgedessen seien
die Gegner gezwungen, zwei vegetative und sensitive
Seelen im Menschen anzunehmen, von denen die einen
durch die Natur aus der Potenz der Materie hervorgebracht
wiirden, die anderen durch Erschaffung mit der intellek-
tiven Seele. Diese Lehre habe jedoch keine verniinffige
Grundlage und werde darum von den Kundigen in der
Philosophie abgewiesen. Die vegetative und sensitive Seele,
die von der Natur hervorgebracht werden, geniigen ja;
wozu also eine andere. Weder Gott noch die Natur bringen
etwas Nutzloses hervor.%2?

621 Si enim anima accipiatur ut genus, praedicabilis est de animabus
particularibus quae sunt vegetativa plantarum, sensitiva brutorum et ratio-
nalis anima hominum. 8i autem accipiatur ut anima, tunc perfectio erit
animati corporis et tunc secundum differentiam in specie vel in genere vel
individuo ipsorum animatorum differt ab anima specie vel in genere vel
individao, et ideo tota hominis anima specie differt ab anima
bruti, et nulla potentia est unius, quae non specie differat a
potentia alterius . .. Sunt autem differentia speciei substantialia in
homine et bruto. Albertus Magnus, De anima, lib. 1, tract. 2, e. 15.

622 Bt arguunt (Anglicani ete.) . .., quia eaedem operationes vege-
tativae et sensitivae sunt in homine sicut in plantis et brutis. Sed natura
has animas potest producere in vegetabilibus et aliis animalibus ab homine;
ergo et in homine. Ms, I, col. 82 b.

623 Jtem arguunt per experientiam. Nam embrio ante infusionem
animae rationalis nutritur et crescit, et si pungatur, sentit . ... Mani-
festum est igitur, quod anima vegetativa et sensitiva sunt in embrione
hominis antequam intellectiva producatur. Sed si vegetativa et sensitiva
essent concreatas cum intellectiva, ut publice ponunt multi moderni, tune
non praecederent ipsam intellectivam in esse, et ideo coacti sunt dicere,
quod duplex est vegetativa et duplex senmsitiva. Kt dicunt unam produei
de potentia materiae per viam naturae et aliam per ecreationem cum in-



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 371

SchlieBlich wiirde aus dieser Ansicht noch eine andere
Ungereimtheit folgen, bemerkt Bacon. Die vegetative und
sensitive Seele werden, wie man behauptet, wie die intellek-
tive vom- Korper getrennt und sind von Natur aus be-
stimm¢t, ein separates Sein zu haben wie die intellektive,
sind also nach der Trennung separate Substanzen. Eine
von der Materie getrennte Substanz ist aber actu Intellekt.
Mithin hétten auch sie intellektive Kraft.62!

Einen anderen Beweis fiir die Unmoglichkeit einer
von der Materie getrennten Existenz der vegetativen und
sensitiven Seele erblickt Roger in deren notwendigen Ab-
hingigkeit von den Organen, um tétig sein zu kénnen.625

Zweifellos ist diese Polemik unseres Philosophen gegen
den hl. Thomas gerichtet, den er nicht recht verstanden
hat. Gerade der Aquinate zitiert, bevor er seine Ansicht
zu Jener Frage entwickelt, ob im Menschen auBler der
intellektiven Seele noch andere, wesentlich verschiedene,
existierten, eine Stelle aus dem von Bacon erwihnten apo-
kryphen Werke: De ecclesiasticis dogmatibus.52¢

Ganz entsprechend seinem Hylomorphismus stellt sich
Bacon die Sache so vor, als ob beim Entstehen des Menschen
zuerst die vegetative Seele vorhanden sei. Zu dieser
kommt dann als weitere Vervollkommnung die sensitive
hinzu, ohne daf} die vegetative dadurch aufgehoben wiirde.
Schliefilich wird als Bekronung und Vollendung die in-
tellektive Seele von Gott geschaffen und mit den beiden
anderen vereinigt, die aus der Materie durch natiirliche
Ursachen hervorgerufen wurden und darum mit der Materie
auch wieder vergehen, wihrend die intellektive Seele un-
sterblich ist. — Die Pluralitas formarum tritt uns hier
offen entgegen.

tellectiva, — Sed nullo modo potest istud habere rationem, . . . et ideo
periti in philosophia reprobant istud tamquam profanum. Nam ista vege-
tativa quae inducitur per naturam, sufficit ad omnes operationes vegetativae
in homine . . . Similiter de sensitiva, Ms. I, col. 82 b.

62¢ Deinde si separantur cum intellectiva, ut dicunt, et natae sunt
habere esse separatum sicut intellectiva, tunc de proprietate earum est,
quod sint substantiae separatae sicut intellectiva. Sed omnis substantia
separata a materia est actu intellectus, ut Aristoteles vult in 11° Metaph.
Ergo habent necessario virtutem intellectivam. Ms. I, col. 82 e.

625 Ms. I, L. c.

626 Summa Theol. 1, q. 76. a. 3. Von dem anderen zitierten Werke
De spiritu et anima sagt der englische Lehrer: liber ille auctoritatem non
habet; unde quod ibi scriptum est, eadem facilitate contemnitur, qua dicitar,
Summa Theol. 1, q. 77, a. 8, ad 1.

25*



372 Roger Bacons Hylomorphismus

b) Pluralitdt der Formen.

Wiederholt dringte sich uns im Verlauf der Unter-
suchung der Gedanke auf, Roger Bacon miisse notwendig
eine Mehrzahl von Formen in jedem Kompositum an-
nehmen. Wir sind jedoch bisher dieser Beobachtung nicht
nahergetreten, sondern haben bis hierher die eingehendere
Behandlung dieser Frage verschoben, um nicht Gesagtes
wiederholen zu miissen.

Die Philosophie des Stagiriten war keineswegs rein
und unvermischt in das christliche Abendland gelangt,
sondern in manchen Punkten getriibt und durch Zusitze
der jiidischen und arabischen Kommentatoren verunstaltet
worden, ein Umstand, der viele hinderte, zur wahren
Lehre des Aristoteles durchzudringen, und manche irrige
Anschauungen zeitigte. Zweifellos ist die im 13. Jahr-
hundert fast allgemein verbreitete Lehre der Pluralitit
der Formen, wenn man von ihrer verschiedenartigen Ge-
staltung im Laufe der Zeit absieht, ihrem Grundcharakter
nach auf den soeben erwihnten Umstand zuriickzufiihren.527
Doch darf man nicht {ibersehen, daBl die Araber und
Juden, wie in manchen anderen Punkten, so besonders in-
bezug auf die Annahme mehrerer Formen in einem Wesen
sehr stark vom Neuplatonismus beeinflufit waren, was
sehr hiufig, auch von De Wulf, zu wenig in Anschlag
gebracht wird.

Der hl. Thomas war der erste, der, nach anfinglichem
Schwanken, dieser Auffassung entschieden entgegentrat
und die Kinheit der substanzialen Form in jedem Kom-
positum verteidigte und seine Lehre aufrecht hielt, obwohl
er anfangs allseltlgen Widerspguch fand.

Wollten wir kurz angeben, worum es sich bei dleser
gewaltigen Kontroverse handelte, so konnten wir nach
De Wulf®?® etwa sagen, es sei zu bestimmen, ob alle jene
Vollkommenheiten, die wir z B. in einem Menschen wahp-
nehmen: korperliches Wesen, mit Leben und Intelligenz
begabt, ob diese Vollkommenheiten ihre hinreichende Er-
klirung in dem informierenden Akt einer einzigen sub-
stanzialen Form finden, oder aber, ob fir ]eden bestimmten
Grad der spezifischen Vollkommenhelt auch eine besondere
Form anzunehmen sei.

627 Vgl De Wulf, Les philosophes belges. Tom I: De unitate formd,e.
(JllleS de Lessines. Louvam 1902, p. 13. : s
628 A, a. O. p. 29.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 313

Als Vertreter letzterer Ansicht ist vor allem der jii-
dische Philosoph Avicebron¢? namhaft zu machen, der die
Loésung mancher wissenschaftlicher Probleme, besonders
in der alteren scholastischen Richtung, wie sie im Franzis-
kanerorden fortlebte, stark beeinflufite. Thm ist auch
Roger Bacon in seiner Lehre iiber Materie und Form
wesentlich treu geblieben und stimmt daher auch in der
Mehrheit der Formen mit ihm iiberein. Schon die erste
Materie ist bei Bacon, wie wir sahen, ein Kompositum aus
Materie und Form und zwar einer Form, die nie von der
Materie getrennt wird. Dazu mull dann irgendeine spe-
zifische Form kommen, die das spezifische und damit voll-
kommene Sein verleiht. Also haben wir nie eine Form
allein in einem Kompositum,

Auch bei den gemischten Korpern konnten wir wahr-
nehmen, dall von einer einheitlichen Form bei ihnen nach
Bacon keine Rede sein kann. Er glaubt zwar eine substan-
zielle Einheit konstruiert zu haben, aber tatsichlich sind
die Elemente auch ihrem substanzialen Sein nach vorhanden,
und es ist hochstens, #hnlich wie bei Avicenna“® und
Albertus Magnus,%! eine Anderung in den aktiven und
passiven Qualititen eingetreten, oder vielmehr' aus den
Formen der Elemente selbst entsteht durch Ausgleichen
eine mittlere, die Form des gemischten Korpers, wie
Averroés annahm,%32

Seine Abhédngigkeit von Avicebron zeigt sich bei
Bacon vor allem in seiner Auffassung der Seele im
Menschen; denn auch bei ihm muB man notwendlg fiir
das Vegetatlve, sensitive und intellektive Leben eigene
Formalprinzipien annehmen. Der Gedanke, daB eine
hohere Form die niederen virtuell in sich enthalten und

629 Vgl. Avencebrolis Fons vitae, ed. Biurmker, besonders p. 295 und
p.:181 ff.; p. 7 n. 27. Gegen ihn schrieb S. Thomas Quodlib. XI 4. b3
De spirit, creat. a. 1, ad 9.

830 Vgl D. Thomas II. Sent., dist. 12, a. 4.

631 De coelo et mundo, lib. 8, tract. 2, c. 1.

%52 8t, Thomas, Summa Theol. 1, q. 76, a. 4, ad 4. Dies diirfte
wohl die eigentliche Ansicht Rogers sein, wie folgende Stelle zeigen mag:
Item mixtio contrariorum elementorum, ut fiat mixtum ex eis, fit per re-
missionem miscibilium in unam naturam compositam ex eis, Sed si nihil
remitteretur nisi accidens ex parte eorum, nullum compositum generaretur
nisi accidens, FErgo generatio mixti non esset generatio substantiae, sed
solius accidentis, quod est impossibile. Quapropter cum substantia mixta
generatur, Oportet quod miscibilia remittantur in substantiis suis.  Ms. I
eol. 70 b. : Py,



374 Roger Bacons Hylomorphismus
darum deren Titigkeiten ausiiben konne, so daB beim
Eintritt der hoheren Form die niedere nutzlos wird und
im gleichen Augenblick untergeht, ist unserem Philosophen
nicht in den Sinn gekommen. Es ist daher auch ein
grobes MiBverstindnis seinerseits, wenn er glaubt, man
miisse gleichzeitig zwei sensitive und vegetative Seelen
annehmen, wenn man behaupte, diese wiirden mit der
intellektiven geschaffen.

Der hl. Thomas, der eine substanziale Einheit beim
Vorhandensein mehrerer Formen fiir ausgeschlossen hielt, 3%
hat auch die Schwierigkeit Rogers gegenstandslos gemacht.
Die embryonale Entwicklung, wie sie von Aristoteles an-
gedeutet und vom Engel der Schule bestimmter formuliert
wurde, ist von der spidteren Forschung bestatigt worden.®
Wie bei den anderen Lebewesen, so geht auch beim
Menschen die Organisation stufenweise vor sich und zwar
ist stets mit dem Auftreten einer hoéheren und vollkom-
meneren Form die Zerstorung der niederen verbunden
und zwar so, daBl die neue Form besitzt, was die friihere
hatte und etwas mehr. Auf diesem Wege schreitet die
Entwicklung voran bis zur letzten substanzialen Form,
die beim Menschen die intellektive Seele ist. Diese wird
von Gott geschaffen, nachdem ein vegetatives und sensi-
tives Prinzip bereits der Reihe nach den Embryo in-
formiert hatten, und ist gleichzeitig sensitiv und nutritiv.635
Beim Tode ist keine Schwierigkeit vorhanden, da die in-
tellektive Seele allein subsistiert, die anderen aber nur
virtuell in ihr enthalten sind und sich in keinem Augen-
blick einer Subsistenz erfreuen.®3¢

/

633 Summa Theol. 1, q. 76, a. 3 in c.
8¢ Vgl, Mercier, Psychologie, iibersetzt von L. Habrich, Kempten 1907,
Bd. II, 8. 342.

635 [t ideo dicendum est quod cum generatio unins semper sit corrup-
tio alterius, necesse est dicere, quod tam in homine quam in animalibus
aliis, quando perfectior forma advemt fit corruptio prioris, ita tamen quod
sequens forma habet, quidquid habebat prima et adhuc amplius; et sic per
multas generationes ot corruptiones pervenitur ad ultimam formam sub-
stantialem tam in homine gquam in aliis animalibus. Et hoc ad sensum
apparet in animalibus ex putrefactione generatis. Sic igitur dicendum est,
quod anima intellectiva creatur a Deo in fine generationis humanae, qui
simul est et sensitiva et nutritiva, corruptis formis praeexistentibus. Summa
Theol. 1, q. 118, a. 2, ad 2.

636 Quaedam vero potentiae sunt in coniuncto sicut in subiecto, sicut
omnes potentiae sensitivae partis et nutritivae. Destructo autem subiecto,
non potest accidens remanere. Unde corrupto coniuncto, non manent huius-



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 375

Charles 37 spricht von ,singuliéres analogies“ zwischen
der Auffassung Rogers und jener, die Leibniz im 17. Jahr-
hundert bekundete. Wir koOnnen diese Annahme nicht
teilen. Nach Leibniz," den spiter Rosmini noch deutlicher
wiederholte, findet gleichsam eine Fortentwicklung und
Umwandlung der sensitiven Seele in eine verniinftige statt,
die nach Rosmini aus der Anschauung des Seins erfolgt.53?,
Bei Bacon findet eine derartige Umgestaltung nicht statt;
die sensitive Seele bleibt, wie die vegetative, und es tritt
die intellektive durch einen Schopfungsakt noch hinzu,
ohne die vorhandenen aufzuheben, die erst mit der Materie
zu Grunde gehen.4® Wir haben also bei Bacon drei sub-
stanziale Lebensformen wie bei anderen Vertretern der
Franziskanerschule, die iiberhaupt auf die Pluralitit der
Formen als auf ihr besonderes Eigentum schauen konnte,
das ihr vor allem durch Alexander Halensis und Bona-
ventura erworben wurde.

Diese Mehrheit von Formen soll aber keineswegs die
substanzielle Einheit des Kompositums aufheben, wie Roger
besonders bei Untersuchung des Unterschiedes zwischen
der Seele und ihren Potenzen darzutun bestrebt ist.5!!
Auch in diesem Punkte richtet er wieder seine Argumente
gegen die Lehre des hl. Thomas. Unser Philosoph will
weder die Ansicht gelten lassen, daB die Potenzen Akzi-
denzien der Seele seien, noch ein Mittleres zwischen Sub-

modi potentiae actu, sed virtute tantum manent in anima sicut in prin-
cipio vel radice. Ibid. q. 77, a. 8 in c.

637 Roger Bacon, p. 218. ”

688 Vgl. Busse-Falckenberg, Weltanschauungen der groBen Philosophen
der Neuzeit, Leipzig 1909, S. 51. (Aus Natur und Geisteswelt.)

639 Non repugnat, ut anima humana generatione multiplicetur, ita ut
concipiatur eam ab imperfecto, nempe a gradu sensitivo, ad perfectum,
nempe ad gradum intellectivum, procedere. |

Cum sensitivo principio intuibile fit esse, hoe solo tactu, haec sui unione,
principium illud ante solum sentiens, nunc simul intelligens, ad nobiliorem
statum evehitur, naturam mutat, ac fit intelligens, subsistens atque im-
mortale. Denzinger-Stahl, Enchiridion, Wiirzburg 1900, n. 17565 u. 1756.

640 Thomas von Aquin hat diese Ansicht genau gekennzeichnet, indem
er schreibt: Dicunt ergo quidam, quod supra animam vegetabilem, quae
primo inerat, supervenit alia anima, quae est sensitiva; supra illam iterum
alia quae est intellectiva. Kt sic sunt in homine tres animae quarum una
est in potentia ad aliam. Summa Theol. 1, q. 118. a. 2, ad 2.

641 Quartum quod hic considerandum, bhabet multos errores apud
vulgum, licet sapientes bene sentiant in hac parte. . . . Primo enim quae-
ritur, an potentiae animae sint partes eius et de substantia animae, ut
scl. vegetativum, sensitivam et intellectivam. Ms. I, col. 85 d.



376 Roger Bacons Hylomorphismus

stanz und Akzidenz.%*? Potenz miisse man im Sinne von
Teil nehmen und dann kénne man mit Boéthius sagen, die
Potenzen der Seele, und zwar ist hier besonders an die
vegetative, sensitive und intellektive Potenz gedacht, seien
partes virtuales animae, oder auch partes integrales;%?
denn wie Herz, Kopf, Leber usw. den Korper konstituieren,
so das vegetative und sensitive Prinzip die Seele.t44

Die vegetative, sensitive und intellektive Seele im
Menschen sind durchaus nicht von der gleichen spezifischen
Natur, sie sind substanziell voneinander verschieden.%4%
Dennoch diirfe man hieraus nicht folgern: also besteht die
Seele aus mehreren Substanzen. Wir haben es hier nach
Bacon mit einer Substanz zu tun, die wie der Korper aus
mehreren Teilen zusammengesetzt ist. Obwohl diese Teile
wie die des Korpers wesentlich voneinander verschieden
sind, so resultiert aus ihnen dennoch, dhnlich wie beim
Korper, ein unum per essentiam.54

Diese Auffassung ist nicht haltbar; es lassen sich nun
einmal in einem einfachen Wesen, wie die Seele ist, keine
integrierenden und substanziell verschiedenen Teile unter-
scheiden. Auf diese Weise wiirde man nie zu einem tat-
sdchlich einheitlichen Ganzen gelangen, zu einem unum
per se. Darum sagt der hl. Thomas ganz treffend: ,Wenn
der Mensch durch eine Form Lebewesen ist, namlich durch
die anima vegetabilis, und durch eine andere Form Sinnen-
wesen, durch die anima sensibilis, und schliefllich durch

642 Kallit utraque positio communis: una dicit quod potentiae animae
sunt accidentia, et alia dicit, quod potentiae animae sunt medium inter
substantiam et accidens. Ms. 1. 1. c.

643 Sed philosophus qui vocat potentias animae, ipse ante capitulum
de potentiis et post illud potentias vocat partes . .. Item Boécius dicit
in Topicis quod sunt partes virtuales. Ms. I, 1. ¢. Sed sunt partes in-
tegrales . . . col. 86 a.

64¢ Unde sicut cor, caput et epar et huiusmodi partes constituunt
corpus, sic vegetativum et sensitivum constituunt animam. Ms. I, col. 86 a.

615 Ergo manifestum est, quod intellectiva et sensitiva hominis et vege-
tativa non sunt eiusdem naturae specificae. . . . Ergo sequitur necessario,
quod substantia sensitiva alia est a substantia intellectiva. Ms. I, col. 86 b,

- 66 Cum autem arguunt quod tunc erunt multae substantiae in anima,
cum tamen autores dicant, quod est una substantia; dicendum, quod est
una substantia, composita ex pluribus partibus sicut corpus, quae partes
sunt diversae per essentiam sicut partes corporis. Fit tamen unum per
essentiam ex eis, et hoc est vere unum, quia sicut in corpore resultat una
forma totius, copulans omnes partes in unitate essentiali; sic est a parte
animae, quod una natura substantialis resultat ex partibus pluribus, in
gqua habent unitatem essentialem, Ms, I, col. 86 b—86 c.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen, 317

eine dritte Form, die anima rationalis, Vernunftwesen,
dann wire der Mensch kein unum simpliciter, wie Aristo-
teles gegen Platon beweist.* 647 _

Wir wollen nicht versiumen, auf die Ahnlichkeit
zwischen den Ausfithrungen Rogers und den seines Ordens-
genossen Wilh, Ockam hinzuweisen. Auch dieser nimmt
drei Formen im Menschen an, die forma corporeitatis, die
dem Wesen nach sich gleichfalls bei Bacon vorfindet,
ferner die sensitive und verniinftige Seele.48

¢) Bemerkung iiber Verstand und Wille,

Wir ibergehen die niheren Ausfiihrungen iiber die
Teile der vegetativen®? und sensitiven %5° Seele und heben
nur beziglich der intellektiven Seele als charakteristisch
hervor, daBl auch bei Roger Vernunft und Wille keine
verschiedene Potenzen sind, sondern Tatigkeiten ein und
derselben Potenz; was der Theologe Vernunft und Wille
heifle, oder Verstand und Affekt, das nenne der Philosoph
intellectus speculativus und practicus.®®® Der Intellekt
spekuliert zuerst und so lange heifit er intellectus specula-
tivus, nacher will und liebt er, und heifit insofern intellec-
tus practicus.552

Ebenso begniigen wir uns damit, auf den heftigen
Kampf hinzuweisen, den Roger Bacon gegen die Aver-
roisten fiihrt, die eine numerische Einheit der intellektiven
Seele in allen behaupteten und in seinen Augen als vilis-
simi haeretici dastehen. Die Ausfiihrungen Bacons, die

647 Summa Theol. 1, q. 76. a. 8, in ec.

648 Vgl, Muschietti, Breve saggio sulla filosofia di Guglielmo d’Ockam,
p. 60. 649 Vg], Ms, I, col. 86 c—86 d.

650 Vgl. Opus maius, ed. Bridges, Vol. II, Perspectiva, p. 4 ss. Ferner
P. Had. Hoffmans, La sensibilité et les modes de la connaissance sensible
d’aprés Roger Bacon, Revue Néo-Scholastique, Févr. 1909, p. 32—46.

651 Partes vero intellectus aestimantur esse diversae per essentiam, et
hoc multis modis; et hic sunt crudeliores errores quam alibi ... Et
dominatur intentioni meae ad praesens, quod una est substantia habens
diversas operationes et diversa nomina et diversas comparationes, quae
primo cognoscit ‘et eadem appetit cognita, sicut Aristoteles vult in hoc
verbo: intellectus speculativus per extensionem fit practicus, quia quod
Theologi vocant rationem et voluntatem, vel intellectum vel affectum,
Philosophus vocat intellectum speculativam et practicam. Ms. I, eol.
86 d—87 a.

62 Et ideo dum speculatur (intellectus), vocatur speculativus, dum
amat, vocatur practicus. Ma, I, col. 87 b.

Et ideo una est potentia habens operationes diversas, sed ordinatas.
col, 87 d—88 a.



378 Roger Bacons Hylomorphismus

sich unter dem beigegeben Texte des Manuskriptes finden,
sind hochstinteressant. Wir werden im SchluBkapitel hierauf
zuriickkommen miissen. Hier sei nur noch bemerkt, daB
Roger die Annahme einer doppelten Wahrheit bei den
Averroisten, besonders wie Siger von Brabant sie darstellt,
sowie die Folgen ihrer Lehre sehr gut betont hat.6%
Jedenfalls héitte Renan®%* in Bacon keinen Anhinger des
Monopsychismus gesucht, wenn er diese Stellen der Com-
munia Naturalium gelesen hitte, wie anderseits die An-
sicht Mandonnets®% {iber den intellectus agens separatus
bei Bacon durch diese Stellen eine neue Stiitze erhalt, die
der Autor des,,Siger von Brabant* nicht herbeigezogen hat,

7. Teilbarkeit des Lebewesens.

Nachdem unser Philosoph, an das Obige anschlieBend,
noch ziemlich eingehend iiber die Monstra gehandelt hat,
die durch Fehler und Irrtum der Natur bei ihrer Tatig-
keit entstehen,’®® und damit sowohl iiber die generatio
recta als erronea alles gesagt ist, kommen noch zwei
andere Punkte zur Sprache.®” Roger lenkt unsere Auf-
merksamkeit zunichst auf die Tatsache, dall sich Lebe-
wesen durch Teilung eines anderen bilden. Diese Beob-
achtung kann man besonders bei den Annulosen machen,
worunter, wie Bacon erklirt, Tiere zu verstehen sind, die

653 T'ranseo ad alind quod est maius inconveniens et error peior et
heresis nequior, immo nequissima . . . Et est istud secundum de unitate
et pluralitate animae intellectivae, Ponunt ergo quod anima intellectiva sit
una numero in omaibus. Palliant ergo errorem suum quando arctantur di-
centes, quod per Philosophiam non potest aliter dici, nec per rationem potest
haberi alind, sed per solam fidem. Sed mentiuntur tamquam vilissimi here-
tici. Nam cum meritum et demeritum sint penes animam et omne opus
virtutis et vitii, . . . tunc si una anima esset in omnibus hominibus, seque-
retur quod eadem esset rea vitii et virtute repleta, et ita eadem esset
bona et mala; iusta et.iniusta, quod esse non potest secundum Philosophiam
neque secundum fidem. Ms. I, col. 83 a—83 b.

664 Averroés et l'averroisme, 3. édit, Paris 1867, p. 261 ff,

655 Siger de Brabant et 'averroisme latin au XIlIe siécle, Fribourg
{Suisse) 1899, p. 255 ss.

656 Postquam dictum est de recta generatione animatorum, dicendum
est de monstruosa et peccatis et erroribus naturae operantis in generatione.
Ms. I, col. 88 a.

657 Dictum est igitur de generatione in universali, et in particulari
de generatione elementorum et de generatione mixtorum et de generatione
plantarum et brutorum et hominum, et non solum de generatione recta sed
de erronea. Nunc autem complenda sunt duo alia de gencratione anima-
linm. Ms. I, col. 89 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen.

379

sich aus ringférmigen Teilen zusammensetzen.t%® Die Alten
pilegten zu sagen, und er selbst sei einst der Meinung
gewesen, fiihrt Roger ndher aus, daB eine Kraft des
Himmels auf die Teile solcher Tiere einwirke, wihrend
sie noch mit dem Ganzen vereinigt seien, und sie dispo-
niere, eigene Lebewesen zu werden, indem sie aus der
Potenz der Materie die Seele hervorbringe, sodall ihnen
nur noch die ratio totalitatis abgehe, die ihnen durch die
Trennung zuteil werde. — Diese Ansicht sei jedoch un-
haltbar, denn die gleiche Wirkung konne schlieflich diese
Himmelskraft auch bei anderen Lebewesen hervorbringen,
sodall auch aus der Teilung des Menschen oder Esels neue
Lebewesen entstehen wiirden.’”® Man miisse darum sagen,
so bringt unser Philosoph kurz seine Auffassung zum
Ausdruck, daBl durch Teilung des Korpers eine Teilung
der Seele stattfinde, somit die Seele in jedem Teile ver-
bleibe, und indem der Teil zu einem Ganzen werde, ent-
stehe das Lebewesen,%%0

Der Einwand, die Seele sei unteilbar, da sie keine Teile
habe, sei nur bei der intellektiven Seele berechtigt, nicht
aber bei der sensitiven und vegetativen. Diese seien se-
kundér, mit Riicksicht auf die Ausdehnung des Korpers,
selbst ausgedehnt, sodall ein Teil der Seele in einem Teile
des Korpers sei, wie ein Teil der substanzialen Form Feuer
in einem Teile des Feuers.51

Die Erklidrung fiir die Tatsache, daB durch Teilung

658 (Quaedam enim nascuntur ex divisione animalis, . . . sic de ser-
pentibus et apibus et pullicibus et omnibus annulosis. Annulosa dicuntur
haec, quae componuntur ex partibus rotundis ad modum annulorum. ~Ms. I,
col. 89 a—89 b.

659 Maijores enim solebant dicere, et mihi aliquando visum est, quod
virtus celi continue alterat partes talium animalium, dum sint in toto, et
disponit ad animationem propriam educens animam in eis de potentia materiae,
ita quod nihil deficit eis nisi ratio totalitatis quam recipiunt per divisionem.
. .. Sed istud stare non potest, quoniam .. . sic possunt per virtutem celi
alia animalia alterari . . . et fient animalia post divisionem, ut in homine
et in asino et aliis. Ms. I, col. 89 b.

660 Dicendum igitur quod per divisionem corporis fit divisio animae
et sic manet anima in parte qualibet. Et cum illud quod fuit pars, fiat
totum, erit animal. Ms. I, L. ec.

661 Sed obicitur, quod anima est impartibilis et indivisibilis, ergo non
potest dividi. — Dicendum est quod hoc est verum de intellectiva anima,
non de sensitiva et vegetativa . . . quia est educta de potentia materiae
corporalis et quantae, ideo oportet quod extendatur ad modum formarum
substantialium, hoc est, ut pars animae sit in parte corporis, sicut pars
formae substantialis ignis est in parte ignis. Ms. I, col. 89 b—89 c.



380 Roger Bacons Hylomorphismus.

der Form bei den niederen Wesen neue Lebewesen ent-
stehen, nicht aber bei den hoher entwickelten Tieren und
beim Menschen, findet Roger Bacon darin, daB bei den
Pflanzen und niederen Tieren die vegetative resp. sensitive
Seele besonders stark und kréftig sei und nicht durch
hohere Krifte behindert werde. Die hoherstehenden Tiere
besitzen viele vornéhme Krifte, die bei ihnen die Stelle
des Verstandes vertreten, z. B. imaginatio, cogitatio, esti-
matio, zu denen die urspriingliche sensitive Natur im Ver-
haltnis der Potenz steht und denen sie Dienste leisten mub,
mithin nicht die volle Herrschaft iiber sich hat. Wenn
daher bei den niederen Formen ein Teil der Seele vom
Ganzen getrennt werde, so gehe er nicht zugrunde, wie
das bei den Teilen der hoheren Lebewesen sich ereigne,
in denen die Seele nicht solche Kraft habe.5%2

Obwohl aber, wie bemerkt, die urspriingliche, erste
Natur®? der Seele in den vornehmeren Lebewesen
schwacher ist, als in den niederen, sagt Bacon, so besitzen,
jene doch andere hdhere Kréfte, die eine Einheit bilden,
eine Seele per essentiam, und was der hoheren Kraft
widerstrebt, das widerstrebt auch der niederen. Nun ist
es aber den vornehmeren Kréiften nicht mdoglich, nach
Teilung des Korpers fortzuleben. Darum gehen sie bei
einer Teilung zugrunde und mit ihnen die niederen Krifte,
die mit ihnen verbunden sind, %%

Das wire also Rogers Auslegung des scholastischen
Prinzips: ,,anima, tum vegetativa tum sensitiva, simplex
quidem est actu, sed multiplex in potentia.“ Es will uns
scheinen, als ob diese Erklidrung nicht befriedigen konne.

Zwei Gedanken lassen sich indes seinen Ausfiihrungen
entnehmen, die ver allem der hl. Thomas zum Ausdruck
gebracht hat: die Unvollkommenheit der niederen Formen
im Vergleich zu den hoheren und ihre Abhéngigkeit von
der Materie. Abgesehen von den Mineralien, konnen wir
von den Pflanzen und Tieren der niederen Arten sagen,
dafBl sie eben wegen ihrer Unvollkommenheit keinen kom-
plizierten Organismus als Lebensbedingung erfordern, da@
ihnen eine kleine Zahl von Organen geniigt, und darum
jeder Teil des Ganzen mehr oder weniger alle Erforder-

¢62 Mg, I, col. 89 d.
663 dico primum gradum animae sensutlvae in quo communicant om-

nia animalia. Ms. I, 1. e.
664 Ms, I, col. 89 d—90 a.



als Grundlage seiner philosophischen Auschauungen. 381

nisse zum selbstdndigen Dasein in sich schliefit. Die fun-
damentale Abhangigkeit sodann der kdrperlichen Formen
von der Materie hat bei Teilung der letzteren auch eine
Teilung der ersteren zur Folge, so dall sich Form und
Materie in den Teilen vereint finden, wie sie im Ganzen
waren. "6

Diese Erkliarungsweise, die der hl. Thomas besonders
in seinem Opusel. De natura materiae, c. 9 gegeben hat,
steht auch mit der neueren Zellentheorie nicht im Wider-
spruch,6¢

8. Generatio ex putrefactione.

Zum SchluBl glaubt unser Philosoph noch ein kurzes
Wort iiber die generatio ex putrefactione hinzufiigen zu
mussen. Die Losung dieser Frage, tiber die viel gesprochen
werde, ergebe sich aus einem einzigen Wort des Averroés
(7. Metaph.), wo er betone, dafl die Kraft der Sonne die
gleiche Wirkung in der in Féulnis tibergegangenen Materie
hervorrufe, wie die Kraft des Vaters in dem Samen. Ge-
radeso wie diese Kraft aus der Potenz des Samens die
Nachkommenschaft erzeuge, so gestalte jene der Sonne
oder des Himmels die Materie um und bringe Lebewesen
der niederen Ordnung hervor. Damit solle jedoch nicht
behauptet werden, dall etwas Unbelebtes ein Lebewesen
erzeugen koénne, sondern unter jener Kraft des Himmels
sei nach Averroés nicht nur die Kraft des Himmelskorpers
zu verstehen, sondern die seines Bewegers, der eine gott-
liche oder englische, geistige Substanz sei.®6?

Kann diese Ansicht auch keinen Anspruch auf wissen-
schaftlichen Wert machen, so zeigt sie doch das Bestreben,
den Anschein einer generatio aequivoca oder spontanea
im eigentlichen Sinne zu vermeiden, allerdings auf an-
derem Wege, als die alten Scholastiker dies zu tun pflegten,
nach deren Ansicht Gott die Lebenskeime in die Materie
bereits gelegt habe, die durch EinfluB der Himmelskorper
sich entwickelten,

Wir kéonnten nunmehr unsere Arbeit als abgeschlossen
betrachten. Wir lernten Rogers Lehre iiber Materie und

- e85 Vgl. D. Nys, Cosmologie, P. 200 ss.; Mercier, Psychologie (iibers.
V. Habrlch) Bd. I, 8. 70 ff.
666 Farges et Barbedette, Phllosophxa scholastica, tom. I'*, p. 449 s.
- 667 Mg, I, col. 90 a—90 b. 4



382 Roger Bacons Hylomorphismus

Form kennen, sahen ihre Anwendung auf die konkreten
Dinge und erhielten gleichsam eine Illustration, indem wir
deren Entstehen, angefangen von den Elementen bis hinauf
zum Menschen, beobachteten. Um jedoch die Resultate
unserer Untersuchung gleich zu verwerten, werden wir sie,
nach einem fliichtigen Vergleich zwischen der Lehre Bacons
und der anderer Philosophen, zu einer néheren Festlegung
des wissenschaftlichen Standpunktes unseres Philosophen
beniitzen,

Kap. IV.

Beziehungen der hylomorphistischen Lehre
Bacons zu der anderer Philosophen.

Wenn wir uns die Lehre Bacons iiber Materie und
Form kurz vergegenwirtigen wollten, so konnten wir sie
etwa in folgende Worte zusammenfassen.

Alle geschaffene Substanzen, geistige wie korperliche,
sind aus Materie und Form zusammengesetzt; darum be-
finden sich an der Spitze der Awusfithrungen Rogers die
universelle Materie und universelle Form, die von jedem
Kompositum ausgesagt werden. Durch spezifische Diffe-
renzen, die in stets steigender Vollkommenheit zur ersten
Materie und ersten Form hinzugefiigt werden, gelangen
diese konstitutiven Prinzipien einer jeden Substanz all-
mihlich zu ihrer spezifischen Vollkommenheit. Die Form
bewirkt daher nicht allein die Differenzierung der Dinge,
sondern auch die Materie wirkt dazu mit, so zwar, dabl,
abgesehen von der Form und unabhfingig von ihr, zwei
Dinge sich schon durch ihre Materie unterscheiden wiirden.

Diese metaphysische Entwicklung der Materie und
Form findet Bacon auch in der physischen Ordnung be-
stitigt; fiir ihn sind schlechthin die Prinzipien des Er-
kennens die gleichen, wie die des Seins. Die erste Materie,
die unter den Elementarformen von Gott geschaffen wurde,
das subiectum generationis bei den sublunarischen Wesen
— denn bei den siderischen gibt es keine generatio noch
corruptio —, ist bereits ein Kompositum aus Materie und
Form, und zwar kann diese Form nie von der Materie
getrennt werden: es ist die materia corporea non celestis.
Insofern ist diese erste Materie pura potentia, als sie in
keiner Weise titig ist, jedoch schliefit diese Potentialitit



als Grundlage seiner philosophischen Anschaunungen. - 383

nicht aus, daBl die Materie ein aktuelles, wenn auch un-
vollkommenes Sein hat. Die notwendige Folge dieser
Auffassung ist, wie wir sahen, der AusschluB eines sub-
stanziellen Werdens im aristotelisch-thomistischen Sinne
und die pluralitas formarum in allen Dingen, angefangen
von den Elementen bis hinauf zum Menschen. Bei der
ganzen Darstellung ist ein Fehler von nachhaltigster und
verhdngnisvollster Bedeutung fiir Bacon geworden, wir
meinen seine Tendenz, in der realen, physischen Ordnung
als getrennt und verschieden existierend zu betrachten,
was wir in unserem logischen Denken trennen und unter-
scheiden konnen.

Es bedarf keiner schwierigen Nachforschung, um die
Quelle zu entdecken, aus der Roger Bacon zunichst seine
Lehre iiber Materie und Form geschopft hat: die enge
Beziehung zwischen ihr und der Lehre des Ibn Gebirol
oder Avicebron (1020—1070), die wir in dessen ,Fons
vitae®“ ausgesprochen finden, tritt klar zutage. Dieser
jidische Philosoph, der mit neuplatonischen Ideen an die
Erklirung des Aristoteles heranging, hat durch sein ge-
nanntes Werk einen bedeutenden EinfluBl auf die Philo-
sophie des 13. Jahrhunderts, besonders aber auf manche
Vertreter der Franziskanerschule ausgeiibt.

Bei Avicebron finden wir, wie bei Bacon, die univer-
selle Materie und universelle Form,®%® die in die Konstitution
aller Substanzen, Gott ausgenommen, eintreten.f® Ebenso
erinnern seine Stufen und Grade der Materie und Form 67
an die Entwicklungsreihen der Materie und Form Dbei
Roger.

Ferner ergibt sich bei Ibn Gebirol als notwendige

668 ), Essentia esse universalis, est unum aut multiplex?

M. Multiplex quidem est, sed etsi sit multiplex et diversum, tamen
convenit in duobus quibus sustinetur et habet esse.

D. Quae sunt illa duo?

M. Materia universalis et forma universalis,

D. Quomodo autem totum quod est convenit in his duobus?

M. Quia haec duo sunt radix omnium et ex his generatum est
quicquid est,

Avencebrolis Fons vitae, ed. Biumker, p. 7, 20 ss.

869 Constat per hoc quod totum quod est ab initio extremi superioris
ngque ad extremum infimum est etiam compositum ex materia et forma.
A, a. O, p. 226, 5 ss.

670 Kt secundum hoc imaginaberis extensionem materiae et formae a
supremo usque ad infimum extensionem unam continuam. A, a. O,

p. 818, 6 ss,



384 Roger Bacons Hylomorphismus

Konsequenz seiner Prinzipien eine Mehrheit nicht nur der
Formen, sondern auch der Materien. SchlieBlich offenbart
sich auch bei ihm, wie bei Bacon, die Konfusion zwischen
logischer und ontologischer Ordnung, auf die bereits der
hl. Thomas hingewiesen hat.57!

Um aber die Gefahr eines emanatistischen Pantheis-
mus zu vermeiden, die in der Lehre des jiidischen Philo-
sophen eingeschlossen war, gab Bacon sich alle erdenkliche
Miihe, die numerische Einheit der Materie des Avicebron 672
zu bekimpfen und zu zeigen, daB jeder besonderen Form
eine besondere Materie entsprechen miisse, und auch die
Materie der geistigen Wesen eine ganz andere sei als die
der korperlichen Substanzen.

Der Begriinder der Franziskanerschule, Alexander
von Hales (f 1245), hat weniger ausfiihrlich iber Materie
und Form geschrieben, als seine Nachfolger, doch war er
insofern fiir Roger Bacon von Bedeutung, als er in der
ersten Materie eine aktive und passive Potenz unterschied,
die Verschiedenheit der Materie in den geistigen Sub-
stanzen, den Himmelskérpern und sublunarischen Wesen
stark betonte, sowie die Pluralitas formarum besonders
im menschlichen Kompositum deutlich genug aussprach.
Die Zusammensetzung der geistigen Wesen aus Materie
und Form, die fast einstimmig von den Vertretern der
Franzzskanerschule festgehalten wurde, findet sich natiir-
lich auch bei ihm vor. 6% An dleser Stelle sei noch er-
wihnt, daB die Anwendung des Begriffes des intellectus
agens auf Gott, wie sie von Roger entwickelt wird, bei
Alexander Halensis ihre Vorlage fand.6™

Die Lehren Alexanders wurden weiter ausgebildet
durch den Doctor seraphicus, den hl. Bonaventura
(1221 —1274), der sich bestrebte, moglichst konservativ
zu bleiben. Schneid®?® hat zweifellos des Guten zu viel
getan, als er bei seinem Bestreben, die Ansichten der
oroBlen Philosophen tiber die konstitutiven Prinzipien der

672 Summa Theol, 1, q. 50. a. 2.

672 Ergo descriptio materiae primae, quae-sumpta est ex eius proprietate,
haec est, scilicet quod est substantia existens per se sustentatrix diversi-
tatis, una numero. Fons vitae, ed. Béumker, p. 298, 13 ss. ‘

673 Vgl, M. Schneid, Die Korperlehre des Joh. Duns Scotus und ihr
Verhiiltnis zum Thomismus und Atomismus, Mainz 1879, S. 26 fI.

61 Vgl, Endres, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie im christ—
lichen Abendlande, Kempten 1908, S. 99 (Sammlung Kosel).

675 Die Korperlehre des Joh. Duns Skotus, S. 39 ff.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 385

Korper miteinander in Einklang zu bringen, den Unter-
schied zwischen der Korperlehre des hl. Bonaventura und
des hl. Thomas schlieBlich darauf zuriickfithrte, daB nach
Bonaventura die geistigen Substanzen aus Materie und
Form zusammengesetzt seien, nach Thomas aber eine solche
Zusammensetzung auf die korperlichen Wesen beschrinkt
bleibe. :

Es ist nicht unsere Aufgabe, den Hylomorphismus
des hl. Bonaventura nédher darzulegen, wir fassen nur
seine Beziehung zu Bacon ins Auge, die indes unsere obige
Behauptung rechtfertigen wird.

Roger Bacon redete von einer gemeinsamen Materie,
insofern die Materie als genus generalissimum von allen
Materien der zusammengesetzten Substanzen ausgesagt
werden kann, dagegen bekdmpft er heftig die unitas ma-
terialis oder numerische Einheit der Materie, wie er sich
ausdriickt. Bonaventura verteidigt eine numerische Ein-
heit der Materie im Sinne einer unitas homogeneitatis,
indem er sich die Materie metaphysisch als reine Poten-
tialitit von jeder Form getrennt denkt.67™ .

Kann man hierin iiberhaupt noch eine Uberein-
stimmung mit dem Aquinaten erblicken, so weicht Bona-
ventura doch bedeutend von ihm ab und ndhert sich der
Ansicht Rogers, wenn er lehrt, die Materie der korper-
lichen Dinge konne nicht mehr reine Potentialitit sein,
sondern miisse als etwas Aktuelles gedacht werden, als
formiert durch eine wunvollkommene Form;%® — genau
wie Bacon. Die forma corporea non celestis des letzteren
entspricht der forma communis® des ersteren. Dagegen

675 Postremo quia materia est ens in potentia, unitas eius non potest
esse unitas individuationis, sive per continuitatem, sicut mons est unus,
sive per actualem simplicitatem, sicut Angelus est unus; sed si habet uni-
tatem, unitatem homogeneitatis habet . . . et haeec (scl. homogeneitas)
non tollitur per adventum formarum; ita est materia una sub omnibus
formis, sicut omnibus formis abstractis. II. Sent., dist. 3, p. I, a. 1. q. 8.
(ed. Quaracchi, tom. II, p. 100).

676 [t ideo est alius modus dicendi rationabilior, quod materia illa
producta est sub aliqua forma, sedilla non erat forma completa, nec dans
materiae esse completum. II Sent., dist. 12, a. 1, q. 8. (ed. Quar. t. 1,
p. 300). Deutlicher tritt die Aktualitdt und Aktivitdt der ersten Materie
bei Erkldrung der rationes seminales zutage (vgl. Bd. 25, 386 f.), weshalb
Endres bemerkt: ,Nicht ausgeglichen mit seiner Auffassung von der Ma-
terie als bloBer (und zwar passiver) Potenz ist seine Anschauung von den
Samengriinden der Dinge.“ Gesch. der mittelalt. Philosophie, 8. 111.

677 Vgl. Endres, a. a. O., 8. 111.

Jahrbuch fiir Philosophie etco XXVI 26



386 Roger Bacons Hylomorphismus

spricht Roger der Materie jede effektive Tiatigkeit, die
Bonaventura durch seine rationes seminales der Materie
beilegt, vollig ab, wie frither erwihnt wurde.

Ebenso lassen sich bei Bonaventura hinreichende
Anhaltspunkte fiir eine Mehrheit der Formen feststellen,$™
die nicht nur in den organischen und nichtorganischen
gemischten Korpern, sondern sogar in den Elementen an-
getroffen wird.™ Also auch hier haben wir wieder eine
wesentliche Abweichung von D. Thomas und Uberein-
stimmung mit Roger Bacon; die Auffassung der ersten
Materie ist bei Bacon wie bei Bonaventura fiir die weitere
Entwicklung ihrer Lehre entscheidend gewesen.

Gewissermallen das Bindeglied zwischen der &lteren
Franziskanerschule und der neueren Richtung, die Duns
Skotus anbahnte, reprisentiert Heinrich von Gent
(Tt 1293). Wie Bacon sich zum Beweise fiir die Aktualitit
der materia prima darauf berief, daB sie eine wirkliche,
wenn auch unvollkommene Kreatur sei, so spricht auch
Heinrich der ersten Materie unabhiingig von der Form,
ein eigenes Sein zu, weil sie eben ein Produkt der gott-
lichen Schopfung sei. Er ist aber konsequenter als Roger,
wenn er infolge dieser Anschauung behauptet, die erste
Materie konne wenigstens durch gottliche Allmacht auch
ohne Form existieren.’®® — Beziiglich der pluralitas for-
marum finden wir bei Heinrich von Gent die auffallende
Erscheinung, daB er dieselbe iiberall zuriickweist, aber
fiir das menschliche Kompositum als notwendig erachtet.
AuBer der verniinftigen Seele haben wir im Menschen noch
die forma corporeitatis, die aus der Potenz der Materie
eduziert wird. Trotz dieser Vielheit der Formen betont"
auch er, wie Bacon, die substanziéelle Einheit des Menschen.581

Ein Ausspruch des Johannes Duns Skotus (f 1308):
,2HEgo autem ad positionem Avicembronis redeo,”¢®? 148t

678 Ljcet autem anima rationalis compositionem habeat ex materia et
forma, appetitum tamen habet ad perficiendara corporalem naturam; sicut
corpus organicum ex materia et forma compositum est et tamen habet appe-
titum ad suscipiendam animam.. II. Sent., dist. 17, a. 1, q. 2 (ed. Quar.
tom. 1I, p. 416).

619 De Wulf, Gilles de Lessines, p. 39—40.

880 Vgl, Stockl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. 1I,
S. 746—747.

661 Vgl. Stockl, a. a. O., 8. 758.

682 De rerum prinecipio, q. 8, a. 4 (ed. Paris. t. 4, p. 378).



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 387

uns von vornherein Beziehungen zwischen Roger und dem
Doctor subtilis vermuten.

In der Tat ist bei ihm, wie bei Bacon, die erste
Materie keine reine Potenz mehr, sondern als terminus
creationis mit Aktualitdt ausgeriistet; um passiv sein zu
konnen, mull die Materie actu existieren, unabhéngig von
der Form ein Sein haben, und darum koénnte sie auch
durch gottliche Kraft ohne Form existieren. Es ist die
gleiche Auffassung, die wir bei Heinrich von Gent kennen
lernten. Auch Skotus tritt fiir die Zusammensetzung der
geistigen Substanzen aus Materie und Form ein, macht
aber- keinen Unterschied, wie Roger, zwischen geistiger
und korperlicher Materie. Schliefllich kommt die plura-
litas formarum bei wenigen so klar zum Ausdruck, wie
bei Duns Skotus, da gerade er von der forma corporeitatis
den ausgiebigsten Gebrauch gemacht hat, sodaBl wir we-
nigstens bel allen organischen Wesen stets mehrere Formen
vereinigt finden, die indes der Einheit des Kompositums
keinen Eintrag tun sollen.%83

Das Angefiihrte moge geniigen, um den Zusammen-
hang Roger Bacons mit den iibrigen Vertretern der
Franziskanerschule, sowie mit Avicebron und Heinrich
von Gent, die zu dieser Richtung in enger Beziehung
stehen, zu zeigen. |

Dle Gegentiberstellung der Lehre Bacons und der des
hl. Thomas geschah in der Abhandlung selbst.

SchluBkapitel.

Versuch einer Charakteristik des wissenschaft-
-lichen Standpunktes Roger Bacons.

Das wissenschaftliche Leben erhielt im 13, Jahrhundert
durch allméhliche Einfiihrung aller bedeutenden Schriften
des Aristoteles einen michtigen Impuls. Indes sahen die
Hauptvertreter der Wissenschaft in jener Zeit, die Do-
minikaner und Franziskaner, dieser Einflihrung des Ari-
stotelismus keineswegs in gleicher Weise entgegen. Wahrend
wenigstens die Fiihrer der ersteren, Albertus Magnus und
Thomas von Aquin, die neue Stromung begiinstigten und

683 Vgl. Schneid, Die Korperlehre des Joh. Duns Skotus, S. 3 ff.
26*



388 Roger Bacons Hylomorphismus

durch Verbesserung der irrigen Sidtze und genauere Be-
stimmung der stellenweise zu vagen Lehren des Aristoteles
die allseitige Aufnahme der aristotelischen Werke vor-
bereiteten, zeigten die Minoriten noch lange eine kiihle
Ablehnung fiir den trockenen Realismus des Stagiriten
und hielten treu zu dem augustinischen Platonismus, der
bisher im Abendlande die Herrschaft ausgeiibt hatte.

Wurde der Platonismus im 13. Jahrhundert auch nicht
ausschlieflich von Mitgliedern des Franziskanerordens ver-
treten,®®t so stellten diese doch das Hauptkontingent, so
daB wir von vornherein einigermaflen zu der Vermutung
berechtigt sind, der Franziskaner Roger Bacon gehore
gleichfalls dieser Richtung an.

Bevor wir jedoch diese Annahme einer niheren Prii-
fung unterziehen, wollen wir zunéchst einige AuBerungen
unseres Philosophen {iiber mafigebende Personlichkeiten
anfithren, durch die er anscheinend selbst seinen Stand-
punkt kennzeichnen will.

Hort man Bacon von Aristoteles reden, so konnte man
glauben, man habe es mit einem ausgesprochenen Aristo-
teliker zu tun. Aristoteles ist zwar in mancher Hinsicht
von Avicenna und Averroés verbessert worden,’%® auch
hat er nicht den Gipfel der Weisheit erstiegen,8% da Sa-
lomon ihn an Weisheit {ibertroffen hat, 8" dennoch bleibt
er fiir Roger der hervorragendste aller Philosophen,5%8
der weiseste Philosoph.8? Aristoteles gebiihrt nach seiner
Meinung der Vorzug vor allen anderen, und nur das solle
man der Philosophie zuteilen, was er bestitige.?®® Selbst
Plato konne keinen Vergleich mit dem Philosophen von
Stagira aushalten.1

Was die Lebensdaten iiber Aristoteles anbelangt, so
war unser Autor wohl nicht genau unterrichtet. Roger

68+ Vgl, Mandonnet, Siger de Brabant et 1’averroisme latin, p. 63.
685 Kt etiam Avicenna et Averroés plura de dictis eius (Aristotelis)

correxerunt. Opus maius, ed. Bridges, Vol. 11I, p. 14.

686 Aristoteles . . . ad finem sapientiae non pervenit. A. a. O. p. 8.

687 Salomon sapientior Aristotele. A. a. O., Vol. I, p. 390.

688 Aristoteles ommnium philosophorum excellentissimus, A. a. O,
Vol. II, p. 244.

689 Aristoteles sapientissimus philosophus. A. a. O., Vol., I, p. 390.

620 Hic (Aristoteles) omnium philosophorum magnorum testimonio
praefertur philosophis, et philosophiae aseribendum est illud solum quod
ipse affirmavit. A. a. O., Vol. III, p. 66.

61 Sed tamen omnium philosophantium testimonio Plato nullam
comparationem respectu Aristotelis noscitur habuisse. A. a. O. p. 28.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 339

glaubt nédmlich, Aristoteles sei in seinem 17, Lebensjahre
Schiiler des Sokrates gewesen und habe ihn noch 3 Jahre
lang gehort.®®? Sokrates war indes schon 15 Jahre tot,
als Aristoteles das Licht der Welt erblickte.

Uber die =zahlreichen®’® Schriften des Philosophen-
fiirsten weil Bacon nichts Erfreuliches zu berichten.
Augustinus hat sich bereits mit Aristoteles beschéaftigt;
ihn nennt Roger den primus translator Aristotelis et ex-
positor und denkt dabei an dessen Abhandlung iiber die
Praedicamente,®* die aber, wie Prantl nachweist, nicht
von Augustinus stammt.59?

In seine Zeit hitten sich nur wenige Werke des Ari-
stoteles heriibergerettet, bemerkt Bacon, und zwar weder
der bessere noch der groflere Teil der aristotelischen Phi-
losophie.”®  Das Beklagenswerteste sei jedoch, daB die
tiberlieferten Schriften und Ubersetzungen sich in einem
hochst traurigen Zustand befinden. Roger wird nicht
miide, auf die schlechten Ubersetzungen hinzuweisen. Nach
seiner Ansicht wire es fiir die Lateiner besser gewesen,
dall ihnen nie die Weisheit des Aristoteles iiberliefert
worden wéare, als in solech verdunkelter und verdorbener
Gestalt. Er betrachtet es geradezu als Zeitverlust, in
diesen Biichern zu studieren, und wenn es in seiner Ge-
walt stinde, so wiirde er alle Biicher des Aristoteles ver-
brennen.®97

Stimmt seine Lehre nicht mit der aristotelischen tiber-
ein, so ist er gleich mit der Erklirung zur Stelle, man
konne den Text des Aristoteles wegen der schlechten
Ubersetzung nicht verstehen,’*s und durch dieses bequeme
Vorgehen findet er ein Mittel, bemerkt Charles,%*® Aristo-
teles zu widersprechen unter dem Vorwand, ihn zu respek-
tieren. Die Schuld an dem Unheil trifft natiirlich die

692 Aristoteles . . . in decimo septimo anno vitae suae fuit auditor
Socratis, et ipsum per tres annos audivit. A. a. O., p. 65.

698 Nam Aristoteles fecit mille volumina. Compendium studii Phil.,
c. 8, ed. Brewer, p. 473. '

634 Nam Augustinus ipse transtulit illum (librum praedicamentorum)
de Graeco in Latinum, Opus maius, Vol. IIl, p. 28—29.

695 Vgl, Uberweg-Heinze, a. a. O. II, p. 119.

696 (Qpus tert., c. 51, ed. Brewer p. 198,

697 Compendium studii Phil. ¢. 8, ed. Brewer p. 469. Si enim haberem
potestatem super libros Aristotelis, ego facerem omnes eremari. l. c.

e 7 B. Opus maius, Vol. II, p. 10; Vol. III, p. 82; Opus tert.,
e. 25, p. 91 ete.

69 A a. O, p. 102—103.



390 - Roger Bacons Hylomorphismus

Ubersetzer, deren Bacon mehrere namhaft macht, wic
Gerhard von Cremona, Michael Skotus, Hermannus Ale-
mannus, die alle, ohne die noétigen Vorkenntnisse zu be-
sitzen, an eine so schwierige Aufgabe, wie die Anfertigung
von Ubersetzungen ist, herantraten. Am wenigsten aber
war nach ihm Willielmus Flemingus, der bekannte Wilh.
von Moerbeke, fiir ein solches Amt geeignet W

Wir wissen heute, was von diesem Urteil Rogers iiber
die Ubersetzer und Ubersetzungen seiner Zeit zu halten
ist; es ist bei weitem iibertrieben, um mnicht zu sagen
ungerecht und unrichtig.?0!

Bei dieser Begeisterung fiir Aristoteles sollte man
glauben, Bacon wiirde auch in seiner Lehre mit ihm {iber-
einstimmen, Tatséchlich jedoch besteht sein Aristotelismus
in diesen Lobeserhebungen. Unsere Arbeit hat den hin-
reichenden Nachweis geliefert und damit die Ansicht des
oft ziterten P. Hoffmans™? bestitigt, dal Roger Bacon
sich nur die Terminologie des Aristoteles angeeignet habe,
dem aristotelischen Geiste indes ferngeblieben sei. |

Der um die Erforschung der Studien im Franziskaner-
orden sehr verdiente P. Hilarin Felder ist der Ansicht,
man miisse die Stellung Bacons zu Aristoteles selbst unter-
scheiden von derjenigen zum Aristotelismus seiner Zeit.
Anerkennung und Weiterbildung der aristotelischen Philo-
sophie sei Bacons Losungswort.””® — Unsere Studie iiber
die philosophischen Lehren Rogers hat uns nicht zu tiber-
zeugen vermocht, dafi er auch nur etwas zur Weiterbildung
der aristotelischen Philosophie beigetragen habe. Redet
er von Aristoteles anerkennender als von Plato, so wird
der Grund wohl darin liegen, dafl er sich aus den aristo-
telischen Werken iiber die Naturwissenschaften mehr
Nahrung fiir seine Lieblingsbeschéftigungen versprach, als
aus den Schriften des ldealisten Plato. Sodann ist es seine
Gewohnheit, stets die hochsten Register zu ziehen, wenn

700 Comp. studii Phil,, p. 471—472. Omnes autem alii ignoraverunt
linguas et scientias, et maxime hic Willielmus Flemingus, qui nihil novit
dignum neque in scientiis neque in linguis; tamen omnes translationes
factas promisit immutare et novas cudere varias. Sed eas vidimus et
scimus esse omnino erroneas et vitandas. A. a. O., p. 472.

01 Vg, Mandonnet, Siger de Brabant, p. 54, n. 3.

2 La synthése doctrinale de Roger Bacon. Archiv fiir Gesch. d.
Philosophie, Bd. 20, 1907, 8. 221.

103 (eschichte der wissenschaftlichen Studien im Franziskanerorden
bis um die Mitte des 18. Jahrhunderts, Freiburg i. Br. 1904, S. 480 und 483



als Grundlage seiner philosophischen Anschaunungen. 391

er uber eine Wissenschaft oder eine Person sich beifillig
duBern will, weil sie ihm zusagen. Aber Aristoteliker war
Bacon keineswegs.

Aus dem gleichen Grunde scheint uns daher auch die
Bemerkung ganz iiberfliissig, die Delorme "°¢ machte, Bacons
Ideen hitten bisweilen schwache Seiten, namentlich dort,
wo sie vom Aristotelismus beeinfluit seien.

Nicht unerwihnt bleibe schlieflich, daB Roger einen
ganz platonischen Zug in das Leben des Aristoteles hinein-
zutragen sucht, um dadurch den Stagiriten gleichsam als
sein Vorbild hinzustellen, indem er in ihm den Mystizis-
mus mit Empirismus sich verbinden 1408f. Aristoteles
lehrte die Verachtung des Irdischen, berichtet unser Autor,
und ging darin selbst mit gutem Beispiele voran. Weil
er die Welt samt ihren Schéitzen, Geniissen und Ehren
verachtete, ging er mit seinen Schiilern fiir immer in die
Verbannung. Es stand fiir ihn fest, daB er in der Ein-
samkeit ein Leben fithren koénne, das dem Leben Gottes
und dem der Engel mehr dhnlich sei, als das gewdhnliche
Leben der Menschen. In der Einsamkeit konnte er sich
auch mit mehr Mulle der Weisheit und Betrachtung der
kiinftigen Gliickseligkeit hingeben.?% — Man sieht, wie
Bacon das einfache Faktum der Flucht des Aristoteles aus
Athen, um den Verfolgungen seitens seiner Gegner aus-
zuwelchen fiir seine Zwecke auszuniitzen verstand.

Wire Roger Bacon iberhaupt ein so warmer Ver-
ehrer des Aristoteles gewesen, wie man aus seinen Aus-
spriichen schliefen mochte, so wiirde er gewill mit weniger
Verachtung den beiden groBen Forderern der aristotelischen
Philosophie, Albertus Magnus und Thomas begegnet sein.
Allerdings spielte hier der Umstand mit, dafi diese beiden
Minner die Aufmerksamkeit aller auf sich lenkten, Alber-
tus wie ein ,,Auktor® auf der Universitit zitiert wurde,™"
wihrend Roger sich immer mehr zurickgedringt und
klelnoehalten sah. Er beklagt es, daB gewisse Knaben,

7°4Les idées, viciées par les théories défectueunses de son siécle, . . . notam-
ment par les influences aristoteliciennes, ont parfois des pomts faibles.
Roger Bacon in: Dictionnaire de Théologie catholique, tom. 1I, Paris 1905,
col., 17. Dieser Aufsatz iiber Roger Bacon enthilt, neben einigen Ungenauig-
keiten, manche interessante Notizen, besonders ein ausgedehntes Literatur-
verzeichnis der Arbeiten tiber Bacon.

5 Compend. studii Phil., c. 4. ed. Brewer, p. 423—424,

06 Et maxime ille qui vivit (im Gegensatz zu Alexander Halensis,
der bereits gestorben war), habet nomen doctoris Parisius, et allegatur in



392 Roger Bacons Hylomorphismus

wie er mit Vorliebe Albertus und Thomas nennt, Magistri
in der Theologie und Philosophie geworden sind, bevor
sie eigentlich Schiiler waren.””” Zwar spricht er sich an-
erkennend iiber den Eifer im Studium aus, den Albertus
entwickele, aber leider fehle ihm das rechte Fundament;
er besitzt keine Sprachkenntnis, versteht nichts von der
Perspektive und darum auch nichts von den Experimental-
Wissenschaften, von Alkimie und Mathematik.’””® Bacon
ist sogar der Ansicht, daB durch keinen andern unter den
Lateinern die Philosophie so korrumpiert worden sei wie
durch Albert,7?

An den Schriften Alberts hat Bacon besonders vier
Punkte zu tadeln: vanitas puerilis infinita, falsitas ineffa-
bilis, superfluitas voluminis, dazu komme endlich der
Umstand, daB die niitzlichsten und schonsten Teile der
Philosophie ganz iibergangen wiirden.?

Es hielle Eulen nach Athen tragen, wenn wir die Un-
gerechtigkeit dieses Urteils erst nachweisen wollten.

Viel guinstiger als tiber diese groBlen Aristoteliker des
13. Jahrhunderts duBert sich Roger iiber Averroés und
Avicenna. Letzterem gibt er vor ersterem den Vorzug;
er nennt ihn den weisesten Philosophen nach Aristoteles,”!!
dessen vorziuglichsten Imitator.’”’? DBei den arabischen

studio sicut auctor, quod non potest fieri sine confusione et destructione
sapientiae, quia eius scripta plena sunt falsitatibus et vanitatibus infinitis.
RO(rerl Baconis Opus minus, ed. Brewer p. 327—328; vgl. Opus tert,,

, p. 80.

707 Hi sunt pueri duorum ordinum studentium, ut Albertus et Thomas
et alil, qui ut in pluribus ingrediuntur ordines, quum sint viginti annorum
et infra . .. ita quod facti sunt magistri in theologia et philosophia,
antequam fuerunt discipuli. Compend. studii Phil., ¢. 5, p. 426,

08 Ft vere laudo eum (Albertum) plus quam omnes de vulgo studen-
tium, quia homo studiosissimusest. . . . Sed quia non habuit fundamentum,
cum non fuit instructus . . ., ideo necesse est eum ignorare scientias
valgatas. Deinde cum ignorat linguas non est possibile quod aliquid sciat
magnificam . . . Iterum cum lgnoret perspectivam, . . . impossibile est
quod sciat aliquod dignum de philosophia; ut tractatus quem ego mani-
festavi de scientiis experimentalibus et alkymicis et mathematicis, non
potest gloriari, quia haec sunt maiora ceteris. Kt si nescit minora, non
potest scire maiora. Opus minus, ed. Brewer p. 327,

79 Sed dolendum est quod studium philosophiae per ipsum (Albertum)
est corruptum plus quam per omnes qui fuerunt unquam inter Latinos.
Opus tert., c. 9, ed. Brewer p. 31.

e Opus tert., ¢. 9, ed. Brewer p. 30.

L Sapientissimus enim philosophorum post Aristotelem. Ms. I, col. 72 a.

12 Aviecenna fuit maior eo (Averroé), et praecipuus imitator Aristo-
telis, et dux ac princeps philosophiae post eum. Opus tert., e. 23, p. 78,



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 393

Philosophen hat Bacon, wie wir beobachten konnten, reich-
liche Anleihe gemacht.

Wir wiederholen nochmals, Bacon war trotz seiner
glinzenden Versicherungen kein Aristoteliker. Miissen wir
ithn aber schlechthin den Vertretern des Augustino-Plato-
nismus einreihen, oder nimmt er vielleicht doch eine
Sonderstellung ein?

Kommt unser Philosoph auf den Begriinder der Fran-
ziskanerschule zu sprechen, auf Alexander Halensis, so
mochte man annehmen, er wolle auch mit dieser Richtung
nichts zu tun haben. Die Summa, welche Alexander zu-
geschrieben werde, stamme nicht von ihm, sondern von
andern; nur aus Ehrfurcht habe man ihr seinen Namen
gegeben. Naturphilosophie, Metaphysik und damit auch
die Logik seien ihm unbekannt gewesen, iiberhaupt habe
er nichts von den Wissenschaften gewufBit, {iber die er,
Roger, schreibe.”3

Um jedoch die Zugehorigkeit Roger Bacons zum Pla-
tonismus des 13. Jahrhunderts, die durch die soeben
geschehene Auflerung etwas zweifelhaft erscheinen konnte,
konstatieren zu kdnnen, miissen wir uns kurz verstandigen,
was wir darunter verstehen; denn die Ansichten gehen
auseinander.

Mandonnet?4 und, im AnschluBl an ihn, Portalié”'> haben
eine Reihe charakteristischer Merkmale fiir den augusti-
nischen Platonismus aufgestellt, die zum Teil von de Wulf™6
beanstandet werden.

Wir stimmen zunéchst ginzlich mit de Wulf tiberein, 7
dal man den Augustinismus nicht in der Weise dem Peri-
patetismus gegeniiberstellen diirfe, als ob ersterer keine
aristotelischen Elemente in sich fasse. Man denke nur
daran, aus welchen Quellen der hl. Augustinus seine

13 Ex suo (Alexandri) ingressu frates et alii exaltaverunt in coelum,
et ei dederunt auctoritatem totius studii, et adsecripserunt ei magnam
Summam illam, quae est plusquam pondus unius equi, quam ipse non
fecit sed alii. Et tamen propter reverentiam ascripta fuit, et vocatur
Summa fratis Alexandri. . . . Unde, ut breviter dicam, ipse ignoravit has
scientias nunc vulgatas, scl. naturalem philosophiam et metaphisicam, in
quibus est tota gloria studii modernorum, Sed sine illis logica sciri non
potest. . . . Certum etiam est quod omnes illas scientias, de quibus seribo,
ignoravit. Opus minus, ed. Brewer p. 326—327.

14 Siger de Brabant, p. 64—67.

15 Augustinisme, Dictionnaire de Théol. cath., col. 2508—2506.

16 (zilles de Lessines, p. 16—22.

7 A, a, O, p. 16.



394 Roger Bacons Hylomorphlsmus

philosophischen Ansichten vorziiglich schopfte, die einen
wesentlichen Bestandteil des mittelalterlichen Augustinis-
mus bildeten. Augustinus lernte Plato hauptsédchlich
durch neuplatonische Schriften kennen, und der Neuplato-
nismus hat durch seinen eigentlichen Begriinder Plotin
eine Reihe aristotelischer Lehren erhalten, die dieser bis-
weilen unter dem Namen Platos in sein System aufnahm.
Es steht darum fiir uns auBer Zweifel, dal wir im sog.
Augustinismus auch aristotelische Ansichten wiederfinden
miissen, geradeso wie die thomistische Theologie und Phi-
losophie manches von Augustinus angenommen hat.

Was die n#here Charakteristik des philosophischen
Augustinismus anbelangt, so halten wir die von Mandonnet-
Portalié angegebenen Merkmale im groBen ganzen fiir
berechtigt, und es erscheint uns hodchst befremdend, daf
de Wulf die berithmte Illuminationstheorie von der Philo-
sophie des hl. Augustm vollig ausschliefen will, "¢ und die
Verwischung eines formellen Unterschledes zwischen Philo-
sophie und Theologie nach ihm weder augustinisch noch
uberhaupt scholastisch sein soll.71?

Durchgehen wir kurz die wichtigsten Kennzeichen
und fragen wir uns, ob sie bei Roger Bacon sich finden
oder nicht.

Angefangen bei Philo, Plotin, Augustinus bis hinauf
zu den Platonikern des 13. Jahrhunderts, bei den Syrern,
Arabern und Juden, bei all diesen 140t sich die illumi-
natio divina nachweisen, die kurz darin besteht, daf
wenigstens zur Erwerbung der allerersten Ideen, selbst
auf philosophischem Gebiete, eine besondere Mitwirkung
Gottes verlangt wird und zwar nicht nur als causa efficiens,
sondern auch als causa formalis.

Unter der Herrschaft dieser Erleuchtungstheorie war
es unmoglich, zu einer klaren und scharfen Abgrenzung
des philosophischen und theologischen Gebietes zu gelangen,
so daB wir bis zu den Zeiten eines Albertus und Thomas
nirgends das Verhidltnis von Natur und Ubernatur,
von Glauben und Wissen in allseitig gebiihrender
Weise dargestellt finden.

Beide Momente, die illuminatio divina wie die Ver-
mengung der naturhchen und iibernatiirlichen Ordnung,

78 (zilles de Lessines, p. 20.
na A, a, O, p. 21, b. 3.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 395

die notwendig aus ersterer folgt, sind von Roger Bacon
in greifbarer Weise vertreten worden und haben bereits
so eingehende Behandlung von anderer Seite erfahren,?20
dal wir uns mit einigen Andeutungen begniigen konnen.

Wie wir bei Besprechung der Universalienlehre Rogers
sahen, gibt es bei ihm {iberhaupt keine universalen Be-
griffe im aristotelisch-scholastischen Sinne mehr, so daB
eigentlich die Moglichkeit jeder Wissenschaft aufhoren
mubBte. Diese sucht Roger, wie seine Gesinnungsgenossen,
die fast alle keine inhaltliche Abstraktion annehmen,
durch die Annahme einer gottlichen Erleuchtung zu retten.
Er unterscheidet némlich eine zweifache Erfahrung, die
eine ist die menschliche oder philosophische, die durch
die duBeren Sinne und die Experimente erworben wird.
Diese geniigt aber dem Menschen nicht, da sie nichtein-
mal iiber die korperlichen Dinge hinreichend GewiBheit
gewihrt, bis zu den geistigen aber in keiner Weise heran-
reicht. Darum muB der Verstand des Menschen von anderer
Seite unterstiitzt werden, und dies geschieht eben durch
die innere Erleuchtung.’! Die ganze Philosophie ist nach
Bacon den Patriarchen und Propheten geoffenbart und
durch diese den heidnischen Philosophen {ibermittelt
worden, von denen jedoch die hervorragendsten wie Py-
thagoras, Sokrates, Plato und Aristoteles besondere Er-
leuchtungen erhielten.”??  Offenbarung und Tradition
kommen also bei Roger in Betracht. Seine Vorliebe, sich
in aristotelischen Awusdriicken zu bewegen, ohne deren

120 Th, Heitz, Les rapports entre la Philosophie et la Foi de Bérenger
de Tours a 8. Thomas d’Aquin, Dissert. Paris 1909, p. 117—123 Roger
Bacon. Heitz hat die wichtigsten Stellen fiir diese Frage gut zusammen-
gestellt. — P. Hadelin Hoffmans, La synthése doctrinale de Roger Bacon,
Archiv fiir Geseh, d. Phil.,, 1907, 8. 196—224. Vom gleichen Verfasser:
Roger Bacon, L’intuition mystique et la science, Revue Néo-Scholastique,
Aofit 1909. p. 370—897. — C. Pohl, Das Verhéiltnis der Philosophie zur
Theologie bei Rog. Bac. Dissert. Neustrelitz 1893. H. Reuter, Geschichte
der religiosen Aufklirung im Mittelalter, 2. Bd., Berlin 1877, S. 67—86.
Die beiden letzteren Autoren feiern Bacon als Rationalisten. _

12t Sed duplex est experientia, una est per sensus exteriores, . . . sed
haec experientia non sufficit homini. . . . Krgo oportet quod intellectus
hominis aliter juvetur, et ideo sancti patriarchae et prophetae, qui primo
dederunt scientias mundo, receperunt illuminationes interiores. Opus maius,
ed. Bridges, Vol. II, p. 169; vgl. Vol. III, p. 53. — Delorme (a. a. O.
col. 16) scheint die experientia interna bei Bacon nicht richtig aufgefaBt
zu haben. :

122 Opus tert., c. 24, ed. Brewer p. 79—81.



396 Roger Bacons Hy]omorphlsmus

Sinn anzunehmen, brachte es mit sich, daB er diese illu-
minatio divina, Gott selbst, den Urheber derselben, als
intellectus agens bezeichnete und diesen daher als von
der menschlichen Seele getrennt auffassen mubBte.’?? Es
wire darum ganz verfehlt, wie auch Mandonnet "2 gezeigt
hat, Bacon der aristotelisch-averroistischen Richtung im
13. Jahrhundert beizdhlen zu wollen; Roger hilt an der
personlichen und unsterblichen Seele eines jeden Menschen
fest, die er allenthalben in seinen Werken ausspricht.

Es sei noch erwihnt, daB sich auch bei Bacon die
fiir die Anhiinger der illuminatio charakteristischen Texte
vorfinden: Illuminat (scl. lux divina) enim omnem hominem
venientem in hunc¢ mundum,”® und jéner andere: Nam
Deus respectu animae est smut sol respectu oculi corporalis,
et Angeli sunt stellae.”25

Das Gefihrliche dieser ganzen Erleuchtungstheorie
liegt darin, daB sie dem Subjektivismus in der Philosophie
Tur und Tor offnet, da die Erleuchtung stets eine beson-
dere und individuelle ist, weshalb man das Zuriickdringen
der illuminatio auf das tiibernatiirliche Gebiet durch das
entschiedene Vorgehen des hl. Thomas nicht hoch genug
anschlagen kann.

Mit Annahme dieser Offenbarung auf naturlichem
Gebiete ist eo ipso die Scheidung zwischen Aufgabe der
Vernunft und Aufgabe des Glaubens ins Schwanken ge-
bracht. Tatsichlich erkennt denn auch Bacon der Philo-
sophie keinen selbstindigen Wert zu.”?” Es gibt nur eine
vollkommene Weisheit, die Theologie, die in der HI. Schrift
enthalten ist, der die Philosophie zu dienen hat als ex-
pllcatlo per doctrinam et opus.”?® Infolge dieser Ver-

728 Bacon erklart seine Ansicht iiber den Intellectus agens separatus
besonders: Opus maius, ed. Bridges, Vol. III, p. 45—46; Opus tert., ¢. 23,
ed. Brewer p, 74—75.

24 A, a, 0. p. 25656 ff. Gegen die Auffassung der Averroisten schreibt
Roger vor allem Ms. I, col. 83b—844d.

725 Qpus maius, Vol. IIL, p. 45.

26 Qpus tert,, c. 28, p. 74.

27 Qportet 1gltur ut trahatur philosophiae potestas ad sacram veri-
tatem, quantum possumus, nam valor philosophiae aliter non lucescit,
qnoniam philosophia secundum se considerata nullius utilitatis est. Opus
maius, Vol. III, p. 69,

8 Dico igitur quod vel est una scientia dominatrix aliarum, ut
theologia, cui reliquae penitus sunt necessariae, . . . ad cuius nutum et
imperium ceterae subiacent, Opus maius, Vol. III p. 36. Et ideo philo-
sophia non est nisi sapientiae divinae exphcatm per doctrinam et opus.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen, 397

mengung von Glauben und Wissen lehrt Roger denn auch
die Erkennbarkeit des Trinitdtsgeheimnisses u. a. durch
die Vernunft, so dafl selbst die heidnischen Philosophen
diese Erkenntnis besaBlen.”?® Abélard sprach sich in dieser
Hinsicht fast in den gleichen Ausdriicken wie Bacon aus.’8°

yDie Philosophie ist also im Grunde genommen nach
Roger nur eine allgemeine Methode religioser Apologetik*,73!
oder wie Bacon selbst etwas ausfiihrlicher sagt: Tota phi-
losophie intencio est per viam admiracionis universi
devenire in cognicionem Dei, et proprietatem eius tam
absolutarum quam relatarum(!), ad creacionem mundi et
eius conservacionem et promissionem felicitatis future
obedientibus sibi, et infelicitatis non obedientibus, tam
angelis quam hominibus, ut vivant ipsi homines eius cultu
debito, . .. et ut consistant in morum honestate, ... tandem
veniant ad statum omnium bonorum aggregacione per-
fectum.™? Zweck der ganzen Wissenschaft ist also aus-
schlieBlich die Rettung der Seele, Leitung und Fithrung
des Menschen zu seiner wahren Gliickseligkeit; ein ganz
augustinischer Gedanke. Damit wire der Philosophie jede
selbstindige Bedeutung abgesprochen.

Eine Reihe weiterer charakteristischer Merkmale fir
den Platonismus auf kosmologischem Gebiete konnen wir
als Resultat unserer Studie hinstellen.

Roger Bacon suchte uns eingehend zu beweisen, daB
die erste Materie keine pura potentia sei, sondern
bereits etwas Aktuelles (Bd. 26, 15 ff.), so daf} ein sub-
stanzielles Werden im aristotelisch-scholastischen Sinne bei
ihm nicht nachgewiesen werden kann. Mit dieser Auf-

Et propter hoc una est sapientia perfecta quae sacris literis continetur et
sanctis a Deo data, per philosophiam tamen, sicut per ius ecanonicum
explicanda. A. a. O., p. 68.

29 Potuit autem Metaphysicus satis docere quod Deus est, et quod
naturaliter cognoscitur, et quod est infinitae potentiae, et quod est unus,
et quod est trinus. Opus maius, Vol. II, p. 229. Philosophi igitur veri-
ficaverunt Causam Primam sive Deum esse unum et trinum. Quoniam Plato
patrem, paternamque mentem et utriusque amorem mutuum unam summam
indivisam trinitatem non solum ita credi oportere docuit, set ita esse racio-
nibus certis convicit. Metaphysica Fr. Rogeri, ed. Steele, p. 7—8. Inventam
esse in tumba Platonis super eius pectus laminam auream in qua scriptum
fuit: ,Credo in Christum nasciturum de virgine passurum pro humano
genere, et tercia die resurrecturum.“ A. a. O. p. 9.

0 Vgl. Endres, Geschichte der mittelalt. Philosophie, S. 50—51.

1t P, Had. Hoffmans, La syuthése doctrinale de R. B., S. 217, n. 53.

2 Metaphysica, ed. Steele p. 6.



398 ‘Roger Bacons Hylomorphismus

fassung der Materie hing dann seine Erkldrung der ra-
tiones seminales (Bd. 25, 385 ff) zusammen, die bei den
Augustinern eine verschiedene Deutung gefunden haben.
Wir sahen ferner, dafl nach Bacon nicht nur die korper-
lichen, sondern auch die geistigen kreatiirlichen Sub-
stanzen eine Zusammensetzung aus Materie und
Form aufweisen (Bd. 25, 353 ff.). Als notwendige Folge
seines Hylomorphismus begegnete uns schliefllich die Plu-
ralitdt der Formen (Bd. 26, 372 ff) in den Elementen
und gemischten Korpern und zwar in einer Weise, dal} wir
beim Menschen selbst eine Mehrheit von Seelen an-
nehmen miifiten, da uns seine Einheit der drei Lebens-
prinzipien als eine sehr lose erscheint. —

Aus dem einleitenden Kapitel sei noch auf ein Kenn-
zeichen hingewiesen, das zwar nicht augustinisch, aber den
Vertretern der Franziskanerschule im 13. Jahrhundert
eigentiimlich ist, die Unmoglichkeit einer ewigen
Weltschopfung (Bd. 25, 324).

Wir haben sodann in unserer Arbeit wenigstens darauf
hingewiesen, daBl Roger die Fakultiten der Seele mit
dieser selbst identifiziere (Bd. 25, 380), wodurch
auch seine Psychologie ihr augustinisches Geprige erhilt,
wobei die Erkenntnisweise durch Erleuchtung, die wir
vorhin beriihrten, in Betracht gezogen werden mub.

Was das Methodische angeht, so hat Bacon mit den
Idealisten gemein, daBl er kein Systematiker ist, womit
nicht ausgeschlossen werden soll, dafl die Methode mancher
Aristoteliker noch erhebliche Médngel aufweise und ander-
seits der eine oder andere Platoniker strengen Aristotelikern
methodisch iberlegen sei. Wenn ferner Roger auch in
Worten Aristoteles weit liber Plato stellt und dadurch
sich scheinbar von den iibrigen Vertretern des Augustino-
Platonismus unterscheidet, so stimmt er doch tatsdchlich
mit ihnen iiberein. — SchlieBlich ist auch bei ihm die
Metaphysik von der Moral beherrscht.”

Avicebron, platonisch-neuplatonische und besonders
arabische Werke bildeten seine Quellen, aus denen er
reichlich schopfte. — Fragen wir endlich, ob Bacon, wie
dies bei den Anhéngern der platonischen Philosophie in
der Regel der Fall ist, das Bonum dem Verum voran-

28 Wenigstens ist die von Steele veriffentlichte Metaphysica Fratris
Rogeri zum gréBiten Teil nur ein Auszug aus dessen Philosophia moralis.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 399

stelle, so scheint uns eine Distinktion am Platze zu sein.
Wir vernahmen frither, daBl Roger die intellektuellen und
affektiven Tétigkeiten von einer Potenz ausgehen lasse,
Verstand und Wille nicht real voneinander unterscheide.’3¢
P. Hadelin hat dies gleichfalls angedeutet, indem er sagt:
»Iis zeigt sich (bei Bacon) eine vage Tendenz das Wahre
und Gute zu konfundieren, den Willen und Verstand zu
identifizieren.“ 7> Auch bei Roger gilt der Satz: ,Malus
est ignorans, und sehr bezeichnend fiigt er etwas
weiter hinzu: Et hoc experimentum est, quod pulchri-
tudo veritatis cognitae in suo fulgore allicit homines
ad eius amorem, sed probatio amoris est exhibitio operis.
Et ideo qui contra veritatem operatur, necesse est ut eam
ignoret,”® Man miilte also schliefen: wer das Gute kennt,
vollbringt es auch. Damit wéiren wir bei Sokrates und
Plato angelangt, und auch bei Bacon wire die Gefahr
eines psychologischen Determinismus nahegeriickt. Den-
noch mufl man gestehen, dafl Bacon von der sokratischen
Auffassung noch entfernt ist, da er den appetitiven Fahig-
keiten nicht jede Bedeutung abspricht. Ein Vergleich mit
Wilh. Ockam scheint uns die Sache klarer zu machen.

Ockam erkennt gleichfalls einen realen Unterschied
zwischen Verstand und Willen nicht an, sondern erklart
sie als eine Realitit, identisch mit der Seele. Von diesem
Gesichtspunkte aus konne man daher weder von einem
Vorrang des Intellektes vor dem Willen noch umgekehrt des
Willens vor dem Intellekt reden. — Das Gleiche kann man
bei Bacon sagen. — Ferner, betrachtet man Intellekt und
Willen nach dem, was sie bezeichnen, so kann man zugeben,
sagt Ockam, daBl der Wille vornehmer sei als der Ver-
stand, da der Akt des Liebens den Akt des Erkennens
iibertreffe. Handele es sich schlieflich nur um die zeit-
liche Prioritdt, so kOnne man sagen, der Intellekt sei
frither als der Wille, da das Erkennen dem Wollen voran-
gehe, 87

Diese Unterscheidung halten wir ganz auf Rogers
Ansicht anwendbar, wie sich besonders bei seiner Erklidrung
der Gliickseligkeit des Menschen zeigt. Diese muf} durch
den Akt der vornehmsten Fidhigkeit erreicht werden, und
Bacon verrat deutlich, daB wir als solche den Willen zu

8 Bd. 26, 377. 76 ['intuition mystique et la science, p. 385.
86 Qpus maius, Yol. II, p. 170.
137 Muschietti, Breve saggio sulla Filosofia di Guglielmod’Ockam, p. 114.



400 Roger Bacons Hylomorphismus

betrachten haben. Dennoch geht auch bei ihm zeitlich
das Erkennen dem Wollen und Verlangen voraus.?8

Nach dem Vorausgegangenen steht fiir uns zweifellos
fest, daBB wir in Roger Bacon einen Anhinger des Plato-
nismus erblicken miissen, wie er im 13. Jahrhundert
herrschte. Da wir beziiglich des intellectus agens separatus
bei Roger und des Verhiltnisses von Philosophie und
Theologie in dieser Richtung iiberhaupt anderer Meinung
sind als de Wulf, wie erwiahnt wurde, so erscheinen uns
diese beiden Momente keineswegs als Unterscheidungs-
zeichen, die Roger eine Sonderstellung unter seinen Ge-
.sinnungsgenossen einrdumen wirden.”®

Dennoch gewdhrt uns ein anderer Umstand einen hin-
reichenden Grund, Bacon nicht schlechthin mit den Plato-
nikern der Hochscholastik zu identifizieren: er hat mit
dem Mystizismus den Empirismus verbunden, und gerade
seine starke Hervorkehrung der experimentellen Methode
hat in unserer Zeit mehr als frither die Aufmerksamkeit
auf ihn gelenkt.™?

Wir haben bereits oben gehort, dal Roger eine zwei-
fache Erfahrung unterscheide, aulBer der inneren durch
Erleuchtung gibt es noch eine dullere durch die Sinne."™!

Es ist wirklich merkwiirdig, den gleichen Autor, der
in einer Weise die Notwendigkeit der géttlichen Erleuch-
tung und Offenbarung betont, da man fast an der natiir-
lichen Erkenntnisfahigkeit desMenschen tiberhaupt zweifeln
mochte,*? nun mit gleicher, vielleicht noch groflerer Be-
geisterung fiir das Experiment, fiir die experimentellen

138 De felicitate autem copiose locuti sunt (philosophi), et dico de
vera, . . . que in Deo et a Deo est habenda, . . . et alii omnes concordant
quod est in participacione bonitatis divine, ipsam cognoscendo et amando . ..
set appetitus et desiderium summi boni sequntur cognicionem. Quapropter
anima habet cognoscere et desiderare summum bonum quo compleatur
aliquando, quia appetitus naturalis non frustrabitur a fine suo. Meta-
physica, ed. Steele p. 14.

19 Vgl. De Wulf, Histoire de la Philosophie médiévale, p. 426.

740 Die Berechtigung zu dieser Unterscheiduug ist auch von Picavet
angedeutet worden; vgl, Esquisse d’une histoire générale et comparée des
Philosophies médiévales, Paris 1905, p. 220.

141 Sed duplex est experientia; una est per sensus exteriores, et sic
experimenta ea, quae in coelo sunt per instrumenta ad haec facta et haec
inferiora per opera certificata ad visum experimur. Opus maius, Vol. II, p.169.

42 Die Metaphysik muB nach Bacon u. a. beweisen: quod non potest
homo per propriam industriam scire qualiter Deo placeat cultu debito nec
quomodo ad proximum, nec ad se ipsum se habere debeat, sed indiget in
his revelanda veritate. Opus maius, Vol. II, p, 227.



als Grundiage seiner phllosophlsohen Anschauungen. 401

Wissenschaften eintreten zu sehen. Die ganze Pars sexta
des Opus maius handelt von der Scientia experimentalis??,
und' auch sonst spricht er noch an vielen Stellen™* von
dieser Wissenschaft.

Wie Roger von der ganzen Logik nicht viel Aufhebens
macht und einen Unterricht in derselben gar nicht als
notwendig erachtet, indem er die natiirliche und wissen-
schaftliche Logik nicht voneinander trennt,’5 so hat er
insbesondere nicht viel Vertrauen auf den Syllogismus;
dieser gewihrt nur dann Sicherheit, wenn die Experientia
im Sinne von Experiment hinzukommt.™¢ — Es sei hier
gleich an die Ahnlichkeit mit Wilh. Ockam erinnert, der

ebenfalls dem deduktiven Verfahren seinen absoluten Wert
abspricht, 77

Roger Bacon hat v1el experimentiert, viel Geld fiir
die Konstruktion von Instrumenten ausgegeben,’*® manche
Beobachtungen angestellt und dabei namentlich in der
Optik Resultate erzielt, die in Anbetracht der damaligen
Verhiltnisse alle Anerkennung verdienen; viel Neues hat
er jedoch nicht gebracht.™" Es miiite die Aufgabe einer

43 Fd., Bridges, Vol. II, p. 167—222.

74 Besonders Opus tert., c¢. 18. Sed praeter has scientias est una
perfectior omnibus, cui omnes famulantur, et quae omnes miro modo certificat:
et haec vocatur scientia experimentalis, quae negligit argumenta, quoniam non
certificant, quantumcamque sint fortia, nisi simul adsit experientia con-
clusionis. . Opus tert., c. 18, ed. Brewer p. 43.

s Do locru'a enim non est vis tanta, quia scimus eam per naturam,
licet vocabula logmae in lingna qua utimur, quaerimus per doctrinam. Sed
ipsam scientiam habent omnes homines ex natura. Opus tert. c. 28, ed.
Brewer p. 102. Quapropter de logica et grammatica non est necessaria
instructio humana, nisi propter vocabula lmguarum A. a. 0., p. 105.

76 Sine experientia nihil sufficienter sciri potest. Duo enim sunt
modi cognoscendi, scl. per argumentum et experimentum. Argumentum
concludit et faecit nos concedere conclusionem, ‘sed non certificat neque
removet dubitationem, ut quiescat animus in 'intuitu veritatis, nisi eam
inveniat via experientiae; quia multi habent argumenta ad scibilia, sed
quia non habent experientiam, negligunt ea, nec vitant nociva nec prose-
quuntur bona. . . . Ergo argumentum non aufﬁclt sed experientia. Opus
maius, Vol. II, p. 167—168. Quod ergo dicit Arist., quod demonstratio
syllogismus est, faciens scire, intelligendum est, si sua experientia comi-
tetur, et non de nuda demonstratione. A. a. O. p. 168.

11 Vgl Muschietti, a. a. 0. p. 96 ff.

748 Nam per viginti annos quibus specialiter laboravi in studio
sapientiae, neglecto sensu vulgi, plus quam duo millia librarum ego posui
in his, propter libros secretos, et experientias varias, et linguas, et instru-
menta, ot tabulas, et alia. O us tert., c¢. 17, ed. Brewer p. 59.

19 Vel Vogl, Die Physxk Roger Bacons S. 101.

Jahrbueh fiir Philosophie etc. XXVIL 27



402 Roger Bacons Hylomorphismus

besonderen Arbeit sein, die wahre Bedeutung Rogers fiir
die physikalischen Wissenschaften darzulegen, namentlich
wirde ein Vergleich mit Albertus Magnus sich als Not-
wendigkeit ergeben. Es will uns scheinen, als ob diese
Frage noch nicht geniligend aufgekliart sei. Gonzalez™"
z. B. erblickt das Hauptverdienst Bacons darin, daf} er der
eigentliche Wiederhersteller der Induktionsmethode sei.
Vogl 7! glaubt sagen zu miissen, ,dafl Roger Baco mit
Bewulltsein die Physik als eine Experimentalwissenschaft
erkannte, wihrend Baco von Verulam die induktive Me-
thode philosophisch begriindete. — Man mdge doch end-
lich aufhéren, Bacon von Verulam als den.Begriinder der
Induktion zu preisen, sei es nun in theoretischer oder
praktischer Hinsicht. Er hat nichts gelehrt, was man
nicht bereits wullte, und was er Neues zur induktiven
Methode hinzufiigte, hat deren Gebrauch fiir die Wissen-
schaft unmoglich gemacht. ,Bacon war kein Gelehrter,*
bemerkt Cl.Bernard,’®? ,,er hat den Mechanismus der experi-
mentellen Methode gar nicht verstanden.” Ein anderer
unverdachtiger Autor aduflert sich noch entschiedener,
indem er schreibt: ,Liebigs meisterhafte Analyse der Ver-
suche Bacos, ... hat uns freilich gezeigt, dal aus Bacos
Versuchen nicht nur nichts folgte, sondern auch nichts
folgen konnte. Wir finden aber dafiir Griinde genug in
der Gewissenlosigkeitund Leichtfertigkeitseines Verfahrens,
in dem willkiirlichen Ergreifen und Verlassen seiner Gegen-
stinde, in dem Mangel an Concentration und Ausdauer;
besonders endlich auch in seinem UberfluB an metho-
dischen Einfillen und Schleichwegen, welche den brauch-
baren Teil der Methode iiberwuchern und der Willkir
und Weichlichkeit Ausfliichte darbieten, wihrend sie prak-
tisch gar nicht anzuwenden sind . . . es waren nicht die
Begriffsgespenster, welche ihn hinderten, mit Erfolg zu
forschen, sondern es war der ginzliche Mangel derjenigen
Eigenschaften, welche zur Forschung liberhaupt befidhigen.
Baco hitte ebensowenig einen alten Autor kritisch heraus-
geben konnen, als er ein ordentliches Experiment machen
konnte.* 733 |
0 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin. Aus dem Spanischen
iibersetzt von K. Nolte. Bd. I, Regensburg 1885, S. 45.
At K, g, O 8. 17

52 Introduction a I’étude de la médecine expérimentale, Paris 1900, p. 89.
" 8(;53 11(;;1 Lange, Goschichte des Materialismus. 2, Buch, Leipzig 1902,
. 180—181.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 403

Der amerikanische Arzt J. Walsh hat sich mit der
Frage beschiftigt, wem das Verdienst gebiihre, die experi-
mentelle Methode in die Wissenschaft eingefiithrt zu haben.
Auch er wendet sich mit Unwillen gegen die Ansicht, als
konne Fr. Bacon dieses Verdienst in Anspruch nehmen.
Gilbert von Clochester (1580—1600) habe diese Methode
in hervorragender Weise angewandt, und dieser sei nur
in die Fullstapfen eines Albertus Magnus und Roger Bacon
eingetreten. Albertus habe jedoch bereits vieles vor Roger
in dieser Beziehung geschrieben, weshalb letzterer nicht
als Begriinder gelten koOnne,?*

Aristoteles ®®* hat in seiner Analytik und Topik die
Gesetze der Induktion schon klar aufgestellt, die dann
durch Albertus’® noch deutlicher theoretisch entwickelt
und praktisch iverwertet wurden, wie aus dessen enzyklo-
padischem Werke hervorgeht, das c. 1256 vollendet war,
also zu einer Zeit, wo Roger Bacon noch nichts Bedeu-
tendes geleistet hatte. Vergebens sucht manin den Werken
Rogers nach einer philosophischen Auseinandersetzung der
induktiven Methode. Man muf} indes gestehen, daB er sie
in reichem Mafle zur Anwendung gebracht hat, insofern
es sich um einfachere, sich oft wiederholende Erscheinungs-
tatsachen handelt. Komplexere Erscheinungen jedoch, die
zu ihrer Erklirung schwierige Experimente, genaue Instru-
mente und speziellere Beobachtung verlangten, konnte weder
er noch Albertus hinreichend aufhellen; dazu reichten die
Mittel jener Zeit nicht aus. Die experimentelle Methode
hat zudem bei Bacon noch die Schattenseite, dafl sie nach
seiner Ansicht uns doch keine geniigende Sicherheit iiber
die Korperwelt verschafft, so dal man schliefllich wieder
zur illuminatio seine Zuflucht nehmen mufB.?%7

Ein Verdienst hat Roger Bacon gewiBl, dhnlich wie
sein Namensvetter Fr. Bacon von Verulam, mit dem er

54 The Popes and Science, New York 1908, 8. 281 ff. — Dabher
tinscht sich auch Delorme, wenn er (a. a. O., col. 16) schreibt: Telle est
la méthode expérimentale que Bacon a eu la gloire de créer et de donmer
au monde. Wir sind iibrigens iiberzeugt, daB P. Delorme gegenwirtig
fiber manche Punkte anders denkt, als er sie in seinem erwdhnten Artikel
iiber Bacon dargestellt hat.

15 Rhet. I, 20. Anal. Pr, II, 23. Anal. Post. I, 18. 19. 1, 6. Top. VIII, 8.

w6 In II Anal, Pr. tr. VII, c¢. 4. 5. 6. In L. Top. tr. III, c. 4. In
VI Eth. tr. II, c. 25. In veget. 1. VI, tr. I. c. 1.

57 Qpus maius, Vol. II, p. 169.

7%



404 . Roger Bacons Hylomorphismus

ubrigens mehr als den Namen gemein hat,’8 daB er der
deduktiv-spekulativen Methode gegeniiber, die fast aus-
schlieflich in Paris herrschte, die Notwendigkeit der experi-
mentellen so entschieden betonte, die ihm seine Lehrer in
Oxford, Robert Grosseteste und Adam de Marisco, einge-
f16Bt hatten. — Diesen,” sowie Petrus Peregrinus,’® der
ebenfalls ein groBler Experimentator war, zollt er daher
bei jeder Gelegenheit Lob und Anerkennung.

Vergessen sei ferner nicht, dal Bacon darauf drang,
das Sprachstudium in gréBerem Umfange zu pflegen, als
es zu seiner Zeit geschah, indem er auf den Wert der
Sprachenkenntms fur Phllosophen und Theologen hinwies,
wie er auch selbst mehrere Sprachen verstand.‘bl Uber-
haupt war es ihm darum zu tun, den ,freien Kiinsten*
wieder zu neuem Leben zu verhelfen, die immer mehr
in den Hintergrund des wissenschaftlichen Betriebes ge-
dringt wurden.™ FKEr hatte ein gutes Auge fiur die
Schéden seiner Zeit, war eine praktische Natur, und darum
kann man auech seinen Reformvorschlagen meht jede Be-
deutung absprechen. ohne aber im entferntesten der Uber-
treibung Picavets beistimmen zu wollen, der meint, es
wirde wohl in der Geschichte keinen Platz fiir eine Re-
formation gegeben haben, die sich vollig von dem Katholi-
zismus trennte, wenn die Kirche die Anweisungen Rogers
befolgt hitte, ¢

w8 Vgl. Déring, Die beidea Bacon, Archiv fir Gesch. d. Phile-
sophie, 1904, 8. 341—348. Der Verfasser hat manche Vergleichsmomente
liberseben,

%9 Opus maius, Vol. I, p. 108; Vol. IlI, p. 82 und 88. Opus tert,,
c. 22, p. 70. Compend. studii Phil., ed. Brewer p. 469.

60 OQpus tert., c. 13, p. 46.

76l Nolan-Hirsch, The greek grammar of Roger Bacon and a fragment
of his hebrew grammar. Cambridge 1902, Introduction p. XXV ff.

%2 Vgl, Felder, a. a. O., 8, 412 ff.

63 Si done I'Eglise s’était engagée dans la voie indiquée par Roger
Bacon, deux résultats considérables auraient été obtenus. D’abord les
théologiens -eussent été obligés de partir des textes, non des commentaires
ou des expositions et méme des traductions, qu’ils tiennent de leurs
prédécesseurs. . . . Puis le théologien aurait étudié toutes les sciences dont
Bacon lui avait signalé l'importance. . .. Mais il semble qu’il n'y efit
pas eu de place pour une Renaissance pd.rfOlS hostile au christianisme,
pour une Réforme qui se séparit completement du catholicisme. Il semble
qu’il n’y aurait jamais eu rupture compléte ni guerre ouverte entre les
théologiens et les purs historiens ou savants, Deux directions de la Théo-
logie ot de 1'Exégese catholiques au XIIIe siecle, St. Thomas d’Aquin ‘et
Roger Bacon. Revue de l’histoire des religions, 1905, p. 189—190.



als Grundlage seiner philosophisechen Anschauungen. 405

Bei all diesen Verdiensten miissen wir jedoch bekennen,
daBl der Philosoph, der wuns an erster Stelle bei dieser
Arbeit interessierte, in Bacon zu kurz gekommen ist.
Hauréau erblickt schon in dem Reformplan Rogers eine
Unterdrickung alles dessen, was Philosophie heifit.?%¢ Er
hatte keine Zeit und keine Lust, um sich mit philoso-
phischen Spekulationen abzugeben; diese beherrschte
keineswegs sein geistiges Leben, wie Lange meint.’%?
Den Zeitumstinden sich fiigend, konnte er die Philosophie
nicht ganz unberiicksichtigt lassen, und so nahm er denn
aus vorhandenen Werken, was er fiir notwendig fand,
ohne dabei zur Weiterbildung der Philosophie beizutragen;
das tatsidchliche Ausschreiben oder Benutzen des einen
Autors durch den anderen war ja in jener Epoche viel
hiufiger als das Zitieren, bemerkt Reuter.? Er blieb
ruckstindig auf philosophischem Gebiete, weil er den
aristotelischen Geist nicht in sich aufzunehmen vermochte,
sondern unter neuen Ausdricken die alten Anschauungen
bewahrte, wihrend die meisten seiner Zeitgenossen dem
Aristotelismus in dieser oder jener Beziehung sich naherten.
Darum haben seine Werke fir die Philosophie vor allem
historischen Wert, der nicht unterschitzt werden darf.

Roger studierte in Oxford und Paris, und so wundern
wir uns nicht, bei ihm die charakteristischen Merkmale
dieser beiden Schulen vereint zu seben: Empirismus und
Mystizismus. Die gleiche Beobachtung 148t sich bei seinem
dlteren Ordensbruder Bartholomius Anglicus’" machen,
so daB man mit Recht der platonisch-mystischen eine
mystisch-empirische Richtung im 13. Jahrhundert an die
Selte stellen darf.

i Hl%tOll‘G de la Philosophie scolastique. H ps 91,

65 Roger Baeon, Histor. Zeitschrift v. Sybel 1883; Bd. 51,
S. 449—450.

66 (Gesch. der relig. Aufklirung, Bd. II, 8. 78.

67 Uber ihn handeln Felder, a. a. 0., S. 248ﬁ' Endres, a. a, 0., 8. 93 f.



	Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen [Fortsetzung]

