
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen
Anschauungen [Fortsetzung]

Autor: Höver, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


368 Eoger Bacons Hylomorphismus

ROGER BACONS HYLOMORPHISMUS

ALS GRUNDLAGE SEINER PHILOSOPHISCHEN

ANSCHAUUNGEN.

(Schluß von Bd. XXV, S. 202—220,277—388, Bd. XXVI, S. 2—53, 188—225.)

YON P. DR. HUGO HÖVER S. O. Cist.

—X§x&~

6. Entstehung des Menschen.
Einleitend führt Bacon aus Aristoteles und Avicenna

den Nachweis, daß das semen generations nicht von der
Substanz des Körpers sei, sondern ein Überbleibsel
(residuum) der möglichst gut verdauten Nahrung.616

a) Die drei Lebensprinzipien.
Mehr Interesse hat für uns, was Roger über die

„Hervorbringung der Teile der Seele"616 lehrt, wie er sich
ausdrückt. Vor 20 Jahren lehrten alle, sagt Bacon, die
intellektive Seele allein werde gegeben, d. h. komme von
außen, während die vegetative und ^ensitive im Menschen
aus der Potenz der Materie auf natürliche Weise
hervorgebracht würden. Zu seiner Zeit noch verherrlichten die
Theologen aus England und alle Philosophantes diese Lehre,
die auch an mehreren Stellen von Aristoteles vorgetragen
werde, sowie von Avicenna und Averroës. Gegen sie sei
nur die Autorität zweier Bücher: De spiritu et anima und
De ecclesiasticis dogmatibus, die jedoch weder von
Augustinus, noch von Gregorius, Hieronymus, Ambrosius oder
Beda oder sonst einem berühmten Autor stammten. In
diesen genannten Büchern werde nämlich gesagt, die
vegetative und sensitive Seele würden mit der intellektiven
zusammen geschaffen und im Tode von ihr getrennt. Da
aber diese Werke apokryph seien, so könne mit ihnen auch
nichts bewiesen werden. Überhaupt hätten die Heiligen
manches gesagt ex incidenti, indem sie sich der Sprache
des Volkes anpaßten, ohne aber näher nach der Gewißheit

dessen zu forschen, was sie behauptet hätten. So
müsse man z. B. die Worte des hl. Gregorius verstehen,

615 Ms. I, col. 81a—81d.
616 Sed de productions partium animae in esse non est minor diffi-

ciiltas. Ms. I, col. 81 d.



als Grundlage seiner philosophisehen Anschauungen. 369

der in einer Homilie sage, die Pflanzen hätten keine
Seele, obwohl es doch allen Philosophen und Theologen
geläufig sei, daß die Pflanzen eine vegetative Seele besitzen.
Gregorius habe sich also entweder getäuscht, oder in
der Sprache des Volkes sich ausgedrückt, das nur bei
Tieren und Menschen von einer Seele rede.1517

Aus diesen Angaben Rogers müßte man also schließen,
daß sich in seiner Zeit die Ansichten in diesem
Lehrpunkte geändert hätten. Während vor 20 Jahren, wie
Bacon bemerkt, noch alle lehrten, nur der Intellekt werde
geschaffen, waren es zur Zeit der Abfassung der
Communia Naturalium (vielleicht 1270—1275) vor allem die
Engländer, deren Eifer für die Studien besonders von ihm
betont wird, die diese Lehre verteidigten und durch eine
Reihe von Argumenten zu stützen suchten,018 während
viele „Moderne" jene Lehre öffentlich verteidigten, die in
-den erwähnten Apokryphen sich vorfand.619

Mit dieser Auffassung, daß die vegetative und
sensitive Seele im Menschen spezifisch die gleichen seien wie
beim Tiere, hängt noch seine Bemerkung über Albertus
Magnus zusammen, den wir unter dem homo erroneus et
famosus zu verstehen haben, von dem unser Philosoph
berichtet. Seit 10 Jahren werde durch diesen Mann die
Ansicht verbreitet, ereifert sich Bacon, daß vor der
vernünftigen Seele bereits eine substanzielle spezifische Differenz

vorausgesetzt werde, die aus der Potenz der Materie
herausgeführt sei und den Menschen unter die Spezies
des Lebewesens setze.61'0 Roger will hier gewiß die Lehre
Alberts des Großen bekämpfen, die darauf hinausgeht,
daß alles, was im Menschen ist, spezifisch von dem
verschieden ist) was das Tier besitzt, so daß also auch die
Form oder Seele, die den Menschen in seinem embryonalen

617 Ms. I, col. 81 d—82 a.
618 Tota igitur philosophia clamat, quod solus intellectus creatur, et

omnes theologi alicuius valoris et philosophantes ante viginti annos et ad-
huc omnes Anglicani, qui satis inter alios homines sunt et fuerunt studiosi.
Ms. I, col. 82 a.

619 Ms. I, col. 82 b.
620 Ab annis decern igitur inolevit opinio per hominem erroneum et

famosum, quod ante animam rationalem praesupponitur differentia substan-
tialis speciflca, educta de potentia materiae, quae ponit hominem sub specie
animalis, ita quod intellectiva non facit hoc, sed anima sensitiva specialis,
addita ad naturam sensitivam animalis communem, sicut anima sensitiva
specialis asini additur super animalitatem, ut flat asinus species animalis.
Ms. I, col. 82 d.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 25



Roger Bacons Hylomorphismus

Leben zum Lebewesen macht, sich spezifisch von der
gleichen Form im Tiere unterscheide.82.1

Der Intellekt also oder die intellektive Seele allein
werde geschaffen, argumentiert Bacon, was schon daraus
hervorgehe, daß die vegetative und sensitive Seele im
Menschen dieselben Tätigkeiten ausübten, wie bei den
Pflanzen und Tieren. Bei diesen aber werde die Seele
durch die Natur hervorgebracht; darum auch im
Menschen.622

Einen anderen Beweis liefere die Erfahrung. Im
menschlichen Embryo sei offenbar vor Eintritt der in-
tellektiven Seele bereits die vegetative und sensitive
vorhanden. 'Würden nun, wie die Modernen behaupten, die
beiden letzteren gleichzeitig mit der ersteren geschaffen,
so könnten sie ja nicht vorausgehen. Infolgedessen seien
die Gegner gezwungen, zwei vegetative und sensitive
Seelen im Menschen anzunehmen, von denen die einen
durch die Natur aus der Potenz der Materie hervorgebracht
würden, die anderen durch Erschaffung mit der intellek-
tiven Seele. Diese Lehre habe jedoch keine vernünftige
Grundlage und werde darum von den Kundigen in der
Philosophie abgewiesen. Die vegetative und sensitive Seele,
die von der Natur hervorgebracht werden, genügen ja;
wozu also eine andere. Weder Gott noch die Natur bringen
etwas Nutzloses hervor.623

621 Si enim anima acoipiatur ut genus, praedicabilis est de animabus
particularibus quae sunt vegetativa plantarum, sensitiva brutorum et ratio-
nalis anima hominum. Si autetn acoipiatur ut anima, tunc perfectio erit
animati corporis et tune secundum differential« in specie vel in genere vol
individuo ipsorum animatorum difiert ab anima specie vel in genere vel
individoo, et ideo tota hominis anima specie diffort ab anima
bruti, et nulla potentia est unins, quae non specie différât a

potentia alterius Sunt autem differentia speciei substantialia in
homine et bruto. Albertus Magnus, De anima, lib. 1, tract. 2, e. 15.

622 Et arguunt (Angiicani etc.) quia eaedem operationes vege-
tativae et sensitivae sunt in homine sicut in plantis et brutis. Sed natura
has animas potest producere in vegetabilibus et aliis animalibus ab homine;
ergo et in homine. Ms. I, col. 82 b.

623 Item arguunt per experientiam. Nam embrio ante infusionem
animae rationalis nutritur et crescit, et si pungatur, sentit
Manifestum est igitur, quod anima vegetativa et sensitiva sunt in embrione
hominis antequam intellectiva producatur. Sed si vegetativa et sensitiva
essent concreatae cum intellectiva, ut publice ponunt multi moderni, tune
non praecederent ipsam intellectivam in esse, et ideo coacti sunt dicere,
quod duplex est vegetativa et duplex sensitiva. Et dicunt unam produci
de potentia materiao per viam naturae et aliam per creationem cum in-



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 371

Schließlich würde aus dieser Ansicht noch eine andere
Ungereimtheit folgen, bemerkt Bacon. Die vegetative und
sensitive Seele werden, wie man behauptet, wie die intellek-
tive vom Körper getrennt und sind von Natur aus
bestimmt, ein separates Sein zu haben wie die intellektive,
sind also nach der Trennung separate Substanzen. Eine
von der Materie getrennte Substanz ist aber actu Intellekt.
Mithin hätten auch sie intellektive Kraft.621

Einen anderen Beweis für die Unmöglichkeit einer
von der Materie getrennten Existenz der vegetativen und
sensitiven Seele erblickt Roger in deren notwendigen
Abhängigkeit von den Organen, um tätig sein zu können.620

Zweifellos ist diese Polemik unseres Philosophen gegen
den hl. Thomas gerichtet, den er nicht recht verstanden
hat. Gerade der Aquinate zitiert, bevor er seine Ansicht
zu jener Frage entwickelt, ob im Menschen außer der
intellektiven Seele noch andere, wesentlich verschiedene,
existierten, eine Stelle aus dem von Bacon erwähnten
apokryphen Werke: De ecclesiasticis dogmatibus.626

Ganz entsprechend seinem Hylomorphismus stellt sich
Bacon die Sache so vor, als ob beim Entstehen des Menschen
zuerst die vegetative Seele vorhanden sei. Zu dieser
kommt dann als weitere Vervollkommnung die sensitive
hinzu, ohne daß die vegetative dadurch aufgehoben würde.
Schließlich wird als Bekrönung und Vollendung die
intellektive Seele von Gott geschaffen und mit den beiden
anderen vereinigt, die aus der Materie durch natürliche
Ursachen hervorgerufen wurden und darum mit der Materie
auch wieder vergehen, während die intellektive Seele
unsterblich ist. — Die Pluralitas formarum tritt uns hier
offen entgegen.

tolleetiva. — Sed nullo modo potest istud habere rationem, et ideo
periti in philosophia reprobant istud tamquam profanum. Nam ista
vegetativa quae inducitur per naturam, sufficit ad omnes operationes vegetativae
in homine Similiter de sensitiva. Ms. I, col. 82 b.

621 Deinde si separantur cum intellectiva, ut dicunt, et natae sunt
habere esse separatum sicut intellectiva, tune de proprietate earum est,
quod sint substantiae separatae sicut intellectiva. Sed omnis substantia
separata a materia est actu intelleetus, ut Aristoteles vult in 11° Metaph.
Ergo habent necessario virtutem intelleetivam. Ms. I, col. 82 c.

626 Ms. I, 1. c.
626 Summa Theol. 1, q. 76. a. 3. Von dem anderen zitierten Werke

De spiritu et anima sagt der englische Lehrer: liber ille auctoritatem non
habet; unde quod ibi scriptum est, eadem facilitate contemnitur, qua dicitur.
Summa Theol. 1, q. 77, a. 8, ad 1.

25*



372 Roger Bacons Hylomorphismus

b) Pluralität der Formen.
Wiederholt drängte sich uns im Verlauf der

Untersuchung der Gedanke auf, Roger Bacon müsse notwendig
eine Mehrzahl von Formen in jedem Kompositum
annehmen. Wir sind jedoch bisher dieser Beobachtung nicht
nähergetreten, sondern haben bis hierher die eingehendere
Behandlung dieser Frage verschoben, um nicht Gesagtes
wiederholen zu müssen.

Die Philosophie des Stagiriten war keineswegs rein
und unvermischt in das christliche Abendland gelangt,
sondern in manchen Punkten getrübt und durch Zusätze
der jüdischen und arabischen Kommentatoren verunstaltet
worden, ein Umstand, der viele hinderte, zur wahren
Lehre des Aristoteles durchzudringen, und manche irrige
Anschauungen zeitigte. Zweifellos ist die im 13.
Jahrhundert fast allgemein verbreitete Lehre der Pluralität
der Formen, wenn man von ihrer verschiedenartigen
Gestaltung im Laufe der Zeit absieht, ihrem Grundcharakter
nach auf den soeben erwähnten Umstand zurückzuführen.627
Doch darf man nicht übersehen, daß die Araber und
Juden, wie in manchen anderen Punkten, so besonders in-
bezug auf die Annahme mehrerer Formen in einem Wesen
sehr stark vom Neuplatonismus beeinflußt waren, was
sehr häufig, auch von De Wulf, zu wenig in Anschlag
gebracht wird.

Der hl. Thomas war der erste, der, nach anfänglichem
Schwanken, dieser Auffassung entschieden entgegentrat
und die Einheit der substanzialen Form in jedem
Kompositum verteidigte und seine Lehre aufrecht hielt, obwohl
er anfangs allseitigen Widerspruch fand.

Wollten wir kurz angeben, worum es sich bei dieser
gewaltigen Kontroverse handelte, so könnten wir nach
De Wulf 028 etwa sagen, es sei zu bestimmen, ob alle jene
Vollkommenheiten, die wir z. B. in einem Menschen
wahrnehmen: körperliches Wesen, mit Leben und Intelligenz
begabt, ob diese Vollkommenheiten ihre hinreichende
Erklärung in dem informierenden Akt einer einzigen sub-
stanzialep Form finden, oder aber, ob für jeden bestimmten
Grad der spezifischen Vollkommenheit auch eine besondere
Form anzunehmen sei.

62' Vgl. De Wulf, Les philosophes belges. Tom I: De unitate formae.
Dilles de Lessines. Louvain 1902, p. 13.

«2S A. a. 0. p. 29.



373

Als Vertreter letzterer Ansicht ist vor allem der
jüdische Philosoph Avicebron 629 namhaft zu machen, der die
Lösung mancher wissenschaftlicher Probleme, besonders
in der älteren scholastischen Richtung, wie sie im
Franziskanerorden fortlebte, stark beeinflußte. Ihm ist auch
Roger ßacon in seiner Lehre über Materie und Form
wesentlich treu geblieben und stimmt daher auch in der
Mehrheit der Formen mit ihm überein. Schon die erste
Materie ist bei Bacon, wie wir sahen, ein Kompositum aus
Materie und Form und zwar einer Form, die nie von der
Materie getrennt wird. Dazu muß dann irgendeine
spezifische Form kommen, die das spezifische und damit
vollkommene Sein verleiht. Also haben wir nie eine Form
allein in einem Kompositum.

Auch bei den gemischten Körpern konnten wir
wahrnehmen, daß von einer einheitlichen Form bei ihnen nach
Bacon keine Rede sein kann. Er glaubt zwar eine substan-
zielle Einheit konstruiert zu haben, aber tatsächlich sind
die Elemente auch ihrem substanzialen Sein nach vorhanden,
und es ist höchstens, ähnlich wie bei Avicenna"80 und
Albertus Magnus,031 eine Änderung in den aktiven und
passiven Qualitäten eingetreten, oder vielmehr aus den
Formen der Elemente selbst entsteht durch Ausgleichen
eine mittlere, die Form des gemischten Körpers, wie
Averroës annahm.032

Seine Abhängigkeit von Avicebron zeigt sich bei
Bacon vor allem in seiner Auffassung der Seele im
Menschen; denn auch bei ihm muß man notwendig für
das vegetative, sensitive und intellektive Leben eigene
Formalprinzipien annehmen. Der Gedanke, daß eine
höhere Form die niederen virtuell in sich enthalten und

629 Vgl. Aveneebrolis Fons vitae, ed. Bäumkor, besonders p. 295 und
p. 181 ff. ; p. 7 u. 27. Gegen ihn schrieb S. Thomas, Quodlib. XI, a. 5;
De spirit, créât, a. 1, ad 9.

' 630 Vgl. D. Thomas, II. Sent., dist. 12, a. 4.
631 De coelo et mundo, lib. 3, tract. 2, c. 1.
932 St. Thomas, Summa Theol. 1, q. 76, a. 4, ad 4. Dies dürfte

wohl die eigentliche Ansicht Rogers sein, wie folgende Stelle zeigen mag!
Item mixtio contrariorum elementorum, ut fiat mixtum ex eis, fit per re-
missionem miscibilium in unam naturam compositam ex eis. Sed si nihil
remitteretur nisi accidens ex parte eorum, nullum compositum generaretur
nisi accidens. Ergo generatio mixti non esset generatio substantiae, sed

soli u s accidentis, quod est impossibile. Quapropter cum substantia mixta
generatur, oportet quod miscibilia remittantur in substantiis suis. Ms. I.
col. 70 b.



374 Roger Bacons Hylomorphismus

darum deren Tätigkeiten ausüben könne, so daß beim
Eintritt der höheren Form die niedere nutzlos wird und
im gleichen Augenblick untergeht, ist unserem Philosophen
nicht in den Sinn gekommen. Es ist daher auch ein
grobes Mißverständnis seinerseits, wenn er glaubt, man
müsse gleichzeitig zwei sensitive und vegetative Seelen
annehmen, wenn man behaupte, diese würden mit der
intellektiven geschaffen.

Der hl. Thomas, der eine substanziale Einheit beim
Vorhandensein mehrerer Formen für ausgeschlossen hielt,ß3R
hat auch die Schwierigkeit Rogers gegenstandslos gemacht.
Die embryonale Entwicklung, wie sie von Aristoteles
angedeutet und vom Engel der Schule bestimmter formuliert
wurde, ist von der späteren Forschung bestätigt worden.634
Wie bei den anderen Lebewesen, so geht auch beim
Menschen die Organisation stufenweise vor sich und zwar
ist stets mit dem Auftreten einer höheren und vollkommeneren

Form die Zerstörung der niederen verbunden
und zwar so, daß die neue Form besitzt, was die frühere
hatte und etwas mehr. Auf diesem Wege schreitet die
Entwicklung voran bis zur letzten substanzialen Form,
die beim Menschen die intellektive Seele ist. Diese wird
von Gott geschaffen, nachdem ein vegetatives und sensitives

Prinzip bereits der Reihe nach den Embryo
informiert hatten, und ist gleichzeitig sensitiv und nutritiv.035
Beim Tode ist keine Schwierigkeit vorhanden, da die
intellektive Seele allein subsistiert, die anderen aber nur
virtuell in ihr enthalten sind und sich in keinem Augenblick

einer Subsistenz erfreuen.630

333 Summa Theol. 1, q. 76, a. 3 in e.
634 ygp Morder, Psychologie, übersetzt von L. Habrieb, Kempten 1907,

Bd. II, S. 342.
636 Et ideo dieendum est quod cum generatio unius semper sit corrup-

tio alterius, necesse est dicere, quod tarn in homine quam in animalibus
aliis, quando perfeetior forma advenit, fit corruptio prioris, ita tarnen quod
sequens forma habet, quidquid habebat prima et adhuc amplius; et sie per
multas generationes et corruptiones pervenitur ad ultimam fortnam sub-
stantialem tarn in homine quam in aliis animalibus. Et hoc ad sensum
apparet in animalibus ex putrefactions generatis. Sic igitur dieendum est,
quod anima intellectiva creatur a Deo in fine generationis humanae, qui
siinul est ot sensitiva et nutritiva, corruptis formis praeexistentibus. Summa
Theol. 1, q. 118, a. 2, ad 2.

636 Quaedam vero potentiae sunt in coniuncto sicut in subiecto, sicut
omnes potentiae sensitivae partis et nutritivae. Destrueto autem subiecto,
non potest accidens remanere. Unde corrupto coniuncto, non manent huius-



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 375

Charles 637 spricht von „singulières analogies" zwischen
der Auffassung Rogers und jener, die Leibniz im 17.
Jahrhundert bekundete. Wir können diese Annahme nicht
teilen. Nach Leibniz,338 den später Rosmini noch deutlicher
wiederholte, findet gleichsam eine Fortentwicklung und
Umwandlung der sensitiven Seele in eine vernünftige statt,
die nach Rosmini aus der Anschauung des Seins erfolgt.639.
Bei Bacon findet eine derartige Umgestaltung nicht statt;
die sensitive Seele bleibt, wie die vegetative, und es tritt
die intellektive durch einen Schöpfungsakt noch hinzu,
ohne die vorhandenen aufzuheben, die erst mit der Materie
zu Grunde gehen.610 Wir haben also bei Bacon drei sub-
stanziale Lebensformen wie bei anderen Vertretern der
Franziskanerschule, die überhaupt auf die Pluralität der
Formen als auf ihr besonderes Eigentum schauen konnte,
das ihr vor allem durch Alexander Halensis und
Bonaventura erworben wurde.

Diese Mehrheit von Formen soll aber keineswegs die
substanzielle Einheit des Kompositums aufheben, wie Roger
besonders bei Untersuchung des Unterschiedes zwischen
der Seele und ihren Potenzen darzutun bestrebt ist.611
Auch in diesem Punkte richtet er wieder seine Argumente
gegen die Lehre des hl. Thomas. Unser Philosoph will
weder die Ansicht gelten lassen, daß die Potenzen
Akzidenzien der Seele seien, noch ein Mittleres zwischen Sub-

modi potentiae aetu, sed virtute tantum maneut in anima sicut in prin-
cipio vel radice. Ibid. q. 77, a. 8 in c.

637 Roger Bacon, p. 218.
638 Vgl. Busse-Falokenberg, Weltanschauungen der großen Philosophen

der Neuzeit, Leipzig 1909, S. 51. (Aus Natur und Geisteswelt.)
639 Non répugnât, ut anima humana generations multiplicetur, ita ut

ooncipiatur eam ab imperfecta, nempe a gradu sensitivo, ad perfectum,
nempe ad gradum intellectivum, piocedere.

Cum sensitivo principio intuibile fit esse, hoc solo tactu, kac sui unione,
principium illud ante solum sentions, nunc sirnul intelligens, ad nobiliorem
statum evehitur, naturam mutât, ac fit intelligens, subsistons atque im-
mortale. Denzinger-Stahl, Enchiridion, Würzburg 1900, n. 1755 u. 1756.

640 Thomas von Aquin hat diese Ansicht genau gekennzeichnet, indem
er schreibt: Uicunt ergo quidam, quod supra animam vegetabilem, quae
primo inerat, supervenit alia anima, quae est sensitiva; supra illam iterum
alia quae est intellectiva. Et sic sunt in homine très animae quarum una
est in potentia ad aliam. Summa Theol. 1, q. 118. a. 2, ad 2.

641 Quartum quod hie considerandum, habet multos errores apud
vulgum, licet sapientes bene sentiant in hac parte. Primo enim quae-
ritur, an potentiae animae sint partes eius et de substantia animae, ut
sei. Vegetativum, sensitivum et intellectivum. Ms. I, col. 85 d.



376 Roger Bacons Hylomorphismus

stanz und Akzidenz.642 Potenz müsse man im Sinne von
Teil nehmen und dann könne man mit Boëthius sagen, die
Potenzen der Seele, und zwar ist hier besonders an die
vegetative, sensitive und intellektive Potenz gedacht, seien
partes virtuales animae, oder auch partes integrales;643
denn wie Herz, Kopf, Leber usw. den Körper konstituieren,
so das vegetative und sensitive Prinzip die Seele.644

Die vegetative, sensitive und intellektive Seele im
Menschen sind durchaus nicht von der gleichen spezifischen
Natur, sie sind substanziell voneinander verschieden.645
Dennoch dürfe man hieraus nicht folgern : also besteht die
Seele aus mehreren Substanzen. Wir haben es hier nach
Bacon mit einer Substanz zu tun, die wie der Körper aus
mehreren Teilen zusammengesetzt ist. Obwohl diese Teile
wie die des Körpers wesentlich voneinander verschieden
sind, so resultiert aus ihnen dennoch, ähnlich wie beim
Körper, ein unum per essentiam.646

Diese Auffassung ist nicht haltbar; es lassen sich nun
einmal in einem einfachen Wesen, wie die Seele ist, keine
integrierenden und substanziell verschiedenen Teile
unterscheiden. Auf diese Weise würde man nie zu einem
tatsächlich einheitlichen Ganzen gelangen, zu einem unum
per se. Darum sagt der hl. Thomas ganz treffend: „Wenn
der Mensch durch eine Form Lebewesen ist, nämlich durch
die anima vegetabilis, und durch eine andere Form Sinnenwesen,

durch die anima sensibilis, und schließlich durch

645 Fallit utraque positio communis: una dicit quod potentiae animae
sunt accidentia, ot alia dicit, quod potentiae animae sunt medium inter
substantiam et accidens. Ms. I. 1. e.

643 Sed philosoph us qui vocat potentias animae, ipse ante eapitulum
de potentiis et post illud potentias vocat partes Item Boëcius dicit
in Topieis quod sunt partes virtuales. Ms. I, 1. c. Sed sunt partes
integrales col. 86 a.

644 Unde sicut cor, caput et epar et huiusmodi partes constituunt
corpus, sie Vegetativum et sensitivum constituunt animam. Ms. I, col. 86 a.

646 Ergo manifestum est, quod intellectiva et sensitiva hominis et
vegetativa non sunt eiusdem naturae speeifleae. Ergo sequitur necessario,
quod substantia sensitiva alia est a substantia intellectiva. Ms. I, col. 86 b.

640 Cum autem arguunt quod tunc erunt multae substantiae in anima,
cum tarnen autores dicant, quod est una substantia; dicendum, quod est
una substantia, composita ex pluribus partibus sicut corpus, quae partes
sunt diversae per essentiam sicut partes corporis. Fit tarnen unum per
essentiam ex eis, et hoc est vere unum, quia sicut in corpore résultat una
forma totius, copulans omnes partes in unitate essentiali ; sic est a parte
animae, quod una natura substantialis résultat ex partibus pluribus, in
qua habent unitatem essentialem. Ms. I, col. 86 b—86 c.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 377

eine dritte Form, die anima rationalis, Vernunftwesen,
dann wäre der Mensch kein unum simpliciter, wie Aristoteles

gegen Piaton beweist."617
Wir wollen nicht versäumen, auf die Ähnlichkeit

zwischen den Ausführungen Rogers und den seines
Ordensgenossen Wilh. Ockam hinzuweisen. Auch dieser nimmt
drei Formen im Menschen an, die forma corporeitatis, die
dem Wesen nach sich gleichfalls bei Bacon vorfindet,
ferner die sensitive und vernünftige Seele.618

c) Bemerkung über "Verstand und Wille.
Wir übergehen die näheren Ausführungen über die

Teile der vegetativen616 und sensitiven 650 Seele und heben
nur bezüglich der intellektiven Seele als charakteristisch
hervor, daß auch bei Roger Vernunft und Wille keine
verschiedene Potenzen sind, sondern Tätigkeiten ein und
derselben Potenz; was der Theologe Vernunft und Wille
heiße, oder Verstand und Affekt, das nenne der Philosoph
intellectus speculativus und practicus.661 Der Intellekt
spekuliert zuerst und so lange heißt er intellectus speculativus,

nacher will und liebt er, und heißt insofern intellectus

practicus.662
Ebenso begnügen wir uns damit, auf den heftigen

Kampf hinzuweisen, den Roger Bacon gegen die Aver-
roisten führt, die eine numerische Einheit der intellektiven
Seele in allen behaupteten und in seinen Augen als vilis-
simi haeretici dastehen. Die Ausführungen Bacons, die

647 Summa Theol. 1, q. 76. a. 3, in c.
64s Vgl. Muschietti, Breve saggio sulla filosofia (Ii Guglielmo d'Ockam,

p. 60. 649 Vgl. Ms. I, col. 86 c—86 (1.

66° Yg]_ Opus maius, ed. Bridges, Vol. II, Perspectiva, p. 4 ss. Ferner
P. Had. Hoffmans, La sensibilité et les modes de la connaissance sensible
d'après Roger Bacon, Revue Néo-Schol astique, Févr. 1909, p. 32—46.

691 Partes vero intellectus aestimantur esse diversae per essentiam, et
hoc multis modis; et hic sunt crudeliores errores quam alibi Et
dominatur intentioni meae ad praesens, quod una est substantia habens
diversas operationes et diversa nomina et diversas comparationes, quae
primo cognoscit et eadem appétit cognita, sicut Aristoteles vult in hoc
verbo: intellectus speculativus per extensionem fit practicus, quia quod
Theologi vocaut rationem et voluntatem, vel intellectum vel affectum,
Philosophus vocat intellectum speculativum et practicum. Ms. I, col.
86 d—87 a.

662 Et ideo dum speculatur (intellectus), voeatur speculativus, dum
amat, voeatur practicus. Ms. I, col. 87 b.

Et ideo una est potentia habens operationes diversas, sed ordinatas.
col. 87 d—88 a.



378 Boger Bacons Hylomorphismus

sich unter dem beigegeben Texte des Manuskriptes finden,
sind höchst interessant. Wir werden im Schlußkapitel hierauf
zurückkommen müssen. Hier sei nur noch bemerkt, daß
Roger die Annahme einer doppelten Wahrheit bei den
Averroisten, besonders wie Siger von Brabant sie darstellt,
sowie die Folgen ihrer Lehre sehr gut betont hat.653
Jedenfalls hätte Renan 854 in Bacon keinen Anhänger des
Monopsychismus gesucht, wenn er diese Stellen der
Communia Naturalium gelesen hätte, wie anderseits die
Ansicht Mandonnets65"' über den intellectus agens separatus
bei Bacon durch diese Stellen eine neue Stütze erhält, die
der Autor des „Siger von Brabant" nicht herbeigezogen hat.

7. Teilbarkeit des Lebewesens.
Nachdem unser Philosoph, an das Obige anschließend,

noch ziemlich eingehend über die Monstra gehandelt hat,
die durch Fehler und Irrtum der Natur bei ihrer Tätigkeit

entstehen,658 und damit sowohl über die generatio
recta als erronea alles gesagt ist, kommen noch zwei
andere Punkte zur Sprache.857 Roger lenkt unsere
Aufmerksamkeit zunächst auf die Tatsache, daß sich
Lebewesen durch Teilung eines anderen bilden. Diese
Beobachtung kann man besonders bei den Annulosen machen,
worunter, wie Bacon erklärt, Tiere zu verstehen sind, die

663 Transeo ad aliud quod est maius inconveniens et error peior et
beresis nequior, immo nequissima Et est istud secundum de imitate
et pluralitate animae intelleetivae. Pobunt ergo quod anima intelleetiva sit
una numéro in omnibus. Palliant ergo errorem suum quando arctantur di-
centes, quod per Pbilosophiam non potest aliter dici, nec per rationem potest
baberi aliud, sed per solam fidem. Sed mentiuntur tamquam vilissimi here-
tici. Nam cum meritum et demeritum sint penes animam et omne opus
virtutis et vitii, tune si una anima esset in omnibus hominibus, seque-
retur quod eadem esset rea vitii et virtute repleta, et ita eadem esset
bona et mala; iusta et iniusta, quod esse non potest secundum Philosophiam
neque secundum fidem. Ms. I, col. 83 a—83 b.

664 Averroës et l'averroisme, 3. édit. Paris 1867, p. 261 ff.
685 Siger de Brabant et l'averroisme latin au XIIIe siècle, Fribourg

(Suisse) 1899, p. 255 ss.
656 Postquam dictum est de recta generatione animatorum, dicendum

est de monstruosa et peceatis et erroribus naturae operantis in generatione.
Ms. I, col. 88 a.

661 Dictum est igitur de generatione in universali, et in particular!
de generatione elementorum et de goneratione mistorum et de generatione
plantarum et brutorum et hominum, et non solum de generatione recta sed
de erronea. Nunc autem complenda sunt duo alia de generatione anima-
lium. Ms. I, col. 89 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 37S

sich aus ringförmigen Teilen zusammensetzen.668 Die Alten
pflegten zu sagen, und er selbst sei einst der Meinung
gewesen, führt Roger näher aus, daß eine Kraft des
Himmels auf die Teile solcher Tiere einwirke, während
sie noch mit dem Ganzen vereinigt seien, und sie disponiere,

eigene Lebewesen zu werden, indem sie aus der
Potenz der Materie die Seele hervorbringe, sodaß ihnen
nur noch die ratio totalitatis abgehe, die ihnen durch die
Trennung zuteil werde. — Diese Ansicht sei jedoch
unhaltbar, denn die gleiche Wirkung könne schließlich diese
Himmelskraft auch bei anderen Lebewesen hervorbringen,
sodaß auch aus der Teilung des Menschen oder Esels neue
Lebewesen entstehen würden.659 Man müsse darum sagen,
so bringt unser Philosoph kurz seine Auffassung zum
Ausdruck, daß durch Teilung des Körpers eine Teilung
der Seele stattfinde, somit die Seele in jedem Teile
verbleibe, und indem der Teil zu einem Ganzen werde,
entstehe das Lebewesen.660

Der Einwand, die Seele sei unteilbar, da sie keine Teile
habe, sei nur bei der intellektiven Seele berechtigt, nicht
aber bei der sensitiven und vegetativen. Diese seien
sekundär, mit Rücksicht auf die Ausdehnung des Körpers,
selbst ausgedehnt, sodaß ein Teil der Seele in einem Teile
des Körpers sei, wie ein Teil der substanzialen Form Feuer
in ein.em Teile des Feuers.661

Die Erklärung für die Tatsache, daß durch Teilung

668 Quaedam enim nascuntur ex divisions animalis, sie de ser-
pentibus et apibus et pullicibus et omnibus annulosis. Annulosa dicuntur
haec, quae componuntur ex partibus rotundis ad modum annulorum. Ms. I,
col. 89 a—89 b.

659 Maiores enim solebant dicere, et mihi aliquando visum est, quod
virtus celi continue alterat partes talium animalium, dum sint in toto, et
disponit ad animationem propriam edueens animam in eis de potentia materiae,
ita quod nihil deficit, eis nisi ratio totalitatis quam reeipiunt per divisionem.

Sed istud stare non potest, quoniam sic possunt per virtutem celi
alia animalia alterari et fient animalia post divisionem, ut in homine
et in asino et aliis. Ms. I, col. 89 b.

660 Dicendum igitur quod per divisionem corporis fit divisio animae
et sic manet anima in parte qualibet. Et cum illud quod fuit pars, fiat
totum, erit animal. Ms, I, 1. c.

661 Sed obieitur, quod anima est impartibilis et indivisibilis, ergo non
potest dividi. — Dicendum est quod hoc est verum de intellectiva anima,
non de sensitiva et vegetativa qnia est educta de potentia materiae
corporalis et quantae, ideo oportet quod extendatur ad modum formarum
substantialium, hoc est, ut pars animae sit in parte corporis, sicut pars
formae substantialis ignis est in parte ignis. Ms. I, col. 89 b—89 c.



380 Boger Bacons Hylomorphismus.

der Form bei den niederen Wesen neue Lebewesen
entstehen, nicht aber bei den höher entwickelten Tieren und
beim Menschen, findet Roger Bacon darin, daß bei den
Pflanzen und niederen Tieren die vegetative resp. sensitive
Seele besonders stark und kräftig sei und nicht durch
höhere Kräfte behindert werde. Die höherstehenden Tiere
besitzen viele vornèhme Kräfte, die bei ihnen die Stelle
des Verstandes vertreten, z. B. imaginatio, cogitatio, esti-
matio, zu denen die ursprüngliche sensitive Natur im
Verhältnis der Potenz steht und denen sie Dienste leisten muß,,
mithin nicht die volle Herrschaft über sich hat. Wenn
daher bei den niederen Formen ein Teil der Seele vom
Ganzen getrennt werde, so gehe er nicht zugrunde, wie
das bei den Teilen der höheren Lebewesen sich ereigne,,
in denen die Seele nicht solche Kraft habe.6'12

Obwohl aber, wie bemerkt, die ursprüngliche, erste
Natur663 der Seele in den vornehmeren Lebewesen
schwächer ist, als in den niederen, sagt Bacon, so besitzen,
jene doch andere höhere Kräfte, die eine Einheit bilden,
eine Seele per essentiam, und Avas der höheren Kraft
Aviderstrebt, das widerstrebt auch der niederen. Nun ist
es aber den vornehmeren Kräften nicht möglich, nach
Teilung des Körpers fortzuleben. Darum gehen sie bei
einer Teilung zugrunde und mit ihnen die niederen Kräfte,
die mit ihnen Amrbunden sind.661

Das wäre also Rogers Auslegung des scholastischen
Prinzips: „anima, tum vegetativa tum sensitiva, simplex
quidem est actu, sed multiplex in potentia." Es will uns
scheinen, als ob diese Erklärung nicht befriedigen könne.

ZAvei Gedanken lassen sich indes seinen Ausführungen
entnehmen, die vor allem der hl. Thomas zum Ausdruck
gebracht hat: die Unvollkommenheit der niederen Formen
im Vergleich zu den höheren und ihre Abhängigkeit von
der Materie. Abgesehen von den Mineralien, können wir
von den Pflanzen und Tieren der niederen Arten sagen,
daß sie eben wegen ihrer UnA'ollkommenheit keinen
komplizierten Organismus als Lebensbedingung erfordern, daß
ihnen eine kleine Zahl von Organen genügt, und darum
jeder Teil des Ganzen mehr oder weniger alle Erforder-

662 Ms. I, col. 89 d.
668 dico primum gradum animae sensitivae, in quo communicant omnia

animalia. Ms. I, 1. c.
664 Ms. I, col. 89 d—90 a.



als Grundlage seiner philosophischen Auschauungen. 381

nisse zum selbständigen Dasein in sich schließt. Die
fundamentale Abhängigkeit sodann der körperlichen Formen
von der Materie hat bei Teilung der letzteren auch eine
Teilung der ersteren zur Folge, so daß sich Form und
Materie in den Teilen vereint finden, wie sie im Ganzen
waren."65

Diese Erklärungsweise, die der hl. Thomas besonders
in seinem Opuscl. De natura materiae, c. 9 gegeben hat,
steht auch mit der neueren Zellentheorie nicht im
Widerspruch.116"

8. Generatio ex putrefactione.
Zum Schluß glaubt unser Philosoph noch ein kurzes

Wort über die generatio ex putrefactione hinzufügen zu
müssen. Die Lösung dieser Frage, über die viel gesprochen
werde, ergebe sich aus einem einzigen Wort des Averroës
(7.° Metaph.), wo er betone, daß die Kraft der Sonne die
gleiche Wirkung in der in Fäulnis übergegangenen Materie
hervorrufe, wie die Kraft des Vaters in dem Samen.
Geradeso wie diese Kraft aus der Potenz des Samens die
Nachkommenschaft erzeuge, so gestalte jene der Sonne
oder des Himmels die Materie um und bringe Lebewesen
der niederen Ordnung hervor. Damit solle jedoch nicht
behauptet werden, daß etwas Unbelebtes ein Lebewesen
erzeugen könne, sondern unter jener Kraft des Himmels
sei nach Averroës nicht nur die Kraft des Himmelskörpers
zu verstehen, sondern die seines Bewegers, der eine
göttliche oder englische, geistige Substanz sei.667

Kann diese Ansicht auch keinen Anspruch auf
wissenschaftlichen Wert machen, so zeigt sie doch das Bestreben,
den Anschein einer generatio aequivoca oder spontanea
im eigentlichen Sinne zu vermeiden, allerdings auf
anderem Wege, als die alten Scholastiker dies zu tun pflegten,
nach deren Ansicht Gott die Lebenskeime in die Materie
bereits gelegt habe, die durch Einfluß der Himmelskörper
sich entwickelten.

Wir könnten nunmehr unsere Arbeit als abgeschlossen
betrachten. Wir lernten Rogers Lehre über Materie und

665 Yg]_ j) jjySj Cosmologie, p. 200 ss.; Mercier, Psychologie (übers,
v. Habrich), Bd. I, S. 70 ff.

eee Farges et Barbedette, Philosophia scholastica, torn. I11, p. 449 s.
66' Ms. I, col. 90 a—90 b.



382 Koger Bacons Hylomorphisraus

Form kennen, sahen ihre Anwendung auf die konkreten
Dinge und erhielten gleichsam eine Illustration, indem wir
deren Entstehen, angefangen von den Elementen bis hinauf
zum Menschen, beobachteten. Um jedoch die Resultate
unserer Untersuchung gleich zu verwerten, werden wir sie,
nach einem flüchtigen Vergleich zwischen der Lehre Bacons
und der anderer Philosophen, zu einer näheren Festlegung
des wissenschaftlichen Standpunktes unseres Philosophen
benützen.

Kap. IV.

Beziehungen der hylomorphistischen Lehre
Bacons zu der anderer Philosophen.

Wenn wir uns die Lehre Bacons über Materie und
Form kurz vergegenwärtigen wollten, so könnten wir sie
etwa in folgende Worte zusammenfassen.

Alle geschaffene Substanzen, geistige wie körperliche,
sind aus Materie und Form zusammengesetzt; darum
befinden sich an der Spitze der Ausführungen Rogers die
universelle Materie und universelle Form, die von jedem
Kompositum ausgesagt werden. Durch spezifische
Differenzen, die in stets steigender Vollkommenheit zur ersten
Materie und ersten Form hinzugefügt werden,' gelangen
diese konstitutiven Prinzipien einer jeden Substanz
allmählich zu ihrer spezifischen Vollkommenheit. Die Form
bewirkt daher nicht allein die Differenzierung der Dinge,
sondern auch die Materie wirkt dazu mit, so zwar, daß,
abgesehen von der Form und unabhängig von ihr, zwei
Dinge sich schon durch ihre Materie unterscheiden würden.

Diese metaphysische Entwicklung der Materie und
Form findet Bacon auch in der physischen Ordnung
bestätigt; für ihn sind schlechthin die Prinzipien des
Erkennens die gleichen, wie die des Seins. Die erste Materie,
die unter den Elementarformen von Gott geschaffen wurde,
das subiectum generationis bei den sublunarischen Wesen
— denn bei den siderischen gibt es keine generatio noch
corruptio —, ist bereits ein Kompositum aus Materie und
Form, und zwar kann diese Form nie von der Materie
getrennt werden : es ist die materia corporea non celestis.
Insofern ist diese erste Materie pura potentia, als sie in
keiner Weise tätig ist, jedoch schließt diese Potentialität



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 383

nicht aus, daß die Materie ein aktuelles, wenn auch
unvollkommenes Sein hat. Die notwendige Folge dieser
Auffassung ist, wie wir sahen, der Ausschluß eines sub-
stanziellen Werdens im aristotelisch-thomistischen Sinne
und die pluralitas formarum in allen Dingen, angefangen
von den Elementen bis hinauf zum Menschen. Bei der
ganzen Darstellung ist ein Fehler von nachhaltigster und
verhängnisvollster Bedeutung für Bacon geworden, wir
meinen seine Tendenz, in der realen, physischen Ordnung
als getrennt und verschieden existierend zu betrachten,
was wir in unserem logischen Denken trennen und
unterscheiden können.

Es bedarf keiner schwierigen Nachforschung, um die
Quelle zu entdecken, aus der Roger Bacon zunächst seine
Lehre über Materie und Form geschöpft hat: die enge
Beziehung zwischen ihr und der Lehre des Ibn Gebirol
oder Avicebron (1020—1070), die wir in dessen „Fons
vitae" ausgesprochen finden, tritt klar zutage. Dieser
jüdische Philosoph, der mit neuplatonischen Ideen an die
Erklärung des Aristoteles heranging, hat durch sein
genanntes Werk einen bedeutenden Einfluß auf die
Philosophie des 13. Jahrhunderts, besonders aber auf manche
Vertreter der Franziskanerschule ausgeübt.

Bei Avicebron finden wir, wie bei Bacon, die universelle

Materie und universelle Form,6"8 die in die Konstitution
aller Substanzen, Gott ausgenommen, eintreten.669 Ebenso
erinnern seine Stufen und Grade der Materie und Form670
an die Entwicklungsreihen der Materie und Form bei
Roger.

Ferner ergibt sich bei Ibn Gebirol als notwendige

668 I). Essentia esse universalis, est unum aüt multiplex?
M. Multiplex quidem est, sed etsi sit multiplex et diversum, tarnen

convenit in duobus quibus sustinetur et habet esse.
D. Quae sunt illa riuo?
M. Materia universalis et forma universalis.
D. Quomodo autem totum quod est convenit in bis duobus?
M. Quia haec duo sunt radix omnium et ex bis generatum est

quicquid est.
Avencebrolis Fons vitae, ed. Baumker, p. 7, 20 ss.

889 Constat per hoc quod totum quod est ab initio extremi superioris
usque ad extremum infimum est etiam compositum ex materia et forma.
A. a. 0., p. 226, 5 ss.

e7° Et secundum hoc imaginaberis extensionem materiae et formae a

supremo usque ad infimum extensionem unam continuam. A. a. 0.,
p. 313, 6 ss.



384

Konsequenz seiner Prinzipien eine Mehrheit nicht nur der
Formen, sondern auch der Materien. Schließlich offenbart
sich auch bei ihm, wie bei Bacon, die Konfusion zwischen
logischer und ontologischer Ordnung, auf die bereits der
hl. Thomas hingewiesen hat.671

Um aber die Gefahr eines emanatistischen Pantheismus

zu vermeiden, die in der Lehre des jüdischen
Philosophen eingeschlossen war, gab Bacon sich alle erdenkliche
Mühe, die numerische Einheit der Materie des Avicebron672
zu bekämpfen und zu zeigen, daß jeder besonderen Form
eine besondere Materie entsprechen müsse, und auch die
Materie der geistigen Wesen eine ganz andere sei als die
der körperlichen Substanzen.

Der Begründer der Franziskanerschule, Alexander
von Haies (f 1245), hat weniger ausführlich über Materie
und Form geschrieben, als seine Nachfolger, doch war er
insofern für Roger Bacon von Bedeutung, als er in der
ersten Materie eine aktive und passive Potenz unterschied,
die Verschiedenheit der Materie in den geistigen
Substanzen, den Himmelskörpern und sublunarischen Wesen
stark betonte, sowie die Pluralitas formarum besonders
im menschlichen Kompositum deutlich genug aussprach.
Die Zusammensetzung der geistigen Wesen aus Materie
und Form, die fast einstimmig von den Vertretern der
Franziskanerschule festgehalten wurde, findet sich natürlich

auch bei ihm vor.673 — An dieser Stelle sei noch
erwähnt, daß die Anwendung des Begriffes des intellectus
agens auf Gott, wie sie von Roger entwickelt wird, bei
Alexander Halensis ihre Vorlage fand.671

Die Lehren Alexanders wurden weiter ausgebildet
durch den Doctor seraphicus, den hl. Bonaventura
(1221— 1274), der sich bestrebte, möglichst konservativ
zu bleiben. Schneid 675 hat zweifellos des Guten zu viel
getan, als er bei seinem Bestreben, die Ansichten der
großen Philosophen über die konstitutiven Prinzipien der

671 Summa Theol. 1, q. 50. a. 2.
672 Ergo descriptio materiae primae, quae sumpta est ex eius proprietate,

haec est, scilicet quod est substantia existens per se sustentatrix diversi-
tatis, una numéro. Pons vitae, ed. Baumker, p. 298, 13 ss.

673 Vgl. M. Schneid, Die Körperlehre des Job. Duns Scotus und ihr
Verhältnis zum Thomismus und Atomismus, Mainz 1879, S. 26 ff.

674 Vgl. Endres, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie im christlichen

Abendlands, Kempten 1908, S. 99 (Sammlung Kösel).
676 Die Körperlehre des Joh. Duns Skotus, S. 39 ff.



385

Körper miteinander in Einklang zu bringen, den Unterschied

zwischen der Körperlehre des hl. Bonaventura und
des hl. Thomas schließlich darauf zurückführte, daß nach
Bonaventura die geistigen Substanzen aus Materie und
Form zusammengesetzt seien, nach Thomas aber eine solche
Zusammensetzung auf die körperlichen Wesen beschränkt
bleibe.

Es ist nicht unsere Aufgabe, den Hylomorphismus
des hl. Bonaventura näher darzulegen, wir fassen nur
seine Beziehung zu Bacon ins Auge, die indes unsere obige
Behauptung rechtfertigen wird.

Roger Bacon redete von einer gemeinsamen Materie,
insofern die Materie als genus generalissimum von allen
Materien der zusammengesetzten Substanzen ausgesagt
werden kann, dagegen bekämpft er heftig die unitas ma-
terialis oder numerische Einheit der Materie, wie er sich
ausdrückt. Bonaventura verteidigt eine numerische Einheit

der Materie im Sinne einer unitas homogeneitatis,
indem er sich die Materie metaphysisch als reine Poten-
tialität von jeder Form getrennt denkt.673

Kann man hierin überhaupt noch eine
Übereinstimmung mit dem Aquinaten erblicken, so weicht
Bonaventura doch bedeutend von ihm ab und nähert sich der
Ansicht Rogers, wenn er lehrt, die Materie der körperlichen

Dinge könne nicht mehr reine Potentialität sein,
sondern müsse als etwas Aktuelles gedacht werden, als
formiert durch eine unvollkommene Form; 676 — genau
wie Bacon. Die forma corporea non celestis des letzteren
entspricht der forma communis677 des ersteren. Dagegen

676 Postremo quia materia est ens in potentia, unitas eius non potest
esse unitas individuations, sive per continuitatem, sicut mons est unus,
sive per actualem simplieitatem, sicut Angelus est unus; sed si habet uni-
tatem, unitatem homogeneitatis habet et haec (sel. homogeneitas)
non tollitur per adventum formarum; ita est materia una sub omnibus
formis, sicut omnibus formis abstractis. II. Sent., dist. 3, p. I, a. 1. q. 3.
(ed. Quaracchi, torn. II, p. 100).

6,6 Et ideo est alius modus dieendi rationabilior, quod materia ilia
producta est sub aliqua forma, sed illa non erat forma compléta, nec dans
materiae esse completum. II. Sent., dist. 12, a. 1, q. 3. (ed. Quar. t. II,
p. 300). Deutlicher tritt die Aktualität und Aktivität der ersten Materie
bei Erklärung der rationes séminales zutage (vgl. Bd. 25, 386 f.), weshalb
Endres bemerkt: „Nicht ausgeglichen mit seiner Auffassung von der
Materie als bloßer (und zwar passiver) Potenz ist seine Anschauung von den

Samengründen der Dinge." Gesch. der mittelalt. Philosophie, S. 111.
677 Vgl. Endres, a. a. 0., S. 111.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 26



<586 Boger Bacons Hylomorphismus

spricht. Roger der Materie jede effektive Tätigkeit, die
Bonaventura durch seine rationes seminales der Materie
beilegt, völlig ab, wie früher erwähnt wurde.

Ebenso lassen sich bei Bonaventura hinreichende
Anhaltspunkte für eine Mehrheit der Formen feststellen,678
die nicht nur in den organischen und nichtorganischen
gemischten Körpern, sondern sogar in den Elementen
angetroffen wird.679 Also auch hier haben wir wieder eine
wesentliche Abweichung von D. Thomas und
Übereinstimmung mit Roger Bacon; die Auffassung der ersten
Materie ist bei Bacon wie bei Bonaventura für die weitere
Entwicklung ihrer Lehre entscheidend gewesen.

Gewissermaßen das Bindeglied zwischen der älteren
Franziskanerschule und der neueren Richtung, die Duns
Skotus anbahnte, repräsentiert Heinrich von Gent
(f 1293). Wie Bacon sich zum Beweise für die Aktualität
der materia prima darauf berief, daß sie eine wirkliche,
wenn auch unvollkommene Kreatur sei, so spricht auch
Heinrich der ersten Materie unabhängig von der Form,
ein eigenes Sein zu, weil sie eben ein Produkt der
göttlichen Schöpfung sei. Er ist aber konsequenter als Roger,
wenn er infolge dieser Anschauung behauptet, die erste
Materie könne wenigstens durch göttliche Allmacht auch
ohne Form existieren.680 — Bezüglich der pluralitas for-
marum finden wir bei Heinrich von Gent die auffallende
Erscheinung, daß er dieselbe überall zurückweist, aber
für das menschliche Kompositum als notwendig erachtet.
Außer der vernünftigen Seele haben wir im Menschen noch
die forma corporeitatis, die aus der Potenz der Materie
eduziert wird. Trotz dieser Vielheit der Formen betont
auch er, wie Bacon, die substanziélle Einheit des Menschen.681

Ein Ausspruch des Johannes Duns Skotus (f 1308):
„Ego autem ad positionem Avicembronis redeo,1,683 läßt

678 Licet autem anima rationalis compositionem habeat ex materia et
forma, appetitum tarnen habet ad perficiendam corporalem naturam; sicut
corpus organicum ex materia et forma compositum est et tarnen habet
appetitum ad 8useipiendam animam.. II. Sent., dist. 17, a. 1, q. 2 (ed. Quar.
torn. II, p. 416).

679 De Wulf, Gilles de Lessines, p. 39—40.
680 Ygi_ stöckl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. II,

S. 746—747.
661 Vgl. Stöckl, a. a. 0., S. 753.
682 De rerum principio, q. 8, a. 4 (ed. Paris, t. 4, p. 378).



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 387

uns von vornherein Beziehungen zwischen Roger und dem
Doctor subtilis vermuten.

In der Tat ist bei ihm, wie bei Bacon, die erste
Materie keine reine Potenz mehr, sondern als terminus
creationis mit Aktualität ausgerüstet; um passiv sein zu
können, muß die Materie actu existieren, unabhängig von
der Form ein Sein haben, und darum könnte sie auch
durch göttliche Kraft ohne Form existieren. Es ist die
gleiche Auffassung, die wir bei Heinrich von Gent kennen
lernten. Auch Skotus tritt für die Zusammensetzung der
geistigen Substanzen aus Materie und Form ein, macht
aber keinen Unterschied, wie Roger, zwischen geistiger
und körperlicher Materie. Schließlich kommt die plura-
litas formarum bei wenigen so klar zum Ausdruck, wie
bei Duns Skotus, da gerade er von der forma corporeitatis
den ausgiebigsten Gebrauch gemacht hat, sodaß wir
wenigstens bei allen organischen Wesen stets mehrere Formen
vereinigt finden, die indes der Einheit des Kompositums
keinen Eintrag tun sollen."83

Das Angeführte möge genügen, um den Zusammenhang

Roger Bacons mit den übrigen Vertretern der
Franziskanerschule, sowie mit Avicebron und Heinrich
von Gent, die zu dieser Richtung in enger Beziehung
stehen, zu zeigen.

Die Gegenüberstellung der Lehre Bacons und der des
hl. Thomas geschah in der Abhandlung selbst.

Schluß kapitel.

Versuch einer Charakteristik des wissenschaft¬
lichen Standpunktes Roger Bacons.

Das wissenschaftliche Leben erhielt im 13. Jahrhundert
durch allmähliche Einführung aller bedeutenden Schriften
des Aristoteles einen mächtigen Impuls. Indes sahen die
Hauptvertreter der Wissenschaft in jener Zeit, die
Dominikaner und Franziskaner, dieser Einführung des Ari-
stotelismus keineswegs in gleicher Weise entgegen. Während
wenigstens die Führer der ersteren, Albertus Magnus und
Thomas von Aquin, die neue Strömung begünstigten und

683 Vgl. Schneid, Die Körperlehre des Joh. Duns Skotus, S. 3 ff.
26*



Roger Bacons Hylomorphismus

durch Verbesserung der irrigen Sätze und genauere
Bestimmung der stellenweise zu vagen Lehren des Aristoteles
die allseitige Aufnahme der aristotelischen Werke
vorbereiteten, zeigten die Minoriten noch lange eine kühle
Ablehnung für den trockenen Realismus des Stagiriten
und hielten treu zu dem augustinischen Piatonismus, der
bisher im Abendlande die Herrschaft ausgeübt hatte.

Wurde der Piatonismus im 13. Jahrhundert auch nicht
ausschließlich von Mitgliedern des Pranziskanerordens
vertreten,684 so stellten diese doch das Hauptkontingent, so
daß wir von vornherein einigermaßen zu der Vermutung-
berechtigt sind, der Franziskaner Roger Bacon gehöre
gleichfalls dieser Richtung an.

Bevor wir jedoch diese Annahme einer näheren
Prüfung unterziehen, wollen wir zunächst einige Äußerungen
unseres Philosophen über maßgebende Persönlichkeiten
anführen, durch die er anscheinend selbst seinen Standpunkt

kennzeichnen will.
Hört man Bacon von Aristoteles reden, so könnte man

glauben, man habe es mit einem ausgesprochenen Aristo-
teliker zu tun. Aristoteles ist zwar in mancher Hinsicht
von Avicenna und Averroes verbessert worden,686 auch
hat er nicht den Gipfel der Weisheit erstiegen,6s,i da
Salomon ihn an Weisheit übertroffen hat,687 dennoch bleibt
er für Roger der hervorragendste aller Philosophen,688
der weiseste Philosoph.689 Aristoteles gebührt nach seiner
Meinung der Vorzug vor allen anderen, und nur das solle
man der Philosophie zuteilen, was er bestätige.690 Selbst
Plato könne keinen Vergleich mit dem Philosophen von
Stagira aushalten.691

Was die Lebensdaten über Aristoteles anbelangt, so
war unser Autor wohl nicht genau unterrichtet. Roger

est Vgl. Mandonnet, Siger de Brabant et l'averroïsme latin, p. 63.
685 Et etiam Avicenna et Averroes plura de dictis eius (Aristotelis)

correxerunt. Opus maius, ed. Bridges, Vol. Ill, p. 14.
688 Aristoteles ad finem sapientiae non pervenit. A. a. 0. p. 8.
687 Salomon sapientior Aristotele. A. a. 0., Vol. I, p. 390.
888 Aristoteles omnium philosophorum excellentissimus. A. a. 0.,

Vol. II, p. 244.
689 Aristoteles sapientissimus philosophus. A. a. 0., Vol., I, p. 390.
890 Hic (Aristoteles) omnium philosophorum magnorum testimonio

praefertur philosophis, et philosophiao ascribendum est illud solum quod
ipse affirmavit. A. a. 0., Vol. III, p. 66.

891 Sed tarnen omnium philosophantium testimonio Plato nullam
comparationem respectu Aristotelis noseitur habuisse. A. a. 0. p. 28.



389

glaubt nämlich, Aristoteles sei in seinem 17. Lebensjahre
Schüler des Sokrates gewesen und habe ihn noch 3 Jahre
lang gehört.692 Sokrates war indes schon 15 Jahre tot,
als Aristoteles das Licht der Welt erblickte.

Über die zahlreichen 693 Schriften des Philosophenfürsten

weiß Bacon nichts Erfreuliches zu berichten.
Augustinus hat sich bereits mit Aristoteles beschäftigt;
ihn nennt Roger den primus translator Aristotelis et
expositor und denkt dabei an dessen Abhandlung über die
Praedieamente,694 die aber, wie Prantl nachweist, nicht
von Augustinus stammt.695

In seine Zeit hätten sich nur wenige Werke des
Aristoteles herübergerettet, bemerkt Bacon, und zwar weder
der bessere noch der größere Teil der aristotelischen
Philosophie.696 Das Beklagenswerteste sei jedoch, daß die
überlieferten Schriften und Übersetzungen sich in einem
höchst traurigen Zustand befänden. Roger wird nicht
müde, auf die schlechten Übersetzungen hinzuweisen. Nach
seiner Ansicht wäre es für die Lateiner besser gewesen,
daß ihnen nie die Weisheit des Aristoteles überliefert
worden wäre, als in solch verdunkelter und verdorbener
Gestalt. Er betrachtet es geradezu als Zeitverlust, in
diesen Büchern zu studieren, und wenn es in seiner
Gewalt stände, so würde er alle Bücher des Aristoteles
verbrennen.607

Stimmt seine Lehre nicht mit der aristotelischen überein,

so ist er gleich mit der Erklärung zur Stelle, man
könne den Text des Aristoteles wegen der schlechten
Übersetzung nicht verstehen,698 und durch dieses bequeme
Vorgehen findet er ein Mittel, bemerkt Charles,699 Aristoteles

zu widersprechen unter dem Vorwand, ihn zu respektieren.

Die Schuld an dem Unheil trifft natürlich die
692 Aristoteles in deeimo septimo anno vitae suae fuit auditor

Socratis, et ipsum per très annos audivit. A. a. 0., p. 65.
698 Nam Aristoteles fecit mille volumina. Compendium studii Phil.,

c. 8, ed. Brewer, p. 473.
694 Nam Augustinus ipse transtulit ilium (librum praedicamentorum)

de Graeeo in Latinum. Opus mains, Vol. Ill, p. 28—29.
69Ö Vgp tjberweg-Heinze, a. a. 0. II, p. 119.
696 Opus tert., c. 51, ed. Brewer p. 198.

Compendium studii Phil. c. 8, ed. Brewer p. 469. Si enim haberem

potestatem super libros Aristotelis, ego faeerem omnes cremari. 1. c.
898 Z. B. Opus maius, Vol. II, p. 10; Vol. Ill, p. 82; Opus tert.,

e. 25, p. 91 ete.
899 A. a. 0., p. 102—103.



390 Roger Bacons Hylomorphismus

Übersetzer, deren Bacon mehrere namhaft macht, wie
Gerhard von Cremona, Michael Skotus, Hermannus Ale-
mannus, die alle, ohne die nötigen Vorkenntnisse zu
besitzen, an eine so schwierige Aufgabe, wie die Anfertigung
von Übersetzungen ist, herantraten. Am wenigsten aber
war nach ihm Willielmus Flemingus, der bekannte Wilh.
von Moerbeke, für ein solches Amt geeignet.700

Wir wissen heute, was von diesem Urteil Rogers über
die Übersetzer und Übersetzungen seiner Zeit zu halten
ist; es ist bei weitem übertrieben, um nicht zu sagen
ungerecht und unrichtig.701

Bei dieser Begeisterung für Aristoteles sollte man
glauben, Bacon würde auch in seiner Lehre mit ihm
übereinstimmen. Tatsächlich jedoch besteht sein Aristotelismus
in diesen Lobeserhebungen. Unsere Arbeit hat den
hinreichenden Nachweis geliefert und damit die Ansicht des
oft ziterten P. Hoffmans 702 bestätigt, daß Roger Bacon
sich nur die Terminologie des Aristoteles angeeignet habe,
dem aristotelischen Geiste indes ferngeblieben sei.

Der um die Erforschung der Studien im Franziskanerorden

sehr verdiente P. Hilarin Felder ist der Ansicht,
man müsse die Stellung Bacons zu Aristoteles selbst
unterscheiden von derjenigen zum Aristotelismus seiner Zeit.
Anerkennung und Weiterbildung der aristotelischen
Philosophie sei Bacons Losungswort.708 — Unsere Studie über
die philosophischen Lehren Rogers hat uns nicht zu
überzeugen vermocht, daß er auch nur etwas zur Weiterbildung
der aristotelischen Philosophie beigetragen habe. Redet
er von Aristoteles anerkennender als von Plato, so wird
der Grund wohl darin liegen, daß er sich aus den
aristotelischen Werken über die Naturwissenschaften mehr
Nahrung für seine Lieblingsbeschäftigungen versprach, als
aus den Schriften des Idealisten Plato. Sodann ist es seine
Gewohnheit, stets die höchsten Register zu ziehen, wenn

700 Comp, studii Phil., p. 471—472. Omnes autem alii ignoraverunt
linguas et scientias, et maxime hie Willielmus Flemingus, qui nihil novit
dignum neque in seientiis neque in linguis; tarnen omnes translationes
factas promisit immutare et novas cudere varias. Sed eas vidimus et
scimus esse omnino erroneas et vitandas. A. a. 0., p. 472.

701 Yg. Mandonnet, Siger de Brabant, p. 64, n. 3.
702 La synthèse doctrinale de Roger Bacon. Archiv für Gesch. d.

Philosophie, Bd. 20, 1907, S. 221.
703 Geschichte der wissenschaftlichen Studien im Franziskanerorden

bis um die Mitte des 13. Jahrhunderts, Freiburg i. Br. 1904, S. 480 und 483



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 391

er über eine Wissenschaft oder eine Person sich beifällig
äußern will, weil sie ihm zusagen. Aber Aristoteliker war
Bacon keineswegs.

Aus dem gleichen Grunde scheint uns daher auch die
Bemerkung ganz überflüssig, die Delormer04machte, Bacons
Ideen hätten bisweilen schwache Seiten, namentlich dort,
wo sie vom Aristotelismus beeinflußt seien.

Nicht unerwähnt bleibe schließlich, daß Roger einen
ganz platonischen Zug in das Leben des Aristoteles
hineinzutragen sucht, um dadurch den Stagiriten gleichsam als
sein Vorbild hinzustellen, indem er in ihm den Mystizismus

mit Empirismus sich verbinden läßt. Aristoteles
lehrte die Verachtung des Irdischen, berichtet unser Autor,
und ging darin selbst mit gutem Beispiele voran. Weil
er die Welt samt ihren Schätzen, Genüssen und Ehren
verachtete, ging er mit seinen Schülern für immer in die
Verbannung. Es stand für ihn fest, daß er in der
Einsamkeit ein Leben führen könne, das dem Leben Gottes
und dem der Engel mehr ähnlich sei, als das gewöhnliche
Leben der Menschen. In der Einsamkeit konnte er sich
auch mit mehr Muße der Weisheit und Betrachtung der
künftigen Glückseligkeit hingeben.706 — Man sieht, wie
Bacon das einfache Faktum der Flucht des Aristoteles aus
Athen, um den Verfolgungen seitens seiner Gegner
auszuweichen, für seine Zwecke auszunützen verstand.

Wäre Roger Bacon überhaupt ein so warmer
Verehrer des Aristoteles gewesen, wie man aus seinen
Aussprüchen schließen möchte, so würde er gewiß mit weniger
Verachtung den beiden großen Förderern der aristotelischen
Philosophie, Albertus Magnus und Thomas begegnet sein.
Allerdings spielte hier der Umstand mit, daß diese beiden
Männer die Aufmerksamkeit aller auf sich lenkten, Albertus

wie ein „Auktor" auf der Universität zitiert wurde,700
während Roger sich immer mehr zurückgedrängt und
kleingehalten sah. Er beklagt es, daß gewisse Knaben,

701 Les idées, viciées par les théories défectueuses de sou siècle,... notamment

par les influences aristotéliciennes, ont parfois des points faibles.
Roger Bacon in : Dictionnaire de Théologie catholique, torn. II, Paris 1905,
col. 17. Dieser Aufsatz über Roger Bacon enthält, neben einigen Ungenauig-
keiten, manche interessante Notizen, besonders ein ausgedehntes
Literaturverzeichnis der Arbeiten über Bacon.

706 Compend. studii Phil., c. 4. ed. Brewer, p. 423—424.
706 Et maxime ille qui vivit (im Gegensatz zu Alexander Halensis,

der bereits gestorben war), habet nomen doctoris Parisius, et allegatur in



392 Roger Bacons Hyloraorphismus

wie er mit Vorliebe Albertus und Thomas nennt, Magistri
in der Theologie und Philosophie geworden sind, bevor
sie eigentlich Schüler waren.707 Zwar spricht er sich
anerkennend über den Eifer im Studium aus, den Albertus
entwickele, aber leider fehle ihm das rechte Fundament;
er besitzt keine Sprachkenntnis, versteht nichts von der
Perspektive und darum auch nichts von den Experimental-
Wissenschaften, von Alkimie und Mathematik.708 Bacon
ist sogar der Ansicht, daß durch keinen andern unter den
Lateinern die Philosophie so korrumpiert worden sei wie
durch Albert.700

An den Schriften Alberts hat Bacon besonders vier
Punkte zu tadeln: vanitas puerilis infinita, falsitas ineffa-
bilis, superfluitas voluminis, dazu komme endlich der
Umstand, daß die nützlichsten und schönsten Teile der
Philosophie ganz übergangen würden.710

Es hieße Eulen nach Athen tragen, wenn wir die
Ungerechtigkeit dieses Urteils erst nachweisen wollten.

Viel günstiger als über diese großen Aristoteliker des
13. Jahrhunderts äußert sich Roger über Averroës und
Avicenna. Letzterem gibt er vor ersterem den Vorzug;
er nennt ihn den weisesten Philosophen nach Aristoteles,711
dessen vorzüglichsten Imitator.712 Bei den arabischen

studio sicut auotor, quod non potest fieri sine eonfusione et destructione
sapientiae, quia eius scripta plena sunt falsitatibus et vanitatibus infinitis.
Rogeri Baeonis Opus minus, ed. Brewer p. 327—328; vgl. Opus tert.,
c. 9, p. 30.

707 Hi sunt pueri duorum ordinum studentium, ut Albertus et Thomas
et alii, qui ut in pluribus ingrediuntur ordines, quum sint viginti annorum
et infra ita quod facti sunt magistri in theologia et philosophia,
antequam fuerunt discipuli. Compend. studii Phil., c. 5, p. 426.

708 Et vere laudo eum (Albertum) plus quam omnes de vulgo studentium,

quia homo studiosissimus est. Sed quia non habuit fundamentum,
cum non fuit instructus ideo neeesse est eum ignorare scientias
vulgatas. Deinde cum ignorât linguas non est possibile quod aliquid seiat
magnificutn Iterum cum ignoret perspectivam, impossibile est
quod sciât aliquod dignum de philosophia; ut tractatus quem ego mani-
festavi de seientiis experimentalibus et alkymicis et mathematicis, non
potest gloriari, quia haec sunt maiora ceteris. Et si nescit minora, non
potest scire maiora. Opus minus, ed. Brewer p. 327.

709 Sed dolendum est quod Studium philosophiae per ipsum (Albertum)
est corruptum plus quam per omnes qui fuerunt unquam inter Latinos.
Opus tert., c. 9, ed. Brewer p. 31.

710 Opus tert., e. 9, ed. Brewer p. 30.
717 Sapientissimus enim philosophorum post Aristotelem. Ms. I, col. 72 a.
712 Avicenna fuit maior eo (Averroë), et praecipuus imitator Aristo-

telis, et dux ac prineeps philosophiae post eum. Opus tert., c. 23, p. 78.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 393

Philosophen hat Bacon, wie wir beobachten konnten, reichliche

Anleihe gemacht.
Wir wiederholen nochmals, Bacon war trotz seiner

glänzenden Versicherungen kein Aristoteliker. Müssen wir
ihn aber schlechthin den Vertretern des Augustino-Plato-
nismus einreihen, oder nimmt er vielleicht doch eine
Sonderstellung ein?

Kommt unser Philosoph auf den Begründer der
Franziskanerschule zu sprechen, auf Alexander Halensis, so
möchte man annehmen, er wolle auch mit dieser Richtung
nichts zu tun haben. Die Summa, welche Alexander
zugeschrieben werde, stamme nicht von ihm, sondern von
andern; nur aus Ehrfurcht habe man ihr seinen Namen
gegeben. Naturphilosophie, Metaphysik und damit auch
die Logik seien ihm unbekannt gewesen, überhaupt habe
er nichts von den Wissenschaften gewußt, über die er,
Roger, schreibe.713

Um jedoch die Zugehörigkeit Roger Bacons zum Pla-
tonismus des 13. Jahrhunderts, die durch die soeben
geschehene Äußerung etwas zweifelhaft erscheinen könnte,
konstatieren zu können, müssen wir uns kurz verständigen,
was wir darunter verstehen; denn die Ansichten gehen
auseinander.

Mandonnet714 und, im Anschluß an ihn, Portalié715 haben
eine Reihe charakteristischer Merkmale für den augusti-
nischen Piatonismus aufgestellt, die zum Teil von de Wulf718
beanstandet werden.

Wir stimmen zunächst gänzlich mit de Wulf überein,717
daß man den Augustinismus nicht in der Weise dem Peri-
patetismus gegenüberstellen dürfe, als ob ersterer keine
aristotelischen Elemente in sich fasse. Man denke nur
daran, aus welchen Quellen der hl. Augustinus seine

113 Ex suo (Alexandri) ingressu frates et alii exaltaverunt in coelum,
et ei dederunt auetoritatem totius studii, et adscripserunt ei magnam
Summam illatn, quae est plusquain pondus unius equi, quam ipse non
fecit sed alii. Et tarnen propter reverentiam ascripta fuit, et vocatur
Summa fratis Alexandri. Unde, ut breviter dicam, ipse ignoravit has
scientias nunc vulgatas, sei. naturalem pbilosophiam et metaphisicam, in
quibus est tota gloria studii modernorum. Sed sine illis logica sciri non
potest. Certum etiam est quod omnes illas scientias, de quibus scribo,
ignoravit. Opus minus, ed. Brewer p. 326—327.

Siger de Brabant, p. 64—67.
»5 Augustinisme, Dictionnaire de Théol. cath., col. 2503—2506.
"6 Gilles de Lessines, p. 16—22.
117 A. a. 0., p. 16.



Roger Bacons Hylomorpbismus

philosophischen Ansichten vorzüglich schöpfte, die einen
wesentlichen Bestandteil des mittelalterlichen Augustinismus

bildeten. Augustinus lernte Plato hauptsächlich
durch neuplatonische Schriften kennen, und der Neuplato-
nismus hat durch seinen eigentlichen Begründer Plotin
eine Reihe aristotelischer Lehren erhalten, die dieser
bisweilen unter dem Namen Piatos in sein System aufnahm.
Es steht darum für uns außer Zweifel, daß wir im sog.
Augustinismus auch aristotelische Ansichten wiederfinden
müssen, geradeso wie die thomistische Theologie und
Philosophie manches von Augustinus angenommen hat.

Was die nähere Charakteristik des philosophischen
Augustinismus anbelangt, so halten wir die von Mandonnet-
Portalié angegebenen Merkmale im großen ganzen für
berechtigt, und es erscheint uns höchst befremdend, daß
de Wulf die berühmte Illuminationstheorie von der
Philosophie des hl. Augustin völlig ausschließen will,718 und die
Verwischung eines formellen Unterschiedes zwischen
Philosophie und Theologie nach ihm weder augustinisch noch
überhaupt scholastisch sein soll.7111

Durchgehen wir kurz die wichtigsten Kennzeichen
und fragen wir uns, ob sie bei Roger Bacon sich finden
oder nicht.

Angefangen bei Philo, Plotin, Augustinus bis hinauf
zu den Piatonikern des 18. Jahrhunderts, bei den Syrern,
Arabern und Juden, bei all diesen läßt sich die illumi-
natio divina nachweisen, die kurz darin besteht, daß
wenigstens zur Erwerbung der allerersten Ideen, selbst
auf philosophischem Gebiete, eine besondere Mitwirkung
Gottes verlangt wird und zwar nicht nur als causa efficiens,
sondern auch als causa formalis.

Unter der Herrschaft dieser Erleuchtungstheorie war
es unmöglich, zu einer klaren und scharfen Abgrenzung
des philosophischen und theologischen Gebietes zu gelangen,
so daß wir bis zu den Zeiten eines Albertus und Thomas
nirgends das Verhältnis von Natur und Übernatur,
von Glauben und Wissen in allseitig gebührender
Weise dargestellt finden.

Beide Momente, die illuminatio divina wie die
Vermengung der natürlichen und übernatürlichen Ordnung,

7:8 Gilles de Lessines, p. 20.
719 A. a. 0., p. 21, n. 3.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 395

die notwendig aus ersterer folgt, sind von Roger Bacon
in greifbarer Weise vertreten worden und haben bereits
so eingehende Behandlung von anderer Seite erfahren,720
daß wir uns mit einigen Andeutungen begnügen können.

Wie wir bei Besprechung der Universalienlehre Rogers
sahen, gibt es bei ihm überhaupt keine universalen
Begriffe im aristotelisch-scholastischen Sinne mehr, so daß
eigentlich die Möglichkeit jeder Wissenschaft aufhören
müßte. Diese sucht Roger, wie seine Gesinnungsgenossen,
die fast alle keine inhaltliche Abstraktion annehmen,
durch die Annahme einer göttlichen Erleuchtung zu retten.
Er unterscheidet nämlich eine zweifache Erfahrung, die
eine ist die menschliche oder philosophische, die durch
die äußeren Sinne und die Experimente erworben wird.
Diese genügt aber dem Menschen nicht, da sie nichtein-
mal über die körperlichen Dinge hinreichend Gewißheit
gewährt, bis zu den geistigen aber in keiner Weise heranreicht.

Darum muß der Verstand des Menschen von anderer
Seite unterstützt werden, und dies geschieht eben durch
die innere Erleuchtung.721 Die ganze Philosophie ist nach
Bacon den Patriarchen und Propheten geoffenbart und
durch diese den heidnischen Philosophen übermittelt
worden, von denen jedoch die hervorragendsten wie
Pythagoras, Sokrates, Plato und Aristoteles besondere
Erleuchtungen erhielten.732 Offenbarung und Tradition
kommen also bei Roger in Betracht. Seine Vorliebe, sich
in aristotelischen Ausdrücken zu bewegen, ohne deren

'20 Th. Heitz, Les rapports entre la Philosophie et la Foi de Bérenger
de Tours à 8. Thomas d'Aquin. Dissert. Paris 1909, p. 117—128 Boger
Bacon. Heitz hat die wichtigsten Stellen für diese Frage gut zusammengestellt.

— P. Hadelin Hoffmans, La synthèse doctrinale de Boger Bacon,
Archiv für Gesch. d. Phil., 1907, S. 196—224. Vom gleichen Verfasser:
Boger Bacon, L'intuition mystique et la science, Bevue Néo-Scholastique,
Août 1909, p. 370—397. — C. Pohl, Das Verhältnis der Philosophie zur
Theologie bei Bog. Bac. Dissert. Neustrelitz 1893. H. Beuter, Geschichte
der religiösen Aufklärung im Mittelalter, 2. Bd., Berlin 1877, S. 67—86.
Die beiden letzteren Autoren feiern Bacon als Bationalisten.

121 Sed duplex est experientia, una est per sensus exteriores, sed

haec experientia non sufficit homini. Ergo oportet quod iutellectus
hominis aliter juvetur, et ideo sancti patriarchae et prophetae, qui primo
dederuut scientias mundo, receperunt illuminationes interiores. Opus maius,
ed. Bridges, Vol. II, p. 169; vgl. Vol. III, p. 53. — Delorme (a. a. 0.
col. 16) scheint die experientia interna bei Bacon nicht richtig aufgefaßt
zu haben.

m Opus tert., c. 24, ed. Brewer p. 79—81.



396

Sinn anzunehmen, brachte es mit sich, daß er diese illu-
minatio divina, Gott selbst, den Urheber derselben, als
intellectus agens bezeichnete und diesen daher als von
der menschlichen Seele getrennt auffassen mußte.7'23 Es
wäre darum ganz verfehlt, wie auch Mandonnet724 gezeigt
hat, Bacon der aristotelisch-averroïstischen Richtung im
13. Jahrhundert beizählen zu wollen; Roger hält an der
persönlichen und unsterblichen Seele eines jeden Menschen
fest, die er allenthalben in seinen Werken ausspricht.

Es sei noch erwähnt, daß sich auch bei Bacon die
für die Anhänger der illuminatio charakteristischen Texte
vorfinden: Illuminât (sel. lux divina) enim omnem hominem
venientem in hunc mundum,725 und jener andere: Nam
Deus respectu animae est sicut solrespectu oculi corporalis,
et Angeli sunt stellae.726

Das Gefährliche dieser ganzen Erleuchtungstheorie
liegt darin, daß sie dem Subjektivismus in der Philos,ophie
Tür und Tor öffnet, da die Erleuchtung stets eine besondere

und individuelle ist, weshalb man das Zurückdrängen
der illuminatio auf das übernatürliche Gebiet durch das
entschiedene Vorgehen des hl. Thomas nicht hoch genug
anschlagen kann.

Mit Annahme dieser Offenbarung auf natürlichem
Gebiete ist eo ipso die Scheidung zwischen Aufgabe der
Vernunft und Aufgabe des Glaubens ins Schwanken
gebracht. Tatsächlich erkennt denn auch Bacon der
Philosophie keinen selbständigen Wert zu.727 Es gibt nur eine
vollkommene Weisheit, die Theologie, die in der Hl. Schrift
enthalten ist, der die Philosophie zu dienen hat als ex-
plicatio per doctrinam et opus.728 Infolge dieser Ver-

723 Bacon erklärt seine Ansicht über den Intellectus agens separatus
besonders: Opus maius, ed. Bridges, Vol. III, p. 45—46; Opus tert., c. 23,
ed. Brewer p. 74—75.

724 A. a. 0. p. 255 ff. Gegen die Auffassung der Averroisten schreibt
Boger vor allem Ms. I, col. 83b—84 d.

728 Opus maius, Vol. III, p. 45.
726 Opus tert., c. 23, p. 74.
727 Oportet igitur, ut trahatur philosophiae potestas ad sacram veri-

tatem, quantum possumus, nam valor philosophiae aliter non lucescit,
quoniam philosophia secundum se considerata nullius utilitatis est. Opus
maius, Vol. Ill, p. 69.

728 Dico igitur quod vel est una seientia dominatrix aliarum, ut
theologia, cui reliquae penitus sunt necessariae, ad cuius nutum et
imperium ceterae subjacent. Opus maius, Vol. Ill, p. 36. Et ideo
philosophia non est nisi sapientiae divinae explicatio per doctrinam et opus.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 397

mengung von Glauben und Wissen lehrt Roger denn auch
die Erkennbarkeit des Trinitätsgeheimnisses u. a. durch
die Vernunft, so daß selbst die heidnischen Philosophen
diese Erkenntnis besaßen.739 Abälard sprach sich in dieser
Hinsicht fast in den gleichen Ausdrücken wie Bacon aus.780

„Die Philosophie ist also im Grunde genommen nach
Roger nur eine allgemeine Methode religiöser Apologetik",781
oder wie Bacon selbst etwas ausführlicher sagt : Tota
philosophie intencio est per viam admiracionis universi
devenire in cognicionem Dei, et proprietatem eius tarn
absolutarum quam relatarum ad creacionem mundi et
eius conservacionem et promissionem felicitatis future
obedientibus sibi, et infelicitatis non obedientibus, tarn
angelis quam hominibus, ut vivant ipsi homines eius cultu
debito, et ut consistant in morum honestate,.. tandem
veniant ad statum omnium bonorum aggregacione per-
fectum.783 Zweck der ganzen Wissenschaft ist also
ausschließlich die Rettung der Seele, Leitung und Führung
des Menschen zu seiner wahren Glückseligkeit; ein ganz
augustinischer Gedanke. Damit wäre der Philosophie jede
selbständige Bedeutung abgesprochen.

Eine Reihe weiterer charakteristischer Merkmale für
den Piatonismus auf kosmologischem Gebiete können wir
als Resultat unserer Studie hinstellen.

Roger Bacon suchte uns eingehend zu beweisen, daß
die erste Materie keine pura potentia sei, sondern
bereits etwas Aktuelles (Bd. 26, 15 ff.), so daß ein sub-
stanzielles Werden im aristotelisch-scholastischen Sinne bei
ihm nicht nachgewiesen werden kann. Mit dieser Auf-

Et propter hoc una est sapientia perfecta quae sacris literis continetur et
Sanctis a Deo data, per philosophiam tarnen, sicut per ins canonicum
explicanda. A. a. 0., p. 68.

729 Potuit autem Metaphysicus satis docere quod Deus est, et quod
naturaliter cognoseitur, et quod est infinitae potentiae, et quod est unus,
et quod est trinus. Opus raaius, Vol. II, p. 229. Philosophi lgitur veri-
ficaverunt Causam Primam sive Deum esse unum et trinum. Quoniam Plato
patrem, paternamque mentem et utriusque amorem mutuum unam summam
indivisam trinitatem non solum ita credi oportere docuit, set ita esse racio-
nibus certi8 convicit. Metaphysiea Fr. Rogeri, ed. Steele, p. 7—8. Inventam
esse in tumba Piatonis super eius pectus laminam auream in qua scriptum
fuit: „Credo in Christum nasciturum de virgine passurum pro humano

genere, et tercia die resurrecturum." A. a. 0. p. 9.
73° Vgl. Endres, Geschichte der mittelalt. Philosophie, S. 50—51.
731 P. Had. Hoffmans, La synthèse doctrinale de R. B., S. 217, n. 53.
782 Metaphysiea, ed. Steele p. 6.



398 JRoger Bacons Hylomorphisraus

fassung der Materie hing dann seine Erklärung der ra-
tiones seminal es (Bd. 25, 385 ff.) zusammen, die bei den
Augustinern eine verschiedene Deutung gefunden haben.
Wir sahen ferner, daß nach Bacon nicht nur die körperlichen,

sondern auch die geistigen kreatürlichen
Substanzen eine Zusammensetzung aus Materie und
Form aufweisen (Bd. 2b, 353 ff.). Als notwendige Folge
seines Hylomorphismus begegnete uns schließlich die Plu-
ralität der Formen (Bd. 26, 372 ff.) in den Elementen
und gemischten Körpern und zwar in einer Weise, daß wir
beim Menschen selbst eine Mehrheit von Seelen
annehmen müßten, da uns seine Einheit der drei
Lebensprinzipien als eine sehr lose erscheint. —

Aus dem einleitenden Kapitel sei noch auf ein
Kennzeichen hingewiesen, das zwar nicht augustinisch, aber den
Vertretern der Franziskanerschule im 13. Jahrhundert
eigentümlich ist, die Unmöglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung (Bd. 25, 324).

Wir haben sodann in unserer Arbeit wenigstens darauf
hingewiesen, daß Roger die Fakultäten der Seele mit
dieser selbst identifiziere (Bd. 25, 380), wodurch
auch seine Psychologie ihr augustinisches Gepräge erhält,
wobei die Erkenntnisweise durch Erleuchtung, die wir
vorhin berührten, in Betracht gezogen werden muß.

Was das Methodische angeht, so hat Bacon mit den
Idealisten gemein, daß er kein Systematiker ist, womit
nicht ausgeschlossen werden soll, daß die Methode mancher
Aristoteliker noch erhebliche Mängel aufweise und anderseits

der eine oder andere Platoniker strengen Aristotelikern
methodisch überlegen sei. Wenn ferner Roger auch in
Worten Aristoteles weit über Plato stellt und dadurch
sich scheinbar von den übrigen Vertretern des Augustino-
Platonismus unterscheidet, so stimmt er doch tatsächlich
mit ihnen überein. — Schließlich ist auch bei ihm die
Metaphysik von der Moral beherrscht.733

Avicebron, platonisch-neuplatonische und besonders
arabische Werke bildeten seine Quellen, aus denen er
reichlich schöpfte. — Fragen wir endlich, ob Bacon, wie
dies bei den Anhängern der platonischen Philosophie in
der Regel der Fall ist, das Bonum dem Verum vor an-

j23 Wenigstens ist die von Steele veröffentlichte Metaphysica Fratris
Rogeri zum größten Teil nur ein Auszug aus dessen Philosophia moralis.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 399

stelle, so scheint uns eine Distinktion am Platze zu sein.
Wir vernahmen früher, daß Roger die intellektuellen und
affektiven Tätigkeiten von einer Potenz ausgehen lasse,
Verstand und Wille nicht real voneinander unterscheide.734
P. Hadelin hat dies gleichfalls angedeutet, indem er sagt:
„Es zeigt sich (bei Bacon) eine vage Tendenz das Wahre
und Gute zu konfundieren, den Willen und Verstand zu
identifizieren."783 Auch bei Roger gilt der Satz: „Malus
est ignorans," und sehr bezeichnend fügt er etwas
weiter hinzu: Et hoc experimentum est, quod pulchri-
tudo veritatis cognitae in suo fulgore allicit homines
ad eius amorem, sed probatio amoris est exhibitio operis.
Et ideo qui contra veritateni operatur, necesse est ut earn
ignoret.786 Man müßte also schließen : wer das Gute kennt,
vollbringt es auch. Damit wären wir bei Sokrates und
Plato angelangt, und auch bei Bacon wäre die Gefahr
eines psychologischen Determinismus nahegerückt.
Dennoch muß man gestehen, daß Bacon von der sokratischen
Auffassung noch entfernt ist, da er den appetitiven Fähigkeiten

nicht jede Bedeutung abspricht. Ein Vergleich mit
Wilh. Ockam scheint uns die Sache klarer zu machen.

Ockam erkennt gleichfalls einen realen Unterschied
zwischen Verstand und Willen nicht an, sondern erklärt
sie als eine Realität, identisch mit der Seele. Von diesem
Gesichtspunkte aus könne man daher weder von einem
Vorrang des Intellektes vor dem Willen noch umgekehrt des
Willens vor dem Intellekt reden. — Das Gleiche kann man
bei Bacon sagen. — Ferner, betrachtet man Intellekt und
Willen nach dem, was sie bezeichnen, so kann man zugeben,
sagt Ockam, daß der Wille vornehmer sei als der
Verstand, da der Akt des Liebens den Akt des Erkennens
übertreffe. Handele es sich schließlich nur um die
zeitliche Priorität, so könne man sagen, der Intellekt sei
früher als der Wille, da das Erkennen dem Wollen
vorangehe.737

Diese Unterscheidung halten wir ganz auf Rogers
Ansicht anwendbar, wie sich besonders bei seiner Erklärung
der Glückseligkeit des Menschen zeigt. Diese muß durch
den Akt der vornehmsten Fähigkeit erreicht werden, und
Bacon verrät deutlich, daß wir als solche den Willen zu

734 Bd. 26, 377. 736 L'intuition mystique et la science, p. 385.
736 Opus maius, Vol. II, p. 170.
737 Muschietti, Breve saggio sulla Filosofia diGuglielmod'Oekam, p. 114.



400 Roger Bacons Hylomorphismus

betrachten haben. Dennoch geht auch bei ihm zeitlich
das Erkennen dem Wollen und Verlangen voraus.738

Nach dem Vorausgegangenen steht für uns zweifellos
fest, daß wir in Roger Bacon einen Anhänger des Plato-
nismus erblicken müssen, wie er im 13. Jahrhundert
herrschte. Da wir bezüglich des intellectus agens separatus
bei Roger und des Verhältnisses von Philosophie und
Theologie in dieser Richtung überhaupt anderer Meinung
sind als de Wulf, wie erwähnt wurde, so erscheinen uns
diese beiden Momente keineswegs als Unterscheidungszeichen,

die Roger eine Sonderstellung unter seinen
Gesinnungsgenossen einräumen würden.789

Dennoch gewährt uns ein anderer Umstand einen
hinreichenden Grund, Bacon nicht schlechthin mit den Plato-
nikern der Hochscholastik zu identifizieren: er hat mit
dem Mystizismus den Empirismus verbunden, und gerade
seine starke Hervorkehrung der experimentellen Methode
hat in unserer Zeit mehr als früher die Aufmerksamkeit
auf ihn gelenkt.710

Wir haben bereits oben gehört, daß Roger eine
zweifache Erfahrung unterscheide, außer der inneren durch
Erleuchtung gibt es noch eine äußere durch die Sinne.741

Es ist wirklich merkwürdig, den gleichen Autor, der
in einer Weise die Notwendigkeit der göttlichen Erleuchtung

und Offenbarung betont, daß man fast an der natürlichen

Erkenntnisfähigkeit des Menschen überhaupt zweifeln
möchte,742 nun mit gleicher, vielleicht noch größerer
Begeisterung für das Experiment, für die experimentellen

738 De felicitate autem copiose locuti sunt (philosophi), et dico de

vera, que in Deo et a Deo est habenda, et alii omnes concordant
quod est in participaeione bonitatis divine, ipsam cognoscendo et amando
set appetitus et desiderium summi boni sequntur eognicionem. Quapropter
anima habet cognoscere et desiderare summum bonum quo compleatur
aliquando, quia appetitus naturalis non frustrabitur a flue suo. Meta-
physica, ed. Steele p. 14.

ins Vgl. De Wulf, Histoire de la Philosophie médiévale, p. 426.
740 Die Berechtigung zu dieser Unterscheidung ist auch von Picavet

angedeutet worden; vgl. Esquisse d'une histoire générale et comparée des

Philosophies médiévales, Paris 1905, p. 220.
741 8ed duplex est experientia; una est per sensus exteriores, et sic

expérimenta ea, quae in coelo sunt per instrumenta ad haec facta et haec
inferiora per opera certificata ad visum experimur. Opus maius, Vol. II, p. 169.

74 2 Die Metaphysik muß nach Bacon u. a. beweisen : quod non potest
homo per propriam industriam sciro qualiter Deo plaeeat cultu debito nec
quomodo ad proximum, nec ad se ipsum se habere debeat, sed indiget in
his revel anda veritate. Opus maius, Vol. II, p. 227.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 401

Wissenschaften eintreten zu sehen. Die ganze Pars sexta
des Opus maius handelt von der Scientia experimentalis743,
und auch sonst spricht er noch an vielen Stellen744 von
dieser Wissenschaft.

Wie Roger von der ganzen Logik nicht viel Aufhebens
macht und einen Unterricht in derselben gar nicht als
notwendig erachtet, indem er die natürliche und
wissenschaftliche Logik nicht voneinander trennt,745 so hat er
insbesondere nicht viel Vertrauen auf den Syllogismus;
dieser gewährt nur dann Sicherheit, wenn, die Experientia
im Sinne von Experiment hinzukommt.748 — Es sei hier
gleich an die Ähnlichkeit mit Wilh. Ockam erinnert, der
ebenfalls dem deduktiven Verfahren seinen absoluten Wert
abspricht.747

Roger Bacon hat viel experimentiert, viel Geld für
die Konstruktion von Instrumenten ausgegeben,748 manche
Beobachtungen angestellt und dabei namentlich in der
Optik Resultate erzielt, die in Anbetracht der damaligen
Verhältnisse alle Anerkennung verdienen; viel Neues hat
er Jedoch nicht gebracht.74" Es müßte die Aufgabe einer

743 Ed. Bridges, Vol. II, p. 167—222.
744 Besonders Opus tert., e. 13. Sed praeter has scientias est una

perfeetior omnibus, oui omnes famulantur, et quae omnes miro modo certificat :

et haec vocatur scientia experimentalis, quae negligit argumenta, quoniam non
certificant, quantumcamque sint fortia, nisi simul adsit experientia con-
clusionis. Opus tert., c. 13, ed. Brewer p. 43.

748 De logica enim non est vis tan ta, quia seimus earn per naturam,
licet vocabula logicae in lingua qua utimur, quaerimus per doctrinam. Sed

ipsam scientiam babent omnes homines ex natura. Opus tert. c. 28, ed.
Brewer p. 102. Quapropter de logiea et grammatica non est necessaria
instructio humana, nisi propter vocabula linguarum. A. a. 0., p. 105.

746 Sine experientia nihil sufficienter sciri potest. Duo enim sunt
modi cognoscendi, sei. per argumentum et experimentum. Argumentum
concludit et facit nos concedere conclusionem, sed non certificat neque
removet dubitationem, ut quiescat animus in intuitu veritatis, nisi earn
inveniat via experientiae; quia multi habent argumenta ad seibilia, sed

quia non habent experientiam, negligunt ea, nec vitant noeiva nec prose-
quuntur bona. Ergo argumentum non sufficit, sed experientia. Opus
maius, Vol. II, p. 167—168. Quod ergo dicit Arist., quod demonstratio
Syllogismus est, faciens scire, intelligendum est, si sua experientia comi-
tetur, et non de nuda demonstratione. A. a. 0. p. 168.

74 7 Vgl. Muschietti, a. a. 0. p. 96 ff.
748 Nam per viginti annos quibus specialiter laboravi in studio

sapientiae, neglecto sensu vulgi, plus quam duo millia librarum ego posui
in his, propter libros secretos, et experientias varias, et linguas, et
instrumenta, et tabulas, et alia. Opus tert., c. 17, ed. Brewer p. 59.

749 Vgl. Vogl, Die Physik Koger Bacons, S. 101.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 27



402 Roger Bacons Hylomorphismus

besonderen Arbeit sein, die wahre Bedeutung Rogers für
die physikalischen Wissenschaften darzulegen, namentlich
würde ein Vergleich mit Albertus Magnus sich als
Notwendigkeit ergeben. Es will uns scheinen, als ob diese
Frage noch nicht genügend aufgeklärt sei. Gonzalez75'1'
z. B. erblickt das Hauptverdienst Bacons darin, daß er der
eigentliche Wiederhersteller der Induktionsmethode sei.
Vogl751 glaubt sagen zu müssen, „daß Roger Baco mit
Bewußtsein die Physik als eine Experimentalwissenschaft
erkannte, während Baco von Verulam die induktive
Methode philosophisch begründete." — Man möge doch endlich

aufhören, Bacon von Verulam als den Begründer der
Induktion zu preisen, sei es nun in theoretischer oder
praktischer Hinsicht. Er hat nichts gelehrt, was man
nicht bereits wußte, und was er Neues zur induktiven
Methode hinzufügte, hat deren Gebrauch für die Wissenschaft

unmöglich gemacht. „Bacon war kein Gelehrter,"
bemerkt Cl.Bernard,752 „er hat den Mechanismus der
experimentellen Methode gar nicht verstanden." Ein anderer
unverdächtiger Autor äußert sich noch entschiedener,
indem er schreibt: „Liebigs meisterhafte Analyse der
Versuche Bacos, hat uns freilich gezeigt, daß aus Bacos
Versuchen nicht nur nichts folgte, sondern auch nichts
folgen konnte. Wir finden aber dafür Gründe genug in
der Gewissenlosigkeitund Leichtfertigkeit seines Verfahrens,
in dem willkürlichen Ergreifen und Verlassen seiner
Gegenstände, in dem Mangel an Concentration und Ausdauer ;

besonders endlich auch in seinem Überfluß an
methodischen Einfällen und Schleichwegen, welche den brauchbaren

Teil der Methode überwuchern und der Willkür
und Weichlichkeit Ausflüchte darbieten, während sie praktisch

gar nicht anzuwenden sind es waren nicht die
Begriffsgespenster, welche ihn hinderten, mit Erfolg zu
forschen, sondern es war der gänzliche Mangel derjenigen
Eigenschaften, welche zur Forschung überhaupt befähigen.
Baco hätte ebensowenig einen alten Autor kritisch herausgeben

können, als er ein ordentliches Experiment machen
konnte."753

760 Die Philosophie des Iii. Thomas von Aquin. Aus dem Spanischen
übersetzt von E. Nolte. Bd. 1, Regensburg 1885, S. 45.

761 A. a. 0., S. 17.
762 Introduction à l'étude de la médecine expérimentale, Paris 1900, p. 89.
753 Pr. Lange, Geschichte dos Materialismus. 2. Buch, Leipzig 1902,

S. 180-181.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 40S

Der amerikanische Arzt J. Walsh hat sich mit der
Frage beschäftigt, wem das Verdienst gebühre, die
experimentelle Methode in die Wissenschaft eingeführt zu haben.
Auch er wendet sich mit Unwillen gegen die Ansicht, als
könne Fr. Bacon dieses Verdienst in Anspruch nehmen.
Gilbert von Clochester (1580 — 1600) habe diese Methode
in hervorragender Weise angewandt, und dieser sei nur
in die Fußstapfen eines Albertus Magnus und Roger Bacon
eingetreten. Albertus habe jedoch bereits vieles vor Roger
in dieser Beziehung geschrieben, weshalb letzterer nicht
als Begründer gelten könne.754

Aristoteles 755 hat in seiner Analytik und Topik die
Gesetze der Induktion schon klar aufgestellt, die dann
durch Albertus 756 noch deutlicher theoretisch entwickelt
und praktisch iverwertet wurden, wie aus dessen
enzyklopädischem Werke hervorgeht, das c. 1256 vollendet war,
also zu einer Zeit, wo Roger Bacon noch nichts Bedeutendes

geleistet hatte. Vergebens sucht man in den Werken
Rogers nach einer philosophischen Auseinandersetzung der
induktiven Methode. Man muß indes gestehen, daß er sie
in reichem Maße zur Anwendung gebracht hat, insofern
es sich um einfachere, sich oft wiederholende Erscheinungstatsachen

handelt. Komplexere Erscheinungen jedoch, die
zu ihrer Erklärung schwierige Experimente, genaue Instrumente

und speziellere Beobachtung verlangten, konnte weder
er noch Albertus hinreichend aufhellen; dazu reichten die
Mittel jener Zeit nicht aus. Die experimentelle Methode
hat zudem bei Bacon noch die Schattenseite, daß sie nach
seiner Ansicht uns doch keine genügende Sicherheit über
die Körperwelt verschafft, so daß man schließlich wieder
zur illuminatio seine Zuflucht nehmen muß.767

Ein Verdienst hat Roger Bacon gewiß, ähnlich wie
sein Namensvetter Fr. Bacon von Verulam, mit dem er

764 The Popes and Science, New York 1908, S. 281 ff. — Daher
täuscht sich auch Delorme, wenn er (a. a. 0., col. 16) sehreibt: Teile est
la méthode expérimentale que Bacon a eu la gloire de créer et de donner
au monde. Wir sind übrigens überzeugt, daß P. Delorme gegenwärtig
über manche Punkte anders denkt, als er sie in seinem erwähnten Artikel
über Bacon dargestellt hat.

"t Ehet. II, 20. Anal. Pr. II, 23. Anal. Post. 1,18.19.1, 6. Top. VIII, 8.
766 In II Anal. Pr. tr. VII, c. 4. 5. 6. In I. Top. tr. III, c. 4. In

VI Eth. tr. II, c. 25. In veget. 1. VI, tr. I. c. 1.
767 Opus maius, Vol. II, p. 169.

27*



404 Roger Bacons Hylomorphismus

übrigens mehr als den Namen gemein hat,7"'8 daß er der
deduktiv-spekulativen Methode gegenüber, die fast
ausschließlich in Paris herrschte, die Notwendigkeit der
experimentellen so entschieden betonte, die ihm seine Lehrer in
Oxford, Robert Grosseteste und Adam de Marisco, eingeflößt

hatten. — Diesen,759 sowie Petrus Peregrinus,760 der
ebenfalls ein großer Experimentator war, zollt er daher
bei jeder Gelegenheit Lob und Anerkennung.

Vergessen sei ferner nicht, daß Bacon darauf drang,
das Sprachstudium in größerem Umfange zu pflegen, als
es zu seiner Zeit geschah, indem er auf den Wert der
Sprachenkenntnis für Philosophen und Theologen hinwies,
wie er auch selbst mehrere Sprachen verstand.761
Überhaupt war es ihm darum zu tun, den „freien Künsten"
wieder zu neuem Leben zu verhelfen, die immer mehr
in den Hintergrund des wissenschaftlichen Betriebes
gedrängt wurden.762 Er hatte ein gutes Auge für die
Schäden seiner Zeit, war eine praktische Natur, und darum
kann man auch seinen Reformvorschlügen nicht jede
Bedeutung absprechen, ohne aber im entferntesten der
Übertreibung Picavets beistimmen zu wollen, der meint, es
würde wohl in der Geschichte keinen Platz für eine
Reformation gegeben haben, die sich völlig von dem Katholizismus

trennte, wenn die Kirche die Anweisungen Rogers
befolgt hätte.766

-5s Ygi^ Döring-, Die beiden Bacon, Archiv für Gesch. d.
Philosophie, 1904, S. 341—348. Der Verfasser hat manche Vergleichsmomente
übersehen.

759 Opus maius, Vol. I, p. 108; Vol. III, p. 82 und 88. Opus tert.,
c. 22, p. 70. Compend. studii Phil., ed. Brewer p. 469.

760 Opus tert., c. 13, p. 46.
761 Nolan-Hirsch, The greek grammar of Roger Bacon and a fragment

of his hebrew grammar. Cambridge 1902, Introduction p. XXV ff.
762 Vgl. Felder, a. a. O., S. 412 ff.
768 Si donc l'Eglise s'était engagée dans la voie indiquée par Roger

Bacon, deux résultats considérables auraient été obtenus. D'abord les
théologiens eussent été obligés de partir des textes, non des commentaires
ou des expositions et même des traductions, qu'ils tiennent de leurs
prédécesseurs. Puis le théologien aurait étudié toutes les sciences dont
Bacon lui avait signalé l'importance. Mais il semble qu'il n'y eût
pas eu de place pour une Renaissance parfois hostile au christianisme,
pour une Réforme qui se séparât complètement du catholicisme. Il semble
qu'il n'y aurait jamais eu rupture complète ni guerre ouverte entre les
théologiens et les purs historiens ou savants. Deux directions de la Théologie

et de l'Exégèse catholiques au XIII« sièele, St. Thomas d'Aquiu et
Roger Bacon. Revue de l'histoire des religions, 1905, p. 189—190.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 405

Bei all diesen Verdiensten müssen wir jedoch bekennen,
daß der Philosoph, der uns an erster Stelle bei dieser
Arbeit interessierte, in Bacon zu kurz gekommen ist.
Hauréau erblickt schon in dem Reformplan Rogers eine
Unterdrückung alles dessen, was Philosophie heißt.7'14 Er
hatte keine Zeit und keine Lust, um sich mit
philosophischen Spekulationen abzugeben; diese beherrschte
keineswegs sein geistiges Leben, wie Lange meint.765
Den Zeitumständen sich fügend, konnte er die Philosophie
nicht ganz unberücksichtigt lassen, und so nahm er denn
aus vorhandenen Werken, was er für notwendig fand,
ohne dabei zur Weiterbildung der Philosophie beizutragen;
das tatsächliche Ausschreiben oder Benutzen des einen
Autors durch den anderen war ja in jener Epoche viel
häufiger als das Zitieren, bemerkt Reuter.766 Er blieb
rückständig auf philosophischem Gebiete, weil er den
aristotelischen Geist nicht in sich aufzunehmen vermochte,
sondern unter neuen Ausdrücken die alten Anschauungen
bewahrte, während die meisten seiner Zeitgenossen dem
Aristotelismus in dieser oder jener Beziehung sich näherten.
Darum haben seine Werke für die Philosophie vor allem
historischen Wert, der nicht unterschätzt werden darf.

Roger studierte in Oxford und Paris, und so wundern
wir uns nicht, bei ihm die charakteristischen Merkmale
dieser beiden Schulen vereint zu sehen: Empirismus und
Mystizismus. Die gleiche Beobachtung läßt sich bei seinem
älteren Ordensbruder Bartholomäus Anglicus 767 machen,
so daß man mit Recht der platonisch-mystischen eine
mystisch-empirische Richtung im 13. Jahrhundert an die
Seite stellen darf.

7M Histoire de la Philosophie seolastique. II, 2, p. 91.
765 Roger Bacon, Histor. Zeitschrift v. Sybel, 1888; Bd. 51,

S. 449—450.
766 Gesch. der relig. Aufklärung, Bd. II, S. 78.
767 Über ihn handeln Felder, a., a. 0., S. 248 ff.; Endres. a. a. 0., S. 93 f.


	Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen [Fortsetzung]

