
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Verteidigung der Möglichkeit einer anfanglosen Weltschöpfung

Autor: Jellouschek, Carl J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 325

VERTEIDIGUNG DER MÖGLICHKEIT
EINER ANFANGSLOSEN WELTSCHÖPFUNG

DURCH HERVEUS NATALIS, JOANNES A NEAPOLI,
GREGORIUS ARIMINENSIS UND JOANNES CAPREOLUS

Von P. CARL JOH. JELLOUSCHEK O. S. B.

(Fortsetzung von Bd. XXVI, S. 155—187.)

Zweiter Teil.
I.

Von den vier großen Gruppen der obieetiones, welches
die Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung sei er
mit Rücksicht auf Gott oder die Art und Weise der
Hervorbringung, sei es ausgehend vom Wesen der Kreatur
oder dem Unendlichen bestreiten, soll sogleich die erste zur
Sprache kommen. Nach manchen soll nämlich Gott gas
nicht imstande sein, eine ewige Welt zu wollen, da alle-
Ewige notwendig sei, er aber nichts außer sich mit Not
wendigkeit will. Darauf erwidert Johannes,1 daß Gott'
wenn er auch nur sich mit absoluter Notwendigkeit will,
doch etwas anderes bedingterweise (ex suppositione)
notwendig wollen kann; so will er unter der Voraussetzung,
daß er einen Menschen erlösen will, dies mit Notwendigkeit,

sonst wäre sein Wille wandelbar und schwankend. Die
Anwendung auf unseren Fall ist leicht. — Ferner müsse
alles, wenn es ist, notwendig sein. Nur dann könne etwas
nicht sein, wenn eine Potenz vorausginge, durch welche
das Zustandekommen des Seins verhindert werden könnte,
was aber bei ewigen Dingen undenkbar sei. Die Welt
müßte also, wenn sie ewig wäre, mit Notwendigkeit ewig
von Gott ausgehen. Effekte, so sagt Herveus'- richtig
dagegen, die nur infolge einer hemmenden Macht nicht
eintreten können, gehen ja doch von vornherein nur von
solchen Ursachen aus, die mit Notwendigkeit wirksam sind.
Das Feuer wirkt mit Notwendigkeit; es steht nicht bei

1 a. a. 0. pro parte negativa 11.
2 tract, tie aet. muniti, q. 5, ad 4.



32t) Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

ihm tätig zu sein oder nicht; die Wirkung tritt nur dann
nicht ein, wenn ein Hindernis vorliegt. Der Mensch aber
ist Herr seiner Handlung; mag auch kein Hindernis da
sein, so braucht er doch nicht zu handeln. Von Gott aber
muß das im höchsten Maße gelten. Was hätte es weiterhin

auch für einen Sinn, von einem Hindernis zu reden,
wodurch die Kreatur nicht sein könnte! Den Allmächtigen
kann doch in seinem Schaffen nichts hindern; auch von
Seiten des Effektes könnte eine Hemmung nicht erwachsen,
denn das wäre nur dann möglich, wenn er nicht in seiner
Gänze von Gott als seiner Ursache abhinge. Die
Aufstellung, daß ein ewiges Geschöpf von Gott schlechterdings
mit Notwendigkeit hätte hervorgebracht werden müssen,
sucht man auch durch Berufung auf den Satz: ti'dr/saßai
yi\(j '/) Elina ovôiv ôtugiéçti ev rote riïôiotc, Ar. Nat. ausc.
1. 3, c. 4; in perpetuis non differt esse et posse zu stützen.1
Aber mit der ihm eigenen Klarheit und Bündigkeit legt
der hl. Thomas2 den Sinn dieses Lehrsatzes dar: „Es
folgt nicht, daß Gott, wenn er etwas vollbringen konnte,
es auch vollbrachte, da er ja mit freiem Willen und nicht
mit Naturnotwendigkeit tätig ist. Der Satz aber, daß in
immerwährenden Dingen Sein und Können nicht
verschieden sind, ist gemäß der passiven, nicht aber der
aktiven Potenz nach zu verstehen. Die passive Potenz, wo
sie mit dem Akte nicht verbunden ist, ist nämlich Prinzip
des Vergehens und widerstreitet so der immerwährenden
Dauer. Der Effekt der aktiven Potenz hingegen, der actu
nicht existiert, tut der Vollkommenheit der wirkenden
Ursache keinen Eintrag, zumal bei frei wollenden Ursachen.
Der Effekt ist nämlich nicht eine Vollkommenheit der
aktiven Potenz so wie die Form hinsichtlich der passiven
Potenz."

Wendet man ferner ein, daß in unserem Falle die
Macht Gottes keine Priorität gegenüber der Dauer jenes
Geschöpfes habe, so können wir, wie Bernhardus de
Gannato3 dem Henricus Gandavensis,4 aus dessen

1 Vgl. Capreolus a. a. 0. a. 2, III, septirao. Greg. Ar. a,. 1, ad 10.
2 De potentia Dei, q. 3, a. 14, ad 5, zitiert bei Capreol. a. a. 0. a. 3.

I, ad 2. 3 Bei Capreol a. a. 0.
4 Über Heinrich von Gent (f 1292) siehe Stöckl a. a. 0. 734—5S.

Hauréau, Do la philosophie scolastique II. Paris 1850; 263 — 77 und
C. Werner, Heinrich von Gent als Kepräsentaiit des christl. Platonismus
im 13. Jahrhundert, Wien 1878.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 327

Quodlibeta das Argument stammt, antworten, daß dem
wirklich so ist, wenn wir die ganze Dauer nehmen, aber
nicht, wenn wir von einem beliebigen Teil derselben reden,
denn Gottes Macht wäre früher als jeder Augenblick der
Dauer und hätte das Fortbestehen der Kreatur in diesem
Augenblick verhüten und sie schon hundert und tausend
Jahre früher vernichten können — kurz, es gibt in jener
ganzen Dauer nicht einen bestimmten Augenblick oder
Zeitteil, in dem die Welt schlechthin hätte sein müssen,
denn immer bleibt ja das Verhältnis zu Gott bestehen,
der das Geschöpf früher vernichten konnte. Durandus
a Sanctoporciano,1 aus dem Capreolus, bei dem das
Vorausgehende berichtet ist, zu wiederholten Malen längere
Stellen in seine eigenen Ausführungen einflicht, erklärt:
„Ob die Kreatur von Ewigkeit hervorgebracht ist oder
mit der Zeit, sie ist doch immer frei von Gott
hervorgebracht und nicht mit absoluter Notwendigkeit. Das ist
klar. Denn das was nicht notwendig von Gott gewollt ist,
ist von ihm nicht notwendig hervorgebracht, da Gott durch
seinen Willen handelt. Er will aber nichts anderes außer
sich mit Notwendigkeit. Eine Nötigung des Willens besteht
ja nur hinsichtlich des Zweckes und der Mittel, ohne welche
der Zweck nicht erreicht oder bewahrt werden kann. Bei
den Geschöpfen aber findet sich nichts derartiges in
Anbetracht der göttlichen Güte, die Zweck von allem ist.
Und so ist nichts Geschaffenes notwendig von Gott gewollt
oder hervorgebracht. Denn ob Zeit vorausgeht oder nicht,
ist für die Frage, ob etwas frei oder notwendig von Gott
ausgeht, belanglos. Denn der ganze Begriff der Freiheit
oder Notwendigkeit ist zu nehmen von dem Verhältnis der
Potenz zum Objekt. Das ist einleuchtend, denn jeder
Prädestinierte ist von Ewigkeit und doch frei prädestiniert,
sodaß es auch von Ewigkeit möglich war, daß er nicht
prädestiniert werde ."

Wenn Gott ein Geschöpf von Ewigkeit hervorgebracht
hätte, lautet ein bei Gregor2 behandelter Einwand, hätte
er es mit Notwendigkeit tun müssen, da es nicht in seiner
Macht stand, dieses nicht hervorzubringen, weder bevor
er es wirklich tat, da vor dem Ewigen nichts ist, noch
während er schuf, da alles was ist, wenn es ist, notwendig

1 Über Durandus vgl. Störkl a. a. 0. 976 — 86, Ch. Jourdain, a. a. 0.
154—74. Über unsere frage bandelt er In secund. Sent. diet. 1, q. 2.

2 a. a. 0. a. 1, ad 2.



328 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

ist, noch nachdem er geschaffen, da das, was entstanden
ist, nicht ungeschehen gemacht werden kann. Über diesen
Beweis sagt Gregor, daß man ebensogut dartun könnte,
daß Gott keinen Menschen von Ewigkeit prädestinierte,
denn wenn er einen von Ewigkeit prädestiniert hätte, so
wäre es mit Notwendigkeit geschehen, was falsch sei. Der
ganze Einwand aber erweist sich schon aus dem Grunde
als nichtig, da sich seine Verfechter nicht von der
Vorstellung frei machen können, daß Gott, falls er etwas von
Ewigkeit geschaffen hätte, es in einem bestimmten ersten
Augenblicke hervorgebracht hätte, und da fragen sie nun,
ob er das zuvor oder gleichzeitig oder hernach auch habe
nicht tun können. Allein dieses ab aeterno produxisse ist
vor jeder endlichen Zeit, ob sie nun als aktuell oder
möglich oder vorstellbar genommen wird. Was das Prinzip
anlangt: omne quod est quando est, necesse est esse, so
ist das nach Capreolus1 richtig, wenn wir die nécessitas
ex suppositione vor Augen haben. Die Annahme (sup-
positio), die wir hier machen, ist, daß Gott tatsächlich
geschaffen; dann ist nämlich das Geschöpf notwendig da.
Wenn wir jedoch Gott und Schöpfung absolut betrachten,
so war es möglich, daß Gott die Welt nicht hervorbrachte.
Mit der bedingten Notwendigkeit kann ganz gut die
absolute Potenz zum Gegenteil bestehen.

An einer anderen Stelle scheint bei Gregor2 und
Capreolus8 folgender Einwand auf: Wenn Gott irgend
etwas, z. B. eine Rose, von Ewigkeit hervorbringen konnte,
so vermochte er das entweder, bevor er sie tatsächlich
hervorbrachte, oder wann es geschah, oder später (aut
antequam produxit, aut quando produxit, aut postquam
produxit). Nehmen wir an, sie sei heute hervorgebracht.
Man kann nun sagen, er hätte das früher können. Es
wäre dann sicherlich in einem bestimmten Augenblick
geschehen, daß er sie von Ewigkeit geschaffen hätte, und
er müßte so auch in diesem Augenblicke jetzt dasselbe
tun können. Auch der zweite Fall, daß Gott das Ding,
als er es hervorbrachte, von Ewigkeit habe bewirken
können, läßt sich nicht aufrecht erhalten, denn denke man
sich jenen Augenblick als gegenwärtigen, so hätten wir
anzunehmen, daß Gott jetzt etwas von Ewigkeit
hervorgebracht haben könne (quod nunc potest ab aeterno

1 a. a. 0. a. 3. III, ad 2, auch I, ad 2.
2 a. a. 0. a. 1, 14. 3 a. a. 0. a. 2, IV. 3.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 329

produxisse); er müste also zustande bringen, daß etwas,
was vor dem gegenwärtigen Augenblick nicht vergangen
ist, vor diesem vergangen sei. Bei Gregor findet sich
zwar eine conclusio: quod possibile nunc etiam aliquam
aliam rem a Deo fuisse ab aeterno, womit sich die
angeführte Schwierigkeit leicht beseitigen ließe; doch er
selbst erklärt, daß man dies nur mit Wahrscheinlichkeit
hinstellen könne. — Capreolus1 meint, daß man in dem
Beispiel von der heute hervorgebrachten Rose zwar nicht
sagen könne, sie könne gemäß der passiven Potenz von
Ewigkeit hervorgebracht sein, wenn sie eben nicht von
Ewigkeit her war, wohl aber der aktiven Potenz Gottes
nach, insofern wir vom Möglichen im absoluten Sinne
sprechen. Wenn in der obiectio von einem bestimmten
Augenblicke die Rede war, in dem Gott die Rose vor ihrer
tatsächlichen Hervorbringung von Ewigkeit schaffen
konnte, so kann man das hinnehmen, wenn man an ein
nunc stans nicht aber an ein nunc fluens denkt; darüber
wird später noch gesprochen werden.'-'

Nur berührt seien zwei andere Einwürfe, daß nämlich
Gott, falls er die Welt von Ewigkeit hervorbringen konnte,
sie von Ewigkeit hervorbringen wollte und tatsächlich
hervorbrachte, weil er alles, was er will, vollführt-.3 Da
er aber die Welt von Ewigkeit her nicht schuf, war er
das auch gar nicht imstande. Zur Begründung des Satzes,
daß Gott, wenn er die Welt als ewige hätte schaffen können,
dies auch gewollt hätte, wird angegeben, daß Gott das
Bessere will; besser aber sei das Sein als das Nichtsein
und so sei es besser, die Welt sei immer gewesen als daß
sie einmal nicht war. Von Interesse ist die
Zurückweisung dieses Argumentes durch Johannes. Alles was
in der realen Ordnung actu besser ist, will Gott, weil von
ihm alles seine Güte hat. Aber Gott muß nicht alles
wollen, was in der natürlichen Ordnung besser sein könnte,
denn da vermöchte ja Gott kein höherstehendes Geschöpf
als die gegenwärtigen hervorzubringen, seine Macht wäre
beschränkt. Wenn es daher auch vielleicht an sich für
ein Ding besser gewesen wäre, anfangslos zu sein als
begonnen zu haben, so folgt daraus nicht, daß Gott dies
auch wollte. Auch kann man es nicht als das für die

1 a. a. 0. a. 3, IV. ad 3. 2 Vgl. S. 3-36 ff.
3 Joh. a. Neap. a. a. 0. pro parte neg. 12.



330 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Kreatur schlechthin Bessere ansehen, immer gewesen zu
sein. Es erscheint im Gegenteil besser, daß die Kreatur
einmal nicht war, weil durch den Übergang vom Nichtsein

zum Sein bei ihrer Erschaffung Gottes unendliche Macht
klar hervorleuchtet, die aus nichts etwas hervorbringen
kann und seine unfaßbare Güte, die dem sich mitteilt,
was einmal ein Nichts war. Die Beziehung aber auf das
letzte Ziel, auf den Zweck des Ganzen, auf Gott ist es,
die bei Wertung des Guten und Besseren den Ausschlag
geben muß.

Der zweite Einwand1 geht von dem Prinzip aus: in
perpetuis non differt esse et posse: wenn sonach Gott die
Welt von Ewigkeit hervorbringen konnte, schuf er sie
auch tatsächlich. Dagegen läßt sich eine zweifache
Unterscheidung des posse ins Feld führen: das posse ad esse,
die passive Potenz und da ist das Prinzip richtig und
das posse ad agere oder die aktive Potenz, an die aber
Aristoteles, wenn er den herangezogenen Satz aufstellt,
wie schon der Wortlaut anzeigt, gar nicht denkt. Johannes
meint, man könne auch so sagen: bei den immerwährenden
Dingen unterscheide sich hinsichtlich dessen, worin sie
immerwährend sind, nicht das esse und posse; indem aber,
worin sie nicht immerwährend sind, braucht sich das nicht
zu erfüllen und so hat Gott, so sehr er auch in seinem
realen Sein ewig ist, doch nicht beständig geschaffen: er
konnte Schöpfer sein, bevor er tatsächlich schuf. — Mit
diesem aristotelischen Satze wird auch bei anderer
Gelegenheit Mißbrauch getrieben. Er soll nämlich begründen,
daß die Potenz zuna ewigen Sein notwendig mit dem Akt
verbunden sei, daß also alles, was ewig sein könne, auch
wirklich ewig sei und damit auch, weil in der Tat kein
Ding außer Gott ewig war, keines außer ihm ewig sein
konnte. Die ganze Beweisführung jedoch sinkt in nichts
zusammen, da in der Lehre von der Möglichkeit einer
anfangslosen Weltschöpfung nur die logische oder absolute
Möglichkeit (Denkbarkeit) nicht aber die potentia passiva,
die Aristotes meint, in Erwägung gezogen wird.2

Ein Einwand, den Johannes8 behandelt, bringt die
Erschaffung der Kreatur in Vergleich mit den Ausgängen
(processiones) der göttlichen Personen. Während nun

1 Joh. a. a. 0. Resp. p. III. 6. Die Lösung: p. V. ad 6.
2 Nack C.ipr. a. a. 0. a3, III. ad 7.
3 a. a. 0. pro parte neg. 15.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 331

diese, weil naturnotwendig, auch ewig sein könnten, sei
dies bei der Hervorbringung der Kreatur, die vom freien
Willen Gottes ausgeht, gar nicht möglich. Allein das ist
falsch. Auch eine frei wirkende Ursache kann, wenn sie
Überlegung nicht nötig hat, einen ihr gleich ewigen -Effekt
haben. Ein Beispiel von Spitzfindigkeit ist der Einwurf:1
wenn Gott ein Ding von Ewigkeit hervorgebracht hätte,
während er es in Wirklichkeit nicht tat, so hätte eine
Veränderung zum kontradiktorischen Gegensatz
stattgefunden, nicht in Gott, sondern im Geschöpf; es wäre
vom Nichtsein zum Sein übergegangen, das aber schließe
die Ewigkeit aus. Also hätte Gott, wenn er das Ding von
Ewigkeit hervorgebracht hätte, es nicht von Ewigkeit
erschaffen. Dagegen ist doch zu erwägen, daß, auch wenn
Gott in der Tat nicht von Ewigkeit her schuf, dies
niemals wahr gewesen wäre, wenn er wirklich von Ewigkeit
geschaffen hätte. So könnte man auch beweisen, daß Gott
keinen der Verworfenen hätte prädestinieren können, weil
er sie tatsächlich nicht prädestinierte.

Unter den obiectiones, denen Gr egor2 und Capreolus3
Beachtung schenken, wird in einer behauptet, daß Gott
ebenso rasch ein Ding, z. B. ein Pferd, aus der Materie
wie aus dem Nichts hervorbringen konnte. Denn so oft
Gott aus dem Nichts hervorbringen konnte, so oft
vermochte er auch das Kompositum aus Materie und Form
zu bewirken, denn sonst hätten wir eine Hervorbringung
der Materie ohne Form. Von Ewigkeit her aber konnte
Gott ein Ding aus der Materie gar nicht hervorbringen,
denn das ist nur durch Bewegung möglich — die Bewegung

aber ist der Dauer nach früher als ihr terminus —
oder durch eine plötzliche Veränderung, deren Maß aber
ein Augenblick ist — wir hätten somit einen ersten Augenblick

des Seins — beides schließt eine anfangslose Dauer
aus. Was aber bei der Hervorbringung aus der Materie
gilt, trifft auch bei der Erschaffung aus dem Nichts zu.
— Allein in diesem Beweisgang ist die Behauptung, daß
Gott ein Ding aus der Materie nur durch eine Bewegung
oder plötzliche Veränderung zustande bringen konnte,
nicht stichhaltig, wie die zweite conclusio Gregors dartut
und Capreolus. führt aus, daß Gott doch auch das Sein

1 Behandelt bei Gregor a. a. 0. a. 1, ad 8; Capreol. a. a. 0. a. 3,
III. ad 5.

2 a. a. 0. a. 1, 3. 3 a. a. 0. a. 2, III. 2.



332 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

im ganzen Kompositum aus Materie und Form ohne
zeitliehen Anfang nicht in einem nunc fluens, sondern in
einem nunc stans wirken kann.

II.
In dem eben behandelten Argument mußte bereits

auf die Art und Weise der Hervorbringung Rücksicht

genommen werden, darüber soll nun in diesem
Abschnitte bei einer Reihe von obiectiones des näheren
gesprochen werden. So heißt es in einem Einwände, den
Gregor1 anführt, daß eine frei wirkende ewige Ursache
einen mit ihr gleich ewigen Effekt ebenso wenig
hervorbringen könne, wie eine mit Naturnotwendigkeit wirkende.
Zum Beweise des letzteren wird gesagt, daß im entgegengesetzten

Falle, z. B. das Feuer, wenn es einen mit ihm
gleich ewigen Schein erzeugt hätte, diesen entweder aus
dem Nichts oder aus etwas hervorgebracht hätte. Nicht
aus nichts, weil es ja nicht schöpferisch tätig sei, auch,
nicht aus etwas, weil es dann durch Bewegung und
Veränderung (modi reductionis entis de potentia in actum)
hätte geschehen müssen. Ein durch Bewegung zustande
kommender Effekt kann nämlich nicht gleich ewig sein
wie seine Ursache (wie Seite 172 f. gezeigt wurde), eine
plötzliche Veränderung aber hat als Maß den Augenblick,
vor dem der durch sie bewirkte Effekt nicht hätte sein
können. Allein das Feuer oder die Sonne, falls sie ewig
wären, hätten ganz wohl, wie Gregor und Capreolus2
bemerken, ihren Schein von Ewigkeit her aus etwas (de
aliquo sc. de diaphano)3 hervorbringen können ohne alle
Bewegung und Veränderung. Denn wie der Lichtglanz
in jedem Augenblicke seiner Dauer so wie im ersten
Momente hervorgebracht wird, und zwar nicht durch
Bewegung oder Veränderung — wenn nur der leuchtende
Körper und sein Subjekt in keiner sonstigen Weise
verändert wird — so wäre, wenn beide auf diese Weise von
Ewigkeit her gewesen wären, von Ewigkeit der Lichtschein
ohne Bewegung und Veränderung hervorgebracht worden.
Was aber das betrifft, daß die Aktuierung der Potenz nur
durch Bewegung oder Veränderung vor sich gehen könne,
so ist doch unser Fall, wo wir nicht eine potentia distans

1 a. 1, 11. 2 a. 3, III. 8.
3 Vgl. Schütz, Thomas-l.exikon'-, Paderborn 1895; 223.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 333

ab actu haben, nicht mit einbegriffen (ibi non esset proprie

loquendo reductio de potentia in actum, sed actuatio
potentiae per actum). Dieser Aufstellung ähnlich ist eine
andere: omne quod fit, aut fit per simplicem emanationem
aut per motum, worauf Herveus an zwei Stellen1 zurückkommt.

Beide Entstehungsweisen machten eine ewige
Dauer unmöglich; die Bewegung gehe ja dem durch sie
Gewordenen voran. Was aber auf die zweite Art
entstände, komme in einem Augenblicke zustande, habe also
einen ersten Augenblick und könne nicht ewig sein.
Herveus geht jedoch auf den Begriff des Werdens selbst zurück:
nimmt man das fieri einfach als esse ab alio absolute
diverso in natura, so braucht man gar keinen ersten
Augenblick, kein primum nunc anzunehmen.

Vom Standpunkte der Hervorbringung aus erhebt
man auch die Schwierigkeit, daß bei allem, was einem andern
etwas nach Wahl mitteilt, dieses andere im Gegensatze zu
dem steht, was ihm mitgeteilt wurde (sub opposito illius
communicati), denn alle Wahl findet nur im Hinblick auf
Zukünftiges statt. Gott also, der dem Geschöpf das Sein
mitteilt, erkennt es früher als nicht seiend ; er erkennt
aber nur Wahres, also ist die Kreatur vor ihrer tatsächlichen

Hervorbringung nicht. — Den Ausdruck electio
kann man, wie Gregor2 in seiner Antwort darauf sagt,
zweifach nehmen, einmal als Abschluß der Überlegung —
was bei Gott nicht in Betracht kommt — oder einfachhin als
libera volitio contingenter volibilis. Es ist nun nicht
nötig, daß das, dem etwas auf diese Art mitgeteilt wird,
als zuvor zu demselben im Gegensatz stehend gedacht
wird, sondern es genügt die Möglichkeit dazu, für den
Fall, daß ihm dieses nicht mitgeteilt würde. Gregor
erklärt ausdrücklich, daß electio im zweiten Sinne geradezu
im Hinblick auf Gegenwärtiges statthaben kann.

Wie man gegen die Ewigkeit der Welt mit Rücksicht
auf die Hervorbringung im allgemeinen, so erhebt man
im besonderen hinsichtlich der Erschaffung
Schwierigkeiten. Geschaffenwerden, sagt man, sei entweder
dasselbe wie das Sein von einem anderen aus nichts haben
oder es von einem anderen primo, mit einem Anfang in
der Dauer haben. Die Kreatur habe nun das Sein immer

1 In 2. Sent. (list. 1. q. 1. a. 3 ad 7; tract de aet. mundi q. 5, ad 1.
4 a. a. 0. a. 1 ad 11; auch Capreol. a. 2. III. 8.



334 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

von einem anderen, ohne daß man aber behaupten könne,
sie werde immer geschaffen, solange sie bestehe, da sie
ja so in einem beständigen Werden begriffen wäre. Es
bleibe also nur die zweite Möglichkeit offen. Dagegen
wendet Gregor1 mit Recht ein, daß man auch von einem
creari im ersten Sinne bei den Geschöpfen sprechen könne.
Solange die Kreatur ihr Sein von einem anderen aus nichts
hat, wird sie immer geschaffen, ohne aber in einem
unablässigen Werden begriffen zu sein. Es kann nämlich,
wie Gregor ausführt, etwas in doppelter Weise in continuo
fieri, einmal so, daß ein Teil auf den anderen folgt, Werden
und Gewordensein liegen dann auseinander; fürs zweite
kann etwas in jedem Augenblicke seiner Dauer in seiner
Gänze zumal werden und geworden sein (Beispiel vom
leuchtenden Körper und dem Licht Diese zweite Art
des Werdens hätten wir auch bei der ewigen Kreatur
anzunehmen

Der Einwurf, daß sich die Kreatur in einem beständigen

Werden befände, kehrt auch bei Capreolus2 wieder.
Sie könnte, heißt es dort, aus diesem Grunde nicht
permanent sein. Dagegen läßt sich mit Recht geltend machen,
daß sich dies von einer solchen Kreatur ebensowenig
aussagen läßt, wie von dem Licht, das von einem im Zustand
der Ruhe befindlichen unbeweglichen Körper in der Luft
erzeugt wird. Denn die Kreatur wäre doch in ihrer Gänze
zumal und bekäme nichts Neues, besonders keinen
integrierenden Bestandteil hinzu. Sie würde sich auch nicht
kontinuierlich ändern, wie Sukzessives einen Teil um den
anderen erwirbt, sondern wäre ununterbrochen dieselbe,
wie auch die Tätigkeit Gottes, der sie das Sein verdankt,
stets unwandelbar dieselbe ist. Und so läßt sich aufrecht
erhalten, was schon der hl. Thomas8 als möglich hingestellt:
„Non esset inconveniens dicere, quod sicut aer, quamdiu
lucet, illuminatur a sole, ita creatura, quamdiu habet esse,
fiat a Deo."

Bei oberflächlicher Betrachtung scheint sich ferner
aus dem Begriff des Schaffens, das einen Übergang vom
Nichtsein schlechtweg zum Sein einfachhin bedeutet, zu
ergeben, daß das so erlangte Sein früher nicht war, also
unmöglich ewige Dauer haben könne. Dieses Früher sei

1 a. 1, ad 7. 2 a. 2. I. 1.
3 De pot. Dei, q. 3, a. 3, ad 6, bei Capreol. a. a. 0. a. 3, I. ad 1.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 335

auch nicht als prius natura zu deuten, denn die termini
der Veränderung seien unvereinbar, und zwar um so mehr
der eine vom Sein des andern negiert. Sein und Nichtsein

aber, die termini der Schöpfung, seien ganz und gar
unvereinbar, der eine negiere schlechthin, was der andere
besage, sie könnten somit der Dauer nach nicht zugleich
bestehen, das Nichtsein müßte der Dauer und nicht bloß
der Natur nach dem Sein vorangehen. Die Antwort darauf
ist aus dem Früheren zu entnehmen. Die Schöpfung hat,
streng genommen, keinen terminus a quo, mag sie auch
etwas haben, nach dem sie der Dauer nach ist, jedoch nur
wie die Dinge tatsächlich liegen, nicht aber aus
Naturnotwendigkeit.1

Auf der Erwägung, daß die Schöpfung eine actio in-
stantanea sei, beruhen andere Einwände. Dereine — von
dem Johannes2 spricht — hebt hervor, daß das durch die
Erschaffung Entstandene vor dem Augenblicke, in dem
es ward, kein Sein hatte; man könne also von ihm nicht
aussagen, es sei niemals nicht d. h. immer gewesen. Nach
anderen — bei Gregor art. 1 quinto — könne eine
Hervorbringung, die durch einen Augenblick (instans transiens)
begrenzt sei, was auch von der Erschaffung der Kreatur
als solcher gelte, nicht ewig sein. Ein solcher Augenblick
könne, weil eben transiens, nicht ewig sein. Ferner ginge
ja jedem derartigen Augenblicke Zeit voraus; auch
unterscheide sich in allem, was von ihm begrenzt sei,
Hervorbringung und Erhaltung, der Augenblick der
Hervorbringung wäre Beginn der Dauer der Erhaltung, diese
also a parte ante (nach vorne hin) endlich und somit die
Hervorbringung selbst und demnach auch die
hervorgebrachte Sache nicht von Ewigkeit. Sehr richtig macht
Johannes in seiner Entgegnung darauf aufmerksam, daß
wir von Erschaffung zwiefach sprechen können: einmal
wie es uns durch die Glaubenslehre nahegelegt wird, und
da ist die Schöpfung eine Hervorbringung, die in einem
ersten Augenblicke stattfand. Wenn wir aber von der
Offenbarung absehen und eine ewige Weltschöpfung
annehmen, so bestände diese in nichts anderem als in einer
beständigen Abhängigkeit der Kreatur im Sein von Gott
als ihrer Wirkursache, wie auch die Erleuchtung des

1 Herveus, tr. de aet. mundi, qu, 5 ad 7.
2 a. a. 0. Kesp. p. III. 10.



336 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Luftraumes, wenn die Sonne von Ewigkeit die Luft
erhellt hätte, von der Sonne nicht in einem ersten Augenblicke

ausgegangen wäre, sondern einfach als die beständige

Abhängigkeit der Luft von der leuchtenden Sonne
im Hinblick auf das Licht zu erklären wäre. Daß sodann
jede Hervorbringung der Kreatur als solche im Augenblicke

stattfinde, läßt sich nach Capreolus1 in dieser
Allgemeinheit nicht behaupten. Er verweist auf die
Hervorbringung des sukzessiv (allmählich) Entstehenden, bei
dem Zeit erforderlich ist und vor allem darauf, daß die
Erschaffung, weil nicht im mindesten von der Zeit oder
der Bewegung des Himmels abhängig, nicht von der Zeit
noch auch von einem vorübergehenden Augenblick begrenzt
werden müsse, sondern von einem nunc stans, das mit
unendlich vielen Augenblicken der Zeit koexistieren kann.
Zur Erläuterung dessen möge hier eine Stelle aus
Durand us,2 die Capreolus wegen ihrer Vortrefflichkeit
wörtlich anführt, in der Übersetzung Aufnahme finden:

„Vier Weisen gibt es im Universum, auf die etwas
das Werden haben kann. Gewisses nämlich wird durch
bloße Bewegung, wie das Wasser warm wird durch den
Bewegungsvorgang der Erwärmung. Anderes entsteht
durch Veränderung, die mit Notwendigkeit auf eine
Bewegung folgt, wie die substanziale Form in die Materie
eingeführt wird durch die Zeugung, die auf einer
vorausgehenden Alteration folgt, deren terminus (saltern extrin-
secus) sie ist. Auf eine dritte Art wird etwas durch eine
Veränderung, die zwar auf eine Bewegung folgt, aber nicht
an sieh und mit Notwendigkeit. So wird unsere
Hemisphäre von der Sonne erleuchtet, einer Erleuchtung, der
die lokale Bewegung der Sonne vorangeht, durch die sie
für uns anwesend wird. Im ersten Augenblicke, da die
Sonne gegenwärtig geworden, war auch die Luft schon
hell, aber nicht durch die vorangehende Bewegung. Viertens
entsteht etwas nicht durch Bewegung oder Veränderung,
sondern durch simplex emanatio, wie die Geschöpfe. In
diesen vier Weisen nun verhalten sich Werden und
Gewordensein nicht gleich. Denn bei dem, was durch
Bewegung entsteht, steht das Gewordensein zum Werden im
Verhältnis des terminus (Ende, Ziel). Deshalb wird wie
die Bewegung oder das Werden von der Zeit, so das

1 a. a. 0. a. 3, II, (argumenta Aureoli) ad 7. 2 a. a. 0.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 337

Gewordensein vom nunc temporis begrenzt, das ein nunc
fluens ist (die Zeit fließt dahin und mit ihr Augenblick
um Augenblick) ; und wie es wahr ist, von einem solchen
Ding zu sagen, daß es entsteht, nur für die Zeit, welche
die Bewegung mißt, so sagt man mit Wahrheit von ihm,
es sei geworden, nur für jenen Augenblick, in dem die
Bewegung abgeschlossen worden ist. Bei dem aber, was
durch eine an sich auf eine Bewegung folgende
Veränderung wird, ist ebenso zu urteilen. Weil nämlich das
eine wegen des anderen ist, nämlich die vorausgehende
Bewegung wegen der nachfolgenden Veränderung, so ist
zu urteilen, als ob beides nur eines sei hinsichtlich des
Maßes, derart nämlich, daß man von einem solchen Ding
für die Zeit der Bewegung bloß sagt, es werde, für den
Augenblick aber, der Endpunkt jener Zeit ist, es sei
geworden, mag auch Werden und Gewordensein bei der
Veränderung (mutatio) selbst genau genommen zugleich und
ein und dasselbe sein. Bei dem aber, was durch eine
Veränderung entsteht, die einer lokalen Bewegung aber
nicht notwendigerweise folgt, wie es von der illuminatio
hieß, liegt die Sache anders. Denn wegen der vorangehenden

Bewegung sagt man nicht von dem betreffenden Ding,
es entstehe, weil durch die lokale Bewegung weder eine
Form noch eine Disposition zu einer Form dem Subjekte
erworben wird. Und so ist das durch die folgende
Veränderung zustandegekommene factum esse nicht terminus
der vorangehenden Bewegung außer per accidens, weil es

{d. i. das factum esse) eintritt, wenn der terminus der
vorangehenden Bewegung erreicht ist; auch das Maß ist
dasselbe wie das des terminus der Bewegung nur per
accidens, insofern es mit ihm an seinem Beginne koexistiert
(inquantum coexistit ei primo). Denn ein anderes nunc
ist Maß des terminus der lokalen Bewegung, nämlich das
nunc temporis fluens, ein .anderes Maß der illuminatio,
das nunc stans. Es läßt sich das also klar machen. Wenn
etwas in jeder Beziehung unverändert bleibt (idem manens
idem et secundum idem et respectu eiusdem), so ist es
immer geeignet, dasselbe zu wirken, falls es mit
Naturnotwendigkeit tätig ist. Wenn nun die Sonne an den ersten
Punkt unseres Hemisphäriums käme und dort stehen bliebe,
sodaß da die vorangehende lokale Bewegung endigte und
die Erhellung unseres Luftraumes begänne, so bliebe die
Sonne unverändert mit Bezug auf die Luft und tätig

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 23



338 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsehöpfung.

hinsichtlich desselben Objekts und infolge Naturnotwendigkeit;
die Luft aber solle, wie vorausgesetzt wird, in

derselben Disposition verharren. Wenn sich also die Sonne
in diesem Zustande befände, würde sie stets dasselbe
wirken. Wie also im ersten Augenblicke von jenem Lichte
in Wahrheit gesagt werden konnte, daß es entsteht und
entstanden ist, so ist dasselbe in jedem anderen der Fall.
Das Maß eines derartigen Werdens ist demnach nicht das
nunc fluens, das man nicht zweimal nehmen kann, sondern
das nunc stans, das mehreren Zeitteilen zu koexistieren
vermag. Weil aber eine Bewegung vorausgeht, gibt es
ein nunc temporis, mit dem es zuerst koexistiert; deshalb
ist ein solches nunc per aecidens Maß der Erleuchtung,
was es nicht wäre, wenn nicht die Bewegung voranginge.
Bei dem aber, was durch einfache emanatio ohne
vorausgehende Bewegung entsteht, wie bei den Geschöpfen, sind
Werden und Gewordensein zugleich und ein und dasselbe
und werden mit dem nunc stans gemessen, das nicht
notwendig mit einem ersten nunc temporis koexistiert. Es
ist das klar. Denn actio und passio sind eine Bewegung
unter den verschiedenen Beziehungen a quo und ad quem.
Actio und passio besagen demnach mit Ausscheidung der
Bewegung die bloßen Beziehungen zwischen
Hervorbringendem und Hervorgebrachtem. Da also die Erschaffung

ohne Bewegung vor sich geht, so besagen creare und
creari die bloßen Beziehungen zwischen Gott und Geschöpf,
so daß Schaffen nichts anderes bedeutet, als einem anderen,
ohne daß etwas vorausgesetzt wird, das Sein geben;
Erschaffenwerden aber das Sein so von Gott haben. Und
da deshalb in Wahrheit von der Kreatur für jeden Augenblick

ausgesagt werden kann, sie habe das Sein so von
Gott, so gilt es auch für jeden Augenblick, daß sie
erschaffen ist. Es muß aber das Maß der Erschaffung nicht
mit einem ersten Augenblick der Zeit koexistieren, da ihr
ja keine Bewegung vorauszugehen braucht. Wie von
Gott immer wahrhaft gesagt werden kann, der Sohn werde
vom Vater gezeugt und sei gezeugt worden infolge
Naturnotwendigkeit und in Identität der Wesenheit, so ist es
auch von der Kreatur wahr, daß sie von Gott, solange sie
existiert, geschaffen wird und geschaffen worden ist, jedoch
aus freiem Willensentschluß und in Verschiedenheit des
Wesens, sodaß Schöpfung und Erhaltung dieselbe Tätigkeit

ist. Hat man nun darüber auch so zu denken, sa



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 339

drückt man sich doch nach der gewöhnlichen Sprechweise

anders aus. Weil wir nämlich mit jenen
Handlungen mehr vertraut sind, die mit Bewegung verbunden
sind oder auf eine solche folgen, wie die Erzeugung der
Naturdinge, und man bei diesen nicht sagt, es werde
etwas auch noch nach dem ersten Augenblick, indem es
das Sein empfing, so sagen wir dementsprechend auch
nicht vom Himmel oder einem Engel, daß er jetzt
geschaffen wird, während man doch der Wahrheit gemäß so
denken muß. Maß der Erschaffung also ist das nunc
stans, das mit mehreren nunc temporis koexistieren kann.
Es ist aber nicht nötig, daß es ein nunc temporis gibt,
mit dem es zuerst koexistiert, da der Schöpfung keine
Bewegung vorangeht wie auch a parte post kein letztes
nunc temporis notwendig ist, mit dem die Kreatur zuletzt
existierte."

Nun die einzelnen Beweise, die man für die Behauptung,

daß keine durch einen Augenblick begrenzte
Hervorbringung ewig sein könne, zu erbringen sucht! Ein in-
stans transiens, sagt man, kann nicht ewig sein. Gewiß;
aber daraus zu folgern, daß auch die nach einem solchen
Augenblick bemessene Hervorbringung nicht ewig sein
könne, geht nicht an. Denn es ist, wie Gregor1 unter
Hinweis auf seine erste conclusio bemerkt, möglich, daß
etwas im Augenblick hervorgebracht sei und auch
hervorgebracht werde und dabei doch in diesem Augenblick
nicht erst zu sein beginnt. Damit ist auch schon der
zweite Grund abgetan, daß vor jedem Augenblick Zeit
war. Man betont dann auch, wie bei Capreolus2 zu
lesen ist, daß bei Annahme eines transienten Augenblicks,
wenn er actu gewesen ist, die nachfolgende Zeit notwendig
einen Anfang hatte, denn durch einen Augenblick, der
actu ist, könne die vorausgehende und nachfolgende Zeit
nicht in einem ununterbrochenen Zusammenhang erhalten
werden, sondern die auf diesen Augenblick folgende Zeit
habe einen Anfang und folglich auch die durch diesen

1 a. a. 0. a. 1, Resp. ad 5. Vgl. Capreolus a. a. 0.: „ licet
nullum instans transiens mensurans productionem sit aeternum, tarnen illa
productio ab aeterno fuit, quia in quolibet instand temporis ilhus infiniti
mundus producitur et tarnen in nullo tali inoipit esse, sed semper pro-
dueitur; igitur infinities productus fuit et in quolibet instand fit et
factus est."

2 a. a. 0. a. 2, II. 7.

23*



340 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Augenblick begrenzte Hervorbringung. Allein dieser
Einwand fällt, da wir ja den einen Umstand nicht übersehen
dürfen, daß die productio, an die wir denken, wohl von
einem Augenblick, ja von unendlich vielen mensuriert
wird, aber von keinem als ersten. Um endlich auf einen
dritten bei Gregor1 namhaft gemachten Gegenstand zu
kommen, so sagt man, daß sich bei dem in einem Augenblick

hervorgebrachten Ding Hervorbringung und
Erhaltung unterschieden und der Augenblick der
Hervorbringung Anfang der Zeit sei, über welche sich die
Erhaltung erstrecke. Also sei die Zeit der Erhaltung von
vornehin endlich und demgemäß auch die productio nicht
von ewig her. Darauf ist zu erwidern, daß das Gesagte
bei der Voraussetzung, daß das hervorgebrachte Ding
einen Anfang hat, richtig ist. Dieses Ding weist nämlich
dann einen Augenblick auf, in dem es wohl
hervorgebracht, nicht aber erhalten wurde; denn erhalten wird
doch nur etwas, was unmittelbar zuvor schon bestanden
hat. Wenn aber etwas, wie es auch möglich ist, geworden
ist, ohne in einem Augenblick begonnen zu haben, so ließe
sich kein Augenblick denken, in dem es hervorgebracht
und nicht auch erhalten worden sei.

In diesen ganzen Objektionen wurde die Erschaffung
als eine in einem Augenblick vor sich gehende
Hervorbringung angesehen. Zufolge ihrer Hervorbringung kann
nämlich die Kreatur nur einen Augenblick währen, wenn
länger, so bestünde sie ohne erhaltenden Einfluß und es
wäre dann auch nicht mehr undenkbar, daß sie die ganze
Zeit so fortdauerte. Allein Capreolus2 hebt dagegen
hervor, daß durch dieselbe Handlung erhalten und
erschaffen wird. Auf das Verhältnis von c r e a r i (fieri)
und conservari müssen wir im folgenden des näheren zu
sprechen kommen. Einige erklären nämlich, daß es von
jedem Produkt einmal wahr sei, zu sagen, es werde
hervorgebracht, und daß so die Kreatur entweder immer, solange
sie sei, hervorgebracht werde oder nicht immer, sondern
in einem Augenblick, wobei dann aus dem letzteren folgen
würde, daß sie einen Anfang hat, aus dem ersteren aber,
daß sich das Geschöpf in einem beständigen Werden
befände.3 Da könnte aber die Kreatur nicht mehr ens per-

1 a. a. 0. a. 1, 5. 2 Cap. a. a. 0. a. 3, II. ad 7.
3 Derselbe Einwand auch: Cap. a. 2, I. 1, Greg. Ar. a. a. 0. a. 1. 7.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 341

manens sein, auch bestände kein Unterschied zwischen
Erschaffenwerden und Erhaltung. Um die beiden
Begriffe fieri und conservari kurz zu vergleichen, so besagt,
wie schon früher hinlänglich erläutert wurde, das Werden
nichts anderes als das Sein von einem anderen wesentlich
Verschiedenem haben; conservari aber bedeutet den Besitz
des Sein von einem anderen in der Substanz verschiedenen
mit einem gewissen Beharren darin, kurz das esse
permanens, die permanentia essendi. Werden und Erhaltenwerden,

in diesem Sinne gefaßt, sind nun in der Sache
dasselbe, sie bedeuten bei der Kreatur beide die relatio
dependentiae a Deo, wie Capreolus1 sagt; eine Verschiedenheit

stellen wir nur in unserem Denken fest. Wem
das zweite zukommt, dem eignet auch das erste, aber
nicht umgekehrt. Denn wenn etwas das Sein in einem
Augenblick von einem anderen zum erstenmal erlangt, so
kann man da wohl sagen, es verdanke das Sein einem
anderen, Permanenz im Sein aber hat es nicht. Die con-
servatio ist nämlich eine ununterbrochene Einwirkung.
„Während das Werden nichts anderes ist als das Sein von
einem anderen haben, ob das mit einem Anfang verbunden
ist oder nicht, so daß bei der Entstehung nicht das Sein
vorausgesetzt wird, sondern es vielmehr deren Terminus
ist, mag beides auch der Dauer nach zusammenfallen,
so bezieht sich die Erhaltung auf das Sein als ein schon
vorliegendes (respicit ipsum esse quasi praehabitum)
und setzt das Werden voraus, worin es sich von diesem
ratione unterscheidet, weil die Erhaltung nichts anderes
ist als ein fortdauerndes oder ununterbrochenes Werden
und Einflußnehmen (fieri sive influxus continuatus sive
non interruptus). Dies nach des H er v eu s Darlegung.2

Auch Johannes3 tritt für die richtige Ansicht ein,
daß sich Schöpfung und Erhaltung, ob sie nun aktiv vom
Standpunkte Gottes aus oder passiv im Hinblicke auf die
Kreatur genommen werden, real nicht unterscheiden. Über
ersteres ist kein Wort zu verlieren; im passiven Sinne
aber sind Erhaltung und Erschaffung der Kreatur nichts

1 a. a. 0. a. 3, I. ad 1: „Dico quod tune fieri et conservari
idem essent, sieut et nunc ereari a Deo et conservari idem dicunt in
recto, se. relationem dependentiae a Deo, licet in aliquo dicant habitudines
ad diversa."

2 Herveus tract, de aet. mundi, qu. 1, Resp. IV.
3 a. a. 0. Resp. p. 5, ad 13.



342 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

anderes als deren Sein selbst. Passio, motus oder mutatio
und das was durch Veränderung erworben wird, kommen
schließlich der Sache nach auf dasselbe hinaus. Schöpfung
und Erhaltung, in der hier besprochenen zweiten Art
aufgefaßt, sind nun passiones und das Sein, welches das
Geschöpf von Gott durch die Erschaffung empfängt, ist
dasselbe, in dem sie von Gott beständig erhalten wird,
also sind Schöpfung und Erhaltung der Sache nach
dasselbe, nämlich das Sein der Kreatur selbst. Bei Gott aber
kann von einer Verschiedenheit der actio noch viel weniger
die Rede sein, da eine solche bei ihm auch nicht einmal
bloß gedacht werden kann, außer es entspricht ihr in der
Welt der Geschöpfe etwas real Verschiedenes. Erschaffung
und Erhaltung weichen voneinander nur secundum rati-
onem ab ; insofern nämlich das Geschöpf das Sein von
Gott nach dem Nichtsein ordine naturae hat — bei
Annahme einer ewigen Schöpfung — sagt man, es wird
erschaffen; sofern es aber aus sich (oder sich selbst
überlassen) ins Nichts zurücksänke, wenn Gott ihm nicht
unablässig das Sein einflößte, sagt man, es werde
erhalten. Hatte aber die Schöpfung, wie der Glaube lehrt,
einen Anfang, so kommt als weiterer Unterschied noch
hinzu, daß man den Ausdruck creari bloß auf den ersten
Augenblick seiner Dauer anwendet, die Erhaltung aber
von der ganzen folgenden Dauer aussagt.

Und nun zur Widerlegung des bei Capreolus behandelten

Argumentes, daß Erschaffung und Erhaltung
dasselbe wäre. Das sei undenkbar, sagen die Gegner, da
Geschaffenwerden ein Hervorgebrachtwerden aus dem
Nichts (de non esse ad esse), Erhaltung aber continuatio
esse praehabiti sei. Dagegen gibt Capreolus1 zu
bedenken, daß der Ausdruck „de non esse" nur ein Frühersein

des Nichts der Natur nach in sich zu schließen braucht;
so schreibt St. Thomas: „Aliquid habet ordinem ad nihil
dupliciter: seil, ordinem temporis et naturae. Ordinem
naturae, quando aliquid habet esse dependens ab alio;
hoc enim ex parte sui non habet nisi non esse, cum totum
esse suum ad alterum dependeat et quod est alicui ex se
ipso, naturaliter praecedit illud, quod inest ei ab altero."
Nach Richtigstellung einer schiefen Anschauung des

1 a. a. 0. a. 3. I. ad 1; daselbst auch das folgende Thomaszitat aus:
1 Sent. dist. 5, qu. 2, a. 3.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 343

Durandus und Gregor von Rimini1 in dieser Frage, worauf
wir später zurückkommen werden, erklärt Capreolus ganz
kurz und bündig, daß bei einer Kreatur, die wir als ewig
annehmen, die Hervorbringung aus nichts zugleich auch
als deren Erhaltung angesehen werden kann, insofern sie
eontinuativa esse praehabiti ist, d. h. das Sein, das schon
da ist, ununterbrochen fortführt. Einen Unterschied
zwischen creatio und conservatio verursacht nur die
Beziehung zu Verschiedenem, da einem nämlich bei der
Erschaffung das Nichtsein, das die Kreatur aus sich selbst
hat, vor Augen schwebt, während wir bei der Erhaltung
berücksichtigen, daß sie das Sein schon vorher besaß.

Andere Gründe der Gegner in unserer Angelegenheit
sind bei Johannes aufgezählt.2 In der Bibel heißt es,
daß Gott am siebenten Tage vom Schöpfungswerke ruhte,
nicht aber von seiner welterhaltenden Tätigkeit (Io. 5:
Pater meus usque modo operatur et ego operor). Daraus
folgt jedoch, so ist zu entgegnen, mit nichten der reale
Unterschied von Erschaffung und Erhaltung. Es kommt
hier nur jene Differenz mit Rücksicht auf das äußere Maß
in Betracht, wie wir sie hinsichtlich der Erschaffung
gemäß der Glaubenslehre und der Welterhaltung schon
erörtert haben. Johannes a Neapoli gibt sie also an:3
„propter differentiam, quae est inter ea (sc. inter creatio-
nem et conservationem) quantum ad mensuram extiunse-
cam, innovatio quaedam importatur in nomine creationis
et non in nomine conservationis, idem enim esse, quod
dedit Deus rei in primo instanti suae durationis, continue
influit ei absque aliqua innovatione." Die Sache, auf die
es bei Erhaltung und Erschaffung der Kreatur ankommt,
ist ein und dieselbe, das Sein der Kreatur. Es wäre
sodann, sagt man, das Sein des Geschöpfes in einem beständigen

Werden, wie es auch fort und fort erhalten werde.
Wenn wir aber den eben angegebenen Unterschied zwischen
dem zeitlichen Geschaffenwerden und der Erhaltung
festhalten, so kommt doch das fieri nur für den ersten Augenblick,

nicht aber für die ganze Dauer der Erhaltung des
Geschöpfes in Frage; anders aber bei der Annahme einer
anfangslosen Schöpfung, da könnte man behaupten, die
Kreatur werde beständig von Gott hervorgebracht, wenn
das fieri, Hervorgebrachtwerden allein die Abhängigkeit

1 siehe S. 348. 2 a. a. 0. 3 a. a. 0. Reap. p. 3, 13.



344 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

des Geschöpfes im Sein von Gott als seiner Wirkursache
andeutet.

Wir wenden uns nun den Einwänden zu, die bezüglich
der Zeugung und gewisser Bewegungsvorgänge vorgebracht
werden. So behauptet Durandus,1 daß es in den
abgelaufenen Umdrehungen des Himmels notwendig eine erste
und letzte gebe, also sei die Zahl der bis jetzt verflossenen
Umdrehungen eine endliche und die Bewegung des Himmels,
da seine Umläufe der Quantität und Zahl nach begrenzt
seien, selbst nicht ewig. Zur Begründung dessen, daß es
in den Umdrehungen eine erste und letzte geben müsse,
wird ausgeführt, es sei in ihnen eine Ordnung der Dauer,
sodaß niemals mehrere zugleich kämen, sondern eine nach
der anderen. Es müsse nun in allen den vergangenen
Umdrehungen eine geben, vor der keine andere mehr liege
oder nicht. Gäbe es eine, vor der keine mehr sei, so
wäre diese die erste, die gegenwärtige aber die letzte,
somit wäre die Himmelsbewegung eine endliche. Setzen
wir nun den zweiten Fall, es fände sich kein Umschwung,
vor dem nicht ein anderer läge, so müßte, wie vor jeder
vergangenen Umdrehung eine andere liegen, vor ihrer
Gesamtheit eine sein, eine müßte alle zusammen einschließen.
Fürs zweite sagt man, müßte unter den abgelaufenen
Umdrehungen eine sein, die von der heutigen unendlich weit
abstünde oder nicht. Wenn es zuträfe, sei diese die erste,
weil sich kein größerer Abstand mehr denken lasse als
der unendliche. Wenn aber nicht, so gingen nicht unendlich

viele Umdrehungen der gegenwärtigen voraus, denn
je mehr vorhergingen, umso weiter lägen sie von der
gegenwärtigen ab, sei aber deren Abstand von keiner
unendlich groß, so könnten auch nicht unendlich viele
Umschwünge vorausgegangen sein. Doch was die erste
Beweisführung anlangt, so ist folgendes zu beachten: wenn
auch alle jene Umdrehungen vorüber sind, und zwar in
einer gewissen Ordnung eine nach der anderen, ohne daß
je zwei zusammenfielen, so war doch keine vor allen und
schloß alle ein — jeder gingen ja, wie es im Begriffe des
Unendlichen liegt, unendlich viele andere voran. Auch
ist es unmöglich das Unendliche in seiner Totalität weder
der Sache nach in Wirklichkeit noch im Geiste actu zu
fassen. Diese wie ähnliche Einwendungen im späteren

1 bei Capreol. a. a. 0. a. 2 V, 1. Die Lösung: a. 3, V ad 1.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsohöpfung. 345

zeigen eben, daß ihre Verfechter noch allzusehr in der
Vorstellung des Endlichen befangen sind. Auf die zweite
Begründung ist zu erwidern, daß unter den abgelaufenen
Umdrehungen keine ist, die der gegenwärtigen unendlich
fern läge, ohne daß man aber deshalb folgern kann, daß
die Umdrehungen nur endlich seien. Denn ihre
Unendlichkeit ist nicht darin zu suchen, daß eine unter ihnen
von der gegenwärtigen unendlich weit absteht, sondern
sie ist vielmehr so zu erklären, daß unter ihnen keine so
weit von der anderen entfernt ist, daß es nicht tausend
andere weiter abliegende gäbe, wie ja doch das Unendliche,
von dem wir handeln, definiert wird als „id, cuius quan-
titatem accipientibus semper est aliquid sumere extra".
Eine weitest abstehende Umdrehung gibt es demnach
nicht und die Folgerung, da eine solche nicht existiere,
gingen auch nicht unendlich viele Umdrehungen vorher,
ist unzulässig, ähnlich wie folgende Argumentation: von
keiner Art der Zahl ist die Einheit unendlich weit
entfernt, also gibt es nicht unendlich viele Arten der Zahlen.

Auf eine ähnliche falsche Auffassung des Unendlichen
läßt es sich zurückführen, wenn man, wie Herveus1
erwähnt, der Meinung ist, jede abgelaufene circulatio (wohl
eines Himmelskörpers) sei einmal zukünftig gewesen, was
aber zukünftig war, sei nicht von Ewigkeit; also könne
der ganze motus circularis nicht ewig sein. Diese
Folgerung ist abzuweisen. Gewiß gibt es keine circulatio im
einzelnen, die nicht einmal zukünftig gewesen wäre; was
aber von dem motus circularis überhaupt, also von der
Gesamtheit der circulationes behauptet wird, ist nach dem
Früheren abzulehnen.

Mit der Frage, ob eine ewige Zeugung denkbar sei,
beschäftigt sich, wenn wir von einer etwas gesuchten
Lösung des Herveus2 absehen, Capreolus.3 Durandus
hat sich nämlich dagegen entschieden. Nehmen wir nämlich
an, es hätte einen Menschen mit der Zeugungsmöglichkeit
von Ewigkeit her gegeben, so wäre dieser entweder früher
dagewesen und hätte sie dann erst betätigt — damit sei
aber auch die ewige Zeugung aufgegeben — oder sobald
der Mensch dagewesen wäre, hätte er gezeugt; das aber

1 In 2. Sent. dist. 1 qti. 1 a. 3, ad 11.
2 a. a. 0. a. 2, tertio.
3 a. a. 0. a. 2, V. 2; die Lösung a. 3, V. ad 2.



346 Verteidigung der" Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

sei widersinnig, da der Zeugende durch eine qualitative
Bewegung (raotus alterationis) wirke, deren terminus ex-
trinsecus die generatio sei und so wäre der Zeugende wie
alles durch Bewegung Tätige nicht nur der Natur nach,
sondern auch in der Dauer früher als der terminus der
Bewegung: die Zeugung könne daher gar nicht von Ewigkeit

stattgefunden haben, da dieser ja nichts vorangehe.
Capreolus vertritt dagegen die Ansicht, man könne sich
in zweifacher Weise in der Frage äußern, ob Menschen,
die, was nicht bezweifelt werden darf, mit der ausreichenden

Fähigkeit und dem Willen zur Zeugung von Ewigkeit

her geschaffen sein konnten, auch tatsächlich von
Ewigkeit hätten zeugen können. Man kann verneinend
antworten. Diese Menschen, Mann und Frau, hätten eine
unendliche Zeit notwendig zubringen müssen, bevor sie
zeugten und so sei die Zahl ihrer Abkömmlinge nur eine
endliche. Denn wenn wir überhaupt annehmen, die
Menschen seien schon früher gewesen, bevor sie gezeugt
hätten, so könne das nur eine unendliche Zeit betreffen.
Denn wäre die Zeit vor der Zeugung endlich, so wäre,
da die Zeit von der Zeugung an bis heute, weil beiderseits

begrenzt, sicherlich endlich ist, die aus diesen Bestandteilen

zusammengesetzte Dauer der Menschen nur endlich,
was mit unserer Annahme im Widerspruch steht. Die
Erklärungsmöglichkeit aber ist die, daß der Mann, sowie
nach aristotelischer Anschauung die Sonne aus der Materie
ungezählte Effekte, z. B. Wolken in der Luft, Vögel, Fische
hervorgebracht hat, von jener Frau unendlich viele
Menschen erzeugt hätte und es keinen ersten darunter
gäbe, und wie die Sonne jedem einzelnen der von ihr
erzeugten Wesen der Dauer nach, allen aber der Natur und
Kausalität nach voranginge, so müßte ein Gleiches von
den in Rede stehenden Menschen gesagt werden. Wendet
man nun mit Bezug auf des Aristoteles Beispiel ein, die
Sonne gehe in der Dauer jedem einzelnen von ihr
erzeugten Ding voraus, also anch deren Gesamtheit, so haben
die Gegner geirrt (fallacia compositionis et divisionis).
Jedes einzelne Ding kann ja, da es in einer bestimmten,
endlichen Dauer verwirklicht wurde, etwas ihm zeitlich
Vorausgehendes haben, nicht aber die unendliche Menge
der erzeugten Dinge zusammen, bei der das nicht zutrifft.
Der Grund zu der irrigen Anschauung ist hier wie in
anderen Argumenten vielfach der, daß man sich das Unend-



"Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsehöpfung. 347

liehe als etwas mit dem Geiste wirklich Erfaßbares denkt
und darüber urteilen will wie über eine Sache im
Zustande der Wirklichkeit.

III.
Die Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung

lehnt man vielfach — und damit tritt uns eine neue Gruppe
von obiectiones, nämlich die ex parte creaturae
entgegen — auf Grund einer Äußerung St. Augustins1 über
das Wesen des Geschöpfes ab. Er sagt nämlich: „Crea-
tura est ëx eo, quod adhuc non est aut aliquando
non fuit, rei cuiuslibet corruptibilis, quantum in se est,
Patris omnipotentis Dei voluntate facta substantia."
Darauf erwidern Johannes,2 Gregor3 und Capreolus4
einstimmig, daß Augustinus hier die Kreatur definiert, wie
wir sie nach der Glaubenslehre kennen, auf die Möglichkeit

einer anfangslosen Schöpfung aber an dieser Stelle
keine Rücksicht nimmt. Ja, er gibt auch nicht einmal,
streng genommen, den Begriff der Kreatur als solcher, da
es nicht zu deren Wesen gehört, in der Dauer nach dem
Nichts zu kommen. So wird auch der Ausspruch des
Avicenna (in seiner Metaphysik), daß die Kreatur, da sie
ihr Sein nicht aus sich habe, es nach dem Nichtsein
erhalte, von Johannes5 dahin ausgelegt, daß nicht von
einem Später in der Dauer oder Zeit die Rede ist, sondern
nur von einem Später der Natur nach.

Wenn aber dem so sei, hält man uns entgegen, müßte
das Geschöpf Sein und Nichtsein zugleich der Dauer nach
haben, denn das, worin nur eine Ordnung der Natur nach
besteht, ist in der Dauer zugleich; Sein und Nichtsein
könne aber nie und nimmer zusammenfallen. Herveus®
unterscheidet nun in seiner Entgegnung das non esse im
absoluten Sinne, und dieses gehört nicht zum Begriffe der
Kreatur, und das non esse mit einer Determination, nämlich,

wie er sich ausdrückt: „non esse aptitudine habere
seu aptitudinem ad non esse" oder kurz das „non esse a
se". (Die Kreatur aus sich und sich selbst überlassen,
wäre ein Nichts.) Dieses aber findet sich, ohne daß irgend

1 Contra, Felicianum Arianum, de unitate Trinitatis c. 7.
2 a. a. 0. Reap. p. 5, ad 2. 3 a. a. 0. a 1, ad 16.
* a. a. 0. a 3, IV. ad 8. 6 a. a. 0. Resp. p. 5, ad 5.
6 Herr. a. a. 0. a. 3, ad 12.



348 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Widerspruch besteht, zugleich mit dem aktuellen Sein der
Kreatur vor.

Hier müssen in Kürze einige Bedenken gegen die
Ausdrucksweise, die Kreatur sei der Natur nach früher
ein Nichtseiendes, zerstreut werden. So meint Dur an dus
(dist. 1, q. 2),1 was einem Dinge seiner Natur zufolge
innewohne, zerstöre diese nicht, sondern begründe sie
vielmehr. Das Nichtsein hebe jedoch die Natur auf, also
gehe es nicht an zu sagen, das Geschöpf sei aus sich oder
seiner Natur zufolge ein Nichtseiendes. Die Schwierigkeit

löst Capreolus sehr leicht, indem er auf die dreifache
Art hinweist, wie etwas einem aus sich (ex se, auch per
se) zukommen kann. Es kann nämlich etwas einem aus
sich zukommen (inesse ex se) als zu seinem Wesen gehörig
oder als Eigentümlichkeit seiner Natur entspringend oder,
insofern es allein und für sich betrachtet wird mit
Ausschluß alles dessen, was ihm von außenliegenden Ursachen
zukommt. In dieser letzten Art kommt das non esse jeder
geschaffenen Wesenheit an sich zu. Wenn also behauptet
wird, daß alles, was einem Dinge aus sich innewohne, nicht
die Natur zerstöre, sondern begründe, so ist das nur
richtig, wenn ex se oder per se im ersten oder zweiten
Sinne genommen wird. Was aber einem auf die dritte
Art an sich eignet, kann wohl dessen aktuelle Existenz
und alles Außerwesentliche aufheben, kann aber die Natur
nicht dessen berauben, was ihr an sich auf die erste und
zweite Art zukommt.

In dieser Frage sieht sich Capreolus genötigt, auch
gegen Gregor Stellung zu nehmen.2 Eines von dessen
Argumenten lautet nämlich : wenn der Kreatur aus sich
das Nichtsein zukäme, so könnte ihr das Sein von keinem
anderen Wesen zuteil werden, sowie auch die Diagonale
und Seite des Quadrates immerdar inkommensurabel seien
und durch nichts kommensurabel werden könnten. Wir
geben das zu, wenn es sich um das ex se esse der ersten
oder wie beim Beispiele von der Diagonale der zweiten
Art handelt, nicht aber beim Ansichsein im Sinne von
dem, was der Kreatur, für sich allein genommen, eignet.

Die Unendlichkeit, die dem Geschöpf bei Annahme
einer ewigen Weltschöpfung in einer gewissen Beziehung
zugeschrieben wird, mag wohl auch anfänglich als mit

1 Bei Capreol. a. a. 0. a. 3, I. ad 1. 2 ebda.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 349

seinem Wesen in Widerspruch stehend erscheinen. Was
seinem Wesen nach begrenzt sei, wie die Kreatur, könne
nicht, erklärt man, dem gleichkommen, was das Merkmal
der Begrenzung ganz und gar ausschließe, wie das von
der Ewigkeit gelte. Weiterhin sei es, wie bei Johannes
(unter pro parte negativa 10) zu lesen ist,1 unmöglich,
daß ein Geschöpf auch nur in einer Vollkommenheit Gott
gleichgestellt werde. Wäre aber die Kreatur ewig, so
käme sie mit Gott in der Unbegrenztheit oder Unendlichkeit

der Dauer überein. Dazu passe auch sehr gut ein
Satz aus dem Hexaemeron des Ambrosius2: „Quid igitur,
tarn inconveniens, quam ut aeternitatem operis cum Dei
omnipotentis coniungerent aeternitate .?" Daß kein
Werk* Gottes, das er aus dem Nichts ins Sein gerufen
habe, ihm in der Dauer gleichkommen könne, lehrt auch
Johannes Damascenus.a Wenn oben von der Begrenztheit
der Kreatur die Rede war, darf nicht übersehen werden, daß
etwas seiner Wesenheit nach oder gemäß der Dauer begrenzt
sein kann oder in beidem. Es kann nun die Kreatur,
wenn selbst der Dauer nach unbegrenzt, zwar nicht dem,
was seinem Wesen nach unendlich, wohl aber dem, was
es gemäß seiner Dauer ist, hierin gleichgesetzt werden.
Die auf der Autorität des hl. Ambrosius und hl. Johannes
Damascenus gründenden Einwürfe bedeuten nicht viel, da
man ganz unbeirrt zugeben kann, daß die Ewigkeit des
Geschöpfes, wenn man schon deren Möglichkeit verteidigt
und diesen Namen gebrauchen will, noch bei weitem nicht
mit der Ewigkeit Gottes übereinstimmt : „Simundus semper
fuisset, non esset Deo coaeternus," sagt der Aquinate. „Eius
enim duratio non esset tota simul, quod ad rationem
aeternitatis requiritur. Est enim aeternitas interminabilis
vitae tota simul et perfecta possessio, temporis autem
successio ex motu causatur."4

Weil die Kreatur dem Schöpfer nicht gleichgestellt
wrerden könne, führt man weiter aus, so könne auch die
Dauer des Geschöpfes der des Schöpfers nicht gleich sein,
denn wie die geschaffene Substanz zur ungeschaffenen, so
verhalte sich auch ihre beiderseitige Dauer zueinander.
An eine Ewigkeit des Geschöpfes sei nicht zu denken.

1 a. a. 0. Resp. p. 3, 7. 2 ebda, p. 3, 4.
3 de fid. orthod. 1. 1, c. 8 bei Capreol. a. a. 0. a. 2, IV. 8.
4 De Potentia Dei, qu. 3, a. 14, ad. 1, in opposit. bei Capreol.

a. a. 0. a 3. IV. ad 8.



350 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Dagegen legt Johannes a Neapoli1 dar, daß die Ewigkeit,
wenn sie einer Kreatur zuzusprechen wäre — wie gerade
zuvor erläutert wurde — nicht identisch wäre mit der
göttlichen, auch nicht einfach gleich, weil keine geschöpfliche

Vollkommenheit einer göttlichen einfach an die Seite
gestellt werden kann. Hebt man aber dagegen hervor,
daß dies doch hinsichtlich der interminabilitas (Unbegrenzt-
heit) geschehe, so darf man doch nicht den Umstand
unbeachtet lassen, daß diese Unbegrenztheit nichts weiter
als eine Privation oder Negation bedeutet und an sich
nichts Reales enthält. Daß darin ein geschaffenes Wesen
Gott gleichkommen kann, ist nicht von der Hand zu weisen,
da eine reine Privation oder Negation kein Mehr oder
Minder zuläßt.

Mit Rücksicht auf die Kontingenz der Kreatur sieht
man allerhand Schwierigkeiten in der Annahme einer
ewigen Weltschöpfung. Das was ist, sagt man, kann nicht
nicht sein, außer es wird sein Zustandekommen durch eine
seinem Sein vorausgehende Potenz verhindert, denn eine
Potenz, die das Ding selbst, während es sei, zum Nichtsein

hätte, wäre ein Unding, da es ja in diesem Falle die
Potenz besäße, Entgegengesetztes zugleich zu haben. Wenn
nun die Kreatur ewig wäre, könnte ihrem Sein nichts
anderes vorangehen; sie wäre also notwendig und doch
sei es in der Natur des Geschöpfes begründet, daß es
auch nicht sein körine. Herveus2 aber erkennt sofort
das Fehlerhafte an dieser Beweisführung. Nur deshalb
hat etwas für die Dauer, während welcher es ist, die
Möglichkeit nicht zu sein, weil keiner von den beiden
Gegensätzen, weder Sein noch Nichtsein, ihm mit
Notwendigkeit zukommen. Wenn gefolgert wird, es besitze
dieses Ding die Potenz, Entgegengesetztes zu haben, so
ist dies, wenn es von der Möglichkeit, Entgegensetztes
zugleich und coniunctim zu haben, verstanden wird, schlechtweg

zu leugnen, nicht aber, wenn wir statt coniunctim
divisim setzen. Diese Möglichkeit, Entgegengesetztes
zugleich divisim zu haben, kommt der Indifferenz desselben
Subjekts Entgegensetztem gegenüber zur selben Zeit gleich,
denn es gibt keinen Zeitpunkt, in dem eines von beiden
ihm mit Notwendigkeit innewohnt, außer wir denken an

1 Joh. a. a. 0. Resp. p. 5, ad 8.
2 a. a. 0. a. 3 ad 13.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 351

die nécessitas ex suppositione (auf Grund einer
Unterstellung), was aber absolut genommen, die Möglichkeit zum
anderen nicht ausschließt.

Wenn etwas, das in Potenz zu kontradiktorisch
Entgegengesetztem sei, eines davon erlange, so gebe es —
wie manche dafür halten —, das andere auf. Hätte demnach
eine Kreatur, von der man von Ewigkeit her sagen konnte,
sie könne sein und auch, sie könne nicht sein, das Sein
erlangt, so ließe es das Nichtsein; das sei aber nur möglich,

wenn etwas früher nicht gewesen sei; eine ewige
Schöpfung müsse man daher verwerfen. — Der Satz:
„quidquid est in potentia ad duo contradictoria, si acquirit
unum, relinquit reliquum", ist jedoch, wie Capreolus
bemerkt,1 nur wahr, wenn es sich um eine Potenz handelt,
die etwas neu erwirbt oder durch eine Änderung ihrer
selbst. Wenn wir die Kreatur als von Ewigkeit
hervorgebracht annehmen, so hätte sie ihr Sein nicht in der
angegebenen Weise erlangt, sondern die Potenz der Kreatur

wäre immer mit ihrem Akte verbunden gewesen.
Heinrich von Gent2 hat sich in der Frage, ob die

Potenz der Kreatur zum Sein zugleich sei mit der zum
Nichtsein, dahin ausgesprochen, daß die letztere der
ersteren in der Dauer vorangehe. Wären sie nämlich
beide zugleich, so würde daraus folgen, das einem und
demselben Ding die Potenz zu entgegengesetzen Akten
zugleich innewohne. Es bleibe also nichts übrig, als daß
entweder die Möglichkeit nicht zu sein in der Dauer der
Möglichkeit zum Sein vorausgeht oder umgekehrt. Letzteres

sei aber ausgeschlossen. Denn der Natur nach früher
komme dem Geschöpfe jedenfalls die Potenz zum Nichtsein

zu, was aber der Natur nach früher sei als ein anderes
(hier als das Sein), sei auch von Natur aus geeignet, diesem
zeitlich voranzugehen. Eine zweite Begründung besteht
darin, daß gesagt wird, die Potenz sei früher als der ihr
entsprechende Akt oder zum mindesten gleichzeitig mit
ihm. Nach der Glaubenslehre aber sei die Kreatur ein
non ens ab aeterno gewesen, sie habe also die Potenz zum
Nichtsein von Ewigkeit und so könne dieser nichts mehr
in der Dauer vorausgehen. Die Potenz nicht zu sein sei
darum früher als die zum Sein. Wie sich nun eine Potenz

1 a. a. 0. a. 3, III. ad 6. Vgl. Greg. Ar. a. a. 0. a. 1 ad 9.
2 Bei Herveus, tract, de act. mundi qu. 5.



352 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

zur anderen, so verhält sich auch der Akt der einen zu
dem der anderen: Nichtsein ist früher als sein. Die
Begründung könnte man auch so geben: Die Potenz ist
notwendigerweise früher als ihr Akt oder wenigstens
zugleich mit ihm. Die Potenz zum Sein aber ist, wie sich
gezeigt hat, der Dauer nach später als die Potenz zum
Nichtsein, also ist das Sein der Dauer nach später als das
Nichtsein. Daher ist dem aktuellen Sein der Kreatur auf
keinen Fall die Ewigkeit zuzusprechen, da ihm ja das
Nichtsein vorangeht. „Hae sunt rationes," urteilt Herveus,
„quas Henricus vocat demonstrationes, cum tarnen homini
intelligenti non probabiliter persuadeant". Er unterzieht
die Aufstellung: „non sunt nec esse possunt potentiae ad
oppositos actus simul duratione in eodem,"1 einer Prüfung.
Dieses „simul", das sich hier findet, kann entweder zu
„potentiae" oder „ad oppositos actus" gezogen werden. In
der ersten Art verstanden, nämlich daß Potenzen zu
Entgegengesetztem nicht zugleich der Dauer nach in demselben
Subjekte sein können, dürfen wir nicht für die Aufstellung
eintreten, da ein und dieselbe Potenz auf Entgegengesetztes
geht und in einem Subjekte zu ein und derselben Zeit
sein kann. Im zweiten Falle, wo der Sinn wäre, daß
Potenzen, entgegengesetzte Akte zugleich zu haben, nicht in
einem und demselben Objekte sein können, geben wir dem
doctor solemnis recht, wenn es von Potenzen, Entgegengesetztes

zugleich coniunctim zu haben, verstanden wird,
nicht jedoch, wenn es divisim gemeint ist.

Endlich sagt man, müsse bei Annahme einer ewigen
Schöpfung das Kontingente notwendig sein, was doch in
sich ein Widerspruch sei. Jedes von Gott verschiedene
Ding ist kontingent; wenn es nun von Ewigkeit sein
könnte, so vermöchte Gott es nicht zu vernichten, ohne
daß es zuvor nicht schon unendlich lange bestanden hätte.
Denn träfe das nicht zu, so wäre bis zu dem Augenblick,
da es vernichtet wurde, nur eine endliche Zeit verstrichen
und das Geschöpf wäre dann überhaupt nicht ewig gewesen.
Ging aber eine unendliche Zeit voran, so war es da
unabhängig von Gott und mußte sein; es war also in der
unendlichen Zeit notwendig. — Was nun diese Notwendigkeit

anlangt, löst Capreolus2 diese Schwierigkeit also:
1 Vgl. Ar. Met. 9, o. 10, 1051 a 5 f.: oaa yàp xaxà to dvvao&ai

"/.éyixai, xavzôv êaxi èvvazov xdvavxia.
2 a. a. 0. a. 3, IV. ad 4.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 353

sie ist nur eine nécessitas suppositionis (seu conditionata),
welche die Kontingenz nicht aufhebt, aber nicht eine
absolute. So kann man z. B. nicht sagen, daß Gott etwas
Bewegliches mit absoluter Notwendigkeit bewege; bei der
Annahme jedoch, daß Gott etwas motu continuo örtlich
bewegt, liegt die Notwendigkeit vor, daß er es durch
unendlich viel Zeitteilchen bewegen wird und in der
Vergangenheit bewegt hat. In unserem vorhin erwähnten
Falle hätte Gott das von Ewigkeit hervorgebrachte Ding
mit bedingter Notwendigkeit durch die unendliche Zeit
bis zum Augenblicke seiner Vernichtung erhalten. Diese
Notwendigkeit ist aber in keinem Augenblick eine absolute,
denn nehmen wir welchen endlichen Zeitteil auch immer,
in dem Gott das Ding erhalten hätte, so konnte er es
doch früher schon tausendmal vernichtet haben.

Die Annahme einer anfangslosen Weltschöpfung würde,
so lautet ein weiterer Einwurf, ausschließen, daß die Kreatur

ihr Sein von Gott aus dem Nichtsein erworben habe.
— Doch dies kann, wie Johannes erklärt,1 ganz gut
statthaben, zwar nicht, daß sie ordine durationis vel temporis,
wohl aber ordine naturae ihr Sein aus dem Nichts hat.
— Was das Sein von einem anderen erworben hat, wie
dies im Wesen des Geschöpfes liegt, muß auch nicht
deshalb schon, wie manche wollen, einen Beginn seines Seins
haben. Denn man kann von einer Erwerbung des Seins
von einem anderen schlechthin sprechen, sodaß damit nur
eine Verursachung des Seins, nicht aber mit Notwendigkeit

ein Beginn seiner Dauer ausgedrückt wird.
Nach Capreolus2 wird von den Gegnern die Ansicht

verteidigt, es sei gar nicht möglich, daß ein Ding, wenn
es von Ewigkeit her bestünde, das Sein von Gott erwerbe,
denn es hätte dann weder auf Seiten des Geschöpfes noch
Gottes eine Möglichkeit gegeben, das Sein neu (de novo
i. e. in aliquo initio temporis) zu erwerben, was falsch sei,
da der Glaube das Gegenteil bezeuge. Hätte so die
Kreatur das Sein von Ewigkeit her von Gott, daß es nicht
neu von ihm erworben sei, so müßte sie dieses notwendig
von ihm haben, könnte es niemals de novo von ihm
erwerben und Gott könnte es auch gar nicht ins Nichts
zurücksinken lassen. — Indes gesetzt auch den Fall, die

1 a. a. 0. Eesp. p. 5, ad 11.
5 a. a. 0. a. 2, I. 4.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 24



354 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsehöpfung.

Kreatur wäre von Ewigkeit her von Gott hervorgebracht,
entgegnet Capreolus, so bestünde doch, absolut genommen,
die Möglichkeit, sie neu (noviter) hervorzubringen, mag
auch eine Neuhervorbringung unmöglich sein bei der
Voraussetzung, daß das Geschöpf von Ewigkeit
hervorgebracht ist — eine Unmöglichkeit, die aber durchaus
nicht eine absolute ist. Wie also die ewige Hervorbringung
nicht die absolute Notwendigkeit, sondern nur einesolche
ex suppositione aufwiese, so wäre auch die Notwendigkeit

der Erhaltung nicht eine absolute, wie im Einwand
gefolgert wird, wenn auch Gott dieses Geschöpf cum
necessitate ex suppositione erhalten hat. Aus der bedingten
Notwendigkeit ergibt sieh eben nicht die Notwendigkeit
schlechthin.

IV.
Mit den Untersuchungen im vorausgehenden haben

wir schon vielfach das Gebiet betreten, dem eine ganze
Anzahl von teils ziemlich schwierigen Einwänden
entnommen wird, die aber gewiß ein größeres Interesse
beanspruchen können: die obiectiones ex parte inf initi.
Es kommt hier selbstverständlich nicht die absolute
Unendlichkeit, die Gott allein eignet, in Betracht, sondern
nur das infinitum secundum quid, das Unendliche unter
einem gewissen Gesichtspunkte und zwar mit Rücksicht
auf Zahl und Zeit, ob es nämlich unendlich viele Dinge
und eine unendliche Dauer geben kann.

An einer früheren Stelle wurden Bedenken gegen die
Möglichkeit einer ewigen Zeugung vorgeführt ; diese und
damit auch die Ewigkeit der Welt wird noch aus einem
anderen Grunde bestritten, auf den Herveus,1 Gregor2
und Capreolus;; Bezug nehmen. Er lautet in der kurzen
Formulierung bei Herveus:4 Wenn die Welt von Ewigkeit
her sein könnte, vermöchte Gott auch von ewig her einen
Menschen hervorzubringen, der von Ewigkeit gezeugt hätte.
Er hätte unendlich viele Menschen gezeugt, und doch
bestände ein erster Zeugender und ein letzter Gezeugter
(nämlich der eben jetzt Gezeugte), also ein Anfangs- und

1 In 2. Sent. dist. 1, q. 1, a. 3, ad 6; tract, de aet. mundi q. 5, ad 5.
2 a. a. 0. a. 2, ad 5. 3 a. a. 0. a. 3, I. ad 3.
4 s. Anin. 1, die erste Stelle.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 355

ein Endglied und dazwischen — das Unmögliche —
unendlich viele Mittelglieder. Herveus dagegen trägt kein
Bedenken zu behaupten, daß zwischen jenem geschaffenen
Menschen und dem Letztgezeugten unendlich viele wären,
freilich so, daß, wie noch auszuführen sein wird, verhütet
werden müßte, daß wir unendlich viele Seelen actu hätten.
Diese Menschen wären gar nicht Mittelglieder in der
Ordnung der Zeit, als ob sie alle in der Dauer nach jenem
ersten gekommen wären. Denn nehmen wir diesen, sei es
wann immer, stets wäre mit ihm zugleich einer gezeugt
gewesen, da ja in infinitum ein Gezeugter dem anderen
vorangeht. So war also der zeugende erste erschaffene
Mensch nicht zuerst vor allen andern in der Dauer,
sondern er ging den unendlich vielen von ihm Gezeugten
nur der Natur nach als Wirkursache seiner Wirkung
voran. Zwischen einem ersten aber in diesem Sinne und
dem zuletzt Gezeugten können ganz wohl unendlich viele
Mittelglieder liegen, denn hier stehen diese nur per acei-
dens zur Zeugung des letzten Menschen in Beziehung1 (ad
hoc quod iste homo creatus generet istum ultimo genitum,
accidit sibi, quod infinitos genuerit sicut etiam accideret
fabro aeterno, quod per infinitos martellos vel per unum
tantum pertingeret ad faciendum istum ultimum martellum,
quem facit ultimo). Nur wenn sie ihrer Natur zufolge
zum letzten in Beziehung wären, träte das Prinzip: „positis
extremis impossibile est ponere infinita media", in Kraft.
Zudem darf man den erschaffenen zeugenden Menschen
nicht so ohne weiteres als ersten, den zuletzt Gezeugten
aber als letzten bezeichnen, als ob sie derselben Ordnung
angehörten. Sie sind, wenn auch unter dieselbe Spezies
fallend, doch auf verschiedene Art zustande gekommen
(Erschaffung und Zeugung; non sunt eiusdem ordinis
secundum ordinem factibilis); dann wird die Bezeichnung
„erster" beim Zeugenden nicht als erster der Dauer nach,
sondern der Kausalität nach verstanden, wenn wir aber
vom zuletzt Gezeugten sprechen, denken wir an die Dauer.
Die Lösung der Schwierigkeit bei Capreolus deckt sich
im großen ganzen mit dem, was schon früher dargelegt
wurde.2

1 cf. Sum. theol. 1, 2, q. 1, a. 4: „Ea quae non kabent
ordinem per se, sod per accidens sibi invieem coniunguntur, nihil prohibet
infinitatem habere."

9 Vgl. Seite 345 f.
24*



356 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Die Annahme einer ewigen Weltschöpfung würde
weiterhin, so sagt man, eine Anzahl ganz und gar unmöglicher

Folgerungen nach sich ziehen :

1. Das Unendliche könnte vermehrt werden. Zu den
unzähligen Tagen, die im Falle der Ewigkeit der Welt
vergangen wären, kämen ja immer Tage neu hinzu.

2. Es gäbe etwas, das größer sei als das Unendliche;
der Teil wäre nicht kleiner als das Ganze.

3. Gäbe es eine unendliche Größe (magnitudo) und
eine unendliche Menge (multitudo).

4. Es wäre ein unendliches Dreieck möglich.
5. Es sei doch zu bedenken, daß Unendliches nicht

durchschritten werden könne.
6. Die unendliche Zeit, die bei ewiger Dauer der Welt

verstrichen wäre, ließe sich in endliche oder unendliche
Teile zerlegen, was beides in Widersprüche verwickele.
Denn endliche Teile würden nie eine unendliche Größe
ausmachen; wären die Teile aber unendlich, so wäre das
Ganze nicht größer als sein Teil, da das Unendliche von
nichts übertroffen werden könnte. — Es sind das
Schwierigkeiten, die anscheinend große Berechtigung haben und
oft erhoben werden. Darum wird auch auf ihre Lösung
hinwiederum großer Fleiß verwandt.

1. Man sagt,1 da zu den unzähligen Tagen, die bei
Annahme einer ewigen Welt vergangen wären, immer die
zukünftigen hinzukämen, würde Unendliches vermehrt,
vergißt aber dabei, daß die Zeit nur gegen die Vergangenheit

zu (ex parte ante), nicht aber nach der anderen Seite
hin ex parte nunc praesentis unendlich ist, daß also hier
ein Zuwachs statthaben kann. Zu fragen, den wievielten
Teil des Unendlichen der Zuwachs ausmache, ist nun aber
gar nicht am Platze.3 Daß er ein Teil des Unendlichen
ist, wird man nicht bezweifeln, aber wie die abgelaufene
Zeit nach dem gegenwärtigen Stande der Dinge nicht der
so und so vielte Teil der Zeit ist, wenn diese in infinitum
fortdauern kann, so ist auch kein Zeitteil, mag er welche
Größe immer haben, hinzugefügt zu einer a parte ante
unendlichen Zeit, ein aliquoter Teil derselben. Die Gegner
können sich auch hier dem Vorwurf nicht entziehen, daß
sie von der irrigen Voraussetzung ausgehen, das Unend-

1 Bei Joh. a. a. 0. pro parte neg. 6.
5 Bei Herveus, in 2. öent. dist. I, q. 1, a 3, ad 5 erörtert.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Woltschöpfung. 357

liehe habe das Wesen eines Ganzen und sei in seiner
Totalität einer Vergrößerung fähig. Das Unendliche kann
zwar nicht nach der Seite hin wachsen oder in seiner
Gänze erfaßt werden, wo es unendlich ist, sagt auch Ca-
preolus,1 wohl aber, wo es endlich ist. „Tempus prae-
teritum," um mit Capreolus dem großen Lehrer der Schule
das Wort zu lassen, „est ex parte anteriori infinitum et
ex posteriori finitum; tempus autem futurum econtra.
Unicuique autem ex parte illa, qua finitum est, ponere
terminum vel finem aut prineipium convenit. Unde ex
hoc quod tempus praeteritum est infinitum ex parte
anteriori secundum philosophos sequitur, quod non habet
prineipium sed finem. Et ideo sequitur, quod si homo
ineiperet numerare a die isto non poterit numerando per-
venire ad primum diem; et econtra sequitur de futuro."
Und eine andere Stelle'2 lautet: „Infinito non fit additio
secundum suam totalem successionem, qua infinitum est in
potentia aeeipientis, sed alicui finito aeeepto in actu; et
illo nihil prohibet aliquid esse plus vel maius." Eine
Größe zu einer anderen hinzugefügt, braucht auch nach
ihm diese nicht immer größer zu machen, besonders wenn
sie nicht derselben Art ist wie die, der sie angefügt wurde
oder in keinem Verhältnis zu ihr steht.3 So ist es bei
der Zeit; ein Tag, der z. B. zur unendlichen vergangenen
Zeit hinzukommt, hat gar keine Proportion zu dieser und
so wird auch dieses Unendliche gar nicht größer.

2. Das unter Punkt 2 Vorgebrachte ist damit auch
schon teilweise erledigt. Bei Johannes von Neapel1
erscheint der Einwand, es gebe etwas, das größer sei als
das Unendliche, also eingekleidet. Wenn die Welt von
Ewigkeit her bestanden hätte, wären der Umläufe der
Sonne bis jetzt unendlich viele gewesen, die des Mondes
aber müßten zahlreicher sein. Zutreffend wird darauf
erwidert, daß es innerhalb derselben Gattung nichts gibt,
das größer wäre als das Unendliche. Etwas anderes
freilich kann immerhin größer sein und so verhält es sich
auch in unserem Falle. Beispielshalber sei angeführt, daß
keine unendliche Linie von einer anderen an Länge
übertroffen wird, aber eine unendliche Fläche muß größer

1 a. a. 0. a. 3, I. ad 5. S. Thom. 2. Sent. dist. 1, q. 1, a. 5, ad 3.
2 S. Thom. ebda, ad 4.
3 Vgl. Cap. a. a. 0., ad 6. D. Thom. de malo, q. 2, a. 2, ad 8.
4 a. a. 0. pro parte neg. 7.



358 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

genannt werden als eine unendliche Linie.— Andere wieder
meinen, es könnte so ein Unendliches das Vielfache eines
anderen Unendlichen sein; wie die Sechszahl das Doppelte
der Dreizahl sei, so wäre eine unendliche Menge von
Senaren doppelt so groß wie eine unendliche Menge von
Trinaren. Wenn die Welt ewig wäre, hätten wir nun
hinsichtlich der Tage wirklich eine unendliche Anzahl von
Sechszahlen und Dreizahlen, und zwar wären die letzteren
doppelt so viele als die ersteren. Darauf läßt sich mit
Gregor1 kurz entgegen, daß eine solche Vielfachheit wohl
unter endlichen proportionierten Größen vorliegen kann,
woraus aber nicht auf ein Gleiches bei unendlichen Mengen
geschlossen werden darf, zwischen denen doch keine
zahlenmäßige Proportion besteht. Diese Lösung führt
auch Capreolus an, wo er von derselben Schwierigkeit
handelt.

3. Die Folgerung einer unendlichen Größe und Menge
wird also begründet und erläutert. Gott hätte an jedem
Tage einen Stein von bestimmter Größe hervorbringen
und mit dem vorausgehenden verbinden können, so hätten
wir, wenn die Welt ewig wäre, zweifellos unendlich viele
Steine, die vereint eine unendliche Größe darstellten. In
ähnlicher Weise würden die Seelen, wenn Gott an jedem
der unendlich vielen Tage einen Menschen erschaffen oder
wenn ein Mensch von Ewigkeit her unendlich viele gezeugt
hätte, eine unendliche Menge ausmachen. Und doch gelte
das Prinzip : Impossibile est infinitum esse in actu tarn
rnagnitudine quam multitudine.3 Was die Schwierigkeit
wegen der unendlichen Größe anlangt, so gibt Johannes3
nur zu, daß Gott an jedem Tage einen Stein hätte
hervorbringen und erhalten können distributive loquendo, wie
er selbst sagt, nicht aber collective. Ihm schließt sich
auch Capreolus1 ganz an, wenn er versichert, Gott habe
wohl an jedem Tage der unendlichen Zeit einen Stein
schaffen können, nicht aber wäre Gott dies an allen Tagen
zusammen imstande gewesen. So gibt es auch keinen
Augenblick in einer Stunde, da Gott nicht einen Engel
schaffen könnte, aber es ist deshalb doch nicht möglich,
daß er tatsächlich in jedem Augenblicke — und das wären
ihrer unendlich viele — einen Engel erschaffen habe. In

1 u. a. 0. a. 2, ad 4. Cfr. Ar. Natural, auscult. lib. 3, c. 5.
3 a. a. 0. ad 9. 4 a. a. 0. a. 3, IV. ad 6.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 359

ähnlicher Weise kann auch das, was Gott hervorzubringen
vermag, durch ihn Zustandekommen, es ist jedoch ein
Ding der Unmöglichkeit, daß Gott alles zustande kommen
ließe, was von ihm aus entstehen könnte, denn dann wäre
seine Macht erschöpft, ja er hätte Kontradiktorisches
zugleich verwirklicht. Im großen und ganzen
übereinstimmend lauten auch die Antworten gegen die Folgerung
einer unendlichen Menge von Seelen. Fürs erste, so hebt
Johannes1 mit Recht hervor, konnte ja Gott, wenn wir
auch vom angeführten Beispiele von den Menschen wegen
der Konsequenz, daß der Zahl nach unendlich viele Seelen
actu wären, absehen, dennoch ein anderes Geschöpf von
Ewigkeit hervorbringen und das genügt, da wir ja nur
fragen, ob Gott von Ewigkeit her ein Geschöpf
hervorbringen konnte. Auch der hl. Thomas, den Capreolus2
zitiert, betont ein Gleiches: „. posset aliquis dicere,
quod mundus fuit ab aeterno vel saltem aliqua creatura
ut angélus non autem homo. Nos autem tendimus uni-
versaliter, an aliqua creatura potuerit esse ab aeterno."
Es läßt sich auch, wie Johannes fortsetzt, annehmen, daß
Gott von Ewigkeit her einen Menschen hervorgebracht
haben konnte, der nicht von Ewigkeit, sondern am Beginn
einer bestimmten Zeit gezeugt hätte und so wäre die Zahl
der Menschen niemals eine unendliche; oder Gott hätte
das Zustandekommen von unendlich vielen Seelen hintanhalten

können, sei es durch Vernichtung von Seelen oder
durch Verpflanzung der Seelen von einem Leib zum
anderen (eine Art Seelenwanderung). Schließlich halten
es manche gar nicht für unzulässig, das per accidens eine
unendliche Vielheit actu bestände, wenn nur nicht eines
vom anderen kausal abhinge. Alle diese
Erklärungsmöglichkeiten hat schon der hl. Thomas3 angedeutet.

Nach Herveus4 kann daraus, daß jetzt, falls die Welt
mit einer ununterbrochenen Zeugung von Ewigkeit her
bestanden hätte, unendlich viele Seelen existierten —
vorausgesetzt, daß ein infinitum in actu nicht sein könne
— geschlossen werden, daß die Welt auf diese Art nicht
ewig sein könne, nicht aber, daß dies absolut unmöglich
wäre. Es steht ja in Gottes Macht, für die Dinge in der
Welt eine andere Ordnung festzusetzen, wo diese Schwierig-

1 a. a. 0.
2 Stun, theol. 1, q. 46, a. 2 ad 8, bei Capreol. a. a. 0. a. 3, II. ad 8.
8 Bei Capreol. a. a. 0. 4 tract, de aet. mundi, q. 5, ad 8.



360 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

keiten wegfielen. Wie man sich eine ewige Zeugung
denken könne, ohne daß unendlich viele Seelen entstehen
müßten, legt auch Herveus1 wie die Obigen dar. Gott
könnte dieselben Seelen unendlich viele Male mit Leibern
vereinigen oder beim Tode des Menschen seinen erhaltenden

Einfluß der Seele entziehen, sodaß sie, wenn auch in
ihrem Wesen vom Körper unabhängig, doch ins Nichts
zurückkehrte. Schließlich ist an der Ausdrucksweise: Gott
konnte an jedem der unendlich vielen Tage, die bei der
gemachten Unterstellung einer ewigen Weltschöpfung
verflossen wären, eine Seele erschaffen und weiterhin
erhalten, dasselbe auszusetzen wie früher beim Beispiel von
den Steinen. An jedem Tage für sich genommen, konnte
ja Gott eine Seele hervorbringen und erhalten, er
vermochte das jedoch nicht an allen Tagen zusammen, sodaß
er an allen unendlich vielen Tagen unendlich viele Seelen
bleibend erschaffen hätte. Die in diesem Einwand von
der unendlichen Größe und Menge vorgebrachten Argumente

leiden an dem einen Fehler, den Capreolus2
treffend kennzeichnet: „Causa autem, quare tales conse-
quentiae non valent, est quia arguitur a sensu diviso ad
compositum."

4. Derselbe Vorwurf trifft auch ein anderes Argument,,
von dem Gregor und Capreolus sprechen. Gott hätte
nämlich auch, wenn die Welt ewig wäre, ein unendliches
Dreieck oder einen unendlichen Kreis machen können. Ah
jedem Tage nämlich vermochte Gott ein Dreieck, um nur
bei diesem zu bleiben, zu bilden und zwar am folgenden
Tage immer ein um eine bestimmte Quantität größeres
als am Vortage und so wäre das Dreieck von heute, da
die Zahl der Tage unendlich ist, unendlich groß, da es
unendlich viele Male die bei den neu entstandenen
Dreiecken zugewachsene Quantität in sich befaßte. Man müßte
bei einer unendlichen Anzahl von Tagen auch so zu diesem
merkwürdigen unendlichen Dreieck, das ein Widerspruch
in sich ist, kommen, wenn wir uns denken, daß seine Seiten
täglich um ein gewisses Stück verlängert würden. —
Gregor8 bemerkt dazu richtig, daß bei Voraussetzung
der Ewigkeit der Welt jedem Tage unendlich viele
vorangegangen wären und sogar nicht die Möglichkeit bestanden

1 In 2. Sent. dist. 1, q. 1. a. 3, ad 2.
2 a. a. U. a. 3, IV, ad 6.
3 a. a. 0. art. 2, ad 8; vgl. Capreol. a. a. 0. a. 3, IV ad 7.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 361

hätte, an jedem Tage ein größeres Dreieck zu bilden, da
es ja an ihnen schon unendlich gewesen wäre, was
unsinnig ist. Gott hätte auch das Dreieck, wenn er ein
solches von Ewigkeit geformt hätte, gar nicht an jedem
Tage um ein bestimmtes Maß vergrößern können; es wäre
bei Annahme dieses Zuwachses überhaupt kein Dreieck
da, sondern ein anderes geometrisches Gebilde, ein Winkel,
dessen Schenkel unendlich wären.

5. Daß Unendliches nicht durchlaufen werden kann,
ist bei den Gegnern der Möglichkeit einer anfangslosen
Weltschöpfung ein beliebter Lehrsatz,1 zu dem sie häufig
ihre Zuflucht nehmen. Wenn es unendlich viele Menschen
gäbe, was nach der von ihnen bekämpften Ansicht sein
müßte, wäre man niemals bis zu den gegenwärtigen
gelangt; ebensowenig auch durch die unendliche Reihe der
Tage bis zum heutigen. — Hier geben nun Johannes2
und H er ve us3 gute Aufklärungen. Wenn Gott die Welt
von Ewigkeit geschaffen hätte, so hätte er auch die
Menschen von Ewigkeit hervorbringen können, einen vor
dem andern in infinitum, ohne daß einer der erste
gewesen wäre. Daß hier Unendliches durchlaufen worden
sei, folgt daraus nicht, denn ein Durchlaufen würde seinem
Begriffe nach notwendig ein erstes erfordern.
Nichtsdestoweniger wäre man aber doch bis zum gegenwärtigen
Menschen gelangt durch unendlich viele vorausgehende,
die aber durchaus nicht Mittelglieder zwischen einem ersten
und ihm sind. So Johannes; auch Herveus bestimmt klar
den Begriff des pertransire: pertransire est de extremo
ad extremum rem attingere per suum motum. Das
Durchlaufende muß zuvor diesseits von jenem sein, und zwar
als ganzem, das es durchläuft und hernach jenseits von
ihm (dieses wieder ganz genommen). Wenn also die Welt
von Ewigkeit her war und unendlich viele Tage durchlaufen

sein sollten, so hieße dies, das Unendliche sei von
einem Grenzpunkte bis zum andern (ab extremo ad
extremum) durchschritten worden. Es gäbe also in den
unendlich vielen Tagen zwei extrema, Endpunkte, die
Folgerung also, daß unendlich viele Tage durchlaufen
worden wären, muß fallen gelassen werden und es ist
vielmehr zu sagen, daß unendlich viele Tage vorangingen,

1 Vgl. Th. Esser, a. a. 0. 124 ff.
3 a. a. 0. a. 3, ad 3.

' a. a. 0. ad 16.



362 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangsloaen Weltschöpfung.

die nach der Seite zu, wo sie unendlich sind, also ex parte
ante nicht durchlaufen worden seien, da bei ihnen kein
Anfang, kein Ausgang von einem Anfangsglied möglich
ist; a parte post aber, nach welcher Seite hin die
Unendlichkeit nicht behauptet wird, können sie (secundum quid)
durchlaufen werden.

6. Aus der an letzter Stelle geltend gemachten Schwierigkeit

weiß Johannes1 einen Ausweg, indem er sagt,
man könne eine unendliche Dauer in zwei Teile zerlegen,
deren jeder nach einer Seite hin unendlich wäre, der eine
nach vorne zu (ex parte principii), der andere nach
rückwärts (ex parte finis), während sie aber in der entgegengesetzten

Richtung endlich wären. Hier ist nun die ganze
Dauer sicherlich größer als der Teil, da das beiderseitige
Unendliche größer ist als das nur einseitig Unendliche,
nämlich nicht insofern dieses unendlich ist, sondern
inwieweit es endlich ist. — Es ließe sich auch das Unendliche

in Teile zerlegen, die an sich endlich, der Zahl nach
aber unendlich viele wären. Die Regel aber: omnis pars
aliquoties sumpta mensurat totum ist nur von jenem
Ganzen zu verstehen, das sich messen läßt, d. i. vom
Endlichen, nicht aber von einem Unendlichen.

Die Zumutung, im Falle einer anfangslosen
Weltschöpfung eine unendliche Zeit annehmen zu müssen, dünkt
Petrus Aureolus2 ungereimt zu sein; er führt eine
Reihe von Gegengründen vor, die Capreolus2 einer
eingehenden Prüfung unterwirft.

1. Das Unendliche ist seinem Wesen nach actus per-
mixtus potentiae, mit Möglichkeit untermischte Wirklichkeit,

was mit dem Wesen des Yergangenseins im Widerspruch

steht. — Das leugnet nun Capreolus. Es ist wohl
im Präteritum keine Potenz, allein sie war und so ist
dieses genau gesprochen nicht unendlich, sondern es war
unendlich, wie die Zukunft unendlich sein wird, denn nach
jedem aktuierten Teil desselben wird ein anderer in poten-
tia übrig sein, der noch zu aktuieren ist. Beim Präteritum

aber gingen jedem im Zustande der Möglichkeit
angenommenen Teil schon unzählige wirkliche Teile voran,
die sich auch wieder früher einmal im Zustande der Mög-

1 a. a. 0. ad 14.
2 Über Aureolas: C. Werner, Der hl. Thomas von Aquino III, Regens -

bürg 1889, 180—244.
3 a. a. 0. a. 2, II, 1—5; die Lösung: a. 3, II, ad 1—5.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 363

lichkeit befanden. So kann demnach auch der Vergangenheit
die Unendlichkeit zugesprochen werden (fuit infinitum)

jedoch in einer anderen Weise: im Futurum gibt es keinen
letzten Akt und keine letzte Potenz, im Präteritum aber
in keinem von beiden ein erstes. Aureolus hat diese wichtige

Unterscheidung im Unendlichen nicht beachtet, es
dürfte dann überhaupt ganz im Gegensatze zur Lehre
des Aristoteles kein infinitum a parte ante zugelassen
werden. Auch wäre es unmöglich, daß eine Bewegung
vergangen, abgelaufen sei, da im Präteritum jede Potenz
ausgeschlossen wäre, während doch das, was bewegt
würde, in der Mitte zwischen Potenz und Akt läge, zum
Teil im Stande der Möglichkeit, zum Teil in dem der
Wirklichkeit wäre.1

2. Zum Wesen des Unendlichen gehöre das
Fortschreiten (quod est accidens entis, quod est in processu) ;

nur bei diesem finde es sich und zwar nur auf jener
Seite, nach der hin, nicht aber von welcher her
weitergegangen werde. Die Zeit rücke nun von der Vergangenheit

aus vor, nicht aber gegen diese zu, sodaß also der
Zeit nur a parte futuri (gegen die Zukunft hin) die
Unendlichkeit zukomme, analog wie es bei den Zahlen sei,
die von der Einheit aus ins Unendliche aufeinander folgen.
Das endlose Vorwärtsgehen habe ja, um die Sache
allgemein zu begründen, auf einen terminus a quo keinen
Bezug, da dieser nicht in potentia sei, sondern in actu
perfecto; es erfolge vielmehr ähnlich wie gegen einen
terminus ad quem hin. — Diese Beweisführung aber setzt,
wie Capreolus einwendet, voraus, daß es in der Vergangenheit

einen und zwar nur einen terminus a quo gebe; allein
wie sich in der Zukunft nach dem Philosophen kein letzter
terminus ad quem findet, so auch in der Vergangenheit kein
erster terminus a quo. Die Unendlichkeit a parte ante wird
von der Vergangenheit eben nicht hinsichtlich eines terminus

a quo, sondern unendlich vieler behauptet. Das Beispiel
von der Zahlenreihe ist hier ganz und gar nicht am Platze,
da ja sie die Unendlichkeit a parte post hat, indem man
von der Einheit aus weiterschreitet. Ferner ist noch mit

1 S. Thom., 3 phys. 2 a (nach Schütz a. a. 0. 494): „Quod igitur
est in potentia tantum, nondum movetur; quod autem iam est in actu
perfecto, non movetur, sed iam motum est; illud igitur movetur, quod medio
modo se habet inter puram potentiam et actum, quod partim est in potentia

et partim in actu."



364 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Averroes in Erwägung zu ziehen, daß zum Begriffe des
Unendlichen nicht ein processus secixndum rem nötig ist,
sondern es genügt ein processus secundum intellectum
aut imaginationem, der aber liegt ganz wohl auch im
Präteritum vor. Daß die Unendlichkeit, erklärt Capreolus
etwas früher, tatsächlich nicht allein auf der Seite bestehen
kann, nach der hin secundum rem das Fortschreiten erfolgt,
dafür ist die Bewegung ein Beweis, die doch gewiß auch
gegen den terminus ad quem zu verläuft und doch nach
aristotelischer Lehre nach beiden Seiten zu unendlich sei.

3. Dem Unendlichen sei es wesentlich, daß es niemals
an ein Ende gelange und daß seine Potenz nie vollständig
aktuiert werde (Ar. Met. 9, 1048 b, 14, 15: to 6' àxtiçov
ovy ovrm ôvvd/jst sot'iv coç svsçysia toàjitvov yjoçiorôv, alia
yvmoti) — im Gegensatz zum Präteritum, dessen ganze
Potenz in den Akt übergegangen ist und ein Ende gefunden hat.
— Diese Aufstellung nimmt aber nach Capreolus e nseitig
auf das infinitum a parte post Rücksicht, sie ist falsch, wenn
man das infinitum a parte ante ins Auge faßt. Der Sinn
des Aristoteleswortes aber ist der, daß sich bei jedem
Fortschreiten des Unendlichen entweder kein schlechthin
erstes, wenn es sich um ein infinitum a parte, ante handelt
oder kein schlechthin letztes beim, infinitum a parte post
ermitteln läßt oder daß kein Unendliches so zur Wirklichkeit

wird, daß seine ganze Aufeinanderfolge zugleich
aktuiert ist. Das kann auch vom praeteritum infinitum
ausgesagt werden, ebenso auch, was weiterhin noch vom
Unendlichen gilt, daß, wieviel auch unser Intellekt davon
umfassen mag, immer noch etwas übrig bleibt, ohne daß
er an ein Ende gelangt.

4. Das Unendliche habe seinem Wesen nach etwas
Unvollendetes, Unfertiges1 an sich, es wird eben, soweit
man auch gehen mag, sein Akt nie ganz von der Potenz
frei. Wo nun das auch bei der Zeit zuträfe, dort könne
man auch dieser Unendlichkeit zuschreiben. Im Hinblick
auf die Vergangenheit scheine das nun ausgeschlossen zu
sein, da sie etwas Vollendetes sei; das Präteritum werde
geradezu aus diesem Grunde von den Grammatikern Per-
fectum genannt. Insofern die Zeit vergangen sei, habe
sie den Charakter eines abgeschlossenen Ganzen, weil außer

1 Vgl. Ar. Nat. auscult. 3, 6: wars <paveçov on fxâU.ov èv [xoqlov
y.oyw to àneiçov »/' èv oXov.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 365

ihr unter dieser Hinsicht nichts sei und sie auch fürder
nichts mehr zu gewärtigen habe, was als Teil zu ihr
hinzukäme. — Dem entgegen macht Capreolus darauf
aufmerksam, daß auch das Präteritum etwas Unvollständiges
an sich hat nach der Seite zu, wo es unendlich ist, nämlich
a parte ante, weil es dort keinen terminus, keinen Anfang
aufweist; a parte post aber ist es begrenzt. Der von
Aureolus gegebene Beweis vermag somit nicht als unmöglich

darzutun, daß das Präteritum — wenn auch nicht
nach beiden Seiten — doch nach einer (a parte ante)
unendlich sein kann.

Würde, was in der Begründung gesagt ist, daß nämlich,

sobald etwas vergangen ist, außer ihm als solchem
nichts sei, beweisende Kraft haben, so ergäben sich eine
Reihe unmöglicher Folgerungen, daß kein beweglicher
Gegenstand unendlich viele Male geändert oder bewegt
worden sein könnte, oder daß nicht unendlich viele Augenblicke

in der Zeit verflossen seien, da ja unendlich das
ist, „cuius quantitatem accipientibus semper est aliquid
sumere extra".1 A parte ante, ins Unendliche
zurückreichend, hat das Präteritum stets etwas außer ihm
Liegendes. Man könnte den Ausspruch des Philosophen, daß
das Unendliche die ratio incompleti et partis habe, wie es

zuvor geschehen, dahin deuten, daß es nie ganz auf einmal
im Zustande der Wirklichkeit war und auch nicht vom
Verstände in seiner Gänze aufgefaßt werden kann.

5. Es wäre ein Widerspruch, daß die vergangene Zeit
unendlich sei, weil sie nicht von der Art wäre, daß es
immer etwas außer ihr Liegendes (das ihr auch zugehören
kann) gäbe, was dem Unendlichen doch wesentlich sei.
Denn dieses umfasse nicht alles, alle seine Teile, da es ja
dann, wie schon Aristoteles eine ähnliche Meinung alter
Philosophen widerlegt, in sich abgeschlossen, begrenzt
wäre und so komme er dazu, zu sagen, unendlich sei das,
außerhalb dessen sich immer noch etwas finde, das zu
seiner Totalität gehöre, wenn man von einer solchen
gewissermaßen sprechen kann (de ratione autem infiniti est,
quod aliquid inveniatur extra ipsum pertinens ad totali-
tatem eius). Wären aber z. B. unendlich viele Tage
verflossen, so könnten wir keineswegs sagen, daß auch nur

1 Vgl. Ar. a. a. O: cmtLQOv [iev ovv iarlv ob xaxk noaov Xafißd-
vovaiv aei rt Xaßslv saziv tSoj.



366 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

einer außerhalb jenes Ganzen läge, da er ja sonst
überhaupt nicht vergangen wäre. Dagegen sei das in Frage
stehende Erfordernis für die Unendlichkeit bei der
zukünftigen Zeit erfüllt, denn da bleibe außer dem Gegebenen
immer noch etwas anderes übrig. Allein der Nachweis, daß
es nicht auch beim Präteritum so sein könne, ist für Ca-
preolus nicht überzeugend. Die Vergangenheit ist nach
der Seite zu, wo sie unendlich ist, so beschaffen, daß man
immer wieder etwas außer ihr aufgreifen kann, da man
nicht zu einem schlechthin ersten kommt und es nicht
alle seine Teile actu besitzt, noch in seiner Gänze vom
Intellekt und der Einbildungskraft erfaßt werden kann.
Die Ausflucht aber, daß hier kein wirkliches Fortschreiten
zum Vergangenen stattfinde, ist belanglos, denn nach der
Seite zu, von der die Unendlichkeit tatsächlich behauptet
wird, braucht nicht ein processus in re zu sein, sondern
es reicht ein processus secundum intellectum hin.

*
Das Problem einer anfangslosen Weltschöpfung hat

das Interesse vieler Philosophen in hohem Maße auf sich
gelenkt, nicht als ob die Frage an sich von höchster
Bedeutung wäre, sondern häufig deshalb, weil sie treffliche
Gelegenheit bietet, an ihrer Lösung seinen Scharfsinn zu
erproben. Darum haben sich immer und immer wieder
Scholastiker gefunden, die sie behandelten, und tausend
Argumente, die uns mitunter sehr weit hergeholt und
gesucht erscheinen und in ihrer großen Zahl ermüdend
wirken, für und wider ins Feld geführt. Sie gingen da
vielfach weit über den Fürsten der Scholastik hinaus, ja
verkannten hie und da dessen Stellung zum ganzen Problem1
und doch hat der heilige Lehrer bei seiner weisen, uns
mehr ansprechenden Zurückhaltung den Kern der Frage,
was an ihr für Glaubenslehre und philosophische Spekulation2

wirklich von Wichtigkeit ist, richtig erfaßt: die
Vernunfteinsicht kann es hier nicht zur Gewißheit, sondern
nur zur Wahrscheinlichkeit bringen; die größere Wahr-

1 Vgl. Esser a. a. 0. 26 ff.
2 Vgl. über das Verhältnis von Philosophie und Glauben in unserer

Präge Jourdain, La philosophie de Saint Thomas d'Aquin, I. Paris 1858,
238 f.: „eile (la philosophie) peut détruire les arguments contraires au
dogme; elle ne peut pas établir directement le dogme; elle réfute à
merveille qui prétendent que le monde est éternel; elle ne prouve pas elle
même que le monde n'est pas éternel."



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 367

scheinlichkeit aber kommt der Ansieht von der Zeitlichkeit
der Welt zu; erst der Glaube verschafft uns hierüber

volle Gewißheit; die rechte Grenze aber zwischen Vernunft
und Glauben soll nicht verwischt werden. Einen ähnlichen
Bescheid tvie der große Gottesgelehrte des Mittelalters
gibt uns auch der große Lehrer des kirchlichen Altertums,
St. Augustin.1 Nachdem er darüber gesprochen, ob Gott,
um immer als Herr angesehen werden zu können, auch
immer Geschöpfe unter sich haben mußte, gesteht er:
„vereor, ne facilius iudicer adfirmare quod nescio quam
docere quod scio", und er fährt fort: „Ich kehre also zu
dem zurück, was unser Schöpfer uns wissen lassen wollte;
das aber, was er den Weiseren in diesem Leben zu wissen
gewährte oder überhaupt erst den Vollkommenen im
anderen Leben vorbehielt, das übersteigt, ich bekenne es

offen, meine Kräfte." Und er schließt mit den beherzigenswerten

Worten: „Aber deshalb meinte ich, es, ohne eine
Behauptung aufzustellen, behandeln zu müssen, daß die
Leser einsehen, vor welch gewagten Spekulationen man
sich Maß auferlegen müsse und daß man sich nicht zu
allem tüchtig halten dürfe. Sie sollten vielmehr zur
Einsicht kommen, wie angezeigt es ist, der heilsamen Mahnung
des Apostels zu folgen: »Ich sage allen, die unter euch
sind, vermöge der Gnade, die mir gegeben worden, nicht
höher zu denken als sich geziemt, sondern bescheiden
von sich zu denken nach dem Maße des Glaubens, das
Gott einem jeden zugeteilt hat.«" (Rom. 12, 3.)

1 De civit. Dei, lib. 12, c. 16.

•SV».,AS-


	Verteidigung der Möglichkeit einer anfanglosen Weltschöpfung

