Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

278 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Bernard Bartmanmn: Christus ein Gegner
des Marienkultus? Jesus und seine Mutter in den
heiligen Evangelien. Freiburg, Herder 1909. Gr. 8°
VIII und 184 S.

Um zu zeigen, dafj der Marienkult nicht im Widerspruch stehe mit
der Lehre und dem Willen Jesu Christi, behandelt der Vf. nach einem
vorldufigen Kapitel itber ,,Die Frage* (1. Das Recht der Fragestellung,
2. Der Kern des Problems) in einem zweiten Kapitel ,Die Losung®, indem
er in vier Abschnitten die Evangelienperikopen Le. 2, 41—52; Jo. 2, 1—11;
Me. 8, 31—85 und Jo. 19, 256—27 unter ausschlieBlicher Beriicksichtigung
des Textes und des Kontextes interpretiert; in einem dritten Kapitel werden
aus den Ergebnissen dieser Interpretation ,,Schlufifolgerungent* gezogen.
Der Haupttitel des Buches 14t auf ein apologetisches Werk schliefien,
und in einem solehen wire die Methode des Vfs. ganz berechtigt; dem
Irrgliubigen gegeniiber, dem der tote Buchstabe der HI. Schrift die ecinzige
Autoritdt ist, die er gelten lift, kann man nur aus dem toten Buchstaben
herans argumentieren, Indes weist schon der Untertitel darauf hin, daf
das Buch mehr bieten will als eine Apologie des Marienkultus, und tat-
gidchlich urteilt der Vf, vielfach iiber mariologische Fragen, welche unter
Anerkennung des Dogmas innerhalb der katholischen Theologie diskutiert
werden; hierzu aber kann die von ihmn angewandte Methode nicht als
ausreichend betrachtet werden, Denn dem katholischen-Theologen ist die
HI. Schrift nicht ein toter Buchstabe, der Ausdruck der Gedanken eines
menschlichen, ldngst verstorbenen Verfassers, sondern das Werk des Heil.
Geistes, der in der Kirche lebt und sich sozusagen durch sie authentisch
interpretiert; darum gleicht auch der Inhalt der hl. Biicher einem lebens-
vollen Keim, der ins Bewufitsein der Kirche hincingelegt, ohne Verdnderung
seines Wesens sich zu einem kriftigen Baum entfaltet, und zwar in erster
Linie nicht durch die miihsame Arheit des Gelehrten, sondern durch das
belebende Wirken des Geistes Gottes: Non qui rigat est aliquid, sed qui
inerementum dat, Deus. Infolgedessen vermag den vollen Inhalt der
Hl. Schrift eine blof historisch-philologische Auslegung nicht auszu-
schopfen, vielmehr ist, um einigermaflen in denselben einzudringen, die
ganze katholische Lehriiberlieferung in ihrer reichen Entfaltung zurate zu
ziehen, Nicht blof} ,,Paulus hat aus der HI. Schrift vieles gesehdpft, was
ein natiirliches Auge auf den ersten Blick nicht erkennt® (S. 2), sondern
die Kirche eignet sich noch fortwihrend, vom HI, Geiste erleuchtet, den
unerschopflichen Sinn der HIl. Biicher immer vollkommener an. Ich weif$
wohl, dafj ich damit nichts sage, was nicht auch Herrn Dr. Bartmann
bekannt ist; allein es war notwendig daran zu erinnern, da dieser Gesichts-
punkt bei Abfassung der vorliegenden Schrift fast ganz unbeachtet blieb.
Wiederholt wird erkldrt, dafi der Ariadnefaden, der aus dem Labyrinth
der verschiedenen Erkldrungen des Schrifttextes herausfiihrt , kein
anderer sein kann, als der biblische Text, sein néchster Zusammen-
bang und etwa noch die besondere Redeweise des Evangelisten® (S, 74.
Ahnlich 8. 20, 102, 110), und mehr als kiibl spricht der Vf. von Ehren-
titeln der Gottesmutter, die ,,mehr aus der Frommigkeit geboren als von



Literarische Besprechungen. 279

der Dogmatik gebildet sind (S. 166. Ahnlich S. 165), wobei zum Ver-
stindnis dieser Worte noch zu beachten ist, daf} ein sicherlich wissen-
schaftlicher Dogmatiker wie Scheeben, der sich eben nicht mit der historisch-
philologischen Interpretation der Schrift begniigt, sondern auch der
Glaubensanalogie ihr gebiihrendes Recht einrdumt, sich den Tadel gefallen
lassen muf, er denke ,,von der Schrift in mariologischen Fragen sekundir‘
(S. 118). lch glaube, Herr Dr. Bartmann wird sich selbst gestehen miissen,
daff es unmoglich wére, mit der von ihm angewandten Methode die
unbeflekte Empfingnis der Gottesmutter als gittlich geoffenbarte Wahrheit
nachzuweisen,

Nach dieser mehr allgemeinen Bemerkung sei es noch gestattet, auf
einige Einzelheiten hinzuweisen, bleziiglich derer ich dem Herrn Vf, nicht
beizupflichten vermag. Unrichtig scheint mir, daff die Parallele Eva —
Maria ,,nicht als streng dogmatisch gelten kann* (S. 7), da doch ihr
hdufiges Vorkommen in der Viterliteratur einen wirklichen consensus
ananimis Patrum darstellt. Ein Widerspruch liegt vor, wenn (S. 18)
behauptet wird, daff ,,die Seele der hl. Jungfrau im Augenblick der Ver-
kiindigung von einem ganz besonderen Lichte durchstromt wurde, in
welchem sie das Geheimuis der Inkarnation erkannte, soweit es auf Erden
erkannt werden kann‘*, und gleich darauf fortgefahren wird: , Mit der
Offenbarung der Inkarnation war aber auch eine gewisse dunkle Andeutung
(von mir unterstr.) der Trinitdt verbunden;* diese ,,dunkle Andeutung‘
wird S. 20 in folgender Weise kommentiert: ,In welcher Schirfe Maria
diesen »Ursprung« des Kindes »aus Gott« erfafite und erkannte, ob als
ewigen gottlichen, trinitarischen Ausgang, das wird wohl nie ein Theologe
auf Erden bestimmen konnen. Der Text und Kontext gibt uns dafiir keine”
Handhabe. Es bleibt beim néchsten Ausgange aus Gott stehen.”* Nicht
recht verstindlich ist mir weiterhin die Bebhauptung, daf} an die Dar-
stellung des Tugendlebens Mariens durch den hl. Ambrosius ,,kein biblisch-
historischer, noch weniger ein dogmatischer (von mir unterstr.)
Mafistab angelegt werden darf (S. 22); die Zeichnung des hl. Ambrosius
ist ja im Grunde nur das Positiv zur Lehre des hl. Augustin, daf der
Gottesmutter Gnade gegeben wurde ad vincendum omni ex parte peccatum,
und diese Lehre hat bekanntlich die Kirche auf dem Konzil von Trient
als ihre Lehre erkldrt. Zu 8. 25 ist zu bemerken, daf} der hl. Anselm an
der vom Vf. angezogenen und unter dem Strich richtig zitierten Stelle
nicht, wie es im Text heifit, die heiligste Jungfrau durch ihren Glauben
von ihren Siinden gereinigt werden ldfit: auch Anselms Schiiler Fadmer
spricht nur bedingungsweise von einer Reinigung von Siinden (,,s1 quid
adhue in illa originalis sive actualis peccati supererat‘), und daf} er selber
die Setzung dieser Bedingung, wenigstens beziiglich persdnlicher Siinden,
als ausgeschlossen betrachtet, ergibt sich aus der vom Vf. vermutlich
ibersehenen, der zitierten Stelle kurz vorhergehenden Bemerkung: , Nulli
denique dubium castissimum corpus et sanctissimam animam eius funditus
ab omni fuisse macula peccati iugi angelorum custodia protectam* (De
excell. 8. Mariae c¢. 8. M. 1. 159, 560). Zur Erklérung der Worte: Quid
mihi et tibi (8. 72—73) wurde nicht ohne Nutzen der biblische Sprach-
gebrauch herangezogen: es handelt sich dabei um eine Redewendung, die,
bei den verschiedensten Anlidssen gebraucht (2. Reg. 16, 10; 3. Reg. 17,
18; 4. Reg. 8, 13; 9, 18; 2. Par. 35, 21; Le. 8, 28; Mt. 8, 29), je nach
den Umstdnden eine freundliche oder unfreundliche Bedeutungsschattierung
bekommt. Dafy der Ausdruck ,,Verwandtschaft oder gar Blutsverwandtschaft
mit Gott‘* zur Bezeichnung des Verhiltnisses Marias zum gottlichen Logos
;,mehr fromm als dogmatisch korrekt und ,hyperbolisch® sei (S. 115),



280 Literarische Besprechungen,

ist nicht einzusehen; dann miifite ja auch der Name ,,Mutter Gottes*
dogmatisch-unkorrekt und tibertrieben sein, Wenn zur Begriindung dieser
Auffassung gesagt wird, daﬁ »man ja nicht einmal von der Menschheit
Christi zu sagen pﬂegt sic sei mit Gott blutsverwandt®, so ist dagegen
zu erinnern, daf} die Menschheit Christi zundchst nur Natur und nicht
Person ist und daf} sie zweitens mit der gGttlichen Natur in der Einheit
der zweiten gottlichen Person verbunden ist, wihrend ein verwandtschaft-
liches Verhiilinis nur zwischen Person und Person und zwar zwischen zwei
real verschiedenen Personen bestehen kann. Die weitere Behauptung, daB
»e8 1Im Verhdltnis eines Menschen zum rein gelstlgen Gott keine andere
als eine geistige Verwandtschaft geben kann®, l&ft sich durch die Unter-
scheidung secundum naturam divinam, humanam leicht auf ihren richtigen
Gehalt zurtickfihren, Auf die Ausfiihrungen des Vfs. gegen die Lehre
von der Mitwirkung Marias am Erlosungswerk (5. 143—158) eingehend
zu erwidern, ginge iiber den Rahmen einer Besprechung hinaus. Nur auf
einen Punkt sei hier geantwortet, weil der Vf. andernorts selbst zu einer
Antwort auf denselben herausgefordert hat. Unter anderen Griinden gegen
die Zulidssigkeit des Titels ,,Miterloserin‘‘ fiir die Gottesmutter bringt Herr
Dr. Bartmann auch den vor daf doch niemand zugleich Erldser und erlost
gein konne: ,Die causa sui ist hier so wenig vollziehbar wie in
der Gotteslehre!* (8. 150). Auf diesen Grund scheint der Vf., welcher
selbst in seinem Buche die angefiihrten Worte unterstrichen hat, das
grofite Gewicht zu legen, weil er vor einiger Zeit in der Zeitschrift
,,Theologie und Glanbe** II (1910) &60—861 bei Besprechung eines
italienischen Werkes iiber Mariologie geschrieben hat: ,Natiirlich fehlt in
einer romanisch-theologischen Schrift tiber Maria seit der neueren Zeit das
Kapitel iiber Maria unsere Miterléserin nicht . .. Wenn doch diese
Theologen einmal sich mit dem Dogma auseinandersetzen wollten, daf
alle Menschen durch Christus erlost sind, also auch Maria . . - Ist sie
aber selbst erlost, kann sie unmdglich Ursache der Erldsung sein. Diesen
Gedanken habe ich des weiteren in meiner Schrift: Christus ein Gegner
des Marienkultus, ausgefiihrt (8. 148—158) und bin begierig, widerlegt zu
werden.“ Ich glaube, gar so schwierig ist die Antwort auf dieses Argument
doch nicht. Es ist freilich richtig, daB man eine Vollkommenheit, die
man in keiner Weise besitzt, nicht verursachen kann: Nihil agit, nisi
inquantum est actu; es ist aber nicht notwendig, dafl man dieselbe
formell besitze, vielmehr geniigt der virtuelle (eminente oder dquivalente)
Besitz. So hat der Wille, der bereits einen Zweck erstrebt, aber noch
nicht die Mittel zu demselben begehrt, den Willensakt, der auf die Mittel
geht, nicht formell, aber doch virtuell und kann sich deshalb selbst zu
diesem Akte bewegen, Ursache seines eigenen Aktes sein; der Gefangene,
der iiber ein entsprechendes Vermogen verfiigt, von dem er das verlangte
Losegeld bezahlen kann, ist nicht formell, aber virtuell frei und kann also
sich selbst befreien. Und in eine derartige Lage hat Gott, indem er erst
auf das Fiat der -heiligsten Jupgfrau hin die Ausfiihrung der Erlosung
einleitete, seine Mutter versetzt: Redempturus humanum genus pretlum
universum contulit in Mariam (S. Bernard. In Nativ. B, M. V. n. 6.
M. 1. 183, 441).

Als apologetisches Werk erfiillt Bartmanns Buch seinen Zweck, die
Dogmatik wird es nach meinem Urteil kaum fordern; ich fiirchte sogar,
dafl in Laienkreisen — die Darstellung ist dem Titelblatt zufolge ,,gemein-
verstdndlich* — die Neigung zum theologischen Minimismus, auf welche
man in dem Buche immer wieder stofit, mehr Schaden als Nutzen stiften wird.

Rom, 8. Alfonso, Dr. Heinrieh Kirfel C. Ss. R.



Literarische Besprechungen. 281

2. M. Fithrich S. J.: Reehtssubjekt und Kirechenrecht.
I. Teil: Wasist ein Recht? Wien u. Lpzg. VII, 234 S.

Um zum Begriff der ,,vielumstrittenen juristischen Personlichkeit
zu gelangen, mufite sich der Vf., wic er sagt, erst klar werden, ,,was ein
Rechtssubjekt sei und welche Realitit diesem Begriffe zukomme'*, Zu
diesem Behufe betrachtet ¥. in drei Kapiteln das Ziel des Menschen und
die Pflicht es anzustreben, die Begriindung des Rechtes der persénlichen
Freiheit und des Eigentums, und schlieflich die Vertiefung des Rechts-
begriffes. Dieser positiven Darlegung, die sich auf dem Boden des Natur-
rechtes bewegt, stellt er dann die Rechtsbegriffe, die den seinen zum Teil
widersprechen, entgegen. Hier kommen die Anerkennungstheorie von
Bierling, die Zwangs- resp. Zweckstheorie von Jhering und die Brinzsche
Verbindungstheorie zur Sprache. Kap. 5 wendet F. seine Resultate auf
die Privatrechte, Servituten, Forderungs- und Familienrechte an, um im
letzten Kapitel die Realitit des Begriffes, der dem Rechte als einem
Gedankendinge zukomme, zu vindizieren.

Die Schrift ist anziehend verfafit, bekundet groffe Belesenheit und
zeichnet sich durch objektive Ruhe aus. Seinem Resultat wird man vom
katholischen Standpunkt aus nichts Erhebliches entgegenhalten konnen.
Richtig scheint mir, daf} er das logische Prius des Rechtes vor der Pflicht
hervorhebt. '

Sonderbar mutet einen die alte Klage iiber Trennung von Recht und
Moral an (p. 87), in einem Buche, das gerade den Rechtsbegriff heraus-
schdlen will. Es wire gar nicht so grundlos, wenn einige Kanonisten
weniger moralisieren, und viele Moralisten das ,ne sutor ultra crepidam*
mehr beobachten wiirden. Subtil kommt mir vor, was er iiber das Recht
des Kindes und des Narren sagt (p. 76); wovon er aber ,spiter” handeln
will bei der juristischen Personlichkeit (7). Schwer verstindlich ist ferner
die Antwort auf das Zitat aus Jhering (p. 145 ff). Aber darauf lifit er
sich nicht weiter ein, weil es sich um o6ffentliches Recht handle. Dann
hitte er den ganzen Absatz besser weggelassen. Nicht iiberfliissig wire
eine kurze Darlegung der Begriffe ,,Funktionieren® und ,,Gelten® der
Staatsgesetze und des Gesetzes iiberhaupt gewesen; Anlaf war gegeben
S. 8. "Begreiflich ist seine Stellung gegeniiber Linsenmann, Koch, Scherer
(8. 71 f.), obwohl er die Kontroverse nicht weiter verfolgt. Genaue Zitate
zu Jhering (8. 81), zu Reiffenstuel, Gutberlet, Lehmkuhl (S. 48 f.) fehlen.
So weit unsere Aussetzungen.

Ubrigens macht F. selbst (S. 214) darauf aufmerksam, daf die
vorliegende Arbeit noch nicht ein vollstindig abgeschlossenes Ganzes,
sondern nur ein Fundament bilde. Das Fundament ist sicher gut, und es ist
nur zu begriifien, daff auch katholischerseits etwas mehr geleistet werde
(besonders in deutscher Sprache) auf dem Gebiete der ,,daniederliegenden
Rechtsphilosophie* (Cathrein). Denn eine genaue Analyse des Rechtes
und seiner modernen Begriffe und Anwendungen auf das Privatrecht —
und warum nicht auch auf offentliches Recht, wenn man von Kirchenrecht
sprechen will? — kann der Sache der Wissenschaft und der Wahrheit
nur forderlich sein. Freilich diejenigen, die den Glauben an das Natur-
recht verloren haben und die Naturrechtslehre mitsamt ihrer ehrwiirdigen
Ahnenreihe nur als eine anziehende geschichtliche Erscheinung betrachten
(0. Mayer, Deutsche Zeitschrift fir K.-R. 1911 [XX] p. 889), werden
auch solche Werke kaum iiberzeugen. -

Rom, S. Anselmo. P. Aug. Bachofen O. 8. B.



282 Literarische Besprechungen.

3. Gottfried Hoberg: Uber die Pentateuchfrage.
Freiburg, Herder 1907. VI. 39 S.

Vorliegende Schrift, — zwei Vortrige gehalten am 11. und 12.
Oktober 1906 auf dem Hochschulkurs zu Freiburg — bietet einen kurzen
Abriff der Pentateuchfrage, wie sie der Verfasser in seinem Buche ,Moses
und der Pentateuch® ausfiihrlich dargelegt hat. Letzteres, eine Krucht
eingehenden Studiums des schwierigen Problems, enthilt Resultate, denen
man in allen wesentlichen Punkten gern beistimmen wird. Bei den
genannten Vortrdgen konnte sich Hoberg bereits auf eine Entscheidung der
Bibelkommission berufen und zeigen, daf} sich seine Liosung der Frage so
ziemlich mit dieser Entscheidung deckt. Ks ist gewill nicht leicht, im
engen Rahmen zweier verhdltnismidflig kurzer Reden ein klares und
anschauliches Bild dieser weitverzweigten Frage und ihrer Losung zu geben,
aber ein Plus an Klarheit wire doch moglich gewesen. Wer nicht iiber
bedeutende Vorkenntnisse verfiigt, wird sich aus den beiden Vortrigen
kaum ein richtiges Urteil bilden konnen. Man gewinnt fast den Eindruck,
als ob aus der an sich ganz harmlosen Theorie Astrues, der auch die
Bibelkommission nicht ablehnend gegeniibersteht, naturnotwendig die ver-
schiedenen Hypothesen {iber die Komposition des Pentateuch heraus-
gewachsen seien, wihrend dieselben doch unabhéngig von Astrues Sechrift
entstanden sind. Warum gerade die Hegelsche Philosophie ein Haupt-
faktor in der Genesis der modernen Pentateuchkritik gewesen sein soll, ist
nicht einleuchtend; die destruktiven Prinzipien, die sich in der akatholischen
Pentateuchkritik durchschnittlich geltend machen, wurden hinreichend vom
Deismus und Rationalismus des 18. Jahrhunderts geliefert; der religiose
Evolutionismus wurde bereits von David Hume ({ 1776) gelehrt. Es hitte
nur zur Klarbeit beigetragen, wenn die Haupttheorien der Pentateuchkritik
in ihrer technischen Bezeichnung angefiihrt worden wiren. Jos. 24, 26
und I. Sam. 10, 25 ist nicht von einer Verdnderung der mosaischen
(Gesetze die Rede (S. 26), sondern von der Hinzufligung weiterer (iesetzes-
novellen. Die Behauptung, daf das Comma loanneum eine Erdrterung
tiber das Geheimnis der Trivitdt sei (S. 27), entspricht schwerlich

der Richtigkeit. — Wer sich iiber die Pentateuchfrage orientieren will,
moge lieber zu Hobergs Buch ,,Moses und der Pentateuch® greifen.
Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Hopfl O. 8. B.

4. Joh. Déller: Abraham und seine Zeit. (Biblische
Zeitfragen, II. H. 1.) Miinster. Aschendorff 1909, 54 S.

Ein gediegenes, inhaltreiches Schriftchen, das sich den iibrigen Heften
der ,Biblischen Zeitfragen“ wiirdig an die Seite stellt. Man wird mit
Interesse den gefillig und klar geschriebenen Ausfithrungen Déollers folgen;
er versteht es, die biblischen Anrgaben in gliicklicher Weise mit den
Resultaten der Assyriologie zu kombinieren, die Geschichtlichkeit der
biblischen Erzdhlungen ins rechte Licht zu riicken, die modernen Mytho-
logisierungsversuche als willkiirliche Spielereien abzulehnen. Unter Beniitzung
der Gesetzessammlung Hammurabis entwirft er ein anschauliches Zeitbild.
Im Urteil ist der Verfasser vorsichtig, vielleicht manchmal zu vorsichtig,
hie und da sind blof} die verschiedenen Ansichten iiber eine Frage aneinander-
gereiht, ohne daf} recht ersichtlich wird, welche Meinung mehr Anspruch auf
Wahrscheinlichkeit erheben kann. 8. 49 wird die Sage von der Opferung
Iphigeniens unvermittelt und ohne Erklirung als Gegenstiick des biblischen
Berichtes von der Opferung Isaaks hingestellt; dies konnte leicht den



Literarische Besprechungen. 283

Eindruck hervorrufen, als ob beide Erzihlungen gleichwertig wiren, Ebenda
wird ohne hinldngliche Begriindung bebauptet, daff der hl, Stein im
Felsendom eine uralte kanaanitische Kultstelle darstelle. Es ist nicht
sicher, daf} Kaiserin Helena iiber der Grabhohle zu Hebron eine prachtvolle
Kirche erbaute (S. 58); die von Saladin in eine Moschee umgewandelte
Kirche ist ein Kreuzfahrerbau. Doch das sind Kleinigkeiten, die den Wert
der Schrift nicht wesentlich beeintrichtigen.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Hopfl O. S. B.

5. M. Tugie des Augustins de I’Assomption: Histoire
du Canon de I’Ancient Testament dans I’Eglise
Grecque et I’Eglise Russe. (Etudes de Théologie
Orientale 1.) Paris, Beauchesne 1909, 140 S.

Iugie sucht einer irrigen Meinung entgegenzutreten, die in fast allen
Handbiichern der biblischen Einleitung zu finden ist, dafi ndmlich die
getrennten orientalischen Kirchen bis auf den heutigen Tag beziiglich der
Zahl der kanonischen Schriften des A. T. mit der romischen Kirche iiber-
stimmten; in iiberzeugender Weise liefert er den Nachweis, daff gerade das
Gegenteil der Fall ist. Da die Assumptionisten seit Jahrzehnten im Orient
fiir die Vereinigung der Kirchen tdtig sind, so besitzt Iugie eine genaue
Kenntnis der Geschichte und Doktrinen der morgenlindischen Kirchen.
Ausgehend von der Trullanischen Synode (692) zeigt er, daf} bis zum 17.
Jabhrhundert mit Bezug auf den alttestamentlichen Kanon keine Meinungs-
verschiedenheit zwischen dem Morgenlande und dem Abendlande herrschte,
wenn man von wenigen Ausnahmen, wie z. B. von dem kalvinistisch gesinnten
Cyrillus Lukaris absieht. Erst im 18, Jahrhundert fanden die prote-
stantischen Anschauungen iiber den Umfang des Kanon in den schisma-
tischen Kirchen Eingang durch die Vermittelung von Theologen, die an
deutschen oder englischen Universititen ihre Studien gemacht hatten. Und
zwar geschah dies zuerst in Rufiland durch Prokopowitsch, der, von Peter I.
protegiert, ungehindert seine irrigen Ansichten verbreitete, die Griechen
Korais, Bulgaris und Athanasius von Paros verpflanzten dieselben sodann
in die griechische Kirche; daher kommt es, dafl man heutzutage so ziemlich
allgemein die sogenannten deuterokanonischen Biicher des A. T. nicht fiir
inspiriert hédlt. Das Buch Iugies ist reich an interessanten geschicht-
lichen Details und wird von jedem, der sich mit der Geschichte des alt-
testamentlichen Kanons befafit, eingehend beriicksichtigt werden miissen.

Rom (S. Anselmo). - P. Hildebrand Hépfl O. 8. B.

6. Ludwig Dennefeld: Der Alttestamentliche Kanon
der Antiochenischen Sechule. (Biblische Studien XIV.
4) Freiburg, Herder 1909. VI, 93 S.

Auch diese Studie bildet einen Ausschnitt aus der Geschichte des
alttestamentlichen Kanons. Bei der hohen Bedeutung der antiochenischen
Schule fiir die Erklirung der HI. Schrift ist von grofler Wichtigkeit, zu
erfahren, welche Stellung sie dem Kanon des A. T., speziell den sogen.
deuterokanonischen Schriften gegeniiber einnahmen. Gerade zur Zeit, da
die antiochenische Schule zu bliihen begann, also vom 4. Jahrhundert an,
wurde dem Kanon besondere Aufmerksamkeit geschenkt und von Synoden
und Bischiofen Kanonverzeichnisse aufgestellt, in denen die deuterokano-
nischen Biicher des A. T. ganz oder teilweise fehlen, was aus dem Einflusse

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVI. 19



284 Literarische Besprechungen.

der Juden auf die christliche Kanonlehre zu erkldren ist. Dennefeld
erbringt durch griindliche Untersuchung des vorhandenen Materials den
Beweis, dafi der Kanon der antiochenischen Schule in gleicher Weise die
protokanonischen und deuterokanonischen Biicher nebst 8 Esdras und 3
Mace. umfafite; nur der rationalisierende Theodor von Mopsuestia, welcher
neben mehreren protokanonischen Schriften auch die deuterokanonischen
aufler Baruch und Sirach verwarf, bildet eine Ausnahme. Die Tatsache,
daf} von keinem der Antiochener ein Kanonverzeichnis iiberliefert ist, zeigt,
daff in dieser Schule niemals ernste Zweifel iiber den Umfang des alt-
testamentlichen Kanon herrschten. Den Grund hierfiir glaubt Dennefeld
darin zu finden, daff die Antiochener nicht von jlidischen Anschauungen
beeinfluflt waren. Da von den Werken der meisten Vertreter der antioche-
nischen Schule nur unerhebliche Bruchstiicke vorhanden sind, so sind
manche Einzelresultate des gelehrten Verfassers problematischer Natur,
wie er selbst betont; das Gesamtresultat hingegen wird als richtig
bezeichnet werden mussen durch die Verdffentlichung weiterer Fragmente
der Antiochener, die in noch nicht publizierten Katenen und Scholien
enthalten sein mogen, diirfte manches Beweismoment noch verstirkt und
eine absolut sichere Basis fiir das Einzelne wie fiir das Ganze gewonnen
werden.

Rom (8. Anselmo). P. Hildebrand Hopfl O. 8. B.

7. Julius Fischer: Die Kausalitit als Wegweiser
durch die Philosophie zu einer praktischen Welt-
anschauung. Karlsruhe, Baden. KI. 4, 67 S.

Jede Weltanschauung soll auf dem Wissen beruhen, das Wissen im
eigentlichen Sinne beruht auf Kausalitit. Die Kausalitit enthdlt zwei
Verhéltnisse: 1. das formale von Grund und Folge, das seine Realitdt von
der Ursache erborgt, 2. das reale von Ursache und Wirkung., Die Ursache
ist dasselbe, was das Sein, das Wesen des Dinges. Weil wir alles nur
aus der Ursache erkldren konnen, so ist die Ursache der Welt selber nicht
erkldrlich, da sie keine Ursache haben kann. Die Ursache oder das Wesen
der Welt ist also transzendent, Fiir uns ist somit die Welt der Wirklich-
keit kausal; ob sie es auch in sich sei, soll ein Gang durch das Reich der
Erfahrung, das sich die Philosophie im Laufe der Jahrhunderte erobert,
zeigen, — In diesem zweiten Abschnitt wird, entsprechend der Entwicklung
des Menschen aus den niedrigsten Orgamsmen, gezeigt, dafj man anfing-
lich die Ursache im Stoff suchte (Jonische Philosophie), alsdann Fortschritt
zum Dualismus, den Anaxagoras einleitete, um sie schlieflich zu finden
im lebendigen praktischen Geist (Kant), aus dem die zeitlich-rdumliche
Welt sich entwickelt (Hegel und folgende). Inhalt des Weltprozesses ist
Selbsterkenntnis; Ziel der Entwicklung und Aufgabe des Menschen ist die
Erbebung des sinnlichen Bewufitseins zum allgemeinen Vernunftbewuftsein,
Dieses Endziel ist immer zu erstreben, aber nie zu erreichen. Nur unter
dieser Voraussetzung ist Entwicklung iiberhaupt denkbar.

Dies in Kiirze der Inhalt des Werkleins. KEs ist klar, dafj wir uns
zu diesem Resultat nicht verstehen kénnen. Ein unerreichbarer Endzweck
ist ein Unding. Es mag ja ein schrecklicher Gedanke sein, ,die Wahrheit
wie eine Miinze in der Tasche zu haben“, jedenfalls ist es eine unbe-
griindete Furcht, in diesem Besitze ,einmal vor Langeweile sterben zu
miissen“. Solange wir eben die Wahrheit wie eine Miinze in der Tasche
haben, besitzen wir sie nicht. Die Wahrheit — ich berufe mich auf die
so oft betonte Behauptung des Verfassers — wird nicht besessen, aufler



Literarische Besprechungei. 285

durch Tatigkeit des Geistes, die uns vor Langeweile hinreichend schiitzt.
Wie kommt der Verfasser zu diesem Resultat? Es wichst aus der Betrach-
tung des Verhéltnisses von Ursache und Wirkung heraus. Schon in der
Darstellung dieses Verhéltnisses trennen sich unsere Wege., Man darf
Ursache und Wesen des Dinges nicht fiir identisch erkliren. Der Bild-
hauer ist die Ursache der Statue, aber er ist nicht ihr Wesen. Die Iden-
titdt von Ursache und Wesen ldfit sich nicht beweisen aus dem Kausalitéits-
prinzip. Das Kausalitiitsprinzip in seiner positiven Fassung heifit: Alles,
was wird, hat seine Ursache., Negativ mufi es formuliert werden: Nichts
entsteht obne Ursache, nicht: Nichts entsteht aus dem Nichts. Diese
Fassung ist an sich vieldeutig, im Sinne des Verfassers ist sie eine Falschung
des Kausalitétsprinzips, Wir behaupten das Kausalititsprinzip, weil wir
die innere Unmdglichkeit einsehen, dafl etwas aus der Moglichkeit in die
Wirklichkeit iibergehe (sei es schlechthin oder in einer bestimmten Beziehung,
Ordnung, Eigenschaft), es sei denn in Abhingigkeit von einem Ding, das
jene Wirklichkeit schon besitzt, Der Satz: Nichts entsteht aus dem Nichts,
verlangt deshalb zu viel und zu wenig, Er verlangt zu allem, was wird,
eine existierende, reale Potenz, welche fidhig ist, in verschiedenen Zustinden
zu existieren, das heifit, eine vorliegende Materie. Dasist zu viel verlangt.
Denn, die loglsohe Moglichkeit eines Dinges vorausgesetzt, vermégen wir
keinen Widerspruch darin zu entdecken, daf dieses Ding, nachdem es in
keiner Weise existierte, zu existieren anfangt, abhingig von einer unbe-
grenzt michtigen Ursache, welche das absolute Sein ist. Es setzt also
wohl alles Entstehen das Sein voraus, aber nicht das ,,wahre Sein‘, oder
das Wesen des entstehenden Dinges, sondern ein von ihm ver-
schiedenes Sein, welches wir Ursache nennen. Auf der anderen
Seite verlangt der Satz: Nichts entsteht aus dem Nichts, im Sinne des
Verfassers genommen, zu wenig. KEs geniigt nicht, dal das Wesen der
Sache, aus welcher ein Zustand wird, existiere, damit das Wesen von
Zustand zu Zustand sich entwickeln kénne. Denn jenes Wesen ist in der
Moglichkeit zu jenen Zustdnden, Nun aber verlangt das Kausalitits-
prinzip zur Verwirklichung jener Moglichkeit ein Sein, welches die Voll-
kommenheit, zu welcher die KEntwicklung strebt, schon in Wirklichkeit
besitzt. Ursache und Wirkung sind immer voneinander verschieden. Jedes
Werden fordert notwendig einen Dualismus, der Monismus kann unmiglich
ein Werden, eine Entwwklung zugeben, auj?;er er leugne das Kausalitits-
gesetz. Fiir die Monisten gibt es iiber die Eleaten hinaus keinen Fort-
schritt, — Die ,Tatsache* der Entwicklung im Umfange, wie sie der
Verfasser wiinscht, wird nicht bewiesen, Wie es mit den naturwissen-
schaftlichen Beweisen — und sie gelten nur fiir die sichtbare Welt —
steht, weif} jedermann, der mit unbefangenem Auge die wissenschaft-
lichen Resultate verfolgt. Wir denken hierbei an die Entwicklung des
Menschen aus den niedrigsten Organismen. Der spekulative Beweis des
Verfassers stiitzt sich darauf, daf gefragt wird: Unter welchen Bedin-
gungen ist Entwicklung moglich? Zu diesem Behufe wird der Zeit die
Realitdt abgesprochen, und sie wird als eine Folge des sinnlichen Bewuft-
werdens dargestellt, dem als Okjekt der Triger des Bewufitwerdens, der
sich immer gleich bleibt, entgegensteht. Wir antworten: Wiirden diese
Bedingungen wirklich die monistische Entwicklung erkliren, so bliebe
immer noch nachzuweisen, daff sie in Wirklichkeit existieren, ‘A posse ad
esse non valet illatio. Uberdies machen aber jene Bedingungen die
monistische Entwicklung nicht denkbar, denn in ihnen wird bereits voraus-
gesetzt, was zu beweisen ist. Moge das Bewufitwerden das erkannte Objekt
als in Entwicklung begriffen erscheinen lassen, wie aber wir(l jenes
19



286 Literarische Besprechungen.

Bewufitwerden erkldrt? Der Monist kann das Bewufitwerden ebensowenig
erkliren wie jedes andere Werden, aufler er leugne das Kausalititsprinzip
und stelle sich auf den Standpunkt volliger Willkiir. — Eine notwendige
Folge der Gleichsetzung von Wesen und Ursache ist die Behauptung, daf}
alles Erkennen die Identitdit des Erkennenden und Erkannten voraussetze.
Mit der Widerlegung jenes Grundirrtums, die wir oben angedeutet, fillt
iiberhaupt das ganze System zusammen. Es wiirde zu weit fiibren, auf
mehrere Einzelheiten einzugehen,

Der geschichtliche Teil stellt die Errungenschaften der Philosophie
im Laufe der Jahrhunderte in dem Sinne dar, daf sie als ein allméhliches
Hinstreben auf die Resultate des Verfassers erscheinen. Es liegt bei der
Darstellung einer Entwicklungsreihe immer die Gefahr nahe, die brauch-
baren Glieder in dem Mafle auszuniitzen, die nutzlosen derart untergehen
zu lassen, dafl die dargestellte Reihe nicht mehr ein treues Bild der
Wirklichkeit bietet. Dieser Gefahr ist das Werklein kaum entgangen. Fiir
die Darstellung der gesamten Philosophie waren die Vorgéinger der Griechen
nicht einfach zu iibergehen. Viele von ihnen dachten wenigstens ebenso
wissenschaftlich wie die vorsokratischen Griechen. Der Dualismus wiirde
dann nicht erst mit Anaxagoras einsetzen. Bel den Indern finden wir
Anschaunungen, welche den modernsten monistischen Systemen aufer-
ordentlich nahe kommen. Sie waren nicht blof gelegentlich zu nennen,
sondern als Glied der Entwicklung in die Darstellung aufzunehmen.
Dasselbe ist zu sagen von manchem nacharistotelischen Philosophen,
besonders den Neuplatonikern, Gnostikern, von Skotus Erigena. Zugleich
findet sich bei diesen Pantheisten wie iibrigens bei manchen anderen der
Entwicklungsgedanke nicht bloB angedeutet, sondern er ist ein wesentlicher
Bestandteil ihrer Systeme. Man darf also diesen Gedanken nicht ver-
schweigen bis in die nachkantische Periode. — Kant darf nicht der erste
genannt werden, der die ,Ursache“ im lebendigen Geiste gesucht und so
den Weg zur Geistesphilosophie geebnet und gezeigt habe. Wenn Hartmann
und Schopenhauer verdienen, zu dieser Geistesphilosophie gerechnet zu
werden, so verdienen es auch die Brahmanen und manche andere, die lange
vor Kant dachten. So fillt die zeitliche Aufeinanderfolge der drei Stufen,
der Stoffphilosophie, des Dualismus, der Geistesphilosophie, dahin. — Den
Scholastikern wird das Werklein offenbar nicht gerecht. KEs moge hier
geniigen, der ausgesprochenen Behauptung, es konne sich hier fiir die-
Scholastiker nicht mehr um die Frage der Entstehung der Dinge aus
der Ursache handeln, das wissenschaftliche Programm des Fiirsten der
Schule entgegenzuhalten: Nomen simpliciter sapientis illi soli reservatur,
cuius consideratio circa finem universi versatur, qui etiam est universitatis
principinm. Unde sapientis est caunsas altissimas considerare (S. c. gent.
I, 1) Es darf nicht ohne Beweis behauptet werden, daf} die im
dualistischen Sinne ausgefallene Losung der Frage kirchlicher Vergewalti-
gung und nicht vielmehr ernster, unbefangener Forschung und klarer
Einsicht zuzuschreiben sei.

Wenn die Gedanken des Verfassers nicht unsere Gedanken sind, so
kann ich doch der Darstellung die Sympathie nicht versagen. Sie ist
packend durch das unaufhaltsame Vorwértsschreiten des (Gedaukens, durch
den sicheren, zielbewufiten Aufbau und die Ausniitzung des geschicht-
lichen Materials. Das Werklein darf jedenfalls als Beispiel moderner
monistischer Denkweise und Darstellung gelten.

Engelberg (Schweiz). P. Sigishert Cavelti O, S. B,



Literarische Besprechungen, 287

8. Dr. Paul Hidiberlein: Wissensehaft und Philo-
sophie, ihr Wesen und ihr Verhidltnis. I. Band:
Wissenschaft, Basel. 8° 360 S.

In den drei Teilen dieses ersten Bandes wird iiber wissenschaftliches
Erkennen, Wissenschaft und Wissenschaften und die Aufgabe der Wissen-
schaft gehandelt. Das Erkennen wird im sensistischen Sinne dargestellt.
Die Annahme von Substanzen als Trigern der kérperlichen Qualititen
wird als Irrtum bezeichnet. Zwischen Begriff und Phantasievorstellung
besteht kein durchgreifender Unterschied. Urteilen und Schliefien fallen
unter den Begriff des Phantasierens und sind vom iibrigen Phantasieren
nicht scharf zu trennen. Wahr und Falsch eines theoretischen Erlebens
beurteilen wir lediglich nach seinem Verhiltnis zum iibrigen theoretischen
Erleben bezw. zum Erkennen, Wo Erkenntnisse sich widerstreiten, stellen
wir uns auf die Seite der groflen Mehrheit: Es lduft also die Scheidung
zwisehen Wahr und Falsch auf eine Art Majoritdtsbeschluf} innerhalb der
Teile des Erkennens hinaus. — Man kann nicht unterscheiden zwischen dem
Erkennen und dem, was erkannt wird, Infolgedessen ist die individuelle
Welt als ganze zu definieren als Moglichkeit (weil wir nie alles Erkennbare
miteinander orkennen) individuell wahren Erkennens, Auf ein Erleben in
fremden K&érpern kommen wir durch die mehr oder weniger willkiirliche
Deutung der an ihnen wahrgenommenen Erscheinungen oder Zeichen.
Doch geht diese Deutung iiber die Erkenntnisméglichkeit hinaus, sie ist
transzendent; das Deutungsurteil ist kein Erkennen, es ist Spekulation im
Sinne von ,Ahnung“ — Wissenschaftlich wahr ist, was allgemein wahr
ist, d. h. was zur individuellon Wahrheit der Allermeisten gehort, so dafy
die Sonderlinge neben den Anhingern der Tradition verschwinden. Kin
anderes Kriterium fiir wissenschaftliche Wahrheit gibt es nicht, — Nachdem
im zweiten Teil die Bedingungen dargestellt wurden, unter denen eine
Wahrheit wissenschaftlich werden kann, wird das Gebiet der Wissen-
schaft eingeteilt. Von seinem idealistischen Standpunkt aus kommt der
Verfasser konsequent zum Resultat, daffi die Naturwissenschaft nichts
anderes darstellt als ,reine“ Sozial-Psychologie des Erkennens, dafj also
die Naturwissenschaft als ganze ein Teil der Psychologie ist. Ubrigens
sei alle Einteilung des wissenschaftlichen Gebietes willkiirlich, es lassen
sich nirgends scharfe Grenzen ziehen, Diese Behauptung wird im einzelnen
besonders betont, wo es sich um den Unterschied zwischen organischem
und anorganischem Geschehen, und zwischen Chemie und Physik im engeren
Sinne handelt. Es entspricht das vollig dem Zuge des ganzen Buches,
alle scharfen_ Begriffe, Einteilungen, Gruppierungen zu verwischen und
allmihliche Uberginge aufzustellen. — Aufgabe der Wissenschaft ist es
— davon ist im dritten Teil des Buches die Rede —, die Gesamtheit des
moglichen wissenschaftlichen KErkennens zu schaffen. Zur wissenschaft-
lichen Aufgabe gehort Forschung und Kritik, Tatsachensammlung und
Kombination zum Zwecke leichterer Ubersicht und Beherrschbarkeit,
Letzterer dient die Bildung von Begriffen, Gruppen und zuletzt von Systemen.
Dazu gehort auch die Aufstellung von Gesetzen. Gesetze sind lediglich
Zusammenstellungen von Erfahrungstatsachen, sie enthalten kein Sollen
und Miissen, sie haben immer nur provisorischen Charakter. Jede Induktion
ist eine Ubertreibung, eine Art Unvorsichtigkeit., Das Kausalgesetz ist ein
Glaube, somit der Ausdruck eines Gefiihls, ja selber ein Gefiihl, des
Vertrauens auf die innerste Konstanz der Welt, ein Gefiihl, auf das viele
Menschen aus anderen, stirkeren Gefiihlen dem Wunder zuliebe verzichten.
Die Wissenschaft hat somit nur das Nebeneinander und Nacheinander in



288 Literarische Besprechungen.

der Welt darzustellen, und weil alle Verdinderung stetig ist, so wird die
Stetigkeit der Uberginge als das Ziel der Wissenschaft bezeichnet,
Erkldren heifit Einordnen einzelner Tatsachen in Gesetze, d. h, in Reihen
dhnlicher Tatsachen, Deshalb bleibt nach allem Erkliren die Frage iibrig
nach dem Warum und dem Wie des Geschehens, oder nach dem Urzustande
der Welt, denn dem Geschehen als Ganzem gegeniiber gibt es nichts
Ahnliches, kein Gesetz. Die Wissenschaft hat also keine Losung fiir jene
Fragen. Alle Losungen liegen auflerbalb des Bereiches der Wissenschaft.

Nach dieser kurzen Inhaltsangabe oder dem Herausgreifen dieser
Gedanken sind den Lesern des Jahrbuches gegeniiber kaum mehr viele
Worte am Platze zur Wiirdigung vorliegenden Werkes. Der Sensismus,
wie er hier zur Darstellung kommt, beruht auf einem Mangel an Selbst-
beobachtung. Aufrichtiger Selbstbeobachtung ist es unmdoglich, den leuch-
tenden Unterschied zwischen Begriff und sinnlichem Bild, zwischen Phan-
tasie und Geist zu iibersehen., Wird der Sensismus nicht vorausgesstzt,
so haben auch die Auslassungen iiber die korperlichen Substanzen, die
Kausalitit, die Schranken der Wissenschaft keine Beweiskraft mehr. Der
Idealismus wird grundgelegt durch die Bemerkung, es lasse sich nicht
unterscheiden zwischen Erkennen und Erkanntem. Es ist freilich wahr,
daff der erkannte Gegenstand, soweit er erkannt wird, sich genau deckt
mit dem Erkennen, beide reichen genau gleick weit. Wahr ist, daff der
erkannte Gegenstand unser eigenes Erlebnis wird; schon Avicenna hat mit
aller wiinschbaren Klarheit die Identitdt der erkennenden Seele mit dem
erkannten Objekt ausgesprochen, und die Scholastiker, voran der hl. Thomas,
haben diesen Gedanken festgehalten und weiter entwickelt. Allein diese
Identitdt ist nicht eine natiirliche, sondern eine intentionale. Die Unab-
hingigkeit der erkannten Dinge vom erkennenden Subjekt zu leugnen, und
dabei von wahrer Erkenntnis zu reden, ist so lange ein offenbarer Wider-
spruch, als der Erkennisakt in sich selber das Zeugnis von der Verschieden-
heit des Erkeonenden und Erkannten tragt.

Engelborg (Schweiz). P. Sigisbert Cavelti O. S. B.



	Literarische Besprechungen

