
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


278 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Bernard Bartmann: Christus ein Gegner
des Marienkultus? Jesus und seine Mutter in den
heiligen Evangelien. Freiburg, Herder 1909. Gr. 8°
VIII und 184 S.

Um zu zeigen, daß der Marienkult nicht im Widerspruch stehe mit
der Lehre und dem Willen Jesu Christi, behandelt der Vf. nach einem
vorläufigen Kapitel über „Die Frage" (1. Das Recht der Fragestellung,
2. Der Kern des Problems) in einem zweiten Kapitel „Die Lösung", indem
er in vier Abschnitten die Evangelienperikopen Lc. 2, 41—52; Jo. 2, 1—11;
Mc. 3, 31—35 und Jo. 19, 25—27 unter ausschließlicher Berücksichtigung
des Textes und des Kontextes interpretiert; in einem dritten Kapitel werden
aus den Ergebnissen dieser Interpretation „Schlußfolgerungen" gezogen.
Der Haupttitel des Buches läßt auf ein apologetisches Werk schließen,
und in einem solchen wäre die Methode des Vfs. ganz berechtigt; dem
Irrgläubigen gegenüber, dem der tote Buchstabe der Hl. Schrift die einzige
Autorität ist, die er gelten läßt, kann man nur aus dem toten Buchstaben
heraus argumentieren. Indes weist schon der Untertitel darauf hin, daß
das Buch mehr bieten will als eine Apologie des Marienkultus, und
tatsächlich urteilt der Vf. vielfach über mariologische Fragen, welche unter
Anerkennung des Dogmas innerhalb der katholischen Theologie diskutiert
werden; hierzu aber kann die von ihm angewandte Methode nicht als
ausreichend betrachtet werden. Denn dem katholischen Theologen ist die
Hl. Schrift nicht ein toter Buchstabe, der Ausdruck der Gedanken eines
menschlichen, längst verstorbenen Verfassers, sondern das Werk des Heil.
Geistes, der in der Kirche lobt und sich sozusagen durch sie authentisch
interpretiert; darum gleicht auch der Inhalt der hl. Bücher einem lebensvollen

Keim, der ins Bewußtsein der Kirche hineingelegt, ohne Veränderung
seines Wesens sich zu einem kräftigen Baum entfaltet, und zwar in erster
Linie nicht durch die mühsame Arbeit des Gelehrten, sondern durch das
belebende Wirken des Geistes Gottes: Non qui rigat est aliquid, sed qui
incrementum dat, Dens. Infolgedessen vermag den vollen Inhalt der
Hl. Schrift eine bloß historisch-philologische Auslegung nicht
auszuschöpfen, vielmehr ist, um einigermaßen in denselben einzudringen, die
ganze katholische Lehrüberlieferung in ihrer reichen Entfaltung zurate zu
ziehen. Nicht bloß „Paulus hat aus der Hl. Schrift vieles geschöpft, was
ein natürliches Auge auf den ersten Blick nicht erkennt" (S. 2|, sondern
die Kirche eignet sich noch fortwährend, vom Hl. Geiste erleuchtet, den
unerschöpflichen Sinn der Hl. Bücher immer vollkommener an. Ich weiß
wohl, daß ich damit nichts sage, was nicht auch Herrn Dr. Bartmann
bekannt ist; allein es war notwendig daran zu erinnern, da diesor Gesichtspunkt

bei Abfassung der vorliegenden Schrift fast ganz unbeachtet blieb.
Wiederholt wird erklärt, daß der Ariadnefaden, der aus dem Labyrinth
der verschiedenen Erklärungen des Schrifttextes herausführt „kein
anderer sein kann, als der biblische Text, sein nächster Zusammenhang

und etwa noch die besondere Redeweise des Evangelisten" (S. 74.
Ähnlich S. 20, 102, 110), und mehr als kühl spricht der Vf. von Ehrentiteln

der Gottesmutter, die „mehr aus der Frömmigkeit geboren als von



Literarische Besprechungen. 279

der Dogmatik gebildet sind (S. 166. Ähnlich S. 165), wobei zum
Verständnis dieser Worte noch zu beachten ist, daß ein sicherlich
wissenschaftlicher Dogmatiker wie Scheeben, der sieh eben nicht mit der
historischphilologischen Interpretation der Schrift begnügt, sondern auch der
Glaubensanalogie ihr gebührendos Recht einräumt, sich den Tadel gefallen
lassen muß, er denke „von der Schrift in mariologischen Fragen sekundär"
(S. 118). Ich glaube, Herr Dr. Bartmann wird sich selbst gestehen müssen,
daß es unmöglich wäre, mit der von ihm angewandten Methode die
unbeflekte Empfängnis der Gottesmutter als göttlich geoffenbarte Wahrheit
nachzuweisen.

Nach dieser mehr allgemeinen Bemerkung sei es noch gestattet, auf
einige Einzelheiten hinzuweisen, bezüglich derer ich dem Herrn Vf. nicht
beizupflichten vermag. Unrichtig scheint mir, daß die Parallele Eva —
Maria „nicht als streng dogmatisch gelten kann" (S. 7), da doch ihr
häufiges Vorkommen in der Väterliteratur einen wirklichen consensus
unanimis Patrum darstellt. Ein Widerspruch liegt vor, wenn (S. 18)
behauptet wird, daß „die Seele der hl. Jungfrau im Augenblick der
Verkündigung von einem ganz besonderen Lichte durchströmt wurde, in
welchem sie das Geheimnis der Inkarnation erkannte, soweit es auf Erden
erkannt werdon kann", und gleich darauf fortgefahren wird: „Mit der
Offenbarung der Inkarnation war aber auch eine gewisse dunkleAndeutung
(von mir unterstr.) der Trinität verbunden;" diese „dunkle Andeutung"
wird S. 20 in folgender Weise kommentiert: „In welcher Schärfe Maria
diesen »Ursprung« des Kindes »aus Gott« erfaßte und erkannte, ob als
ewigen göttlichen, trinitarischen Ausgang, das wird wohl nie ein Theologe
auf Erden bestimmen können. Der Text und Kontext gibt uns dafür keine'
Handhabe. Es bleibt beim nächsten Ausgange aus Gott stehen." Nicht
recht verständlich ist mir weiterhin die Behauptung, daß an die
Darstellung des Tugendlebens Mariens durch den hl. Ambrosius „kein
biblischhistorischer, noch weniger ein dogmatischer (von mir unterstr.)
Maßstab" angelegt werden darf (S. 22); die Zeichnung des hl. Ambrosius
ist ja im Grunde nur das Positiv zur Lehre des hl. Augustin, daß der
Gottesmutter Gnade gegeben wurde ad vincendum omni ex parte peccatum,
und diese Lohre hat bekanntlich die Kirche auf dem Konzil von Trient
als ihre Lehre erklärt. Zu S. 25 ist zu bemerken, daß der hl. Anselm an
der vom Vf. angezogenen und unter dem Strich richtig zitierten Stelle
nicht, wie es im Text heißt, die heiligste Jungfrau durch ihren Glauben
von ihren Sünden gereinigt werden läßt: auch Anselms Schüler Eadmer
spricht nur bedingungsweise von einer Reinigung von Sünden („si quid
adhuc in illa originalis sive actualis peccati supererat"), und daß er selber
dio Setzung dieser Bedingung, wenigstens bezüglich persönlicher Sünden,
als ausgeschlossen betrachtet, ergibt sich aus der vom Vf. vermutlich
übersehenen, der zitierten Stelle kurz vorhergehenden Bemerkung: „Nulli
denique dubiuin castissimum corpus et sanctissimam animam eius funditus
ab omni fuisso macula peccati iugi angelorum custodia protectam" (De
excell. S. Mariae e. 3. M. 1. 159, 560). Zur Erklärung der Worte: Quid
mihi et tibi (S. 72—73) wurde nicht ohne Nutzen der biblische
Sprachgebrauch herangezogen: es handelt sich dabei um eine Redewendung, die,
bei den verschiedensten Anlässen gebraucht (2. Reg. 16, 10; 3. Reg. 17,
18; 4. Reg. 3, 13; 9, 18; 2. Par. 35, 21; Le. 8, 28; Mt. 8, 29), je nach
den Umständen eine freundliche oder unfreundliche Bedeutungsschattierung
bekommt. Daß der Ausdruck „Verwandtschaft oder gar Blutsverwandtschaft
mit Gott" zur Bezeichnung des Verhältnisses Marias zum göttlichen Logos
„mehr fromm als dogmatisch korrekt" und „hyperbolisch" sei (S. 115),



280

ist nicht einzusehen; dann müßte ja auch der Name „Mutter Gottes"
dogmatisch-unkorrekt und übertrieben sein. Wenn zur Begründung dieser
Auffassung gesagt wird, daß „man ja nicht einmal von der Menschheit
Christi zu sagen pflegt, sie sei mit Gott blutsverwandt", so ist dagegen
zu erinnern, daß die Menschheit Christi zunächst nur Natur und nicht
Person ist und daß sie zweitens mit der göttlichen Natur in der Einheit
der zweiten göttlichen Person verbunden ist, während ein verwandtschaftliches

Verhältnis nur zwischen Person und Person und zwar zwischen zwei
real verschiedenen Personen bestehen kann. Dio weitere Behauptung, daß
„es im Verhältnis eines Menschen zum rein geistigen Gott keine andere
als eine geistige Verwandtschaft geben kann", läßt sich durch die
Unterscheidung secundum naturam divinam, humanam leicht auf ihren richtigen
Gehalt zurückführen. Auf die Ausführungen des Vfs. gegen die Lohre
von der Mitwirkung Marias am Erlösungswerk (S. 143—158) eingehend
zu erwidern, ginge über den Rahmen einer Besprechung hinaus. Nur auf
einen Punkt sei hier geantwortet, weil der Vf. andernorts selbst zu einer
Antwort auf denselben herausgefordert hat. Unter anderen Gründen gegen
die Zulässigkeit des Titels „Miterlöserin" für die Gottesmutter bringt Herr
Dr. Bartmann auch den vor, daß doch niemand zugleich Erlöser und erlöst
sein könne: „Die causa sui ist hier so wenig vollziehbar wie in
der Gotteslehre!" (S. 150). Auf diesen Grund scheint derVf., welcher
selbst in seinem Buche die angeführten Worte unterstrichen bat, das
größte Gewicht zu legen, weil er vor einiger Zeit in der Zeitschrift
„Theologie und Glaube" II (1910) 860—861 bei Besprechung eines
italienischen Werkes über Mariologie geschrieben hat: „Natürlich fehlt iu
einer romanisch-theologischen Schrift über Maria seit der neueren Zeit das
Kapitel über Maria unsere Miterlöserin nicht Wenn doch diese
Theologen einmal sich mit dem Dogma auseinandersetzen wollten, daß
alle Menschen durch Christus erlöst sind, also auch Maria - Ist sie
aber selbst erlöst, kann sie unmöglich Urs ache der Erlösung sein. Diesen
Gedanken habe ich des weiteren in meiner Schrift: Christus ein Gegner
des Marienkultus, ausgeführt (S. 148'—158) und bin begierig, widerlegt zu
werden." Ich glaube, gar so schwierig ist die Antwort auf dieses Argument
doch nicht. Es ist freilich richtig, daß man eine Vollkommenheit, die
man in keiner Weise besitzt, nicht verursachen kann: Nihil agit, nisi
inquantum est actu; es ist aber nicht notwendig, daß man dieselbe
formell besitze, vielmehr genügt der virtuelle (eminente oder äquivalente)
Besitz. So hat der Wille, der bereits einen Zweck erstrebt, aber noch
nicht die Mittel zu demselben begehrt, den Willensakt, der auf die Mittel
geht, nicht formell, aber doch virtuell und kann sich deshalb seihst zu
diesem Akte bewegen, Ursache seines eigenen Aktes sein; der Gefangene,
der über ein entsprechendes Vermögen verfügt, von dem er das verlangte
Lösegeld bezahlen kann, ist nicht formell, aber virtuell frei und kann also
sich selbst befreien. Und in eine derartige Lage hat Gott, indem er erst
auf das Piat der -heiligsten Jungfrau hin die Ausführung der Erlösung
einleitete, seine Mutter versetzt: Redempturus humanuni genus pretium
Universum contulit in Mariam (S. Bernard. In Nativ. B. M. V. n. 6.
M. 1. 183, 441).

Als apologetisches Werk erfüllt Bartmanns Buch seinen Zweck, die
Dogmatik wird es nach meinem Urteil kaum fördern; ich fürchte sogar,
daß in Laienkreisen — die Darstellung ist dem Titelblatt zufolge
„gemeinverständlich" — die Neigung zum theologischen Minimismus, auf. welche
man in dem Buche immer wieder stößt, mehr Schaden als Nutzen stiften wird,

Rom, S. Alfonso. Dr. Heinrich Kirfel C. Ss. R.



Literarische Besprechungen. 281

2. M. Führich S. J. : Reehtssubjekt und Kirehenrecht.
I.Teil: Was ist ein Recht? Wien u. Lpzg. VII, 234 S.

Um zum Begriff der „vielumstrittenen juristischen Persönlichkeit"
zu gelangen, mußte sich der Vf., wie er sagt, erst klar werden, „was ein
Rechtssubjekt sei und welche Realität diesem Begriffe zukomme". Zu
diesem Behufe betrachtet F. in drei Kapiteln das Ziel des Menschen und
die Pflicht es anzustreben, die Begründung des Rechtes der persönlichen
Freiheit und des Eigentums, und schließlich die Vertiefung des
Rechtshegriffes. Dieser positiven Darlegung, die sieh auf dem Boden des Natur-
rechtes bewegt, stellt er dann die Rechtsbegriffe, die den seinen zum Teil
widersprechen, entgegen. Hier kommen die Anerkennungstheorie von
Bierling, die Zwangs- resp. Zweckstheorie von Jhering und die Brinzsche
Verbindungstheorie zur Sprache. Kap. 5 wendet F. seine Resultate auf
die Privatrechte, Servituten, Forderungs- und Familienrechte an, um im
letzten Kapitel die Realität des Begriffes, der dem Rechte als einem
Gedankendinge zukomme, zu vindizieren.

Die Schrift ist anziehend verfaßt, bekundet große Belesenheit und
zeichnet sich durch objektive Ruhe aus. Seinem Resultat wird man vom
katholischen Standpunkt aus nichts Erhebliches entgegenhalten können.
Richtig scheint mir, daß er das logische Prius des Rechtes vor der Pflicht
hervorhobt.

Sonderbar mutet einen die alte Klage über Trennung von Recht und
Moral an (p. 87), in einem Buche, das gerade den Rechtsbegriff
herausschälen will. Es wäre gar nicht so grundlos, wenn einige Kanonisten
weniger moralisieren, und viele Moralisten das „ne sutor ultra crepidam"
mehr beobachten würden. Subtil kommt mir vor, was er über das Recht
des Kindes und des Narren sagt (p. 76); wovon er aber „später" handeln
will bei der juristischen Persönlichkeit Schwer verständlich ist ferner
die Antwort auf das Zitat aus Jhering (p. 145 ff). Aber darauf läßt er
sich nicht weiter ein, weil es sich um öffentliches Recht handle. Dann
hätte er don ganzen Absatz besser weggelassen. Nicht überflüssig wäre
eine kurze Darlegung der Begriffe „Funktionieren" und „Gelten" der
Staatsgesetze und des Gesetzes überhaupt gewesen; Anlaß war gegeben
S. 8. Begreiflich ist seine Stellung gegenüber Linsenmann, Koch, Scherer
(S. 71 f.), obwohl er die Kontroverse nicht weiter verfolgt. Genaue Zitate
zu Jhering (S. 81), zu Reiffenstuel, Gutberiet, Lehmkuhl (S. 48 f.) fehlen.
So weit unsere Aussetzungen.

Übrigens macht F. selbst (S. 214) darauf aufmerksam, daß die
vorliegende Arbeit noch nicht ein vollständig abgeschlossenes Ganzes,
sondern nur ein Fundament bilde. Das Fundament ist sicher gut, und es ist
nur zu begrüßen, daß auch katholischerseits etwas mehr geleistet werde
(besonders in deutscher Sprache) auf dem Gebiete der „daniederliegenden
Rechtsphilosophie" (Cathrein). Denn eine genaue Analyse des Rechtes
und seiner modernen Begriffe und Anwendungen auf das Privatrecht —
und warum nicht auch auf öffentliches Recht, wenn man von Kirchenrecht
sprechen will? — kann der Sache der Wissenschaft und der Wahrheit
nur förderlich sein. Freilich diejenigen, die den Glauben an das Natur-
recht verloren haben und die Naturrechtslehre mitsamt ihrer ehrwürdigen
Ahnenreihe nur als eine anziehende geschichtliche Erscheinung betrachten
(0. Mayer, Deutsehe Zeitschrift für K.-R. 1911 [XX] p. 889), werden
auch solche Werke kaum überzeugen.

Rom, S. Anselmo. P. Aug. Bach ofen 0. S. B.



282 Literarische Besprechungen.

3. Gottfried Hoberg: Über die Pentateuehfrage.
Freiburg, Herder 1907. VI. 39 S.

Vorliegende Schrift, — zwei Vorträge gehalten am 11. und 12.
Oktober 1906 auf dem Hochschulkurs zu Freiburg — bietet einen kurzen
AbriJS der Pentateuchfrage, wie sie der Verfasser in seinem Buche „Moses
und der Pentateuch" ausführlich dargelegt hat. Letzteres, eine Frucht
eingehenden Studiums de3 schwierigen Problems, enthält Resultate, denen
man in allen wesentlichen Punkten gern beistimmen wird. Bei den
genannten Vorträgen konnte sich Hoberg bereits auf eine Entscheidung der
Bibelkommission berufen und zeigen, daß sich seine Lösung der Frage so
ziemlich mit dieser Entscheidung deckt. Es ist gewiß nicht leicht, im
engen Rahmen zweier verhältnismäßig kurzer Reden ein klares und
anschauliches Bild dieser weitverzweigten Frage und ihrer Lösung zu geben,
aber ein Plus an Klarheit wäre doch möglich gewesen. Wer nicht über
bedeutende Vorkenntnisse verfügt, wird sich aus den beiden Vorträgen
kaum ein richtiges Urteil bilden können. Man gewinnt fast den Eindruck,
als ob aus der an sich ganz harmlosen Theorie Astrucs, der auch die
Bibelkommission nicht ablehnend gegenübersteht, naturnotwendig die
verschiedenen Hypothesen über die Komposition des Pentateuch
herausgewachsen seien, während dieselben doch unabhängig von Astrucs Schrift
entstanden sind. Warum gerado die Hegelsche Philosophie ein Hauptfaktor

in der Genesis der modernen Pentateuchkritik gewesen sein soll, ist
nicht einleuchtend; die destruktiven Prinzipien, die sich in der akatholischon
Pentateuchkritik durchschnittlich geltend machen, wurden hinreichend vorn
Deismus und Rationalismus des 18. Jahrhunderts geliefert; der religiöse
Evolutionismus wurde bereits von David Hume (f 1776) gelehrt. Es hätte
nur zur Klarheit beigetragen, wenn die Haupttheorien der Pentateuchkritik
in ihrer technischen Bezeichnung angeführt worden wären. Jos. 24, 26
und I. Sam. 10, 25 ist nicht von einer Veränderung der mosaischen
Gesetze die Rede (S. 2(i), sondern von der Hiuzufügung weiterer Gesetzesnovellen.

Die Behauptung, daji das Comma loanneum eine Erörterung
über das Geheimnis der Trinität sei (S. 27), entspricht schwerlich
der Richtigkeit. — Wer sich üher die Pentateuchfrage orientieren will,
möge lieber zu Hobergs Buch „Moses und dor Pentateuch" greifen.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Höpfl 0. S. B.

4. Joli. Döller: Abraham und seine Zeit. (Biblische
Zeitfragen, II. H. 1.) Münster. Aschendorff 1909, 54 S.

Ein gediegenes, inhaltreiches Schriftchen, das sich den übrigen Heften
der „Biblischen Zeitfragen" würdig an die Seite stellt. Man wird mit
Interesse den gefällig und klar geschriebenen Ausführungen Döllers folgen;
er versteht es, die biblischen Angaben in glücklicher Weise mit den
Resultaten der Assyriologie zu kombinieren, die Geschichtlichkeit der
biblischen Erzählungen ins rechte Licht zu rücken, die modernen Mytho-
logisierungsvereuche als willkürliche Spielereien abzulehnen. Unter Benützung
der Gesetzessammlung Hammurabis entwirft er ein anschauliches Zeitbild.
Im Urteil ist der Verfasser vorsichtig, vielleicht manchmal zu vorsichtig,
hie und da sind bloß die verschiedenen Ansichten über eine Frage aneinandergereiht,

ohne daß recht ersichtlich wird, welche Meinung mehr Anspruch auf
Wahrscheinlichkeit erheben kann. S. 49 wird die Sage von der Opferung
Iphigeniens unvermittelt und ohne Erklärung als Gegenstück des biblischen
Berichtes von der Opferung Isaaks hingestellt; dies könnte leicht den



283

Eindruck hervorrufen, als ob beide Erzählungen gleichwertig wären. Ebenda
wird ohne hinlängliche Begründung behauptet, daß der hl. Stein im
Eelsendom eine uralte kanaanitische Kultstelle darstelle. Es ist nicht
sicher, daß Kaiserin Helena über der Grabhöhle zu Hebron eine prachtvolle
Kirche erbaute (S. 53); die von Saladin in eine Moschee umgewandelte
Kirche ist ein Kreuzfahrerbau. Doch das sind Kleinigkeiten, die den Wert
der Schrift nicht wesentlich beeinträchtigen.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Höpfl 0. S. B.

5. M. Iugie des Augustins de l'Assomption: Histoire
du Canon de 1'Ancient Testament dans l'Eglise
Grecque et l'Eglise Russe. (Études de Théologie
Orientale I.) Paris, Beauchesne 1909. 140 S.

Iugie sucht einer irrigen Meinung entgegenzutreten, die in fast allen
Handbüchern der biblischen Einleitung zu finden ist, daß nämlich die
getrennten orientalischen Kirchen bis auf den heutigen Tag bezüglich der
Zahl der kanonischen Schriften des A. T. mit der römischen Kirche
überstimmten; in überzeugenderWeise liefert er den Nachweis, daß gerade das
Gegenteil dor Fall ist. Da die Assumptionisten seit Jahrzehnten im Orient
für die Vereinigung der Kirchen tätig sind, so besitzt Iugie eine genaue
Kenntnis der Geschichte und Doktrinen der morgenländischen Kirchen.
Ausgehend von der Trullanischen Synode (692) zeigt er, daß bis zum 17.
Jahrhundert mit Bezug auf den alttestamentlichen Kanon keine
Meinungsverschiedenheit zwischen dem Morgenlande und dem Abendlande herrschte,
wenn man von wenigen Ausnahmen, wie z. B. von dem kalvinistisch gesinnten
Cyrillus Lukaris absieht. Erst im 18. Jahrhundert fanden die
protestantischen Anschauungen über den Umfang des Kanon in den schismatischen

Kirchen Eingang durch die Vermittelung von Theologen, die an
deutschen oder englischen Universitäten ihre Studien gemacht hatten. Und
zwar geschah dies zuerst in Rußland durch Prokopowitsch, der, von Peter I.
protegiert, ungehindert seine irrigen Ansichten verbreitete, die Griechen
Korais, Bulgaris und Athanasius von Paros verpflanzten dieselben sodann
in die griechische Kirche; daher kommt es, daß man heutzutage so ziemlich
allgemein die sogenannten deuterokanonischen Bücher des A. T. nicht für
inspiriert hält. Das Buch Iugies ist reich an interessanten geschichtlichen

Details und wird von jedem, der sich mit der Geschichte des alt-
testamentlichen Kanons befaßt, eingehend berücksichtigt werden müssen.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Höpfl 0. S. B.

6. Ludwig Dennefeld: Der Alttestamentliche Kanon
der Antiochenischen Schule. (Biblische Studien XIV.
4.) Freiburg, Herder 1909. VI, 93 S.

Auch diese Studie bildet einen Ausschnitt aus der Geschichte des
alttestamentlichen Kanons. Bei der hohen Bedeutung der antiochenischen
Schule für die Erklärung der Hl. Schrift ist von großer Wichtigkeit, zu
erfahren, welche Stellung sie dem Kanon des A. T., speziell den sogen,
deuterokanonischen Schriften gegenüber einnahmen. Gerade zur Zeit, da
die antiochenische Schule zu blühen begann, also vom 4. Jahrhundert an,
wurde dem Kanon besondere Aufmerksamkeit geschenkt und von Synoden
und Bischöfen Kanonverzeichnisse aufgestellt, in denen die deuterokanonischen

Bücher des A. T. ganz oder teilweise fehlen, was aus dem Einflüsse
Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 19



284 Literarische Besprechungen.

der Juden auf die christliche Kanonlehre zu erklären ist. Dennefeld
erbringt durch gründliche Untersuchung des vorhandenen Materials den
Beweis, daß der Kanon der antiochenischen Schule in gleicher Weise die
protokanonischen und deuterokanonischen Bücher nebst 3 Esdras und 3
Macc. umfaßte; nur der rationalisierende Theodor von Mopsuestia, welcher
neben mehreren protokanonischen Schriften auch die deuterokanonischen
außer Baruch und Sirach verwarf, bildet eine Ausnahme. Die Tatsache,
daß von keinem der Antiochener ein Kanonverzeichnis überliefert ist, zeigt,
daß in dieser Schule niemals ernste Zweifel über den Umfang des alt-
testamentlichen Kanon herrsehten. Den Grund hierfür glaubt Dennefeld
darin zu finden, daß die Antiochener nicht von jüdischen Anschauungen
beeinflußt waren. Da von den Werken der meisten Vertreter der antiochenischen

Schule nur unerhebliche Bruchstücke vorhanden sind, so sind
manche Einzelresultate des gelehrten Verfassers problematischer Natur,
wie er selbst betont; das Gesamtresultat hingegen wird als richtig
bezeichnet werden müssen; durch die Veröffentlichung weiterer Fragmente
der Antiochener, die in noch nicht publizierten Katenon und Scholien
enthalten sein mögen, dürfte manches Beweismoment noch verstärkt und
eine absolut sichere Basis für das Einzelne wie für das Ganze gewonnen
werden.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Höpfl 0. S. B.

7. Julius Fischer: Die Kausalität als Wegweiser
durch die Philosophie zu einer praktischen
Weltanschauung. Karlsruhe, Baden. Kl. 4, 67 S.

Jede Weltanschauung soll auf dem Wissen beruhen, das Wissen im
eigentlichen Sinne beruht auf Kausalität. Die Kausalität enthält zwei
Verhältnisse: 1. das formale von Grund und Folge, das seine Realität von
der Ursache erborgt, 2. das reale von Ursache und Wirkung. Die Ursache
ist dasselbe, was das Sein, das Wesen des Dinges. Weil wir alles nur
aus der Ursache erklären können, so ist die Ursache der Welt selber nicht
erklärlich, da sie keine Ursache haben kann. Die Ursache oder das Wesen
der Welt ist also transzendent. Für uns ist somit die Welt der Wirklichkeit

kausal ; ob sie es auch in sich sei, soll ein Gang durch das Reich der
Erfahrung, das sich die Philosophie im Laufe der Jahrhunderte erobert,
zeigen. — In diesem zweiten Abschnitt wird, entsprechend der Entwicklung
des Menschen aus den niedrigsten Organismen, gezeigt, daß man anfänglich

die Ursache im Stoff suchte (Jonische Philosophie), alsdann Fortschritt
zum Dualismus, den Anaxagoras einleitete, um sie schließlich zu finden
im lebendigen praktischen Geist (Kant), aus dem die zeitlich-räumliche
Welt sich entwickelt (Hegel und folgende). Inhalt des Weltprozesses ist
Selbsterkenntnis; Ziel der Entwicklung und Aufgabe des Menschen ist die
Erhebung des sinnlichen Bewußtseins zum allgemeinen Vernunftbewußtsein.
Dieses Endziel ist immer zu erstreben, aber nie zu erreichen. Nur unter
dieser Voraussetzung ist Entwicklung überhaupt denkbar.

Dies in Kürze der Inhalt des Werkleins. Es ist klar, daß wir uns
zu diesem Resultat nicht verstehen können. Ein unerreichbarer Endzweck
ist ein Unding. Es mag ja ein schrecklicher Gedanke sein, „die Wahrheit
wie eine Münze in der Tasche zu haben", jedenfalls ist es eine
unbegründete Furcht, in diesem Besitze „einmal vor Langeweile sterben zu
müssen". Solange wir eben die Wahrheit wie eine Münze in der Tasche
haben, besitzen wir sie nicht. Die Wahrheit — ich berufe mich auf die
so oft betonte Behauptung des Verfassers — wird nicht besessen, außer



285

durch Tätigkeit des Geistes, die uns vor Langeweile hinreichend schützt.
Wie kommt der Verfasser zu diesem Resultat? Bs wächst aus der Betrachtung

des Verhältnisses von Ursache und Wirkung heraus. Schon in der
Darstellung dieses Verhältnisses trennen sich unsere Wege. Man darf
Ursache und Wesen des Dinges nicht für identisch erklären. Der
Bildhauer ist die Ursache der Statue, aber er ist nicht ihr Wesen. Die Identität

von Ursache und Wesen läßt sich nicht beweisen aus dem Kausalitätsprinzip.

Das Kausalitätsprinzip in seiner positiven Fassung heißt: Alles,
was wird, hat seine Ursache. Negativ muß es formuliert werden: Nichts
entsteht ohne Ursache, nicht: Nichts entsteht aus dem Nichts. Diese
Fassung ist an sich vieldeutig, im Sinne des Verfassers ist sie eine Fälschung
des Kausalitätsprinzips. Wir behaupten das Kausalitätsprinzip, weil wir
die innere Unmöglichkeit einsehen, daß otvvas aus der Möglichkeit in die
Wirklichkeit übergehe (sei es schlechthin oder in einer bestimmten Beziehung,
Ordnung, Eigenschaft), es sei denn in Abhängigkeit von einem Ding, das
jene Wirklichkeit schon besitzt. Der Satz: Nichts entsteht aus dem Nichts,
verlangt deshalb zu viel und zu wenig. Er verlangt zu allem, was wird,
eine existierende, reale Potenz, welche fähig ist, in verschiedenen Zuständen
zu existieren, das heißt, eine vorliegende Materie. Das ist zu viel verlangt.
Denn, die logische Möglichkeit eines Dinges vorausgesetzt, vermögen wir
keinen Widerspruch darin zu entdecken, daß dieses Ding, nachdem es in
keiner Weise existierte, zu existieren anfängt, abhängig von einer
unbegrenzt mächtigen Ursache, welche das absolute Sein ist. Es setzt also
wohl alles Entstehen das Sein voraus, aber nicht das ,,wahre Sein", oder
das Wesen des entstehenden Dinges, sondern ein von ihm
verschiedenes Sein, welches wir Ursache nennen. Auf der anderen
Seite verlangt der Satz: Nichts entsteht aus dem Nichts, im Sinne des
Verfassers genommen, zu wenig. Es genügt nicht, daß das Wesen der
Sache, aus welcher ein Zustand wird, existiere, damit das Wesen von
Zustand zu Zustand sich entwickeln könne. Denn jenes Wesen ist in der
Möglichkeit zu jenen Zuständen. Nun aber verlangt das Kausalitätsprinzip

zur Verwirklichung jener Möglichkeit ein Sein, welches die
Vollkommenheit, zu welcher die Entwicklung strebt, schon in Wirklichkeit
besitzt. Ursache und Wirkung sind immer voneinander verschieden. Jedes
Werden fordert notwendig einen Dualismus, der Monismus kann unmöglich
ein Werden, eine Entwicklung zugeben, außer er leugne das Kausalitätsgesetz.

Für die Monisten gibt es über die Eleaten hinaus keinen
Fortschritt. — Die „Tatsache" der Entwicklung im Umfange, wie sie der
Verfasser wünscht, wird nicht bewiesen. Wie es mit den naturwissenschaftlichen

Beweisen — und sie gelten nur für die sichtbare Welt •—

steht, weiß jedermann, der mit unbefangenem Auge die wissenschaftlichen
Resultate verfolgt. Wir denken hierbei an die Entwicklung des

Menschen aus den niedrigsten Organismen. Der spekulative Beweis des
Verfassers stützt sieh darauf, daß gefragt wird: Unter welchen
Bedingungen ist Entwicklung möglich? Zu diesem Behufs wird der Zeit die
Realität abgesprochen, und sie wird als eine Folge des sinnlichen Bewußtwerdens

dargestellt, dem als Okjekt der Träger des Bewußtwerdens, der
sich immer gleich bleibt, entgegensteht. Wir antworten: Würden diese
Bedingungen wirklich die monistische Entwicklung erklären, so bliebe
immer noch nachzuweisen, daß sie in Wirklichkeit existieren. A posse ad
esse non valet illatio. Überdies machen aber jene Bedingungen die
monistische Entwicklung nicht denkbar, denn in ihnen wird bereits
vorausgesetzt, was zu beweisen ist. Möge das Bewußtwerden das erkannte Objekt
als in Entwicklung begriffen erscheinen lassen, wie aber wird jenes

19*



286 Literarischo Besprochungen.

Bewußtwerden erklärt? Der Monist kann das Bewußtwerden ebensowenig
erklären wie jedes andere Werden, außer er leugne das Kausalitätsprinzip
und stelle sich auf den Standpunkt völliger Willkür. — Eine notwendige
Folge der Gleicbsetzung von Wesen und Ursache ist die Behauptung, daß
alles Erkennen die Identität des Erkennenden und Erkannten voraussetze.
Mit der Widerlegung jenes Grundirrtums, die wir oben angedeutet, fällt
überhaupt das ganze System zusammen. Es würde zu weit führen, auf
mehrere Einzelheiten einzugehen.

Der geschichtliche Teil stellt die Errungenschaften der Philosophie
im Laufe der Jahrhunderte in dem Sinne dar, daß sie als ein allmähliches
Hinstreben auf die Resultate des Verfassers erscheinen. Es liegt bei der
Darstellung einer Entwicklungsreihe immer die Gefahr nahe, die brauchbaren

Glieder in dem Maße auszunützen, die nutzlosen derart untergehen
zu lassen, daß die dargestellte Reihe nicht mehr ein treues Bild der
Wirklichkeit bietet. Dieser Gefahr ist das Werklein kaum entgangen. Für
die Darstellung der gesamten Philosophie waren die Vorgänger der Griechen
nicht einfach zu übergehen. Viele von ihnen dachten wenigstens ebenso
wissenschaftlich wie die vorsokratischen Griechen. Der Dualismus würde
dann nicht erst mit Anaxagoras einsetzen. Bei den Indern finden wir
Anschauungen, welche den modernsten monistischen Systemen
außerordentlich nahe kommen. Sie waren nicht bloß gelegentlich zu nennen,
sondern als Glied der Entwicklung in die Darstellung aufzunehmen.
Dasselbe ist zu sagen von manchem nacharistotelischen Philosophen,
besonders den Neuplatonikern, Gnostikern, von Skotus Erigena. Zugleich
findet sich bei diesen Pantheisten wie übrigens bei manchen anderen der
Entwicklungsgedanke nicht bloß angedeutet, sondern er ist ein wesentlicher
Bestandteil ihrer Systeme. Man darf also diesen Gedanken nicht
verschweigen bis in die nachkantische Periode. -— Kant darf nicht der erste
genannt werden, der die „Ursache" im lebendigen Geiste gesucht und so
den Weg zur Geistesphilosophie geebnet und gezeigt habe. Wenn Hartmann
und Schopenhauer verdienen, zu dieser Geistesphilosophie gerechnet zu
werden, so verdienen es auch die Brahmanen und manche andere, die lange
vor Kant dachten. So fällt die zeitliche Aufeinanderfolge der drei Stufen,
der Stoffphilosophie, des Dualismus, der Geistesphilosophie, dahin. — Den
Scholastikern wird das Werklein offenbar nicht gerecht. Es möge hier
genügen, der ausgesprochenen Behauptung, es könne sich hier für die
Scholastiker nicht mehr um die Frage der Entstehung der Dinge aus
der Ursache handeln, das wissenschaftliche Programm des Fürsten der
Schule entgegenzuhalten : Nomen simpliciter sapientis illi soli reservatur,
cuius consideratio circa finem universi versatur, qui etiam est universitatis
principium. Unde sapientis est causas altissimas considerare (S. c. gent.
I, 1.) Es darf nicht ohne Beweis behauptet werden, daß die im
dualistischen Sinne ausgefallene Lösung der Frage kirchlicher Vergewaltigung

und nicht vielmehr ernster, unbefangener Forschung und klarer
Einsicht zuzuschreiben sei.

Wenn die Gedanken des Verfassers nicht unsere Gedanken sind, so
kann ich doch der Darstellung die Sympathie nicht versagen. Sie ist
packend durch das unaufhaltsame Vorwärtsschreiten des Gedankens, durch
den sicheren, zielbewußten Aufbau und die Ausnützung des geschichtlichen

Materials. Das Werklein darf jedenfalls als Beispiel moderner
monistischer Denkweise und Darstellung gelten.

Engelbcrg (Schweiz). P. Sigisbert Cavelti 0. S. B.



Literarische Besprechungen. 287

8. Dr. JPaul Häberlein: Wissensehaft und
Philosophie, ihr Wesen und ihr Verhältnis. I. Band:
Wissenschaft. Basel. 8°, 360 S.

In den drei Teilen dieses ersten Bandes wird über wissenschaftliches
Erkennen, "Wissenschaft und Wissenschaften und die Aufgabe der Wissenschaft

gehandelt. Das Erkennen wird im sensistischen Sinne dargestellt.
Die Annahme von Substanzen als Trägern der körperlichen Qualitäten
wird als Irrtum bezeichnet. Zwischen Begriff und Phantasievorstellung
besteht kein durchgreifender Unterschied. Urteilen und Schließen fallen
unter den Begriff des Phantasierens und sind vom übrigen Phantasieren
nicht scharf zu trennen. Wahr und Falsch eines theoretischen Erlebens
beurteilen wir lediglich nach seinem Verhältnis zum übrigen theoretischen
Erleben bezw. zum Erkennen. Wo Erkenntnisse sich widerstreiten, stellen
wir uns auf die Seite der großen Mehrheit: Es läuft also die Scheidung
zwischen Wahr und Falsch auf eino Art Majoritätsbeschluß innerhalb der
Teile des Erkennens hinaus. — Man kann nicht unterscheiden zwischen dem
Erkennen und dem, was erkannt ivird. Infolgedessen ist die individuelle
Welt als ganze zu definieren als Möglichkeit (weil wir nie alles Erkennbare
miteinander erkennen) individuell wahren Erkennens. Auf ein Erleben in
fremden Körpern kommen wir durch die mehr oder weniger willkürliche
Deutung der an ihnen wahrgenommenen Erscheinungen oder Zeichen.
Doch geht diese Deutung über die Erkenntnismöglichkeit hinaus, sie ist
transzendent; das Deutungsurteil ist kein Erkennen, es ist Spekulation im
Sinne von „Ahnung". — Wissenschaftlich wahr ist, was allgemein wahr
ist, d. h. was zur individuellen Wahrheit der Allermeisten gehört, so daß
die Sonderlinge neben den Anhängern der Tradition verschwinden. Ein
anderes Kriterium für wissenschaftliche Wahrheit gibt es nicht. — Nachdem
im zweiten Teil die Bedingungen dargestellt wurden, unter denen eine
Wahrheit wissenschaftlich werden kann, wird das Gebiet der Wissenschaft

eingeteilt. Von seinem idealistischen Standpunkt aus kommt der
Verfasser konsequent zum Resultat, daß die Naturwissenschaft nichts
anderes darstellt als „reine" Sozial-Psychologie des Erkennens, daß also
die Naturwissenschaft als ganze ein Teil der Psychologie ist. Übrigens
sei alle Einteilung des wissenschaftlichen Gebietes willkürlich, es lassen
sich nirgends scharfe Grenzen ziehen. Diese Behauptung wird im einzelnen
besonders betont, wo es sieh um den Unterschied zwischen organischem
und anorganischem Geschehen, und zwischen Chemie und Physik im engeren
Sinne handelt. Es entspricht das völlig dem Zuge des ganzen Buches,
alle scharfen Begriffe, Einteilungen, Gruppierungen zu verwischen und
allmähliche Übergänge aufzustellen. — Aufgabe der Wissenschaft ist es

— davon ist im dritten Teil des Buches die Rede —, die Gesamtheit des
möglichen wissenschaftlichen Erkennens zu schaffen. Zur wissenschaftlichen

Aufgabe gehört Forschung und Kritik, Tatsachensammlung und
Kombination zum Zwecke leichterer Übersicht und Beherrschbarkeit.
Letzterer dient die Bildung von Begriffen, Gruppen und zuletzt von Systemen.
Dazu gehört auch die Aufstellung von Gesetzen. Gesetze sind lediglich
Zusammenstellungen von Erfahrungstatsachen, sie enthalten kein Sollen
und Müssen, sie haben immer nur provisorischen Charakter. Jede Induktion
ist eine Übertreibung, eine Art Unvorsichtigkeit. Das Kausalgesetz ist ein
Glaube, somit der Ausdruck eines Gefühls, ja selber ein Gefühl, des
Vertrauens auf die innerste Konstanz der Welt, ein Gefühl, auf das viele
Menschen aus anderen, stärkeren Gefühlen dem Wunder zuliebe verzichten.
Die Wissenschaft hat somit nur das Nebeneinander und Nacheinander in



Literarische Besprechungen.

der Welt darzustellen, und weil alle Veränderung stetig ist, so wird die
Stetigkeit der Übergänge als das Ziel der Wissensehaft bezeichnet.
Erklären heißt Einordnen einzelner Tatsachen in Gesetze, d. h. in Reihen
ähnlicher Tatsachen. Deshalb bleibt nach allem Erklären die Frage übrig
nach dem Warum und dem Wie des Geschehens, oder nach dem Urzustände
der Welt, denn dem Geschehen als Ganzem gegenüber gibt es nichts
Ähnliches, kein Gesetz. Die Wissenschaft hat also keine Lösung für jene
Fragen. Alle Lösungen liegen außerhalb des Bereiches der Wissenschaft.

Nach dieser kurzen Inhaltsangabe oder dem Herausgreifen dieser
Gedanken sind den Lesern des Jahrbuches gegenüber kaum mehr vielo
Worte am Platze zur Würdigung vorliegenden Werkes. Der Sensismus,
wie er hier zur Darstellung kommt, beruht auf einem Mangel an
Selbstbeobachtung. Aufrichtiger Selbstbeobachtung ist es unmöglich, den
leuchtenden Unterschied zwischen Begriff und sinnlichem Bild, zwischen Phantasie

und Geist zu übersehen. Wird der Sensismus nicht vorausgesetzt,
so haben auch die Auslassungen über die körperlichen Substanzen, die
Kausalität, die Schranken der Wissenschaft keine Beweiskraft mehr. Der
Idealismus wird grundgelegt durch die Bemerkung, es lasse sich nicht
unterscheiden zwischen Erkennen und Erkanntem. Es ist freilich wahr,
daß der erkannte Gegenstand, soweit er erkannt wird, sieh genau deckt
mit dem Erkennen, beide reichen genau gleich weit. Wahr ist, daß der
erkannte Gegenstand unser eigenes Erlebnis wird; schon Avicenna hat mit
aller wünschbaren Klarheit die Identität der erkennenden Seele mit dem
erkannten Objekt ausgesprochen, und die Scholastiker, voran der hl. Thomas,
haben diesen Gedanken festgehalten und weiter entwickelt. Allein diese
Identität ist nicht eine natürliche, sondern eine intentionale. Die
Unabhängigkeit der erkannten Dinge vom erkennenden Subjekt zu leugnen, und
dabei von wahrer Erkenntnis zu reden, ist so lange ein offenbarer
Widerspruch, als der Erkennisakt in sich selber das Zeugnis von der Verschiedenheit

des Erkennenden und Erkannten trägt.
Engelborg (Schweiz). P. Sigisbert Cavelti 0. S. B.

££>—c


	Literarische Besprechungen

