Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Artikel: Beleuchtung der Kantschen Philosophie von dem modernen
Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus

Autor: Zahlfleisch, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beleuchtung der Kantschen Philosophie. 261

BELEUCHTUNG DER KANTSCHEN PHILOSOPHIE
VON DEM MODERNEN GESICHTSPUNKTE
DER ERLEBNISPHILOSOPHIE AUS.

Vox Pror. Dr. JOH. ZAHLFLEISCH.

—S e

Es gibt meines Wissens kaum einen Erklirer Kants,
der ihm nicht Widerspriiche nachweist. Und da somit
feststeht, dafi Kants Philosophie ihre schwachen Seiten haft,
mag man auch seinen Hauptgedanken billigen, so reizt es
den Philosophen immer, die Ursachen jener Unebenheiten
zu ergrinden. Da die im folgenden kurz vorzutragende
Ansicht neu ist und noch dazu auf einer, bei mir fest-
stehenden systematischen Anschauung beruht, die aller-
dings genauer hier zu entwickeln nicht angeht, so diirfte
die folgende Auseinandersetzung nicht ohne Interesse sein.

Die durch alle Hauptwerke Kants, insbesondere durch
die Kritik der reinen Vernunft wie ein roter Faden sich
hindurchziehende Unterscheidung zwischen Theoretischem
und Praktischem, Verstand und Vernunft, Wissenschaft
und Moral, Mathematischem und Dynamischem hat einen
tiefen Hintergrund in der seelisch-geistigen Beschaffenheit
des Menschen. Daran erkennen wir ja jeden echten Phi-
losophen, dafl er mit dem unverfilscht Menschlichen in
fortwihrender Fiihlung bleibt. So unterscheidet Kant
auch in der Elementarlehre (transz. Logik: Analytik der
Grundsitze S. 157!) zwischen dem mathematischen und
dynamischen Gebrauche der Synthesis bei der Anwendung
der reinen Verstandesbegriffe auf mogliche Erfahrung,
so daBl also diese Synthesis der reinen Verstandesbegriffe
entweder ,bloB auf die Anschauung® wie bei der Mathe-
matik, oder ,auf das Dasein einer Erscheinung tiberhaupt*
geht, so daB dies auf die ,Objekte einer moglichen empi-
rischen Anschauung® sich bezieht. — KEs ist nun ein
ungemein lehrreiches Schauspiel, die anfangs erwihnte
doppelte Methodik Kants kennen zu lernen, da er sagt,
daB die von der erwidhnten verschiedenartigen Synthesis

1 Ausg. Reclam.



262 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

Gebrauch machenden Grundsitze, soweit sie auf der mathe-
matischen Eigenart beruhen, ,unbedingt notwendig, d. i.
apodiktisch lauten, die aber des dynamischen Gebrauches
werden zwar auch den Charakter einer Notwendigkeit a
priori, aber nur unter der Bedingung des empirischen
Denkens in einer Erfahrung, mithin nur mittelbar ... bei
sich fiihren“, und hernach soll die Tafel der Kategorien
dazu herhalten, die Ableitung der Tafel der Grundsitze
zu bieten. Hierbei zeigt sich unserem Kant die Notwen-
digkeit, die Kategorien der Grofle und Qualitdt einerseits
und die zwei letzten Kategorien anderseits voneinander zu
trennen, so daBl die aus den ersten beiden Kategorien
flieBenden Grundsidtze von denjenigen, welche auf Grund
der beiden letzten sich ergeben, ,ssich namhaft unterschei-
den“ (S. 158): ,indem jene einer intuitiven, diese aber einer
bloB diskursiven, obzwar beiderseits einer volligen Gewil-
heit fihig sind“. Ich bemerke vor allem: Wie kann Kant
trotz des angegebenen Unterschiedes von elner ,beiderseits
volligen GewiBheit® also doch wieder von einem beiderseits
gleichen, meritorischen Bestande reden? Aber der zu An-
fang von mir vorgefithrte Unterschied wird hiermit seinem
Ursprunge nach immer deutlicher. Denn Kant fahrt fort:
,2Jch werde daher jene die mathematischen, diese die dyna-
mischen Grundsitze nennen*, woneben die diesen Unter-
schied vom gewohnlichen Standpunkte erlduternde An-
merkung fiir unsere Frage weniger ins Gewicht fallt als
die eben gemachte Unterscheidung der zwei ersten und
der zwei letzten Kategorien, insofern die zweite unter allen
vier Kategorien, die Qualitit, jedem von vornherein be-
ziglich ihrer Einreihung unter die, den mathematischen
Grundsitzen doch entsprechenden mathematischen beiden
Kategorien (trotz der Kantschen Bemerkung S. 99) grofes
Bedenken erweckt, da hier nicht mehr von Aggregaten,
wie die Anmerkung ganz richtig hervorhebt, sondern in
Wahrheit von Dynamismen die Rede ist. Denn wo sollte
anders als im Gebiete des Qualitativen von , dynamisch
die Rede sein? Und damit wire im Umrifl der Wider-
spruch Kants gegen sich selber aufgewiesen, wie ich an-
fanglich dargelegt. Wir werden das im einzelnen zeigen.
Um aber ja keinen Zweifel an der Problemstellung zu
lassen, welche uns hier beschéiftigt, will ich die Sache
noch einmal beleuchten. — Selbst in dem Falle, wenn mir
jemand nicht zugeben wollte, da Quantitit und Qualitit



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 263

mehr verschieden, sind als Kant durch seine bloBe Auf-
einanderfolge als Nummer 1 und 2 in den Kategorien es
Wort haben will, brauche ich mich nur darauf zu berufen,
dall das Mathematische, unter welches Kant beide ersten
Kategorien (8. %9), die Quantitit und die Qualitit, einreiht,
doch gewill nichts, soweit es Zahlen an sich bedeutet, mit
dem Qualitativen zu tun hat. Diihring hat sogar seinerzeit
gezeigt, wie heute GeiBller, dal das rein Mathematische,
sowie es Kant voraussetzt, mit dem Qualitativen nichts zu
tun hat. Und fiir den Laien ist es auch ganz selbstver-
stdndlich, dal wir da, wo man annimmt, daB jemand z. B.
einen Cheviot- oder.Flanellstoff vom Kaufmann verlangt,
nicht voraussetzt, daf} der letztere nun mit dem Meterstab
in der Hand die Qualitit des verlangten Stoffes unter-
sucht und nachdem er den Stab angelegt, dem etwa zwei-
felnden Kiufer auf Grund der Teilstriche des Stabes ad
oculos demonstriert, daBl dort Cheviot, hier Flanell vor-
handen ist. Wenn wir genau sein wollen, dann hat in der
Tat Kant diesen Fehler begangen, der iiberall da vorkommf,
wo man geistige, seelische Eigenschaften mit Instrumenten
miBt, die nur mathematische oder Zahlenangaben machen.
Ich glaube, jetzt ist die Sache, um die es sich handelt,
wenigstens analogischerweise klar geworden. - -— Schon
frither hat Kant (S. 1561.) bemerkt, dalB es reine Grund-
sdtze a priori gebe, die Kant glelchwohl doch nicht dem
reinen Verstande eigentiimlich beimessen mochte, weil sie
nicht aus Begriffen, sondern aus reinen Anschauungen
(obgleich vermittelst des Verstandes) gezogen sind; Ver-
stand ist aber das Vermogen der Begriffe. Die Mathe-
matik hat dergleichen Grundsitze a priori, ,aber ihre
Anwendung®, d. h. die Anwendung der auf blofen reinen
Anschauungen beruhenden Grundsétze ,auf Erfahrung,
mithin ihre objektive Giiltigkeit, ja die Moglichkeit solcher
synthetischer Erkenntnis a priori (die Deduktfion derselben)
beruht doch immer*, insofern also Wirklichkeiten als Er-
gebnis sich zeigen sollen, ,,auf dem reinen Verstande*

Ich glaube, wir haben hiermit, wie ich gleich zeigen
werde, eine Hauptquelle der Kantschen, von allen Seiten
anerkannten Widerspriiche entdeckt, eine Quelle, auf welche
auch der frither aus der falschen Charakterisierung der
Kategorien herrithrende Widerspruch zurickgeht.

Es handelt sich nimlich vor allem um einen Verstand
verschiedener Ordnungen, wie um einen Dynamismus eben



264 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

solecher Art, d. h. wieder um einen Dynamismus verschie-
dener Ordnungen. Spricht nédmlich Kant davon (S. 99),
daBl seine Einteilung der Kategorien in mathematische und
dynamische auf einem Unterschiede beruht, welcher ,,doch
einen Grund in der Natur des Verstandes haben muB}¥,
sagt er dann, daB durch die Anschauung nicht ohne Mit-
wirkung des Verstandes Grundsétze a priori sich bilden
(S. 157), dann hat die Natur des Verstandes eine Mittel-
stellung zwischen Anschauung und Begriff. Kommt nun
noch dazu, daB reine Verstandesbegriffe (widhrend sonst
der Verstand somit etwas Unreines sein muBl) von auflen
her auf die Erfahrung angewendet werden (S. 157 Anfang
des 3. Absatzes), wihrend Erfahrung selbst ohne Verstand
nicht denkbar ist, dann haben wir in der Tat dreierlei
Verstand schon in diesen wenigen Darlegungen gefunden:
den Verstand, den man braucht, um Erfahrungen zu bilden,
dann den Verstand, der bei der Benutzung der Anschau-
ungen zu dem Zwecke der Aufstellung von Grundsitzen
(a priori) niedrigerer Ordnung angewendet wird, endlich
den zur Herstellung von reinen Verstandesbegriffen nétigen
Verstand. Insofern aber mit und in diesen verschiedenen
Ordnungen des Verstandes alle Kategorien téitig sind,
miissen die dynamischen ebensogut, wie die mathema-
tischen, auf die mannigfache Verwendung des Verstandes
Einflufl {iben, und somit erhalten wir wieder dreierlei
Nuanzierungen des dynamischen (wenn der Ausdruck er-
laubt ist) Verstandes. Und daB dies auch, abgesehen von
den Kategorien in den gewohnlichen Lagen des seelischen
und geistigen Lebens, sich so verhilt, 1aBt sich leicht
zeigen. Nehmen wir z. B. an, eine Vorstellung, eine Denk-
materie habe verschiedene, einander iibergeordnete Be-
deutungen erlangt, was ja moglich ist, wenn wir finden,
daB z. B. ein Individuum, eine Art, eine Gattung als mit
dem Merkmal Mensch behaftet erscheinen kann, so steckt
darin nicht bloB eine verschiedene Begrifflichkeit, sondern
auch eine, je nach der zum Zwecke, diese Begrifflichkeiten
theoretisch oder praktisch zu verwenden, aufgewendeten
Methode von dem geistig-seelischen Apparat in verschie-
dener Weise gebrauchte Kraftentfaltung, deren Wirkung
auf die einzelnen tibereinander stehenden Begrifflichkeiten
sich ubertrigt, so dafl wir bei lebhaftem Gebrauch unseres
geistigen Vermogens auch etwas von dem damit gegebenen
Formelhaften des eigenen Ichs, sagen wir, das Triebhafte



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 269

und unser ganzes reale Sein Treffende in die Begrifflich-
keit hineinlegen; denn dadurch erst erhélt das geistige
Operat sein Interesse fiir uns, da uns ein lebensfernes, also
seelenloses, um nicht zu sagen alles Lebens- und Wirkens-
gefiihls bares Geistiges nichts hilft. Eucken fragt im Hin-
blick auf diese Mannigfaltigkeit der Bilder (Einfiihrg. i.
d. Philos. d. Geisteslebens, v. J. 1908 S. 4): ,Wie konnten
derartige ins Grofle gehende iibereinander liegende Be-
grifflichkeiten, die sogenannten Weltanschauungen, ,sub-
jektive Bilder“, wie sie durch eine rege dichtende Meta-
physik erzeugt werden, ,so leidenschaftliche Erregung und
Bewegung bewirken® daB die einen fliichtig voriiberzogen,
wihrend die anderen durch die ihnen innewohnende gei-
stige Kraft das VermoOgen erlangten, die Gemiiter zu be-
zwingen und Jahrtausenden gegenwirtig zu bleiben, sich
also im Kampfe gegeniiber anders Denkenden zu erhalten,
»50 viel Liebe und Hal erzeugen“?

Die Antwort auf diese Frage liegt in der Weltent-
wicklung. Diese geht innerlich vor sich: Alles AuBere ist
nur eine durch unsere Empfindung gegebene, irgendwie
bestehende Masse, weil, wie nicht blof Kant gezeigt hat,
das Innere, das Ich, selbstherrlich ist und wir der Natur
gebieten, d. h. wir der Natur, nicht die Natur uns die
Gesetze vorschreibt. Das ist nun allerdings nicht so ge-
meint, als, wire hier Natur und dort unser Ich und als
miifte jene Natur von diesem unserem Ich unterjocht
werden. Vielmehr ist auch die von Kant angenommene
Sinnlichkeit, ein seinem Denken unzugéngliches, als von
ihm vorausgesetzt bezeichnetes Gebiet (ein neuer Wider-
spruch Kants, da wir ja nach Kants allgemein gehal-
tener Aullerung auch der Sinnlichkeit Gesetze vorschreiben
miiBten), die eine Seite des Kantischen Dualismus. Kant
hat vielmehr im Auge gehabt, daB der Mensch durch Be-
herrschung der Dinge, mittelst seines Geistes, der Natur
und den physischen Erscheinungen gegeniiber seine Selbst-
herrlichkeit dadurch behauptet, daB die, sonst tote und
vom Menschen unméglich zu handhabende Natur erst da-
durch fiir ihn niitzlich wird und tiberhaupt Leben gewinnt,
daB er, der Mensch, in seinem Geiste ihre Gesetze erkennt
und die Natur damit erst handsam macht. Aber weil die
Aufstellung dieser Gesetze nur an der Hand seiner, des
Menschen, eigenen subjektiven, gleichsam von Kindes-
beinen an gefiihlten und an den eigenen Gliedern erprobten



266 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

Empfindsamkeiten moglich geworden ist, so mub, insofern
auch diese Auffassungsfihigkeit gemifl dem Fortschritte
der Zeit und der Methode immer und immer eine andere
wird, die Verinderbarkeit der damit gegebenen Welt-
anschauungen entstehen, wie sie im Ablaufe der Zeiten
nacheinander cich bilden: M. E. W. die Triebgefiihle, welche
aus der Entwicklung der in unserem Ich auf die besagte
Weise zutage tretenden Gefiihlszustinde und Erkenntnisse
erwachsen, liegen, wie Schichten prae- und posthistorischer
Massenverschiebungen unserer irdischen Gesteinswelt {iber-
einander, so daBl, ganz im Sinne zwar des Ziehens der
Linie bei ihrem Konstruieren, auch es ganz erklarlich ist,
was Eucken nur im Fragetone der Erklirung anheim ge-
geben hat. Weil nidmlich in alle unsere Erkenntnisse die,
frither als Gefiihlshilfen aufgewiesenen Interessen mit ein-
flieBen und da dieselben Zustinde in diesem Sinne sich
fortwidhrend wiederholen, so liegt es nahe, dafl sich jeder
Denker, jeder Mensch dieser Gefiihle und Ideen in jedes-
mal verschiedener Weise bedient, sooft er irgendeiner
Bedeutung dieser gefiihlshaften Anschauungen bedarf.
Handelt es sich hierbei doch um unser Sein oder Nicht-
sein. Dasselbe hingt nicht von der Auffassung oder auch
nur von dem Dasein gewisser Begrifflichkeiten, sondern
einzig und allein davon ab, wie wir uns fiihlen, im Ex-
tremen, ob wir gesund oder krank sind, also in der Regel,
ob wir uns mit unserem eben immer uns betreffenden Lose
zufrieden (Frieden haltend mit uns und unserer Um-
gebung) finden-oder ob wir von Unzufriedenheit gleichsam
aufgewiithlt und zerrissen werden. Die Intellektualismen,
die Worte, mit denen wir uns und anderen ein Zeichen
von diesem, unserem inneren Zustande geben, welcher der
Gesamtreflex der ganzen Weltzustinde ist, wie sie auf uns
EinfluB gewinnen, sind bloBe Symbole, hinter welchen das,
eigentlich unser Wesen ausmachende Gewoge und Getriebe
unserer Selbst- oder Ichzustinde lauert, treten deshalb in
den Hintergrund vor gewissen Gefiihlsbildern, mittelst
welcher wir uns von unseren Verhifltnissen der wesen-
hafteren Eigenschaften unserer ganzen Person Rechen-
schaft geben. Wie sich auf Grund einer solchen Gefiihls-
anschauungsweise das Weltbild jedenfalls viel einfacher
als mittelst der bisherigen Intellektualistik gestalten miuifite,
das deutlich auszufiihren, soll einer anderen Gelegenheit
vorbehalten bleiben. Fiir jetzt steht fest, daB wir in Kants



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 267

geschildertem Verhalten den naturgemifBlen Niederschlag
meiner, auf dem von selbst sich darbietenden Wege der
natiirlichen Forschung gewonnenen Triebgefiihlsanschau-
ung, wie sie jedem seelischen Wesen eigen ist, zu suchen
haben, welcher Lehre gemil eine Abstufungstheorie in
allen Vermogen stattfindet, eine Abstufung, wie sie uns
in Ricksicht auf den Verstand bereits in erster Linie be-
gegnete und wie sie beziliglich des Gefiihls, recte des im
Kantschen Ausdrucke des Dynamischen gelegenen Grund-
sdtzlichen, uns noch eingehender beschiftigen wird. Es
kann nimlich nicht geleugnet werden, daB die offenkun-
digen Diskrepanzen bei Kant irgendwo ihren Ursprung
haben miissen. Dieser liegt in der Auflosung alles Intel-
lektualistischen und Rationalistischen in einer hoheren,
wenn auch noch immer profanen Macht, die von manchen
Neueren geahnt und mit dem nichtssagenden Ausdrucke
des Unbewuliten bezeichnet, aber doch nicht gehorig po-
sitiv bestimmt wurde. Insofern in jedem Dynamischen
aber eine kraftvolle und damit eindeutig bestimmte, da-
neben aber auch eine verschwommene, allem Wissen un-
zugingliche Potenz liegt, insoferne 1408t sich in die letztere
manches hineinschmuggeln, was von uns sonst nicht gut
untergebracht werden konnte. Vgl. meine Abhandlung
vom J. 15898 (Uber Analogie und Phantasie im Arch. fiir
system. Philosophie).

DaBl aber das Dynamische einen Qualitits-, ja einen
Gefiihlseinschlag enthélt, 148t sich auf Grund des von Kant
betonten subjektiven, von den Neueren angenommenen und
nicht auszuschaltenden Introjektionsfaktors nicht bezwei-
feln; denn wir konnen nicht anders als von dem, uns
durch eine, mit Gefithl amalgamierte Empfindsamkeits-
resultante, die sich in unserem lebendigen und mit Seele
durchgeistigten Leibe manifestiert und physiognomisiert,
und durch die damit gegebene Methode sich abhebenden
Resultat aus zu irgendeiner Erkenntnis, in welcher also
Gefiihl, amalgamiert mit intellektueller Anschauung steckt,
zu unserem Denken gelangen. Wie allerdings das intellek-
tuelle Anschauen entsteht, miiBte noch deutlicher aus-
gefiihrt werden. Vorldufig glaube ich es bei dem Hin-
weise darauf bewenden lassen zu diirfen, daB alles, was
wir intellektuell nennen, das Ergebnis einer ungemein
langen Kette von Anschauungselementen ist, welche mit
uns seit unserer frithesten Jugend in Gefiihlsanschauungs-

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVI. 18



268 _. Beleuchtung der Kantschen Philosophie

zustinden grofl geworden und allméhlich erstarkt sind,
so dafl wir das urspriinglich Weiche und Fliissige der-
selben jetzt gar nicht mehr erkennen. Damit wire nun
aber bewiesen, daf} alles Begriffliche urspriinglich auf dem
Fundamente der Gefiihlsanschauung ruhte und dafl es auch
da, wo es zu vermeintlichem Verstandesmilligen erstarkte,
dieses Zeichen seines jugendlichen Ursprunges noch irgend-
wie an sich tragen mufl. Damit ist also auch bewiesen,
daBl so etwa in der Kategorie der Quantitit das Dyna-
mische unseres Erlebnisgefiihles enthalten ist, und Kant
hat unrecht, das Dynamische von der Quantitit auszu-
schliefen, sowie er unrecht hat, das Mathematische in die
Qualitdt hineinzulegen. Doch was rede ich vom Mathe-
matischen als Gegensatz zum Dynamischen? Besteht {iber-
haupt dieser Gegensatz?

Das Mathematische, sagt Kant selbst, rithrt an das
Anschauliche: ich kann von einer Linie ihr Wesen nicht
erkennen, auller ich ziehe sie; das ist der Inbegriff der
Anschauung, die sich eben wieder in meinem Leibe als
lebendig-geistigem Mittel zusammenfindet und aus einzelnen
Gefiihlserfahrungseinheiten seelisch summiert. Damit zeigt
sich die Natur unserer gesunden Vernunft auch bei Kant
auf dem besten Wege, aus der dumpfen Atmosphire des
Begrifflichen auf die lebensvolle und farbenreiche Ober-
flache des Anschaulichen und des lebendigen Erlebnisses
hinaufzustreben. O, hitte der kritische Philosoph diesem
Drange nachgegeben!

~Anstatt dessen hat Kant hartnéickig sich darauf ver-
steift, aus seinen, nun einmal von ihm als notwendiger-
weise grundlegend angenommenen blof begrifflichen Ka-
tegorien, die er fiir das allein selig machende Mittel alles
Erkennens betrachtete, seine Hilfsmittel jeder Beurteilung
der Dinge abzuleiten, aus ibhnen all das herauszunehmen,
was er zur weiteren Methodik seines Philosophierens be-
diirfen zu miissen glaubte. Vorgearbeitet hatte er fir
dieses sein Bemiihen bereits in einer eigenartigen Fest-
setzung des Wahrheitsbegriffes, der mittelst der Synthesis
a priori eine Erkenntnis von Gegenstinden zu gewihren
versprach (S. 153 1f), ein Vorgehen, das nur durch die
Vermittlung der Anschauung zwischen Begriff und Gegen-
stand ermdoglicht ist (S. 88). Kant hat allerdings sich hier
nicht ganz so, sondern eher im gegenteiligen Sinne aus-
gedriickt. Aber seine Trennung von Sinnlichkeit und



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 269

Verstand ist unhaltbar. ,Der Verstand“ ist allerdings
nkein Vermogen der Anschauung®, aber ebensowenig kann
er der Anschauung entraten; denn ,Begriffe ohne Inhzlt
sind leer“; und dieser Inhalt ist eben die aus dem sinn-
lichen Material uns zukommende Anschauung. Richtig ist
auch der Kantsche Satz (S. 88): ,,Es gibt aber, auBer der
Anschauung, keine andere Art zu erkennen, als durch
Begriffe“, obwohl damit K. bereits wieder etwas zugestan-
den, was er durch den unmittelbar vorhergehenden Satz
verneint hatte. Denn der Verstand, die Erkenntniskraft,
geht in Wahrheit nicht blof auf die Erkenntnis durch
Begriffe, sondern auch auf die durch Anschauung, wie
Kant durch diesen zweiten Satz behauptet. Eine Erkenntnis
ist aber wieder nur denkbar durch Anwendung des Ver-
standes, also, wenn durch Anschauung eine Erkenntnis
zustande kommt, so ist Verstand im Spiele, wihrend Kant
hier und im folgenden den Verstand von der Anschauung
ausschlieBen mdéchte. Auf diese Trennung zwischen Ver-
stand und Anschauung lduft alles Folgende hinaus: An-
schauungen seien Affektionen, mittelst der Begriffe dagegen
erfolge eine Ordnung von Vorstellungen. Begriffe sollen
sich daher auf Spontaneitit des Denkens, sinnliche Anschau-
ungen auf Rezeptivitit der Eindriicke griinden. Aber
wenn wir Eindriicke aufnehmen, miissen wir — das kann
man Kanten einwenden — von solchen Eindriicken und
ihren Merkmalen, indem wir sie zu unterscheiden ver-
stehen, doch etwas wissen. Und umgekehrt erfolgt eine
Spontaneitdt des Denkens nie ohne vorhergehenden An-
trieb, ohne eine Affektion. Dagegen mull man gelten lassen,
daB der Begriff, im Gegensatze zur Anschauung, nicht, wie
diese, unmittelbar auf den Gegenstand geht; das muf} er
aber auch, wenn man iiberhaupt fiir beide Arten psychi-
schen Vorgehens verschiedene Bezeichnungen anwenden
will, eine Art Einschniirungen in dem Biindel von psychi-
schen Elementen, welche im Laufe der Triebgefiihle sich
wie von selbst zusammenfinden. Damit ist jedoch nicht
gesagt, dafl fiir die Genesis von Begriff und Anschauung
bis zu einer gewissen Grenze nicht gleichartige Bestim-
mungen gelten. Es ist daher sowohl mit meiner Auffassung,
der gem&f {iberall Triebgefiihle die erste Etappe der Er-
kenntnis bilden, vereinbar, wenn nach Kant ,die Vor-
stellung nicht unmittelbar auf den Gegenstand geht*,
insoweit nidmlich durch die aus dem Gefiihlsbild sich
18%



270 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

ergebende Anschauung diese Bezogenheit hergestellt wird,
als auch ganz irrelevant fiir die Kantische Philosophie,
daB eine solche Unmittelbarkeit zwischen Vorstellung und
Gegenstand nicht besteht. Es brauchte auch Kant gar
nicht die Teilung vorzunehmen, dalB das Mittelglied, durch
welches die Beziehung einer Vorstellung auf den Gegen-
stand stattfindet, entweder eine ,,Anschauung oder selbst
schon ein Begriff* sein konne. Denn, wie bereits hervor-
gehoben, steckt in dem Begriffe die Vorstellung, in der
Vorstellung die Anschauung auf eine Weise, dal man nie
Begriff, Vorstellung und Anschauung so reinlich vonein-
ander zu scheiden vermag, wie Kant es hier zu tun ver-
sucht. Und wenn somit Kant sagt, dall wir es hier in der
mittelbaren Erkenntnis eines Gegenstandes mit einer Vor-
stellung desselben zu tun haben und dal in dem Ver-
standesbegriffe, soweit er durch ein Urteil begriindet sei,
ein Begriff liege, der fiir viele gelte, und daBl unter diesem
Vielen auch eine gegebene Vorstellung mit einbegriffen
sei, welch letztere denn auf den Gegenstand unmittelbar
bezogen wird, so mdochte ich fragen, wie denn Kant sich
das ohne Anschauung etwa in dem Falle denken wiirde,
wenn er z B. als Gegenstand die Wirme oder das Tast-
gefithl, wie wir diese Empfindungen an unserem Leibe
spiiren (wobei ich natiirlich die Kantsche Einteilung in
Rezeptives als Sinnliches und Spontanes als Verstindiges
auch gelten lassen konnte, weil es sich jetzt allein um das
Verhidltnis Gegenstand-Begriff handelt), voraussetzte und
diesem Gegenstande seinen Begriff gegeniiberstellte. Kurz
— Kant hat durch seine Bezeichnung: Begriff-Vorstellung-
Gegenstand nolens volens die Anschauung zur Vermittlerin
des Erkenntnisprozesses gemacht, womit nach seiner ei-
genen Devise: ,,Keine Erkenntnis der Beschaffenheit einer
Linie, auller man ziehe sie“, d. h. auBler man lasse sich
durch die beim Ziehen der Linie in uns wachgerufenen
Korperempfindungen und -gefiithle beeinflussen — der Ge-
fiihlsanschauung als griindlichster Fundamentierung jeder
Erkenntnis das Wort geredet wird. Kant nannte diesen
Sachverhalt den transzendentalen Gebrauch der Kate-
gorien; und da wir bei Kant nur eine Beeinflussung seitens
des Gemiites fiir die Erklirung der Wirkungen der An-
schauungen gelten lassen diirfen, so ergibt sich, dal die
Kantschen Kategorien eigentlich nur Gefiihlswert haben,
wihrend sie vom Standpunkte des Intellektualismus



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 271

gestatten, dafl man nach Art der Sophistik und des Skepti-
zismus von einem Merkmal zum anderen hingleitet, so daB
wir am Ende nicht mehr wissen, woran wir sind. Denn
aus dem einen kann man ins hundertste und tausendste
gelangen, wenn man nur immer den Hebel gerade da an-
setzt, wo sich ein Ziel ins Auge fassen liBt, insoweit ja
von einem geschlossenen Weltbild aus zu einem anderen
solchen immer eine Ubergangsmethodik im Intellektuali-
stischen sich herausgestalten mufBl. Also nicht blofi 140t
sich Quantitit als ein Quale betrachten, wenn man die
eigentiimlich gefirbte Z&hl- und MeBvorstellung, die Raum-
anschauung und das Zeitgefiihl in Betracht zieht, sondern
auch umgekehrt liegt in der Auseinanderhaltung mannig-
facher Qualia, wie sie insbesondere in moderner Zeit aus
der Vergleichung von Naturkréiften (Licht, Wirme, Elek-
trizitdt) aus den Nivellierungsversuchen in Psychophysik,
Psychopathologie, Naturwissenschaft (auch Sprachkunde,
Linguistik, Vodlkerkunde) iiberhaupt sich ergibt, ein Kon-
tinuitidtsprinzip, wie es nur auf einem mit der mathema-
tischen Methode gewonnenen Erlebnis und blofl verglei-
chendem Gebiete sonst gewdhnlich angenommen wird.
Kurz, man koénnte das, was Kant Quantitit nennt, auch
mit dem Namen Qualitdt bezeichnen und, was er Qualitéit
nennt, Quantitit nennen. Wo bleibt also, gemal3 der oben
von mir erwiesenen teilweisen Identifizierung zwischen
Qualitdt und Dynamismus, die strenge Auseinanderhaltung
von Mathematik und Dynamik? Wo bleibt die (S. 99)
betonte Unterscheidung zwischen mathematischen und
dynamischen Kategorien?

Aber Kant war eingefleischter Mathematiker und An-
thropolog; er kam von diesen beiden Disziplinen her zur
Philosophie; wie solite er da nicht das Mathematische zu
einer Grundsiule machen! und weil er somit eines der
beiden, ihm doch notwendig aufgedrungenen KElemente
festhalten muBte, so war das Mathematische ihm eine
sichere Methode; wo aber sollte das Dynamische beginnen?
Kant hatte daher (nach S. 99) das Dynamische da zuerst
gesehen, wo er zwei aufeinander wirkende Dinge voraus-
setzte: ,Die erste Klasse hat, wie man sieht, keine Kor-
relate, die allein in der zweiten Klasse angetroffen werden.
Dieser Unterschied mull doch einen Grund in der Natur
des Verstandes haben.“ Ja, er hat einen Grund, aber er
hat ihn in der Natur desjenigen Verstandes, der in Etappen



272 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

mittelst der Gefiihlsanschauung, wie wir sahen, zustande
kommt, insofern wir von Verstand verschiedener Ordnungen
sprechen. Und das wird bestitigt durch eine von Kant
selbst gefundene, aber nicht geldste Merkwiirdigkeit. S.170
sagt ndmlich Kant wortlich folgendes, nachdem er den
Grundsatz der Axiomen der Anschauung und den der
Antizipationen der Wahrnehmung in einem mathematisch-
extensiven und in einem mathematisch-intensiven Faktor
gefunden: ,Es ist merkwiirdig, daB wir an GroBen iiber-
haupt a priori nur eine einzige Qualitit, némlich die
Kontinuitat“ (vgl. S. 165. 166), ,an aller Qualitit aber
(dem Realen der Erscheinungen) nichts weiter a priori,
als die intensive Quantitdt derselben, némlich daf} sie
einen Grad haben, erkennen koOnnen, alles Ubrige bleibt
der Erfahrung iiberlassen“. Kant tduscht sich zwar in-
soferne, als er glaubt, dafl es nur eine einzige Qualitit
gibt, ndmlich ,die intensive Quantitdt, wihrend wir doch
ebensoviele ,intensive Quantitaten“ haben, als es Quali-
titen im gewohnlichen Sinne gibt.! Aber die Hauptsache
besteht darin, daf selbst Kanten die Ahnung davon auf-
didmmert, dall mit der Quantitit auch eine Qualitit ver-
bunden sein muB, geradeso, wie umgekehrt, Qualititen
durch Quantititen der wissenschaftlichen Bearbeitung
unterzogen werden. Ein aufmerksamer Leser Kants wird
diesen Quiproquos, wie sie sich offen oder versteckt vor-
finden, nicht bloB da begegnen, wo sie ausdriicklich von
Kant beachtet zu werden scheinen, sondern auch mitten
in dem vollen systematischen Gefiige der Kantischen Philo-
sophie. Mit diesen Sonderbarkeiten wird nun aber den,
auch von Philosophen, wie Engelb. Fischer, anerkannten
Vorziigen des Konigsbergers nichts genommen, wihrend
wir die Berechtigung gewinnen, geradeso liber seine Syste-
matik hinauszugehen, wie Kant iiber die des Leibniz, Hume
und Berkeley.

Wir schlieBen und nehmen als Ergebnis des Ganzen
an: Der Widerspruch, dall etwas als mathematisch gegen-
iiber einem Dynamischen, also ein Exaktes, Vollkommenes,
Gesetzliches gegeniiber einem Unexakten, Unvollkommenen,
Noch-in-Schwebe-Befindlichen aufgestellt wird derart, daB
doch Uberginge zwischen jenem und diesem statthaben
so z, B. die Kategorie der Qualitit als mathematisch gllt

1 Vgl. Schlick, Viertelj. f. w. Philos. v. J. 1910 S. 129.



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 273

wiahrend derselben doch das Dynamische aufgeprigt ist,
eine Tatsache, der Kant allerdings durch die Bemerkung
zuvorkommen will, daB die Klasse der mathematischen
Kategorien ,keine Korrelate hat, die allein in der zweiten
Klasse angetroffen werden“, woneben (S. 99) noch die
schwerwiegende, wenn auch zu einer unrichtigen Deutung
verwendete Bemerkung Kants in Betracht zu ziehen ist:
yDieser Unterschied mufl doch einen Grund in der Natur
des Verstandes haben“ -— dieser Widerspruch 16st sich
auf die Weise, daBl allerdings die Natur des Verstandes
eine durch alle von ihm beherrschten Verhiltnisse hin-
durch wirkende sein muf}, daB jedoch Kant im Irrtum ist,
wenn er das Mathematische als etwas vom Dynamischen
Verschiedenes ansieht. In Wahrheit ist Mathematik An-
schauung, wie Kant selbst sagt. Es fragt sich nur, ob das
Dynamische mit dieser, der Anschauung, nichts zu tun hat;
und da ergibt sich die Eigentiimlichkeit, daB das Dyna-
mische wegen der besonderen Art der in ihm liegenden An-
schauung mit dem Mathematischen auf gleicher Stufe steht.
Denn wie es in der heiligen Schrift heifit: Ehe denn der
Vater war, bin ich, so gilt in der Erkenntnistheorie: allem
Denken geht ein Empfinden, ein Sinnen, eine Empfind-
samkeit, ein Gefiihlsleben voraus. Schon die Padologie
weill uns davon zu erzidhlen, dall dem Kinde die ver-
schwommenen Bilder seiner Wahrnehmungen nur auf dem
Wege der Organgefiihle kund werden. Ehe auch nur der
Schatten eines Begriffes, also auch ehe dasjenige war, was
wir Aunschauung schlechtweg nennen, bestand eine Gefiihls-
anschauung oder eine Anschauung im Gefiihle in unserem
knospenden Seelenleben. Vgl. meine Abhandlung: Ist Kon-
tinuitdt in der Entwicklung des Denkens die Welt? Zeit-
schrift f. Religionspsychologie Bd. 5 (v. J. 1911) S. 155.
,Diejenige Anschauung, sagt Kant, ,welche sich auf den
Gegenstand durch Empfindung bezieht, heiBt empirisch.
Der unbestimmte Gegenstand einer empirischen Anschau-
ung heit Erscheinung.“ Dadurch vor allem, dall Kant
hiermit (S. 48) eine Mehrzahl von Anschauungen vor-
aussetzt, ist wenigstens die Moglichkeit unserer Gefiihls-
anschauung gerettet. Auch Vaihinger weil von der
Moglichkeit verschiedener Anschauungen hier (Kommen-
tar zu Kants Kr. d. r. V.II S, 29) etwas zu sagen: ,Ist*
fragt V., ,,der Gegensatz zu der ,empirischen‘ Anschauung
hier die ,intellektuelle, welche den Gegenstand selbst



274 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

hervorbringt? Ist es vielmehr die ,reine‘ Anschauung,
welche sich itiberhaupt auf keinen wirklichen Gegenstand
bezieht?“ KEs miilite mit sonderbaren Dingen zugehen,
wenn, falls iiberhaupt von einer reinen Anschauung ge-
sprochen werden kann, dieselbe mit keinem wirklichen
Gegenstand zu tun hitte; und ebensowenig mufl bei dem
Hervorbringen des Gegenstandes doch auch die, dieses
Geschift tibernehmende intellektuelle Anschauung sich zu-
nidchst auf den Gegenstand beziehen, einen Gegenstand,
der schlieBlich allumfassend wird. Also bei jeder Art von
Anschauung ist ein Gegenstand gegeben. Es wire auch
sonderbar, wenn von Schauen die Rede ist, ohne daf} etwas
geschaut wiirde; damit ist aber auch das, dessen wir im
Gefiihle bewulBit werden, etwas Gegenstidndliches, und dieses
BewufBitwerden geht dann nicht ohne etwas, dem Intellek-
tualistischen Ahnliches ab, nur daB es viel feiner und
zarter ist als der grobe, allzu gesetzliche und zuwenig
elastische Intellektualismus. Dieser letztere hat es ja ver-
schuldet, daBl Kant mit seiner Vorliebe fiir die Mathematik
gerade in den beiden, der Mathematik dienenden Vor-
stellungsarten von Raum und Zeit sein Hauptquartier auf-
schlug, da er dann von hier aus alles, was sich uns an
Denkoperationen bietet, beherrschen wund erkliren zu
konnen vermeinte. Und doch ist seine subjektive Form
der Raum- und Zeitanschauung nichts Anderes als eine
Abart meiner Gefiihlsanschauung, deren intellektualisti-
schem Bestandteil aus Anlall gewisser, noch niaher zu er-
ortender, damit verbundener Umstidnde ich den Namen
,Iragheitsmaxime*“ geben mochte. Aber auBlerdem ist in
diesem Mathematischen die Abneigung gegen alles Tele-
ologische gelegen, obgleich auch Kant (ausdriicklich in der
Krit. d. Urteilschr.) stillschweigend, wie alle Philosophie,
desselben mnicht entraten konnte. Waren wir ja sonst
blindlings dem starren Schicksale unterworfen, wéihrend
wir jetzt iiberall nach einem Zwecke (alias: Grunde) fragen.
Géibe es dieses Zweck-Niitzliche nicht, dann hitten wir auch
kein Gefiihl. Ich will nur ein Beispiel hervorheben! So
fallt uns bald auf, daB die meisten Tiere ihre Augen nicht
beide vorn auf dem Kopfe tragen, sondern auf der Seite
nach rechts oder links. Forscht man nach dem Grunde,
so gelangen wir zu dem Ergebnis, daBl diese Seitlichkeit
von einer anderen Seitlichkeit begleitet ist, ndmlich von
der relativen Plattgedriicktheit des ganzen Korpers. Wih-



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 279

rend die Brust des Menschen in breiter Front dem Be-
schauer sich darbietet, ist diese Brust bei den meisten
Tieren ausgebogen, so daBl sie wie bei den Hiihnern,
Fischen usw. da, wo sie wie beim Menschen, eine Fliche
bietet, in einer Kante endigt. Es mag nun vielleicht die
Notwendigkeit herrschen, dafi durch das, ebenfalls an der
hier flachen Seite angebrachte Auge diese flache Seite
beschirmt und etwaige, hier besonders gefihrliche Angriffe
abgewehrt werden.

Wir haben hier aber ein Beispiel nicht fiir die Intel-
lektualistik, sondern fiir das Gefiihl, weil wir im Grunde
diese rein mathematische Erwéigung nur auf der Basis
selbst gefiihliter Vorkommnisse fiir die theoretisch-philo-
sophische Erdrterung passieren lassen kénnen. Und mit
dieser Selbstfithlung ist dann die endgiiltige (z¢20c) Fassung
(26yoc) in dem damit aufgestellten und intellektualistisch
gewordenen teleologischen Prinzipe gegeben.

Setzt man sich aber ein mathematisches Prinzip von
vornherein in seiner ganzen intellektualistischen Bedeu-
tung, und mag diese letztere auch nur in einem viel-
sagenden Worte, wie Erscheinung und Anschauung liegen,
fest, dann bindet man sich die Hénde, also daf} jeder Wege-
lagerer mit seinen Sarkasmen und Befehdungen auf be-
grifflicher Bahn wuns als Spielball seiner Raubgeliiste
betrachtet und unserem Intellektualismus bald ein Bein
gestellt hat. Das ist unserem Kant so oft passiert, so dab,
um diese Behauptung zu erhirten, gar leicht ein Beweis
in der Kantschen Schrift: Untersuchg. iib. d. D. d. Grunds.
d. natiirl. Theol. u. d. Moral v. J. 1863 (Akad. Ausg. 1, 1
S. 282) sich finden ldBt, da schon die Uberschrift des § 4
uns im Zusammenhange mit meiner bisherigen Darlegung
die Unrichtigkeit der XKantschen Behauptung =zeigt, in
welcher nichts weniger angenommen wird, als eine Stufen-
folge der Schwierigkeiten in den einzelnen KErkenntnis-
zweigen. So sagt nimlich Kant: ,Das Objekt der Mathe-
matik ist leicht und einféltig, der Philosophie aber schwer
und verwickelt.” Kant sagt in der Ausfithrung: ,Man
darf zum Beispiel nur die leichte FaBlichkeit eines arith-
metischen Gegenstandes, der eine ungeheure Vielheit in
sich begreift, mit der viel schwereren Begreiflichkeit einer
philosophischen Idee, darin man nur wenig zu erkennen
sucht, zusammenhalten, um sich davon zu iiberzeugen.
Das Verhiltnis einer Trillion zur Einheit wird ganz deutlich



276 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

verstanden, indessen daf} die Weltweisen den Begriff der
Freiheit aus ihren Einheiten, d. i. ihren einfachen und be-
kannten Begriffen, noch bis jetzt nicht haben verstindlich
machen konnen.“* Man beachte aber bei allen diesen Er-
offnungen Kants, daBl er eigentlich vor allem die Pflicht
hatte, uns dariiber aufzukldren, was er unter ,Verstehen,
Verstand, verstindlich® versteht. Da er aber das, was
hinter diesen Begriffen stecken soll, nicht erklirt, sondern
nur voraussetzt, so kann man ihm seine eigenen Worte
entgegenhalten, welche er (Kr. d. r. V. 8. 103 £) beziiglich
der Notwendigkeit einer transzendentalen Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe auf Grund des Unterschiedes
quid facti und quid iuris gebraucht hat.

AuBerdem ist nur jener Charakter ein tiichtiger, der,
wenn auch aus zartem Anfang, zu immer stirkerem Kerne
sich herausgebildet hat. Das geschieht aber immer nur,
wenn unsere als echt und wahr gefiihlten Interessen als
dieser Kern gelten. Die Einzelzustinde der Seele sind
nadmlich nicht zugleich einfache; sie sind im Gegenteile
auflerordentlich kompliziert. Und nur da, wo wir in der
so vielfach verzweigten Pflanze Geist immer den richtigen
Kern treffen, nur da laBt sich auch in der Zeit der Rat-
losigkeit, der Versuchung mit dem notwendigen Gleichmut
und dem entsprechenden Quantum an Kaltbliitigkeit dem
Hervorwachsen des entscheidenden Gefiihls mit Ruhe ent-
gegensehen. Auf diesem Wege erklidrt sich, was mit dem
14. Lehrsatze des 4. Teiles der Ethik von Spinoza gemeint
ist, wenn es heillit: ,Die wahre Erkenntnis des Guten und
Schlechten kann einen Affekt, sofern sie wahr ist, nicht
hemmen, sondern allein, sofern sie als Affekt angesehen
wird.“ Wir hitten damit eigentlich das genaue Wider-
spiel dessen, was von Kant in seinem Schriftchen iiber die
Art, wie man seiner aufgeregten Gefiithle Meister wird,
gesagt wird, da Kant gerade umgekehrt als Sp. meint,
ein Affekt werde nur gehemmt, wenn man das Gefiihl in
seine Verstandesbestandteile auflost. Es wiirde damit nur
bestitigt, was ich bereits im J. 1806 in den Kantstudien
(S. 462) bemerkt habe: ,Da nun mit der Kantschen ,An-
schauung‘ eine Affektion unseres Gemiites gemeint ist,
welche sich auf einen Gegenstand bezieht, durch welchen
wir ,gerithrt’ werden (vgl. Vaihinger, Komm. II S. 6), so
weist das auf das Gemiit und eigentlich auf jenen Ein-
druck, den uns die Dinge vor allem in quantitativer Weise



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnlsphllosophle aus. 277

machen, da tiiberall in dem Gefiihle eine grofiere oder
kleinere Intensitdt desselben vor allem, und zwar eben
deshalb in Raum und Zeit sich bemerkbar macht. Damit
haben wir also eine Anschauung durch das Gefiihl gefun-
den, die sich in allem von teleologischer Seite zeigt, wie
wir aus der Kr. d. U. gesehen. Da aber jedes Urteil, so-
fern es teleologisch ein reflexives, kein bestimmendes ist,
so hat das, was Kant Reflexionsbegriff nennt, die groiBSte
Bedeutung.** Das Wahre ist nach Spinoza so weit vom
Affekt entfernt, daB, wie Spinoza in dem Beweise zu dem
erwidhnten Lehrsatze dartut, das Wahre nicht imstande
ist, auf den Affekt zu wirken, insofern mittelst des Affektes
nur eine Gradation dieses und nicht eines anderen Seelen-
zustandes, also im Vergleiche zum Wahren, das aus dem
Verstande resultiert, etwas ermdglicht wird, was ein mit
dem Wahren Unvergleichliches ist. ,Und folglich kann
die wahre Erkenntnis des Guten und Schlechten einen
Affekt, sofern sie wahr ist, nicht hemmen.“ Und da auch
nach Spinoza noch der Ausweg iibrig bleibt, dal} eine Idee
zugleich Affekt sei, so kann nur auf diesem Wege die Be-
einflussung des Affektes durch die Idee erfolgen.

Das Gebiet der Gefithle mit ihrer Verbindungsmog-
lichkeit mit den ibrigen Eigenschaften des Seelenlebens
ist zu lange brach O‘eleg,en als daB in der Erlebnis-,
pragmatischen und emotional- dynamlsehen Phllosoph1e
vereint mit den Forschungsergebnissen der Psychophysik
nicht allméhlich neue Wege erdffnet und ein neues Feld
umgeackert werden sollte. Es diirfte aber damit zugleich
dem Forscher auf dem Gebiete der Philosophiegeschichte
wie Schuppen von den Augen fallen, wenn er z. B. Kants
Systematik in dem, von mir eingehaltenen Sinne auf-
merksam betrachtet, eine Systematik, welche nur auf dem
Boden hartnickig, ja kaprizios festgehaltener mathema-
tischer Methode erwachsen ist, zugleich mit dem Versuch,
auf Grund formalistisch-hypothesenhafter Betrachtung
metaphysische Deutungen vorzunehmen, die Kant eigent-
lich in seiner Einleitung selbst abzuweisen sich energisch
bemiihte.



	Beleuchtung der Kantschen Philosophie von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus

