
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Beleuchtung der Kantschen Philosophie von dem modernen
Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus

Autor: Zahlfleisch, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


261

BELEUCHTUNG DER KANTSCHEN PHILOSOPHIE

VON DEM MODERNEN GESICHTSPUNKTE

DER ERLEBNISPHILOSOPHIE AUS.

VON Prof. DR. JOH. ZAHLFLEISCH.
9<$X>

Es gibt meines Wissens kaum einen Erklärer Kants,
der ihm nicht Widersprüche nachweist. Und da somit
feststeht, daß Kants Philosophie ihre schwachen Seiten hat,
mag man auch seinen Hauptgedanken billigen, so reizt es
den Philosophen immer, die Ursachen jener Unebenheiten
zu ergründen. Da die im folgenden kurz vorzutragende
Ansicht neu ist und noch dazu auf einer, bei mir
feststehenden systematischen Anschauung beruht, die
allerdings genauer hier zu entwickeln nicht angeht, so dürfte
die folgende Auseinandersetzung nicht ohne Interesse sein.

Die durch alle Hauptwerke Kants, insbesondere durch
die Kritik der reinen Vernunft wie ein roter Faden sich
hindurchziehende Unterscheidung zwischen Theoretischem
und Praktischem, Verstand und Vernunft, Wissenschaft
und Moral, Mathematischem und Dynamischem hat einen
tiefen Hintergrund in der seelisch-geistigen Beschaffenheit
des Menschen. Daran erkennen wir ja jeden echten
Philosophen, daß er mit dem unverfälscht Menschlichen in
fortwährender Fühlung bleibt. So unterscheidet Kant
auch in der Elementarlehre (transz. Logik: Analytik der
Grundsätze S. 1571) zwischen dem mathematischen und
dynamischen Gebrauche der Synthesis bei der Anwendung
der reinen Verstandesbegriffe auf mögliche Erfahrung,
so daß also diese Synthesis der reinen Verstandesbegriffe
entweder „bloß auf die Anschauung", wie bei der Mathematik,

oder „auf das Dasein einer Erscheinung überhaupt"
geht, so daß dies auf die „Objekte einer möglichen
empirischen Anschauung" sich bezieht. — Es ist nun ein
ungemein lehrreiches Schauspiel, die anfangs erwähnte
doppelte Methodik Kants kennen zu lernen, da er sagt,
daß die von der erwähnten verschiedenartigen Synthesis

1 Ausg. Reclam.



262 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

Gebrauch machenden Grundsätze, soweit sie auf der
mathematischen Eigenart beruhen, „unbedingt notwendig, d. i.
apodiktisch lauten, die aber des dynamischen Gebrauches
werden zwar auch den Charakter einer Notwendigkeit a

priori, aber nur unter der Bedingung des empirischen
Denkens in einer Erfahrung, mithin nur mittelbar bei
sich führen", und hernach soll die Tafel der Kategorien
dazu herhalten, die Ableitung der Tafel der Grundsätze
zu bieten. Hierbei zeigt sich unserem Kant die Notwendigkeit,

die Kategorien der Größe und Qualität einerseits
und die zwei letzten Kategorien anderseits voneinander zu
trennen, so daß die aus den ersten beiden Kategorien
fließenden Grundsätze von denjenigen, welche auf Grund
der beiden letzten sich ergeben, „sich namhaft unterscheiden"

(S. 158) : „indem jene einer intuitiven, diese aber einer
bloß diskursiven, obzwar beiderseits einer völligen Gewißheit

fähig sind". Ich bemerke vor allem: Wie kann Kant
trotz des angegebenen Unterschiedes von einer „beiderseits
völligen Gewißheit", also doch wieder von einem beiderseits
gleichen, meritorischen Bestände reden? Aber der zu
Anfang von mir vorgeführte Unterschied wird hiermit seinem
Ursprünge nach immer deutlicher. Denn Kant fährt fort:
„Ich werde daher jene die mathematischen, diese die
dynamischen Grundsätze nennen", woneben die diesen Unterschied

vom gewöhnlichen Standpunkte erläuternde
Anmerkung für unsere Frage weniger ins Gewicht fällt als
die eben gemachte Unterscheidung der zwei ersten und
der zwei letzten Kategorien, insofern die zweite unter allen
vier Kategorien, die Qualität, jedem von vornherein
bezüglich ihrer Einreihung unter die, den mathematischen
Grundsätzen doch entsprechenden mathematischen beiden
Kategorien (trotz der Kantschen Bemerkung S. 91)) großes
Bedenken erweckt, da hier nicht mehr von Aggregaten,
wie die Anmerkung ganz richtig hervorhebt, sondern in
Wahrheit von Dynamismen die Rede ist. Denn wo sollte
anders als im Gebiete des Qualitativen von „dynamisch"
die Rede sein? Und damit wäre im Umriß der Widerspruch

Kants gegen sich selber aufgewiesen, wie ich
anfänglich dargelegt. Wir werden das im einzelnen zeigen.
Um aber ja keinen Zweifel an der Problemstellung zu
lassen, welche uns hier beschäftigt, will ich die Sache
noch einmal beleuchten. — Selbst in dem Falle, wenn mir
jemand nicht zugeben wollte, daß Quantität und Qualität



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 263

mehr verschieden, sind als Kant durch seine bloße
Aufeinanderfolge als Nummer 1 und 2 in den Kategorien es
Wort haben will, brauche ich mich nur darauf zu berufen,
daß das Mathematische, unter welches Kant beide ersten
Kategorien (S. '.<9), die Quantität und die Qualität, einreiht,
doch gewiß nichts, soweit es Zahlen an sich bedeutet, mit
dem Qualitativen zu tun hat. Dühring hat sogar seinerzeit
gezeigt, wie heute Geißler, daß das rein Mathematische,
sowie es Kant voraussetzt, mit dem Qualitativen nichts zu
tun hat. Und für den Laien ist es auch ganz
selbstverständlich, daß wir da, wo man annimmt, daß jemand z. B.
einen Cheviot- oder .Flanellstoff vom Kaufmann verlangt,
nicht voraussetzt, daß der letztere nun mit dem Meterstab
in der Hand die Qualität des verlangten Stoffes untersucht

und nachdem er den Stab angelegt, dem etwa
zweifelnden Käufer auf Grund der Teilstriche des Stabes ad
oculos demonstriert, daß dort Cheviot, hier Flanell
vorhanden ist. Wenn wir genau sein wollen, dann hat in der
Tat Kant diesen Fehler begangen, der überall da vorkommt,
wo man geistige, seelische Eigenschaften mit Instrumenten
mißt, die nur mathematische oder Zahlenangaben machen.
Ich glaube, jetzt ist die Sache, um die es sich handelt,
wenigstens analogischerweise klar geworden. Schon
früher hat Kant (S. 156 f.) bemerkt, daß es reine Grundsätze

a priori gebe, die Kant gleichwohl doch nicht dem
reinen Verstände eigentümlich beimessen möchte, weil sie
nicht aus Begriffen, sondern aus reinen Anschauungen
(obgleich vermittelst des Verstandes) gezogen sind;
Verstand ist aber das Vermögen der Begriffe. Die Mathematik

hat dergleichen Grundsätze a priori, „aber ihre
Anwendung", d. h. die Anwendung der auf bloßen reinen
Anschauungen beruhenden Grundsätze „auf Erfahrung,
mithin ihre objektive Gültigkeit, ja die Möglichkeit solcher
synthetischer Erkenntnis a priori (die Deduktion derselben)
beruht doch immer", insofern also Wirklichkeiten als
Ergebnis sich zeigen sollen, „auf dem reinen Verstände".

Ich glaube, wir haben hiermit, wie ich gleich zeigen
werde, eine Hauptquelle der Kantschen, von allen Seiten
anerkannten Widersprüche entdeckt, eine Quelle, auf welche
auch der früher aus der falschen Charakterisierung der
Kategorien herrührende Widerspruch zurückgeht.

Es handelt sich nämlich vor allem um einen Verstand
verschiedener Ordnungen, wie um einen Dynamismus eben



264 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

solcher Art, d. h. wieder um einen Dynamismus verschiedener

Ordnungen. Spricht nämlich Kant davon (S. 99),
daß seine Einteilung der Kategorien in mathematische und
dynamische auf einem Unterschiede beruht, welcher „doch
einen Grund in der Natur des Verstandes haben muß",
sagt er dann, daß durch die Anschauung nicht ohne
Mitwirkung des Verstandes Grundsätze a priori sich bilden
(S. 157), dann hat die Natur des Verstandes eine
Mittelstellung zwischen Anschauung und Begriff. Kommt nun
noch dazu, daß reine Verstandesbegriffe (während sonst
der Verstand somit etwas Unreines sein muß) von außen
her auf die Erfahrung angewendet werden (S. 157 Anfang
des 3. Absatzes), während Erfahrung selbst ohne Verstand
nicht denkbar ist, dann haben wir in der Tat dreierlei
Verstand schon in diesen wenigen Darlegungen gefunden:
den Verstand, den man braucht, um Erfahrungen zu bilden,
dann den Verstand, der bei der Benutzung der Anschauungen

zu dem Zwecke der Aufstellung von Grundsätzen
(a priori) niedrigerer Ordnung angewendet wird, endlich
den zur Herstellung von reinen Verstandesbegriffen nötigen
Verstand. Insofern aber mit und in diesen verschiedenen
Ordnungen des Verstandes alle Kategorien tätig sind,
müssen die dynamischen ebensogut, wie die mathematischen,

auf die mannigfache Verwendung des Verstandes
Einfluß üben, und somit erhalten wir wieder dreierlei
Nuanzierungen des dynamischen (wenn der Ausdruck
erlaubt ist) Verstandes. Und daß dies auch, abgesehen von
den Kategorien in den gewöhnlichen Lagen des seelischen
und geistigen Lebens, sich so verhält, läßt sich leicht
zeigen. Nehmen wir z. B. an, eine Vorstellung, eine
Denkmaterie habe verschiedene, einander übergeordnete
Bedeutungen erlangt, was ja möglich ist, wenn wir finden,
daß z. B. ein Individuum, eine Art, eine Gattung als mit
dem Merkmal Mensch behaftet erscheinen kann, so steckt
darin nicht bloß eine verschiedene Begrifflichkeit, sondern
auch eine, je nach der zum Zwecke, diese Begrifflichkeiten
theoretisch oder praktisch zu verwenden, aufgewendeten
Methode von dem geistig-seelischen Apparat in verschiedener

Weise gebrauchte Kraftentfaltung, deren Wirkung
auf die einzelnen übereinander stehenden Begrifflichkeiten
sich überträgt, so daß wir bei lebhaftem Gebrauch unseres
geistigen Vermögens auch etwas von dem damit gegebenen
Formelhaften des eigenen Ichs, sagen wir, das Triebhafte



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 265

und unser ganzes reale Sein Treffende in die Begrifflichkeit
hineinlegen; denn dadurch erst erhält das geistige

Operat sein Interesse für uns, da uns ein lebensfernes, also
seelenloses, um nicht zu sagen alles Lebens- und Wirkensgefühls

bares Geistiges nichts hilft. Eucken fragt im
Hinblick auf diese Mannigfaltigkeit der Bilder (Einführg. i.
d. Philos, d. Geisteslebens, v. J. 1908 S. 4): „Wie könnten
derartige" ins Große gehende übereinander liegende
Begrifflichkeiten, die sogenannten Weltanschauungen,
„subjektive Bilder", wie sie durch eine rege dichtende
Metaphysik erzeugt werden, „so leidenschaftliche Erregung und
Bewegung bewirken", daß die einen flüchtig vorüberzögen,
während die anderen durch die ihnen innewohnende
geistige Kraft das Vermögen erlangten, die Gemüter zu
bezwingen und Jahrtausenden gegenwärtig zu bleiben, sich
also im Kampfe gegenüber anders Denkenden zu erhalten,
„so viel Liebe und Haß erzeugen"?

Die Antwort auf diese Frage liegt in der
Weltentwicklung. Diese geht innerlich vor sich : Alles Äußere ist
nur eine durch unsere Empfindung gegebene, irgendwie
bestehende Masse, weil, wie nicht bloß Kant gezeigt hat,
das Innere, das Ich, selbstherrlich ist und wir der Natur
gebieten, d. h. wir der Natur, nicht die Natur uns die
Gesetze vorschreibt. Das ist nun allerdings nicht so
gemeint, als. wäre hier Natur und dort unser Ich und als
müßte jene Natur von diesem unserem Ich unterjocht
werden. Vielmehr ist auch die von Kant angenommene
Sinnlichkeit, ein seinem Denken unzugängliches, als von
ihm vorausgesetzt bezeichnetes Gebiet (ein neuer
Widerspruch Kants, da wir ja nach Kants allgemein gehaltener

Äußerung auch der Sinnlichkeit Gesetze vorschreiben
müßten), die eine Seite des Kantischen Dualismus. Kant
hat vielmehr im Auge gehabt, daß der Mensch durch
Beherrschung der Dinge, mittelst seines Geistes, der Natur
und den physischen Erscheinungen gegenüber seine
Selbstherrlichkeit dadurch behauptet, daß die, sonst tote und
vom Menschen unmöglich zu handhabende Natur erst
dadurch für ihn nützlich wird und überhaupt Leben gewinnt,
daß er, der Mensch, in seinem Geiste ihre Gesetze erkennt
und die Natur damit erst handsam macht. Aber weil die
Aufstellung dieser Gesetze nur an der Hand seiner, des

Menschen, eigenen subjektiven, gleichsam von Kindesbeinen

an gefühlten und an den eigenen Gliedern erprobten



266 Beleuchtung der Ivantschen Philosophie

Empfindsamkeiten möglich geworden ist, so muß, insofern
auch diese Auffassungsfähigkeit gemäß dem Fortschritte
der Zeit und der Methode immer und immer eine andere
wird, die Veränderbarkeit der damit gegebenen
Weltanschauungen entstehen, wie sie im Ablaufe der Zeiten
nacheinander sich bilden: M. E.W. die Triebgefühle, welche
aus der Entwicklung der in unserem Ich auf die besagte
Weise zutage tretenden Gefühlszustände und Erkenntnisse
erwachsen, liegen, wie Schichten prae- und posthistorischer
Massenverschiebungen unserer irdischen Gesteinswelt
übereinander, so daß, ganz im Sinne zwar des Ziehens der
Linie bei ihrem Konstruieren, auch es ganz erklärlich ist,
was Eucken nur im Fragetone der Erklärung anheim
gegeben hat. Weil nämlich in alle unsere Erkenntnisse die,
früher als Gefühlshilfen aufgewiesenen Interessen mit
einfließen und da dieselben Zustände in diesem Sinne sich
fortwährend wiederholen, so liegt es nahe, daß sich jeder
Denker, jeder Mensch dieser Gefühle und Ideen in jedesmal

verschiedener Weise bedient, sooft er irgendeiner
Bedeutung dieser gefühlshaften Anschauungen bedarf.
Handelt es sich hierbei doch um unser Sein oder Nichtsein.

Dasselbe hängt nicht von der Auffassung oder auch
nur von dem Dasein gewisser Begrifflichkeiten, sondern
einzig und allein davon ab, wie wir uns fühlen, im
Extremen, ob wir gesund oder krank sind, also in der Regel,
ob wir uns mit unserem eben immer uns betreffenden Lose
zufrieden (Frieden haltend mit uns und unserer
Umgebung) finden oder ob wir von Unzufriedenheit gleichsam
aufgewühlt und zerrissen werden. Die Intellektualismen,
die Worte, mit denen wir uns und anderen ein Zeichen
von diesem, unserem inneren Zustande geben, welcher der
Gesamtreflex der ganzen Weltzustände ist, wie sie auf uns
Einfluß gewinnen, sind bloße Symbole, hinter welchen das,
eigentlich unser Wesen ausmachende Gewoge und Getriebe
unserer Selbst- oder Ichzustände lauert, treten deshalb in
den Hintergrund vor gewissen Gefühlsbildern, mittelst
welcher wir uns von unseren Verhältnissen der
wesenhafteren Eigenschaften unserer ganzen Person Rechenschaft

geben. Wie sich auf Grund einer solchen
Gefühlsanschauungsweise das Weltbild jedenfalls viel einfacher
als mittelst der bisherigen Intellektualistik gestalten müßte,
das deutlich auszuführen, soll einer anderen Gelegenheit
vorbehalten bleiben. Für jetzt steht fest, daß wir in Kants



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 267

geschildertem Verhalten den naturgemäßen Niederschlag
meiner, auf dem von selbst sich darbietenden Wege der
natürlichen Forschung gewonnenen Triebgefühlsanschauung,

wie sie jedem seelischen Wesen eigen ist, zu suchen
haben, welcher Lehre gemäß eine Abstufungstheorie in
allen Vermögen stattfindet, eine Abstufung, wie sie uns
in Rücksicht auf den Verstand bereits in erster Linie
begegnete und wie sie bezüglich des Gefühls, recte des im
Kantschen Ausdrucke des Dynamischen gelegenen
Grundsätzlichen, uns noch eingehender beschäftigen wird. Es
kann nämlich nicht geleugnet werden, daß die offenkundigen

Diskrepanzen bei Kant irgendwo ihren Ursprung
haben müssen. Dieser liegt in der Auflösung alles Intel-
lektualistischen und Rationalistischen in einer höheren,
wenn auch noch immer profanen Macht, die von manchen
Neueren geahnt und mit dem nichtssagenden Ausdrucke
des Unbewußten bezeichnet, aber doch nicht gehörig
positiv bestimmt wurde. Insofern in jedem Dynamischen
aber eine kraftvolle und damit eindeutig bestimmte,
daneben aber auch eine verschwommene, allem Wissen
unzugängliche Potenz liegt, insoferne läßt sich in die letztere
manches hineinschmuggeln, was von uns sonst nicht gut
untergebracht werden könnte. Vgl. meine Abhandlung
vom J. Ic98 (Über Analogie und Phantasie im Arch, für
system. Philosophie).

Daß aber das Dynamische einen Qualitäts-, ja einen
Gefühlseinschlag enthält, läßt sich auf Grund des von Kant
betonten subjektiven, von den Neueren angenommenen und
nicht auszuschaltenden Introjektionsfaktors nicht bezweifeln;

denn wir können nicht anders als von dem, uns
durch eine, mit Gefühl amalgamierte Empfindsamkeitsresultante,

die sich in unserem lebendigen und mit Seele
durchgeistigten Leibe manifestiert und physiognomisiert,
und durch die damit gegebene Methode sich abhebenden
Resultat aus zu irgendeiner Erkenntnis, in welcher also
Gefühl, amalgamiert mit intellektueller Anschauung steckt,
zu unserem Denken gelangen. Wie allerdings das intellektuelle

Anschauen entsteht, müßte noch deutlicher
ausgeführt werden. Vorläufig glaube ich es bei dem
Hinweise darauf bewenden lassen zu dürfen, daß alles, was
wir intellektuell nennen, das Ergebnis einer ungemein
langen Kette von Anschauungselementen ist, welche mit
uns seit unserer frühesten Jugend in Gefühlsanschauungs-

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 18



268 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

zuständen groß geworden und allmählich erstarkt sind,
so daß wir das ursprünglich Weiche und Flüssige
derselben jetzt gar nicht mehr erkennen. Damit wäre nun
aber bewiesen, daß alles Begriffliehe ursprünglich auf dem
Fundamente der Gefühlsanschauung ruhte und daß es auch
da, wo es zu vermeintlichem Verstandesmäßigen erstarkte,
dieses Zeichen seines jugendlichen Ursprunges noch irgendwie

an sich tragen muß. Damit ist also auch bewiesen,
daß so etwa in der Kategorie der Quantität das
Dynamische unseres Erlebnisgefühles enthalten ist, und Kant
hat unrecht, das Dynamische von der Quantität
auszuschließen, sowie er unrecht hat, das Mathematische in die
Qualität hineinzulegen. Doch was rede ich vom
Mathematischen als Gegensatz zum Dynamischen? Besteht
überhaupt dieser Gegensatz?

Das Mathematische, sagt Kant selbst, rührt an das
Anschauliche: ich kann von einer Linie ihr Wesen nicht
erkennen, außer ich ziehe sie; das ist der Inbegriff der
Anschauung, die sich eben wieder in meinem Leibe als
lebendig-geistigem Mittel zusammenfindet und aus einzelnen
Gefühlserfahrungseinheiten seelisch summiert. Damit zeigt
sich die Natur unserer gesunden Vernunft auch bei Kant
auf dem besten Wege, aus der dumpfen Atmosphäre des
Begrifflichen auf die lebensvolle und farbenreiche
Oberfläche des Anschaulichen und des lebendigen Erlebnisses
hinaufzustreben. O, hätte der kritische Philosoph diesem
Drange nachgegeben

Anstatt dessen hat Kant hartnäckig sich darauf
versteift, aus seinen, nun einmal von ihm als notwendigerweise

grundlegend angenommenen bloß begrifflichen
Kategorien, die er für das allein selig machende Mittel alles
Erkennens betrachtete, seine Hilfsmittel jeder Beurteilung
der Dinge abzuleiten, aus ihnen all das herauszunehmen,
was er zur weiteren Methodik seines Philosophierens
bedürfen zu müssen glaubte. Vorgearbeitet hatte er für
dieses sein Bemühen bereits in einer eigenartigen
Festsetzung des Wahrheitsbegriffes, der mittelst der Synthesis
a priori eine Erkenntnis von Gegenständen zu gewähren
versprach (S. 153 f.), ein Vorgehen, das nur durch die
Vermittlung der Anschauung zwischen Begriff und Gegenstand

ermöglicht ist (S. 88). Kant hat allerdings sich hier
nicht ganz so, sondern eher im gegenteiligen Sinne
ausgedrückt. Aber seine Trennung von Sinnlichkeit und



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 269

Verstand ist unhaltbar. „Der Verstand" ist allerdings
„kein Vermögen der Anschauung", aber ebensowenig kann
er der Anschauung entraten ; denn „Begriffe ohne Inhalt
sind leer"; und dieser Inhalt ist eben die aus dem
sinnlichen Material uns zukommende Anschauung. Richtig ist
auch der Kantsche Satz (S. 88) : „Es gibt aber, außer der
Anschauung, keine andere Art zu erkennen, als durch
Begriffe", obwohl damit K. bereits wieder etwas zugestanden,

was er durch den unmittelbar vorhergehenden Satz
verneint hatte. Denn der Verstand, die Erkenntniskraft,
geht in Wahrheit nicht bloß auf die Erkenntnis durch
Begriffe, sondern auch auf die durch Anschauung, wie
Kant durch diesen zweiten Satz behauptet. Eine Erkenntnis
ist aber wieder nur denkbar durch Anwendung des
Verstandes, also, wenn durch Anschauung eine Erkenntnis
zustande kommt, so ist Verstand im Spiele, während Kant
hier und im folgenden den Verstand von der Anschauung
ausschließen möchte. Auf diese Trennung zwischen
Verstand und Anschauung läuft alles Folgende hinaus:
Anschauungen seien Affektionen, mittelst der Begriffe dagegen
erfolge eine Ordnung von Vorstellungen. Begriffe sollen
sich daher auf Spontaneität des Denkens, sinnliche Anschauungen

auf Rezeptivität der Eindrücke gründen. Aber
wenn wir Eindrücke aufnehmen, müssen wir — das kann
man Kanten einwenden — von solchen Eindrücken und
ihren Merkmalen, indem wir sie zu unterscheiden
verstehen, doch etwas wissen. Und umgekehrt erfolgt eine
Spontaneität des Denkens nie ohne vorhergehenden
Antrieb, ohne eine Affektion. Dagegen muß man gelten lassen,
daß der Begriff, im Gegensatze zur Anschauung, nicht, wie
diese, unmittelbar auf den Gegenstand geht; das muß er
aber auch, wenn man überhaupt für beide Arten psychischen

Vorgehens verschiedene Bezeichnungen anwenden
will, eine Art Einschnürungen in dem Bündel von psychischen

Elementen, welche im Laufe der Triebgefühle sich
wie von selbst zusammenfinden. Damit ist jedoch nicht
gesagt, daß für die Genesis von Begriff und Anschauung
bis zu einer gewissen Grenze nicht gleichartige
Bestimmungen gelten. Es ist daher sowohl mit meiner Auffassung,
der gemäß überall Triebgefühle die erste Etappe der
Erkenntnis bilden, vereinbar, wenn nach Kant „die
Vorstellung nicht unmittelbar auf den Gegenstand geht",
insoweit nämlich durch die aus dem Gefühlsbild sich

18*



270 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

ergebende Anschauung diese Bezogenheit hergestellt wird,
als auch ganz irrelevant für die Kantische Philosophie,
daß eine solche Unmittelbarkeit zwischen Vorstellung und
Gegenstand nicht besteht. Es brauchte auch Kant gar
nicht die Teilung vorzunehmen, daß das Mittelglied, durch
welches die Beziehung einer Vorstellung auf den Gegenstand

stattfindet, entweder eine „Anschauung oder selbst
schon ein Begriff" sein könne. Denn, wie bereits
hervorgehoben, steckt in dem Begriffe die Vorstellung, in der
Vorstellung die Anschauung auf eine Weise, daß man nie
Begriff, Vorstellung und Anschauung so reinlich voneinander

zu scheiden vermag, wie Kant es hier zu tun
versucht. Und wenn somit Kant sagt, daß wir es hier in der
mittelbaren Erkenntnis eines Gegenstandes mit einer
Vorstellung desselben zu tun haben und daß in dem
Verstandesbegriffe, soweit er durch ein Urteil begründet sei,
ein Begriff liege, der für viele gelte, und daß unter diesem
Vielen auch eine gegebene Vorstellung mit einbegriffen
sei, welch letztere denn auf den Gegenstand unmittelbar
bezogen wird, so möchte ich fragen, wie denn Kant sich
das ohne Anschauung etwa in dem Falle denken würde,
wenn er z. B. als Gegenstand die Wärme oder das
Tastgefühl, wie wir diese Empfindungen an unserem Leibe
spüren (wobei ich natürlich die Kantsche Einteilung in
Rezeptives als Sinnliches und Spontanes als Verständiges
auch gelten lassen könnte, weil es sich jetzt allein um das
Verhältnis Gegenstand-Begriff handelt), voraussetzte und
diesem Gegenstande seinen Begriff gegenüberstellte. Kurz
•—• Kant hat durch seine Bezeichnung: Begriff-Vorstellung-
Gegenstand nolens volens die Anschauung zur Vermittlerin
des Erkenntnisprozesses gemacht, womit nach seiner
eigenen Devise: „Keine Erkenntnis der Beschaffenheit einer
Linie, außer man ziehe sie", d. h. außer man lasse sich
durch die beim Ziehen der Linie in uns wachgerufenen
Körperempfindungen und -gefühle beeinflussen — der
Gefühlsanschauung als gründlichster Fundamentierung jeder
Erkenntnis das Wort geredet wird. Kant nannte diesen
Sachverhalt den transzendentalen Gebrauch der
Kategorien; und da wir bei Kant nur eine Beeinflussung seitens
des Gemütes für die Erklärung der Wirkungen der
Anschauungen gelten lassen dürfen, so ergibt sich, daß die
Kantschen Kategorien eigentlich nur Gefühlswert haben,
während sie vom Standpunkte des Intellektualismus



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 271

gestatten, daß man nach Art der Sophistik und des Skeptizismus

von einem Merkmal zum anderen hingleitet, so daß
wir am Ende nicht mehr wissen, woran wir sind. Denn
aus dem einen kann man ins hundertste und tausendste
gelangen, wenn man nur immer den Hebel gerade da
ansetzt, wo sich ein Ziel ins Auge fassen läßt, insoweit ja
von einem geschlossenen Weltbild aus zu einem anderen
solchen immer eine Übergangsmethodik im Intellektuali-
stischen sich herausgestalten muß. Also nicht bloß läßt
sich Quantität als ein Quale betrachten, wenn man die
eigentümlich gefärbte Zähl- und Meßvorstellung, die
Raumanschauung und das Zeitgefühl in Betracht zieht, sondern
auch umgekehrt liegt in der Auseinanderhaitung mannigfacher

Qualia, wie sie insbesondere in moderner Zeit aus
der Vergleichung von Naturkräften (Licht, Wärme,
Elektrizität) aus den Nivellierungsversuchen in Psychophysik,
Psychopathologie, Naturwissenschaft (auch Sprachkunde,
Linguistik, Völkerkunde) überhaupt sich ergibt, ein
Kontinuitätsprinzip, wie es nur auf einem mit der mathematischen

Methode gewonnenen Erlebnis und bloß
vergleichendem Gebiete sonst gewöhnlich angenommen wird.
Kurz, man könnte das, was Kant Quantität nennt, auch
mit dem Namen Qualität bezeichnen und, was er Qualität
nennt, Quantität nennen. Wo bleibt also, gemäß der oben
von mir erwiesenen teilweisen Identifizierung zwischen
Qualität und Dynamisrnus, die strenge Auseinanderhaltung
von Mathematik und Dynamik? Wo bleibt die (S. 99)
betonte Unterscheidung zwischen mathematischen und
dynamischen Kategorien?

Aber Kant war eingefleischter Mathematiker und An-
thropolog; er kam von diesen beiden Disziplinen her zur
Philosophie; wie sollte er da nicht das Mathematische zu
einer Grundsäule machen! und weil er somit eines der
beiden, ihm doch notwendig aufgedrungenen Elemente
festhalten mußte, so war das Mathematische ihm eine
sichere Methode; wo aber sollte das Dynamische beginnen?
Kant hatte daher (nach S. 99) das Dynamische da zuerst
gesehen, wo er zwei aufeinander wirkende Dinge voraussetzte:

„Die erste Klasse hat, wie man sieht, keine
Korrelate, die allein in der zweiten Klasse angetroffen werden.
Dieser Unterschied muß doch einen Grund in der Natur
des Verstandes haben." Ja, er hat einen Grund, aber er
hat ihn in der Natur desjenigen Verstandes, der in Etappen



272 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

mittelst der Gefühlsanschauung, wie wir sahen, zustande
kommt, insofern wir von Verstand verschiedener Ordnungen
sprechen. Und das wird bestätigt durch eine von Kant
selbst gefundene, aber nicht gelöste Merkwürdigkeit. S. 170
sagt nämlich Kant wörtlich folgendes, nachdem er den
Grundsatz der Axiomen der Anschauung und den der
Antizipationen der Wahrnehmung in einem mathematisch-
extensiven und in einem mathematisch-intensiven Faktor
gefunden: „Es ist merkwürdig, daß wir an Größen
überhaupt a priori nur eine einzige Qualität, nämlich die
Kontinuität" (vgl. S. 165. 166), „an aller Qualität aber
(dem Realen der Erscheinungen) nichts weiter a priori,
als die intensive Quantität derselben, nämlich daß sie
einen Grad haben, erkennen können, alles Übrige bleibt
der Erfahrung überlassen". Kant täuscht sich zwar in-
soferne, als er glaubt, daß es nur eine einzige Qualität
gibt, nämlich „die intensive Quantität", während wir doch
ebensoviele „intensive Quantitäten" haben, als es Qualitäten

im gewöhnlichen Sinne gibt.1 Aber die Hauptsache
besteht darin, daß selbst Kanten die Ahnung davon
aufdämmert, daß mit der Quantität auch eine Qualität
verbunden sein muß, geradeso, wie umgekehrt, Qualitäten
durch Quantitäten der wissenschaftlichen Bearbeitung
unterzogen werden. Ein aufmerksamer Leser Kants wird
diesen Quiproquos, wie sie sich offen oder versteckt
vorfinden, nicht bloß da begegnen, wo sie ausdrücklich von
Kant beachtet zu werden scheinen, sondern auch mitten
in dem vollen systematischen Gefüge der Kantischen
Philosophie. Mit diesen Sonderbarkeiten wird nun aber den,
auch von Philosophen, wie Engelb. Fischer, anerkannten
Vorzügen des Königsbergers nichts genommen, während
wir die Berechtigung gewinnen, geradeso über seine Systematik

hinauszugehen, wie Kant über die des Leibniz, Hume
und Berkeley.

Wir schließen und nehmen als Ergebnis des Ganzen
an: Der Widerspruch, daß etwas als mathematisch gegenüber

einem Dynamischen, also ein Exaktes, Vollkommenes,
Gesetzliches gegenüber einem Unexakten, Unvollkommenen,
Noch-in-Schwebe-Befindlichen aufgestellt wird derart, daß
doch Übergänge zwischen jenem und diesem statthaben,
so z. B. die Kategorie der Qualität als mathematisch gilt,

1 Vgl. Schlick, Viertelj. f. w. Philos, v. J. 1910 S. 129.



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 273

während derselben doch das Dynamische aufgeprägt ist,
eine Tatsache, der Kant allerdings durch die Bemerkung
zuvorkommen will, daß die Klasse der mathematischen
Kategorien „keine Korrelate hat, die allein in der zweiten
Klasse angetroffen werden", woneben (S. 99) noch die
schwerwiegende, wenn auch zu einer unrichtigen Deutung
verwendete Bemerkung Kants in Betracht zu ziehen ist:
„Dieser Unterschied muß doch einen Grund in der Natur
des Verstandes haben" — dieser Widerspruch löst sich
auf die Weise, daß allerdings die Natur des Verstandes
eine durch alle von ihm beherrschten Verhältnisse
hindurch wirkende sein muß, daß jedoch Kant im Irrtum ist,
wenn er das Mathematische als etwas vom Dynamischen
Verschiedenes ansieht. In Wahrheit ist Mathematik
Anschauung, wie Kant selbst sagt. Es fragt sich nur, ob das
Dynamische mit dieser, der Anschauung, nichts zu tun hat;
und da ergibt sich die Eigentümlichkeit, daß das
Dynamische wegen der besonderen Art der in ihm liegenden
Anschauung mit dem Mathematischen auf gleicher Stufe steht.
Denn wie es in der heiligen Schrift heißt: Ehe denn der
Vater war, bin ich, so gilt in der Erkenntnistheorie: allem
Denken geht ein Empfinden, ein Sinnen, eine Empfindsamkeit,

ein Gefühlsleben voraus. Schon die Pädologie
weiß uns davon zu erzählen, daß dem Kinde die
verschwommenen Bilder seiner Wahrnehmungen nur auf dem
Wäge der Organgefühle kund werden. Ehe auch nur der
Schatten eines Begriffes, also auch ehe dasjenige war, was
wir Anschauung schlechtweg nennen, bestand eine
Gefühlsanschauung oder eine Anschauung im Gefühle in unserem
knospenden Seelenleben. Vgl. meine Abhandlung: Ist
Kontinuität in der Entwicklung des Denkens die Welt?
Zeitschrift f. Religionspsychologie Bd. 5 (v. J. 1911) S. 155.

„Diejenige Anschauung," sagt Kant, „welche sich auf den
Gegenstand durch Empfindung bezieht, heißt empirisch.
Der unbestimmte Gegenstand einer empirischen Anschauung

heißt Erscheinung." Dadurch vor allem, daß Kant
hiermit (S. 48) eine Mehrzahl von Anschauungen
voraussetzt, ist wenigstens die Möglichkeit unserer
Gefühlsanschauung gerettet. Auch Vaihinger weiß von der
Möglichkeit verschiedener Anschauungen hier (Kommentar

zu Kants Kr. d. r. V.II S. 29) etwas zu sagen: „Ist,"
fragt V., „der Gegensatz zu der ,empirischen' Anschauung
hier die intellektuelle', welche den Gegenstand selbst



274 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

hervorbringt? Ist es vielmehr die ,reine' Anschauung,
welche sich überhaupt auf keinen wirklichen Gegenstand
bezieht?" Es müßte mit sonderbaren Dingen zugehen,
wenn, falls überhaupt von einer reinen Anschauung
gesprochen werden kann, dieselbe mit keinem wirklichen
Gegenstand zu tun hätte; und ebensowenig muß bei dem
Hervorbringen des Gegenstandes doch auch die, dieses
Geschäft übernehmende intellektuelle Anschauung sich
zunächst auf den Gegenstand beziehen, einen Gegenstand,
der schließlich allumfassend wird. Also bei jeder Art von
Anschauung ist ein Gegenstand gegeben. Es wäre auch
sonderbar, wenn von Schauen die Rede ist, ohne daß etwas
geschaut würde; damit ist aber auch das, dessen wir im
Gefühle bewußt werden, etwas Gegenständliches, und dieses
Bewußtwerden geht dann nicht ohne etwas, dem Intellek-
tualistischen Ähnliches ab, nur daß es viel feiner und
zarter ist als der grobe, allzu gesetzliche und zuwenig
elastische Intellektualismus. Dieser letztere hat es ja
verschuldet, daß Kant mit seiner Vorliebe für die Mathematik
gerade in den beiden, der Mathematik dienenden
Vorstellungsarten von Raum und Zeit sein Hauptquartier
aufschlug, da er dann von hier aus alles, was sich uns an
Denkoperationen bietet, beherrschen und erklären zu
können vermeinte. Und doch ist seine subjektive Form
der Raum- und Zeitanschauung nichts Anderes als eine
Abart meiner Gefühlsanschauung, deren intellektualisti-
schem Bestandteil aus Anlaß gewisser, noch näher zu er-
örtender, damit verbundener Umstände ich den Namen
„Trägheitsmaxime" geben möchte. Aber außerdem ist in
diesem Mathematischen die Abneigung gegen alles
Teleologische gelegen, obgleich auch Kant (ausdrücklich in der
Krit. d. Urteilschr.) stillschweigend, wie alle Philosophie,
desselben nicht entraten konnte. Wären wir ja sonst
blindlings dem starren Schicksale unterworfen, während
wir jetzt überall nach einem Zwecke (alias: Grunde) fragen.
Gäbe es dieses Zweck-Nützliche nicht, dann hätten wir auch
kein Gefühl. Ich will nur ein Beispiel hervorheben! So
fällt uns bald auf, daß die meisten Tiere ihre Augen nicht
beide vorn auf dem Kopfe tragen, sondern auf der Seite
nach rechts oder links. Forscht man nach dem Grunde,
so gelangen wir zu dem Ergebnis, daß diese Seitlichkeit
von einer anderen Seitlichkeit begleitet ist, nämlich von
der relativen Plattgedrücktheit des ganzen Körpers. Wäh-



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 275

rend die Brust des Menschen in breiter Front dem
Beschauer sich darbietet, ist diese Brust bei den meisten
Tieren ausgebogen, so daß sie wie bei den Hühnern,
Fischen usw. da, wo sie wie beim Menschen, eine Fläche
bietet, in einer Kante endigt. Es mag nun vielleicht die
Notwendigkeit herrschen, daß durch das, ebenfalls an der
hier flachen Seite angebrachte Auge diese flache Seite
beschirmt und etwaige, hier besonders gefährliche Angriffe
abgewehrt werden.

Wir haben hier aber ein Beispiel nicht für die Intel-
lektualistik, sondern für das Gefühl, weil wir im Grunde
diese rein mathematische Erwägung nur auf der Basis
selbst gefühlter Vorkommnisse für die theoretisch-philosophische

Erörterung passieren lassen können. Und mit
dieser Selbstfühlung ist dann die endgültige (xiloc) Fassung
(Àôyoc) in dem damit aufgestellten und intellektualistisch
gewordenen teleologischen Prinzipe gegeben.

Setzt man sich aber ein mathematisches Prinzip von
vornherein in seiner ganzen intellektualistisehen Bedeutung,

und mag diese letztere auch nur in einem
vielsagenden Worte, wie Erscheinung und Anschauung liegen,
fest, dann bindet man sich die Hände, also daß jeder
Wegelagerer mit seinen Sarkasmen und Befehdungen auf
begrifflicher Bahn uns als Spielball seiner Raubgelüste
betrachtet und unserem Intellektualismus bald ein Bein
gestellt hat. Das ist unserem Kant so oft passiert, so daß,
um diese Behauptung zu erhärten, gar leicht ein Beweis
in der Kantschen Schrift: Untersuchg. üb. d. D. d. Grunds,
d. natürl. Theo!, u. d. Moral v. J. 1863__(Akad. Ausg. 1, 1

S. 282) sich finden läßt, da schon die Überschrift des § 4
uns im Zusammenhange mit meiner bisherigen Darlegung
die Unrichtigkeit der Kantschen Behauptung zeigt, in
welcher nichts weniger angenommen wird, als eine Stufenfolge

der Schwierigkeiten in den einzelnen Erkenntniszweigen.

So sagt nämlich Kant: „Das Objekt der Mathematik

ist leicht und einfältig, der Philosophie aber schwer
und verwickelt." Kant sagt in der Ausführung : „Man
darf zum Beispiel nur die leichte Faßlichkeit eines
arithmetischen Gegenstandes, der eine ungeheure Vielheit in
sich begreift, mit der viel schwereren Begreiflichkeit einer
philosophischen Idee, darin man nur wenig zu erkennen
sucht, zusammenhalten, um sich davon zu überzeugen.
Das Verhältnis einer Trillion zur Einheit wird ganz deutlich



276 Beleuchtung der Kantschen Philosophie

verstanden, indessen daß die Weltweisen den Begriff der
Freiheit aus ihren Einheiten, d. i. ihren einfachen und
bekannten Begriffen, noch bis jetzt nicht haben verständlich
machen können." Man beachte aber bei allen diesen
Eröffnungen Kants, daß er eigentlich vor allem die Pflicht
hatte, uns darüber aufzuklären, was er unter „Verstehen,
Verstand, verständlich" versteht. Da er aber das, was
hinter diesen Begriffen stecken soll, nicht erklärt, sondern
nur voraussetzt, so kann man ihm seine eigenen Worte
entgegenhalten, welche er (Kr. d. r. V. S. 103 f.) bezüglich
der Notwendigkeit einer transzendentalen Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe auf Grund des Unterschiedes
quid facti und quid iuris gebraucht hat.

Außerdem ist nur jener Charakter ein tüchtiger, der,
wenn auch aus zartem Anfang, zu immer stärkerem Kerne
sich herausgebildet hat. Das geschieht aber immer nur,
wenn unsere als echt und wahr gefühlten Interessen als
dieser Kern gelten. Die Einzelzustände der Seele sind
nämlich nicht zugleich einfache; sie sind im Gegenteile
außerordentlich kompliziert. Und nur da, wo wir in der
so vielfach verzweigten Pflanze Geist immer den richtigen
Kern treffen, nur da läßt sich auch in der Zeit der
Ratlosigkeit, der Versuchung mit dem notwendigen Gleichmut
und dem entsprechenden Quantum an Kaltblütigkeit dem
Hervorwachsen des entscheidenden Gefühls mit Ruhe
entgegensehen. Auf diesem Wege erklärt sich, was mit dem
14. Lehrsatze des 4. Teiles der Ethik von Spinoza gemeint
ist, wenn es heißt : „Die wahre Erkenntnis des Guten und
Schlechten kann einen Affekt, sofern sie wahr ist, nicht
hemmen, sondern allein, sofern sie als Affekt angesehen
wird." Wir hätten damit eigentlich das genaue Widerspiel

dessen, was von Kant in seinem Schriftchen über die
Art, wie man seiner aufgeregten Gefühle Meister wird,
gesagt wird, da Kant gerade umgekehrt als Sp. meint,
ein Affekt werde nur gehemmt, wenn man das Gefühl in
seine Verstandesbestandteile auflöst. Es würde damit nur
bestätigt, was ich bereits im J. 19U6 in den Kantstudien
(S. 462) bemerkt habe: „Da nun mit der Kantschen
,Anschauung' eine Affektion unseres Gemütes gemeint ist,
welche sich auf einen Gegenstand bezieht, durch welchen
wir ,gerührt' werden (vgl. Vaihinger, Komm. II S. 6), so
weist das auf das Gemüt und eigentlich auf jenen
Eindruck, den uns die Dinge vor allem in quantitativer Weise



von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus. 277

machen, da überall in dem Gefühle eine größere oder
kleinere Intensität desselben vor allem, und zwar eben
deshalb in Raum und Zeit sich bemerkbar macht. Damit
haben wir also eine Anschauung durch das Gefühl gefunden,

die sich in allem von teleologischer Seite zeigt, wie
wir aus der Kr. d. U. gesehen. Da aber jedes Urteil,
sofern es teleologisch ein reflexives, kein bestimmendes ist,
so hat das, was Kant Reflexionsbegriff nennt, die größte
Bedeutung." Das Wahre ist nach Spinoza so weit vom
Affekt entfernt, daß, wie Spinoza in dem Beweise zu dem
erwähnten Lehrsatze dartut, das Wahre nicht imstande
ist, auf den Affekt zu wirken, insofern mittelst des Affektes
nur eine Gradation dieses und nicht eines anderen Seelen-
zustandes, also im Vergleiche zum Wahren, das aus dem
Verstände resultiert, etwas ermöglicht wird, was ein mit
dem Wahren Unvergleichliches ist. „Und folglich kann
die wahre Erkenntnis des Guten und Schlechten einen
Affekt, sofern sie wahr ist, nicht hemmen." Und da auch
nach Spinoza noch der Ausweg übrig bleibt, daß eine Idee
zugleich Affekt sei, so kann nur auf diesem Wege die
Beeinflussung des Affektes durch die Idee erfolgen.

Das Gebiet der Gefühle mit ihrer Verbindungsmöglichkeit
mit den übrigen Eigenschaften des Seelenlebens

ist zu lange brach gelegen, als daß in der Erlebnis-,
pragmatischen und emotional-dynamischen Philosophie,
vereint mit den Forschungsergebnissen der Psychophysik
nicht allmählich neue Wege eröffnet und ein neues Feld
umgeackert werden sollte. Es dürfte aber damit zugleich
dem Forscher auf dem Gebiete der Philosophiegeschichte
wie Schuppen von den Augen fallen, wenn er z. B. Kants
Systematik in dem, von mir eingehaltenen Sinne
aufmerksam betrachtet, eine Systematik, welche nur auf dem
Boden hartnäckig, ja kapriziös festgehaltener mathematischer

Methode erwachsen ist, zugleich mit dem Versuch,
auf Grund formalistisch-hypothesenhafter Betrachtung
metaphysische Deutungen vorzunehmen, die Kant eigentlich

in seiner Einleitung selbst abzuweisen sich energisch
bemühte.


	Beleuchtung der Kantschen Philosophie von dem modernen Gesichtspunkte der Erlebnisphilosophie aus

