Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Artikel: Schnitzer und Petrus
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

226 Schnitzer und Petrus.

SCHNITZER UND PETRUS!
Von Dr. VERMEULEN.
_.*_.—

Viele werden sich iiber diese Uberschrift wundern, nicht wenige sich
dartiber &drgern. Staunen und Argernis versuche ich durch eine kurze
Erklirung zu beseitigen.

Schnitzer — ich wage nicht von ihm als von einem ,akademischen
Lehrer“? zu reden — betrachtet Petrus nicht als semesglelchen Er ist
von Petrus benachteilt. Er hat ,eine personliche Fehde“,® eine person-
liche Rechtsforderung gegen ,Simon, Jonas’ Sohn“. Dieser Apostel, der
Dinge wissen sollte, die nicht von Fleisch und Blut geoffenbart sind, dieser
Schliisseltrager des Reiches der Wahrheit, des Himmelreiches, dieser Mann,
dessen bindende und losende Gewalt auf Erden und im Himmel gilt,
dieser ,galildische Fischer“,* auf welchem die Gnadengabe der Unfehl-
barkeit ruht, dieser Mann, der fortleben sollte in einem unfehlbaren Papst,
er, ja er hat Schnitzer genommen, was Schnitzer und Schnitzer allein
gehort: die Souverdnitit der unfehlbaren Wissenschaft.s ,Nun gibt es
auf der ganzen Welt keine Einrichtung, die so unermefBliche Anspriiche
erhebt, wie das Papsttum.“ So Schnitzer, I, S. VII. Welcher Art diese
Anspriiche sind, sagt er I, S. 24: ,Sein [Jesu] ganzes Offentliches Leben
und Wirken war ein einziger, von flammender Entriistung getragener
Krieg wider die emporende Heuchelei und AnmaBlung einer satten, selbst-
gerechten, hochmiitigen Priester- und Theologenkaste und wider die uner-
traglichen Lasten, die sie anderen aufbiirdete, wihrend sie selbst keinen
Finger riihrte. Durch alle Jahrhunderte drang das markerschiitternde
Wehe, das er den Pharisiern und Schriftgelehrten zuschleuderte, — und
er hitte daran denken sollen, eine neue Hohepriester- und Pharisderkaste
zu schaffen und seine eigenen Jiinger und Anhinger in die driickenden
Bande eines noch viel hirteren und schmihlicheren Joches zu schmieden?
Unermiidlich hatte er auf Verinnerlichung, Vertiefung, Vereinfachung des
religiosen Lebens gedrungen und Gottes unverbriichliche Gebote allem
menschlichen Gewissenszwang entgegengestellt, — und er hitte neue
AuBerlichkeiten einfithren, neue Menschensatzungen, neue Statuten, neue
FuBangeln bringen sollen? Das eine Groke, Letzte und Hochste hatte
er immer verkiindet, die Liebe zu Gott und zum Néchsten; mit zértlicher
Hirtensorge hatte er die irrende Seele ihrem Gotte, das pﬂlchtvergessene
Kind seinem Vater ans erbarmende Herz gelegt, — und er hatte die

1 Hat Jesus das Papsttum gestiftet? Eine dogmengeschichtliche
Untersuchung von Dr. Joseph Schnitzer, Professor an der Universitét
Miinchen. 2. verbesserte Auflage. Augsburg 1910. — Das Papsttum
eine Stiftung Jesu? Von Dr. Joseph Schnitzer. Augsburg 1910. Das
erste wird S. I; das zweite S. II zitiert.

-2 8, 1. VIL 8 8. IL IIL + 8 I, 1L

5 I, VII: ,Wenn sich die hier vorhegende zweite Auflage eine ver-
besserte nennt, so wird der aufmerksame Leser die Berechtigung hierzu
an vielen Stellen unschwer entdecken.* Eine griindlich verbesserte
Auflage ist natiirlich ein Ding der Unméglichkeit.



Schnitzer und Petrus. 227

Seele und Gott neuerdings auseinanderreifen und ein Heer anspruchsvoller
Mittelpersonen zwischen sie dringen sollen? Zu Sohnen Gottes hatte er
seine Lieblinge geadelt, und er hitte sie zu Pfaffenknechten erniedrigen
sollen? Kindlichkeit, Demut und Selbsterniedrigung hatte er stets gepredigt
und seinen Jungern ausdriicklich verboten, sich Meister oder Vater oder
Fithrer nennen zu lassen, da sie alle untereinander Brider und Kinder
desselben Vaters seien, — und er hétte neue hierarchische Gewalten und
Rangordnungen griinden sollen?*

Erstens vel gleiche man mit diesen leidenschaftlichen Worten folgende
Stelle [S. I, 23]: ,Uberblickt man nun -die von der neueren Forschung in
der Frage nach der biblischen Grindung der Kirche und des Primats
eingenommene Haltung, so ldBt sich eine erfreuliche Besserung gegeniiber
der Behandlungsweise, wie sie im Reformationszeitalter beliebt war,
unmoglich verkennen. Namentlich ist man protestantischerseits ruhiger
und objektiver geworden. Nicht mehr blinder Hal wider den ,romischen
Antichrist®, nicht mehr konfessionelle Befangenheit und leidenschaftliche
Polemik fithrt das Wort, sondern ernste wissenschaftliche Erwiigung.
Nicht mehr nach Konfessionen scheiden sich die Gegner, sondern nach
Griinden.*

Zweitens sind die Behauptungen S.s iiber die ,anspruchsvollen Mittel-
personen* unwahr. Es liBt sich immer noch unter dem Krummstab gut
leben. Im allgemeinen kann man, auch heutzutage sicher, sagen, dal} sie
,diese driickenden Bande eines hiirteren und schmaéhlicheren Joches nicht
schmieden*, sondern vielleicht sich gar zu sehr des Ausspruches erinnern, daf
es besser sei, de nimia misericordia Deo rationem reddere. Gibt
es Ausnahmen von der Regel? Nun, so handeln sie einfach gegen das
ausdriickliche Gebot des Herrn: Reges gentium dominantur eorum,
vos autem non sic. In keinem Falle ist mit diesen Auslassungen S.s
die Unechtheit der Worte des Herrn bewiesen.

Schnitzer ist in dem Kampf um sein gutes Recht Sieger. Frage ihn
selber. Er hat den Réiuber seiner Ehre medugeschlagen Petrus 1ist
zerschmettert.

Kann ich denn anders reden als von ,Schnitzer und Petrus?“ Hat
der Benachteiligte nicht Recht auf den ersten Platz? Was rede ich von
Petrus? Frage Nippold,® es gibe bei Schnitzer keinen Petrus mehr.
Petrus ist eine ,legendire Personlichkeit®, er ist Statthalter nicht ,des
geschichtlichen, sondern des auferstandenen mystisch visionédren Jesus*.?

Noch eine Erkldrung habe ich fir die auffallende Uberschrift. Allein
sie ist von einer etwas anderen Art. Der Glaube Petri, auf den die kirche
erbaut ist, ist so schon in seiner kindlichen Demut. Er ist nur unfehlbar
durch und um Gottes willen. Der Glaube S.s ist ein Glaube an S. durch
sich und um seiner selhst willen.

L

Im Jahre 1890 veroffentlichte Dr. Schnitzer Berengar. In dieser
Schrift finden sich schon viele recht verdichtige AuBerungen. Er spricht
vom ,hohen sittlichen Ernste, der den Scholastikus stets beseelte.” 8. 20.
Dagegen: ,Lanfranc scheint von der entehrenden Makel nicht frei zu

6 Nippold in der Frankfurter Zeitung vom 24. Juli 1910:
Schnitzer, Koch, Merkle.
1 8. 1, 47.



228 Schnitzer und Petrus.

sein, seinen Freund Berengar verraten und die Rolle eines gemeinen
Denunzianten gegen ihn gespielt zu haben.” S. 28, Ebenso S. 51; 86;
108; 306: 307. Diese Stellen waren Prof. Knopfler im ersten Hefte
der Paussauer Monatsschrift noch nicht genug. Dagegen wurde im
,Offertenblatt fiir die gesamte kath. Geistlichkeif Deutschlands“ [Nr. 2
1891] darauf aufmerksam gemacht, wie einer, der auf diese Weise iiber
Berengar und iiber die gelehrten Gegner Berengars schreibt, sich schwer
im Einklang mit der Kirche halten wiirde. Nun gesteht Schnitzer selber
I, S. V.: ,Darum darf den Historiker auch die gleiBnerische Mahnung
nicht irre machen, daB es doch heilige Pflicht wie jedes Gliubigen, so
namentlich des Theologen sein miisse, sich im Einklang mit der Kirche
zu halten, ,sentire cum Ecclesia‘. Ich gestehe, daBl ich dieser
Phrase niemals einen ertrdglichen Sinn abzugewinnen vermochte.® . .
,lch war noch ein Schulbub, als die Aufregung wegen des vati-
kanischen Konzils und der pépstlichen Unfehlbarkeit alle Volkskreise bis
hinein in die Wohnstube des einfachen Biirgers und Handwerkers durch-
zitterte.® Auch bei mir zu Hause wurde dariuber zwischen dem Vater
und seinen Freunden, die ihn abends nach vollbrachtem Tagewerk oder
an den Sonntagnachmittagen besuchten, aufs eifrigste debattiert. Immer
wieder horte ich da von den Professoren Dollinger und Friedrich und
vom Pfarrer Renftle reden, der frither in meiner Heimat Benefiziat
gewesen war. Da kam dann auf die Schriftstellen die Sprache, wie Jesus
selbst den Petrus den Fels der Kirche genannt habe, der sogar die Holle
nichts anhaben konne, und wie er nur ihm?® die Schliissel des Himmel-
reiches und seine Limmer und Schafe anvertraut habe, — Stellen, die
ich auch schon von der Schule her kannte. Dann wieder hiell es, ob
denn ein Mensch, wie doch auch der Papst sei, unfehlbar gleich Gott sein
konne,'® und warum man dies jetzt erst auf einmal glauben miisse, da
man doch so lange auch ohne dies ausgekommen.!t Solche Gespriche,
die sich in der Hitze der Unterhaltung nicht selten zu formlichen Rede-
gefechten auswuchsen, bei denen es auch an Verwundeten nicht fehlte,
setzten sich von der Wohnstube, wo die Ménner tagten und wir Kinder
mit dem Gesellen lauschten, in die Werkstiitte und auf das Feld fort, wo
wir zusammen die liindlichen Arbeiten verrichteten. Namentlich war unser
Geselle Joseph, ein braver fleilliger, sinniger, grithelnder Bursche, wiele
Jahre ilter als ich, aber mein vertrautester Freund, durch diese religiosen

8 Schon Sokrates hatte gesagt (Platon, Apolog. Socr. 23): ,Weil die
Handwerker in ihrem Handwerk zu Hause sind, so meint ein jeder, er
sei auch in allen iibrigen Dingen der Gescheiteste.* Und der alte
griechische Kirchenvater Basilius klagt, daB zu seiner Zeit die Weiber
sogar auf dem Markte heftig iiber die schwierigsten Fragen der Trinitit
disputierten.

9 Unwahr, daB in der katholischen Schule gelehrt wird, daBl nur
Petrus die Schliissel des Himmelreiches anvertraut sind. Auch den
ibrigen Aposteln, infolgedessen auch ihren Nachfolgern sind die Schliissel
anvertraut. Cfr. Conc. Trid. sess. XIV. c¢. VI. can. XV. — ebenso Cate-
chismus Conc. Trid. II. ¢c. V., 14.

10 Gleichfalls eine grobe Entstellung der katholischen Lehre.

1 Unwahr. Schnitzer selber schreibt I, 45: ,Agatho (678—81) fiihrte
die Worte: ,Stirke deine Briider* zum Beweise der absoluten Irrtum-
losigkeit des hl. Stuhles an.“ Ubrigens wiirde dieser Einwand gegen
jede Dogmaerklirung sprechen.



Schnitzer und Petrus. 2oy

Debatten offenbar innerlich tief ergriffen und ungicher gemacht worden.
Und so iiberraschte er mich eines Tages mit der Frage: »>Bub, was meinst
du, wenn die geistlichen Herren am Ende gar blof so sagen? Wenn es
vielleicht auch mit dem andern nichts ist, wie es mit der Unfehlbarkeit
hapert?« Ich erschrak damals heftig. Denn ich hatte von meinen Eltern,
besonders von meiner innig frommen, tiefreligiosen Mutter und von meinen
strenggldubigen Tanten, aber auch in der Schule eine christliche Erziehung
genossen und empfand schon den leisesten Zweifel an der Wahrheit der
uns als heiligstes Gotteswort eingeprigten Kirchenlehre als Frevel. »Aber
Joseph, erwiderte ich, was fillt denn dir ein? Was weil denn der
Dollinger? Der Bischof mufl es doch besser wissen!« Und da nahm
mich der wackere Geselle — ich vergesse es mein Lebtag nicht — bei
der Hand und sagte zu mir: »Gelt, Bub, das versprichst du mir, wenn
du selbst einmal grof und studiert bist — ich sollte nimlich damals bald
nach Dillingen zum Studieren kommen — dann sagst du uns einfachen
Leuten aufrichtig, ob alles wirklich so ist, wie wir es von der Kirche
aus glauben miissen.« Und das versprach ich ihm.

Lingst liegt er unter der Erde, mein lieber, guter Joseph. Aber
unzéhligemal habe ich an ihn und jene Stunde gedacht, die die Geburts-
stunde meines Zweifels war. Und wenn wir uns einst wiedersehen sollten
im Jenseits, — ich mochte ihm nicht als Liigner unter die Augen treten.®

Da haben wir den Schliissel zu Schnitzers religioser Entwicklung,
So geht er ans Gymnasium. Das parititische Gymnasium ist wohl nicht
die geeignete Stelle, religitse Zweifel zu beseitigen. Nun folgen die philo-
sophischen und theologischen Studien. Ein tieferes philosophisches
Studium “ist in einem Jahre unmoglich. Vor allem miiiten die Ficher
verringert werden. Warum soll der angehende Theologe, der schon am
Gymnasium mehr als geniigend Zeit und Gelegenheit gehabt hat, Mathe-
matik, Physik, Botanik, Weltgeschichte, Kunstgeschichte, Klassiker zu
studieren, die fiir die scholastische Philosophie so kostbare Zeit fiir das
alles opfern? Auch trifft hier die Bemerkung des Rektors Paul zu: ,Es
hingt weiter davon ab, wie die kiinftige Zusammensetzung der Universitét
sich gestaltet, insbesondere die der Lehrkirper. Und hierfur kommt es
natiirlich darauf an, daB das Professoren-Kollegium in Verbindung mit
der Kgl. Staatsregierung stets bemiiht ist, auf die bestmogliche Weise fiir
Ersatz und Erginzung zu sorgen ohne unberechtigte Nebenrucksmhten “12
Der Theologie-Professor soll nicht blo8 Theoretiker sein, sondern auch in
der Praxis geubt und als Professor gerne in der Seelsorge vor allem heim
Predigtamt, titig sein. Es riicht sich nur zu oft, wenn der Professor nur
Spezialist'® sein will. Es ist ein tiefzubeklagender MiBstand, wenn einer
von vornherein auf eine Professur spekuliert und als Schiiler schon
Spezialstudien treibt. Schnitzer dagegen geht so weit, es zu bedauern,
daB Dollinger ,einst Professor der Dogmatik gewesen, und obschon zur
Geschichte ubergegangen Dogmatiker noch immer gebheben war“. (I, S. 3.)
In keinem Fache ist der Spezialist weniger am Platze als in der Theologle
Unméglich kann er ein guter Historiker sein, ohne eingehende dogmatische
Studien gemacht zu haben unmoglich ein guter I&anomst ohne die
K1rchen0’e:ch1chte griindlich zu kenuen. Mancher ist schon durch seine

12 (tedanken iiber das Universititsstudium.* Rede beim Antritt des
Rektorats der Ludwig-Maximilians-Universitit von Dr. Paul. 1909.

13 Auf der 16. kirchlich-sozialen Konferenz der protest. Theologen
,wiinschte Prof. Dr. Legius-Kénigsberg den Theologie-Professoren nicht zu
starkes Spezialistentum.* A. Abendztg. 8.Juni 1911.



230 Schnitzer und Petrus.

einseitigen Spezial-Studien zugrunde gegangen. So einer sucht eine Preis-
aufgabe zu losen. Je glinzender der Erfolg, um so weniger werden
spiter die notwendigen elementaren Studien gemacht. Die Folge ist, daB
z. B. ein berithmter Universitatsprofessor, der von mehreren Hochschulen
einen Ruf bekommen, nicht einmal das kennt, was ein Kind aus seinem
Katechismus gelernt hat, nl. daB das Konzil von Trient iiber das Fegfeuer
Glaubenssiitze gelehrt habe.

Warum hier diese Digression tiber die Studien eines Theologen; was
haben alle diese Auseinandersetzungen mit S. zu tun? Weil es sehr
darauf ankommt, welche Studien jemand gemacht und welche Lehrer er
gehabt hat. Ohne dem ,iurare in verba magistri“ das Wort zu
reden, ist es doch klar, daBl der begabte und fleilige Schiiler nicht allein
seinen Lehrer hort, sondern auch an ihm hingt, ihn liebt, bewundert
und infolgedessen ,quisque iudicat, prout est affectus®. Es wird
doch wohl einen groBen Unterschied, auch fiir das spitere Leben und
Denken, machen, ob man zu Fillen eines Hettinger, Hergenrother,
Denzinger oder eines Schell und F. X. Kraus sal. Wer dies alles bedenkt,
fuhlt es als selbstverstindlich heraus, dafi eine Schrift, wie diejenige S.s
ist, ,nicht etwa verstockter Bosheit, verblendetem Hochmut oder sonstigen
Lastern und Leidenschaften entspringen mull, sondern ,einen neuen
traurigen Beleg fiir die absolute Unfihigkeit“ ¢ dieser einseitig ,gerichteten
Theologen* bildet. Der verhingnisvolle Schritt Schnitzers, Schriften wie
diese zu veroffentlichen, ist gewill zu bedauern, an erster Stelle fiir ihn
selbst, — allein es wird durch das Gesagte erklarlich, wie ein Doktor der
Theologie und Universititsprofessor dazu kommen konnte, ich hiitte fast
gesagt, mubte. Wer A sagt, mul auch B sagen. Es ist die logische
Konsequenz. Liest man die von Doktoranden aufgestellten Thesen, deren
Verteidigung, wie man erzihlt, fast cine Komddie sein soll, -— obgleich
in lateinischer Sprache abgefalit, werden sie in der Landessprache vor
einer meist aus Damen hestehenden Corona besprochen von vorher
bestellten oder nicht ernsten Opponenten, — so greift man sich an den
Kopf. Namentlich auf dem Gebiete des Alten Testamentes und der
Kirchengeschichte findet man so abgedroschene und lingst widerlegte
Behauptungen (z. B. Liberius habe ein arianisches Glaubensbekenntnis
unterschrieben), daf man unwillkiirlich an Gorres’ Mondkéiilber und ausge-
weidete und ausgestopfte Elefanten im Kriege der Konigin Semiramis denkt.15

148 J1.S. 2. 13 Es hiefe Wasser in das Meer tragen, wollte man die
landldufigen Einwendungen gegen die katholische Lehre immer von neuem
widerlegen. Sie sind seit Beginn der sogenannten Reformation erhoben
worden und werden immerfort erhoben werden — ,jene grofie polemische
Herde von Mondkilbern*, wie einmal Gorres sagt, ,die vor dreihundert
Jahren geworfen worden sind, die in der ersten Aktion, in die man sie
hineingefiihrt, grofenteils auf dem Felde der Ehre geblieben. Ihre
Inhaber haben sich aber hierdurch nicht niederschlagen lassen, die
salvierten Cadaver wurden abgehiutet und geschickt ausgebalgt, dall sie
immer wieder das Ansehen von lebendigen haben. Man hat ihnen
hierauf die ebenso sorgfilltig priparierte Papstin Johanna zur Anfithrerin
gegeben, die am besten sich zum Kommando eines solchen Heeres eignet,
weil ihr neben Leib und Seele auch selbst die Haut gefehlt; als General-
stab fungiert die Inquisition mit dem gelolterten Galilei. Und so ziehen
sie immerfort aufs neue in die Schlacht, wie weiland jene ausgeweideten
Elefanten der Konigin Semiramis, um die Herrschaft des Papstes, welcher
der leibhafte Antichrist ist, zu stirzen. Die Katholischen haben lange



Schnitzer und Petrus. 231

Die Urteile iiber Schnitzers jiingste Arbeit sind himmelweit ver-
schieden. Es ist hier natiirlich nicht die Rede von der ,gewissen Presse“,!¢
nicht von der Seite, wo ,ja kirchliche Gelehrie erst recht gezwungen
sind, die Echtheit dieser Worte durch Dick und Diinn zu verteidigen.*
Auch ist hier die Rede nicht von der Form und dem Gebrauch von
Bildern und Vergleichungen. Wenn 8. z. B. sagt I, IV:  die profane oder
kirchliche Stellung eines Menschen kann nicht Einflug iiben auf die
Behandlung, die ein gewissenhafter Arzt ihm verordnet, — so ist die
Form nicht allein nicht glicklich, sondern auch falsch. Der Arzt kann
und wird einem vermogenden Herrn eine Bade- oder Seereise verordnen,
withrend dieser Rat einem armen Tagelohner als Hohn und Spott vor-
kommen miifite.

Unter den ,kirchlich nicht gebundenen Forschern“ ist die Wert-
schitzung ganz verschieden. Wihrend die ,,Wartburg* sagt, daB
Schnitzers Schriftchen gar nichts Neues bringt und nur Interesse hat,
weil es von einem Katholisehen Priester verfaflt sei, jubeln die meisten
dariiber in begeisterten Lobeshymnen.

Schnitzer will in heiligem Eifer und in einer von Mitleid erfiillten
Begeisterung die arme verirrte Herde der Gewalt der ebenfalls verirrten
Hirten entreien. Er gieBt in maBloser Wissenschaft mit fast unméBiger
Verschwendung die Schétze seiner Gelehrsamkeit aus fritheren und
spiteren Jahren iiber die zur Geistlosigkeit verdammte Menge aus. Er
umfalit das Heute und das Vergangene und die Zukunft mit seinen unver-
gleichlichen Seherblicken. Er 14Bt den kostbaren Lebensatem seiner
Weisheit wie einen milden, siifen, schmeichelnden Geruch von Lilien und
Rosen in unsere, leider abgestumpften Organe eindringen. Er verbindet
mit der Wissenschaft Deutlichkeit, mit der Weisheit Liebe, mit klugen
Urteilen hoftliche Worte.'” Er ist grof in allem, allein vor allem groB
in der Bescheidenheit, mit welcher er seine Belehrungen schenkt!

Zeit Feuer darauf gegeben; da aber niemals eine der Bestien fallen
wollte, haben sie endlich begriffen, wie die Dinge beschaffen seien, und
sparen ihr Pulver.“ (Regensb. Morgenblatt. 13. Februar 1891. Berengar.)

16 5, 1, S. VIL

17§, sagt 1I, S. I1I: ,Die ausfiihrliche und wie ich gerne anerkenne,
mafvolle Besprechung, die mir P. Dausch in der Passauer Monatsschrift
angedeihen lieB.* Dafiir hei S. die &duBerst hofliche Antwort, 1l, 34:
»Wenn Dausch mir vorwirft, . . . so beweist er schlagend, daB er von
der historischen Tragweite der Priorititsfrage keine Ahnung hat.“ S. II, 36:
,Wenn Dausch meine Belege mehr als diirftig nennt, so scheint er eben
fiir gewisse Dinge kein Organ zu haben.“ Nicht besser geht es Ludwig.
SWenn mir somit Tillmanns blinder Nachbeter aus diesem AnlaB
;mangelnde Gewissenhaftigkeit’ vorwirft, so beweist die Leichtigkeit, mit
welcher er anderen Gewissenhaftigkeit abspricht, lediglich, daf er an
diesem Artikel selbst keinen UberfluB leidet. Ebenso niedertrichtig ist
der von Ludwig nach Tillmanns Vorgang wider mich erhobene
Vorwurf . . .* (S. 1I, 87). Da lesen wir auch: ,Meine Beweisfithrung.. .
verbittet sich nur perfide Tillmansche Verdrehung.® ,Da Ludwig aber
wie sonst so auch hier nur einfach T. nachschreibt, so brauche ich auf
seine ldppische Bemerkung nicht weiter einzugehen.“ 8.1, 71. Unnotig
zu bemerken, daB ein n#heres Eingehen auf die ,personliche Fehde®
Schnitzers gegen Dausch, Tillmann, Ludwig mir ferne liegt. Die Herren
brauchen fremde Hilfe nicht. Das Eine nur sei bemerkt. Schnitzer
schreibt I, 73: ,Noch heute lesen wir in allen unseren Bibelausgaben



232 Schnitzer und Petrus.

Es ist also eine Ehrenpflicht und eine Ehrenschuld, nach Kriften
dafiir zu sorgen, daB eine so groBe Wohltat nicht der Vergessenheit
anheimfillt. Undank ist namentlich bei denen, die aus der Finsternis
zum vollen Lichte kommen, keine ungewohnliche Erscheinung. Allein
wo es Schnitzer gilt, darf von solch einer Undankbarkeit keine Rede sein.
Der Mann, der uns ,in der Wahrheit frei machen will* — der Haupt-
zweck seiner Schrift ist das ,Herrenwort*: ,Die Wahrheit wird euch frei
machen“ — darf fiir uns nicht verschwinden. Auf Schnitzers Schrift
etwa ndher einzugehen, ist zweifellos ein verwegener Versuch, allein
ich will es wagen, Schnitzer zu zeichnen in dem vollen Lichte seiner
jungsten Schrift. )

Einige Proben noch von Schnitzers Sprache und Stil. Uber das
Vatikanische Konzil, iiber die Unfehlbarkeitsdefinition und was damit
zusammenhéngt, schreibt S, I, 1: ,Mit zuversichtlichem Licheln blickten
die kurialistischen Bischofe in den schwillen Sommertagen des Jahres
1870, als sie im Begriffe standen, der dreifachen Krone des romischen
Bischofs mit der Unfehlbarkeitserklirung das letzte und kostbarste Juwel
einzufiigen, zu den gewaltigen Lettern empor, die ihren anti-infallibilistischen
Kollegen um so schmerzlicher in die Augen stachen. In der Tat,- wenn
der Gottmensch selbst dem Petrus die Verheillung erteilt hatte, dalBl er
auf ihn, den unerschiitterlichen Felsenmann, seine Kirche bauen wolle,
die die Pforten der Holle nicht zu iiberwiltigen vermochten, — durften
dann die Bischofe der Konzilsmehrheit unter den am Felsen Petri zer-
schellenden Hollenméchten richt auch mit Recht jene furchtbare Macht
des Irrtums verstehen, die der von Christus verkiindeten und seiner
Kirche anvertrauten Lehre unaufhorlich die schwerste Gefahr schuf? So
ernst auch die Bedenken dogmatischer, geschichtlicher wie rechtlicher
Art sein mochten, welche die Gegner der pipstlichen Unfehlbarkeit in die
Wagschale zu legen hatten, — konnten sie wider die feierliche Erklirung
des Sohnes Gottes aufkommen, dafl er seine Kirche auf dem Felsen Petri
errichten wolle? Wenn man schon an einem Konigsworte nicht deuteln
soll, muBte man nicht um so mehr das Wort Gottes in seiner ganzen
imponierenden Grofle gelten lassen ?“

1. Joh. 5. 7: ,Drei sind, die Zeugnis geben im Himmel: Der Vater, das
Wort und der Hl. Geist, und diese drei sind eins.® Dieser Vers ist aber
eine der kirchlichen Trinititslehre zuliebe vorgenommene Interpolation
(spiterer Zusatz), wie heute von der gesamten Kritik einhellig bezeugt
wird, — eine Tatsache, an der die Echtheit dekretierende Entscheidung
des romischen Stuhles vom 13. Januar 1897 nichis zu &ndern vermag.“
Sein Gegner Tillmann gibt ihm in der ,Koln. Volkszeitung“ unbedenklich
recht, obgleich S. daraus schlieft: ,Demnach kann auch die Annahme
nicht zu sehr befremden, die Verse Matth. 16, 17— 19 hatten erst allméhlich
in den Text Eingang gefunden.“ Specht, Lehrbuch der Dogmatik, I.
B. 110 146t die dogmatische Beweiskraft der Stelle bei 1 Joh. 5, 7
gelten und sagt iiber das Comma loanneum: ,Das letzte Wort ist in
dieser Angelegenheit sicher noch nicht gesprochen®. Die iibrigen Gegner
fertigt Schnitzer in dieser Weise ab: ,Aber all die Auslassungen . .
bewegten sich doch zu sehr auf dem niedrigen Boden ordindrer
Schméhungen und Verunglimpfungen, als daB sie ernst genommen zu
werden verdienten; wer mit Pech umgeht, besudelt sich mit Pech. Auf
sachliche Erorterungen lielen sie sich aus durchsichtigen Griinden
natiirlich nicht ein . . . (S. 1I, 2.).



Schnitzer und Petrus. 233

Und dennoch nennt Schnitzer sie im Widerspruch mit sich selbst:
,Schmeichelnde Jasager®. Warum? §S. ist ,erst recht gezwungen
die Unechtheit dieser Worte durch Dick und Diinn zu verteidigen.“ Diese
Schrift ist ja eine Apologia pro vita sua. ,Stellt sich etwa heraus,
dafl Petrus mit bhesonderen Vollmachten nicht ausgeriistet oder nicht
Bischof von Rom war, so stirzt mit seiner Grundlage das Fundamental-
dogma von der pépstlichen Obergewalt und Unfehlbarkeit gleich einem
Kartenhaus ein.“ (S. I, IV.) ,So dngstlich nun auch die Kirche die starren
Gitter bewachen mag, mit denen sie das Rithrmichnichtan ihrer alters-
grauen Anfinge umzdunt, so wenig kann sich der Historiker daran
kehren.“ (1. ¢.) Und das sagt S., obwohl er weill, dal keine Grofimacht
da ist, die so zuversichtlich ihre Geheimarchive den Forschern offnet!
Wiederum im Widerspruch mit sich selbst schreibt S. 1, 24:  Nicht mehr
nach Konfessionen scheiden sich die Gegner, sondern nach Griinden. Wie
protestantische Gelehrte fiir, so sind katholische [Welche?!] gegen die
Geschichtlichkeit des heil umstrittenen Herrenwortes; die einen, wie die
anderen wissen nur zu gut, dafl wie immer die Entscheldung auch fallen
mag, die Losung ja doch nur akademischen Wert und Charakter hat und
eine mit realen Michten dieser Welt so stark und vielseitig verwohene
Institution wie das Papsttum nicht ernstlich und jedenfalls nicht unmittel-
bar zu bedrohen vermag. Zwel Probleme sind es hauptsichlich, von
deren Entscheidung die Stellung der Forscher in der Echtheitsfrage der
Matthéiusstelle abhidngt . . .©

Wer hitte Lust und Zeit, aus S. eine concordantia discor-
dantium zu verfassen? §S. schlieBt sowohl die erste, wie die zweite
Auflage: ,Wir stehen am Ende unserer Untersuchung. Wir haben uns
die Frage gectellt Hat Jesus das Papsttum gestiftet? Aus tiefster Uber-
zeugung konnen wir, missen wir nun darauf antworten: Nein, er hat es
nicht gestiftet, er hat gar nicht daran gedacht, es zu stiften.* Und
frither horten wir aus S.s eignem Munde, daf die Entscheidung iiber die
Geschichtlichkeit des heill iimstrittenen Herrenwortes hauptsichlich von
der Losung zweier Probleme abhéngt. Glaubt S. vielleicht diese
Probleme endgiiltig gelost zu haben? Im Gegenteil. In dem Vorworte
der zweiten Auflage schliefit er: ,Meines Erachtens steht zum wenigsten
so viel unleugbar fest, da das Dogma von der Einsetzung des Papsttums
durch Jesus zur Frage geworden ist.“ Es ist nicht durch diese jingste
Schrift Schnitzers zur Frage geworden, sondern von Anfang an eine
Frage gewesen, eine gewaltige, entscheidende Frage: ,Qui crediderit,
salvus erit; qui non crediderit, condemnabitur.* =

IL

Vor allem stellt sich der Leser, wenn er Schnitzers ,Untersuchung®
aus der Hand legt, die Frage: Was will denn S. eigentlich?

Will er den Beweis liefern, dali das Dogma des unfehlbaren Papsttums
in Widerspruch ist mit der Schrift? Will er uns zeigen, daBl es mit der
katholischen Tradition nicht zusammenpalt? Erklirte er, daB Petrus,
der Felsenmann, eine ,legendire Personlichkeit®, eine Mythe ,des
visioniren Jesus® sei? Will er uns iberzeugen, daB die Schrif’ttexte, die
man auf Petrus deutet, nicht auf ihn gedeutet werden konnen? Will er
die Schrifttexte alle als gefiilscht darstellen? Will er namentlich in
Jacobus einen Rivalen sehen, der einen viel hoheren Vorrang unter den
Aposteln einnimmt wie Petrus? Sucht er Paulus zu einem hierarchischen
Gegner oder Mithewerber um die Ehre des Primates zu machen?



234 Schnitzer und Petrus.

Kann und soll die Frage,!® ,ob und wann Petrus nach Rom kam
und wie lange er hier verweilte, nicht erortert werden“? Denn ,selbst
wenn er in Rom gewirkt und die christliche Gemeinde begriindet haben
sollte, so war er doch auf keinen Fall romischer Bischof, sintemalen sich
ein monarchischer Episkopat zu seiner Zeit noch gar nicht entwickelt
hatte, und alle kirchliche Dienstleistung noch auf der eine rechtliche
Nachfolge oder amtliche Vererbung ausschlieBenden personlich-charis-
matischen Begnadigung ruhte. Und wie Petrus selbst nicht rémischer
Bischof war, so hinterlieB er auch keine bischoflichen Nachfolger, wie es
denn in Rom beinahe ein Jahrhundert nach seinem Tode keinen Einzel-
episkopat gab?“ — Ruft er die alten Kirchenviiter auf, um Zeugnis abzu-
legen fiir die Unechtheit des ,Herrenwortes*? Macht er von diesen
Zeugnissen Gebrauch, um nachzuweisen, daf diese ,Herrenworte* von ihnen
gekannt, jedoch nicht den Sinn haben, den der Interpolator damit
bezweckt hat? —

Gab es in der ersten Zeit keine Bischofe? Beruhte der Episkopat
in der ersten Zeit nur auf personlichen Vorziigen? Hat der Episkopat
in der ersten Zeit doch bestanden, allein nur zeitgeschichtliche, nicht
hierarchische Bedeutung?

So mehren sich die Fragen ins unendliche. Was soll man
antworten? —

Die einfache Antwort ist diese: Die ganze Schrift Schnitzers ist ein
tohuvabohu, eine chaotische Verwirrung. Keine Spur von
Ordnung, sondern ein Durcheinander der gewaltigsten Widerspriiche; und
dies ist das einzige Gute. Man kann vielleicht pathologisch einen
mildernden Umstand, eine Art bona fides daraus entnehmen.

Gegen die Echtheit der Worte: ,Du bist Petrus“ miissen die
Evangelien zeugen. Allein die Evangelien sind wertlos. Die ,Herren-
worte* geben nur ein personliches Privilegium fiir Petrus. Allein Petrus
hat kein personliches Vorrecht, wie etwa Jacobus; er ist einfach ,ein
Satan“. In den ersten Jahrhunderten gab es keine Bischofe. Allein
Jacobus war Bischof in Jerusalem. War Petrus Bischof, so gesteht man
zu, daf er der erste ist, jedoch ist das nur ein zeitlicher Vorrang,
kein amtlicher.

Gegen den Primat Petri sollen die Konzilien und Pipste selber
Zeugnis ablegen. Allein Konzilien und Pipste haben keineswegs Autoritit.
Von den Vitern miissen wir hoéren, welche Anschauung die herrschende
in den iiltesten Kirchen war. Allein es gab damals noch keine Kirche,
nur den ,Liebesbund“ ohne ,normative Theologie“. Trotzdem hat der
Interpolator bei Matth. den Ausdruck: Kirche ,der Phraseologie des
Heidenapostels entnommen®. Stimmen die Viter mit S. nicht iiberein,
so gehoren ihre Schriften zu den Apokryphen.

Tertullian, in montanistischen Irrtiimern befangen, ist ein Meister der
Ironie. Tertullian, in voller Begeisterung fiir Petrus, gibt nur ,eine durch
die pseudo-clementinischen Schriften ausgesponnene und weitverbreitete
Erzdhlung*.

Schriften aus dem zweiten Jahrhundert sind vollstindig wertlos;
allein ein etwa zweideutiges, besser gesagt, bei gewaltsamer Interpretation
scheinbar geeignetes Wort, wie ,Liebe“, oder ,Liebesbund®, liefert
unitberwindliche Waffen gegen Petrus.

So iiberall. Dabei iiberraschen uns wirklich untibertreftliche Schon-
heiten! 8. I, 5. IV: ,Auch der Kirchen- und Dogmenhistoriker, der sich

18 S, I, 52.



Schnitzer und Petrus. 235

vom Theologen nicht erwiirgen ldBt, will nicht seine Wissenschaft zur
feilen Metze degradieren.®

Solche Schonheiten haben wohl Prof. Dr. Ludwig dazu gebracht, in
der Augsb. Postzt. 16. Sept. 1910 zu schreiben: ,Vor kurzem erschien
eine Schrift des bekannten Prof. Dr. Schnitzer, die geeignet ist, in
katholischen Kreisen Verwirrung und Glaubenszweifel zu tragen. (?!)
Scheint doch die hier unternommene Bekdmpfung der biblischen
Unterlage des pipstlichen Primates so gut fundiert, namentlich durch
Herbeiziehung des eschatologischen Problems (?!) und der modernen
Evangelienkritik, wird doch in so iiberlegenem Ton von der katholischen
Auffassung als einer veralteten, ja vollig unhaltbaren geredet, und zwar
stets in flieBender, gewandter (?!) Darstellung, daB die Broschiire ihren
Eindruck auf den Leser nicht verfehlen kann. Allein den theologischen
Fachmann kann die bestrickende (?!) Dialektik nicht tduschen.®

»Das eschatologische Problem“ scheint den Freisinger Professor zu
recht sonderbaren Auslassungen verfiithrt zu haben. So schreibt er: ,Auch
die Meinung Knabenbauers, Jesus habe, weil er weder Tag noch Stunde
des Weltendes als Gegenstand seiner Offenbarung bezeichnete, auch tiber
die Nédhe desselben nichts auscagen kénnen, erscheint mir nicht stichhaltig;
denn wenn man auch iiber den genauen Zeitpunkt des Eintreffens nichts
aussagen kann, so ist doch eine ganz personliche Vermutung hiertber
nicht ausgeschlossen.« Der Gottmensch Jesus kann nichts aussagen,
nicht weil er nichts weill, sondern weil es kein Gegenstand seiner Offen-
barung ist. So kann der Beichtvater nichts aussagen, was eine Verletzung
des Beichtgeheimnisses wiire. Kine Vermutung ist beim Gottmenschen
vollstindig ausgeschlossen. Specht, Lehrbuch der Dogmatik. 1. B. 412.]
Schnitzer kennt die katholischen Geschichtschreiber. Hat Baronius je
geschmeichelt? Hat Pallavicini etwas verschwiegen? Haben Hergenrother,
Janssen je absichtlich Unwahres berichtet? Das schamlose Treiben Chams
hat allerdings niemals den katholischen Schriftstellern zum Beispiel
gedient, allein der Wahrheit haben sie immer die Ehre gegeben.

S.1, 25: ,Selbst wenn sich aber Jesus mit der Stifung einer neuen
Religionsgemeinschaft getragen hitte, so —* S. 1, 40: ,Selbst wenn
sich aber Jesus zur Seligpreisung des Petrus und zu seiner Erhebung zum
Oberhaupt des neuen Gottesreiches wirklich veranlaft gesehen hitte, so —*

Nun muf man wohl wissen, daB mit diesen immerfort wieder-
kehrenden sonderbaren Konditionalsitzen einfachhin Tatsachen geleugnet,!®
unbewiesene Behauptungen aufgestellt, ,Herrenworte® und bis jetzt
allgemein angenommene Erklirungen verworfen, kanonische Schriften
beseitigt und Zeugnisse gefilscht werden. Dazu kommt noch die
Kunst der Ubersetzung. Wo nétig, wird z. B. ubersetzt: ,Nicht
einmal Petrus selbst hat sich etwas ungebiihrlich zugeschrieben oder
anmalBend herausgenommen zu behaupten, daBl er den Primat habe. .. .*
(S. 1, 79.) Der ganze Text lautet: Nam nec Petrus, quem primum
Dommus elegit et super quem aedificavit ecclesiam suam, cum secum
Paulus de ecircumcisione postmodum disceptaret, vindicavit sibi aliquid
insolenter aut adroganter adsumpsit, ut diceret se primatum tenere et
obtemperari a novellis et posteris sibi potius oportere, nec despexit
Paulum, quod ecclesiae prius persecutor fuisset, sed consilium veritatis
admisit et rationi legitimae, quam Paulus vindicabat, facile consentit.“

19 Harpack sagt in seiner Kaisergeburtstagsrede (1907), daB jetzt
die Anwesenheit des Petrus in Rom allgemein als eine wohlverbiirgte
Tatsache gilt.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXV 16



236 Schnitzer und Petrus.

Bei- dem Streite iiber die Ketzertaufe schwebte dem hl. Cyprian Paulus
vor, der in vollster Achtung der Primatstellung Petri dessen inkorrektes
personliches Verhalten riigte, und nun schreibt er: ,Denn auch Petrus,
den der Herr zuerst erwihlt und auf welchen er seine Kirche gebaut hat,
hat weder fiir seine Person etwas frech in Anspruch genommen oder
anmalBend herausgenommen, so dafl er sich dahin ausgesprochen hitte,
er habe den Primat inne, und es bestehe die Pflicht, daf von Jiingeren 2°
und Spiteren ihm vielmehr gehorcht werde, noch miBachtele er Paulus
well er frither ein Verfolger der Kirche gewesen wiire, sondern den Rat
der Wahrheit lieB er sich gefallen und der gesetzlichen Begriindung,
welche Paulus verfocht, stimmte er leicht zu.“ Also legt Cyprian hier
Zeugnis fllr und nicht gegen den Primat ab.2:

ILL

Es ist billig und recht, die Beweisfithrung Schnitzers niéher darzu-
legen. . fingt an mit der

,Stiftungsfrage im Lichte der Literatur®.

Im alten romischen Rechte — naturae ius scriptum — gilt das
argumentum praescriptionis, der Verjihrungsbeweis. Wenn jemand
lingere Zeit hindurch im friedlichen Besitze einer Sache war, brauchte
nicht er, sondern derjenige, welcher den Besitz ihm streitig machen
wollte, den Beweis zu fithren. Nun war die katholische Kirche jahr-
hundertelang im Besitze des Primates. Er griindete sich auf die Worte
des Herrn: ,Du bist Petrus.® — ,Weide meine Limmer, weide meine
Schafe.“ —- ,Dir gebe ich die Schliissel des Himmelreiches.“ Also mul
derjenige, der den Primat und die Echtheit der ,Herrenworte“ leugnet,
den Beweis fithren: Wenn Christus die Worte nicht gesprochen, den
Primat nicht gegriindet, — wer hat die Worte in die Schrift hinein-
gebracht, wo und wann ist die Falschung geschehen, wie wire das
iiberhaupt moglich gewesen, da immer der Grundsatz gegolten hat in der
Kirche: Nil novi nisi traditum. (Papst Stephan an Bischof Cyprian
von Carthago.) Und Vincent. Lir. ¢. 2: 1d teneamus, quod ubique,
quod semper, quod ab omnibus creditum est: hoc est enim
vere proprieque catholicum. Hat nun S. auch nur einen stich-
haltigen Beweis gebracht, dall das ,depositum custodi* in das Gegen-
teil verkehrt sei? Nicht eine Spur von Beweis, werden wir sehen, ist in
Schnitzers Broschiire zu finden. Im Gegenteil bringt S. fiir den aufmerk-
samen Leser nur Beweise fiir die Echtheit der ,Herrenworte®.

Der erste Zeuge ist Dollinger. 8. schreibt I, 2: ,Hatte ja Dollinger
in dem ,Prachtwerk®  das er 1860 iiber ,Christentum und Kirche in der
Zeit der Grundlegung® herausgab, selbst dargetan, wie Jesus den von
ihm stets vor allen Jiingern ausgezeichneten Petrus fiir sein messianisches
Bekenntnis durch vier miteinander eng verbundene VerheiBungen einer
kiinftig ihm anzuvertrauenden Gewalt und eines Vorzugs in der Kirche
belohnt habe. Er sollte (solle) erstens der Fels sein, auf welchem Jesus
seine Kirche bauen wolle; die auf diesemn Felsen ruhende Kirche solle
zweitens niemals untergehen; er werde ihm drittens die Schliissel des
Reiches, der Kirche, geben, und viertens solle, was er auf Erden binden
oder losen werde, auch im Himmel gebunden oder geloset sein. ,Was

20 Cyprian war erst in reiferem Alter getauft und nur zwei

Jahre Bischof. e
2t Seitz, Cyprian und der romische Primat. Regensburg 1911. S. 36.



Schnitzer und Petrus. 237

hier dem Petrus nach dem Berichte des Matthius vorerst nur verheillen
wurde, das wurde ihm spiter nach der Auferstehung verliehen. Es
geschah dies, als Jesus zum drittenmal den Aposteln, und zwar dieses Mal
drei Aposteln und drei Jungern nebst Petrus, erschien. Hatte er frither
auf das Zeugnis seiner gottlich-gewirkien Glaubensstirke hin ihm jene
Zusicherung gegeben, so belehrte er ihn nun durch die in feierlicher Weise
dreimal an ihn gerichtete Frage, daBl er auch in der Liebe zu ihm die
anderen Apostel iibertreffe, ein Felsenmann, wie im Glauben, so in der
Liebe, sein miisse, veranlafite ihn hierdurch, seine dreimalige Verleugnung
zu widerrufen und verband hiermit den dreimal wiederholten Auftrag:
Weide meine Lédmmer, weide meine Schafe (Joh. 21, 156—17). Damit
war der gesamten Kirche, die Apostel mit inbegriffen, ein oberster Hirt
gegeben, war Petrus zu der Gesamtheit der Gliubigen in dasselbe Verhiltnis
gesetzt, in welchem Christus selber bisher stand, als der ,gute Hirt*
(Joh. 10, 12), der fur seine Herde sorgt aus Liebe und mit Aufopferung,
nicht einem Mietlinge gleich um des eigenen Vorteils willen.“

,Dollinger“, sagt 8., ,schlug die Ertrignisse und Erkenntnisse, zu
welchen die kritische Schule in nahezu hundertjihriger, mithsamer Arbeit
gelangt war, allzu gering an.“

Der zweite ist der beriichtigte Reimarus (Lessing). S. sagt von
ihm, daB er ,die Fortsetzung des Lebenszweckes Jesu bedauerlicherweise
betriigerischen Absichten seiner Jiinger zuschrieb.

Der dritte, StrauB, gesteht: ,Petrusist allerdings der von Jesus am
meisten bevorzugte Apostel.* -

Der vierte, Rénan, ,fithrt aber wenigstens den Keim einer religiosen
Gemeindebildung auf Jesu Anordnung zuriick . . . Wohl besitzt Petrus eine
Art Primat, aber dies ist kein rechtlicher, sondern nur ein personlicher,
auf individuellen Eigenschaften beruhender Vorrang. . . .©

Dagegen sagt der fiinfte, Schleiermacher, gerade das Gegenteil:
s,daB die feierliche Erhebung des Petrus bei dieser Gelegenheit nicht
gesprochen worden, wohl aber bleibt Raum fiir den Tadel Christi. Man
denkt hier unwillkiirlich an die Antwort der jungen Mértyrin Margarita
(Brev. R. Ratisbon.) an den romischen Richter: ,Wie toricht, aus derselben
Schrift die Hinrichtung Christi anzunebhmen, und was dieselbe Schrift
erzihlt, die Auferstehung Christi, nicht zu glauben.*

Dasselbe gilt von dem sechsten, Weille, dem Vater der Marcus-
hypothese : ,den Schliissel des Himmelreiches hitte Jesus wohl nicht einem
Manne iibertragen, den er unmittelbar darauf einen Satan nenne® (nennt).
Nach der immer befolgten Methode S.s Matthdus so darzustellen, als ob
es diesem Evangelisten nur darum zu tun wire Petrus zu verherrlichen,
wiirde man meinen, S. solle eher fiir die Unechtheit des Tadels eintreten.

Der niichste Zeuge, Wilke, gesteht: ,es sei unleugbar, dall Petrus
nach der evangelischen Geschichte Auszeichnungen vor den iibrigen
Aposteln gehabt habe.*
| Weiter: ,Von der Urspriinglichkeit des Matthdus tiberzeugt, nahm
August Neander die Erhebung des Petrus als feste, historische Tat-
sache an.“

,Die Tibinger Schule, voran ihr gefeiertes Haupt Baur, erblickte
in Matthius den ersten und iéltesten Evangelisten, der von Lucas und
Marcus beniitzt worden sei, und erklirte die auffallende Tatsache, daf nur
das iilteste Evangelium diesen Ausspruch habe, . . . mit der Annahme,
diese Auszeichnung sei eben nicht auf dieselbe Weise anerkannt® . . .

,Keim, der seine herrliche ,Geschichte Jesu von Nazara‘ auf Matthéius
als den iltesten und zuverlédssigsten Berichterstatter aufbaute, den Marcus

16%*



238 Schnitzer und Petrus.

und Lucas iiberall verkiirzt und grausam beschidigt haben sollen, hielt
es fur unmaoglich, daB Jesus ein Bekenntnis, welches er selber provozierte,
nur mit Stillschweigen oder gar Tadel sollte beantwortet haben, und sah
»in den Worten bei Matthius, sonderlich am Eingange, in Inhalt und Form,
ja geradezu in dieser kriiftigen, kornigen, bildlichen Form, echtes Jesus-
gold, wie er es nur miinzt.“

»Zahn erklirt: Das Herrenwort an Petrus entstammt bereits dem
Matthiischen Urevangelium . . . DaBl aber Matth. 16, 17—19 nicht etwa . .
eingeschoben ist, beweist allein schon der sprachliche Ausdruck des Stiicks,
welches von Anfang bis zu Ende so echt jiidisch klingt, wie nur irgend
ein Stiick des Matthius.*

2Weil: Der apostolischen Urquelle entstammt nun auch der Bericht
Matth. 16, 13—18, also das feierliche Bekenntnis des Petrus, die Selig-
preisung Petri durch Jesus und die Versicherung der Kirchengrindung
auf Petrus den Felsen.*

.Aufs entschiedenste verficht A. Bolliger die Urspriinglichkeit des
Matthdus und infolgedessen auch die Echtheit der von ihm berichteten
Verherrlichung Petri. Wenn sich die Anbénger der Marcushypothese
genotigt sehen, Matthidus 16, 17 ff, fiir einen Zusatz des ersten Evangelisten
zu erkldren, so spotten sie ihm zufolge aller gesunden Psychologie. ,Wann
haben Interpolatoren solche Arbeit geleistet? Die Verse stehen in ihrem
Zusammenhang bei Matthius so trefflich wie ein Glied an einem Leibe;
sie tragen auch den schlechthin unnachahmlichen Duft einer historisch
groflen Stunde; sie sind auch in der Form so, wie sie nur den Grofiten
der Erde und auch ihnen nur in den grofiten Stunden ihres Lebens gelingt.
So etwas macht kein Interpolator.“ ,DaB die katholische Theologie erst
recht an der durch Jahrhunderte geheiligten Uberlieferung von der
Urspriinglichkeit des Matthius und infolgedessen an der Authentie der von
ihm garantierten petrinischen Privilegien festhielt, wird niemanden iiber-
raschen®. . . . . ,Matt und dngstlich flatterte sie fortan iiber die kahlen
Stoppelfelder der traditionellen Auffassung dahin.“

Holtzmann: ,Allerdings wenn Matth 16, 18 ein geschichtliches
Wort Jesu wiire, dann hiitte, da es sich fraglos auf die Person Petri, nicht
etwa nur auf sein Glaubensbhekenntnis oder sonst etwas Abstraktes heziehe,
die katholische Auslegung mindestens Oherwasser, und diese Auslegung
wire doppelt im Vorteile, wenn diesem Petrus die Schliissel des Himmel-
reiches verliehen wiirden. Ja dreifach recht hiitte sie vollends, wenn die
durch den Zusammenhang von Malth. 16, 18, 19 gebotene ldentifizierung
des Himmelreiches mit der Kirche den Sinn Jesu ausdriickte; denn dies
sei der richtige Kirchenbegriff des Katholizismus.*

~Wernle ... kam zu dem Ergebnis, dal . . Matth. 16, 17 ff als
spitere Zutat zu betrachten sei.*

.Soltau: . . . Petrus ,der Fels‘, auf den die ,Kirche‘ errichtet werden
sollte, gehore frithestens dem Ende des 1. Jahrhunderts an. Damit stimmte
im wesentlichen A.Jilicher iiberein . . . Auch Schmiedel. .. Wellhausen.*

Harnack: ... ,es sei eine iible Abschwichung unbestreitbarer
historischer Tatsachen, mit protestantischen Exegeten und Historikern
leugnen zu wollen, daf die palistinischen Kreise, aus welchen das Matthéius-
evangelium mit der Anordnung, die Kirche auf Petrus aufzubauen, hervor-
ging, dem Petrus nach seinem Tode einen formlichen Seelsorgeprimat. ..
zugeschrieben haben.“

Feine: ,Die in Matth. 16, 18 ff. ausgesprochene Anschauung . . ist
. . nur aus der Stellung, welche Petrus innerhalb der judenchristlichen
Kirche gewonnen hat, zu erkliren, ,wenn auch dieser Uberlieferung ein



Schnitzer und Petrus. 239

echtes Herrenwort zugrunde liegen mag.* Hatten Schmiedel, Wellhausen
und Harnack an petrinischen Ursprung der Marcus- (‘?;Erzahlung . Zweifel
gedufBert, so trat Hermann von Soden ebenso warm fiir ihn . . . ein.“

»Loisy betonte die miitelbare und indirekte Einsetzung der Kirche
durch Jesus . . . Und selbst wenn Jesus von einer ,Kirche‘ gesprochen
hitte, so hitte er doch nicht gesagt, ,meine Kirche’, wie er auch nicht
sagte ,mein Reich’. — ,Der scharfsinnige Exeget’ vergifit offenbar,
daBl Jesus gesagt hat: ,Mein Reich ist nicht von dieser Welt. Und
der gute Schicher bat: ,Herr, gedenke meiner, wenn du kommst in
dein Reich‘.*

,Romolo Murri stoBt sich gleich der kirchlichen Orthodoxie an
Loisy’s eschatologischer Erklirung des Gottesreiches . .. Tyrrell stellt sich
auf die Seite Loisys, wenn er gleichwohl behauptet, es gebe keinen
zwingenden Grund, die Echtheit der Stelle Matth. 16, 17 ff. zu
bestreiten* . . .

Wer will nun auf Grund all dieser von Schnitzer angerufenen
Zeugen die Echtheit der ,Herrenworte“ leugnen? Selbst einem Caiphas
war es nicht moglich einen Richterspruch abzugeben, als die Zeugen sich
so in Widerspruch verwickelten: Et non erat conveniens testi-
monium eorum.

IV.

In den beiden ,Untersuchungen* Ss. findet sich kein einziger neuer
philosophischer (Gedanke, keine einzige Seite zeigt eine tiefere Idee;
deshalb gehort er jedoch nicht zu den Philosophen, von denen man
behaupten kann: ,Si tacuisses, philosophus mansisses.* Er ist ganz
zeitgemill ein Aviatiker unter den Philosophen Er macht die sonder-
barsten Luftreisen. Nicht daB er niemals mit dem harten Boden der
Logik unsanft in Berithrung kime, daBl seine Luftgeschosse sich nicht
durch Selbstverbrennung vernichteten; das macht ihm aber gar nichts.
Er ist tiber die Welt der gewohnlichen Geister hoch erhaben, er braucht
kein klares, folgerechtes Denken. Noch weniger wichtig ist es fiir ihn,
richtige Schliisse zu ziehen. Er gewinnt sein gewolltes Resultat auch da,
wo ein anderer meinen wiirde, gerade auf wahrhaft naive Weise seine
Unfihigkeit zu bekunden. Dies wird sich bei nédherer Betrachtung von
Ss. Beweisfithrung klar zeigen.

S. fingt damit an, daf er sagt: ,bei einer personlichen Fehde pflegt
elfahrungsvemaﬁ doch nichts herauszusprmoen Auf derselben Seite sagt
er gerade das Gegenteil, indem er sich zu ,den schénen Worten Girorers®
bekennt: ,Einwiirfe, welche entweder die' Wahrheit und Ebenbirtigkeit
der angefuhrten Zeugen widerlegen oder in der Biindigkeit der Schlusse
eine BloBe zeigen, sind willkommen, weil durch sie die Lauterkeit der
Geschichte nur gewinnen kann * Gewuﬂ kann man noch weiter gehen
und sagen: ,Du choc des opinions jaillit la verité.”

Da Schnitzers Arsenal auch nicht eine einzige neue Waffe enthilt,
so kann ich mich leicht mit ganz bewihrten Waffen begniigen. Auch in
der zweiten Schrift scheint ihm, um seine eigene Bildersprache zu
gebrauchen, ,jeder neue Gedanke heillosen Schrecken einzujagen und das
Wiederkauen vorsintflutlicher Ansichten zur siilen Lebensgewohnheit
geworden* zu sein. Sogar der vom Theologen erwiirgte Historiker ist wieder
da. ,Hatte einst die Dogmatik die Eschatologie erwiirgt, so drohte nunmehr
die Eschatologie den SpieB umzukehren; und so ist es leicht begreiflich,
daB die Orthodoxie aller Konfessionen und Lager in ihr das Schreckens-
und Schmerzenskind sah und sieht, das sie nicht kennen will, oder wenn



240 Schnitzer und Petrus.

sie es doch nicht aussperren kann, unwirsch in die dunkelste Ecke driickt.
Herzliche Aufnahme fand das Midchen aus der Fremde nur in den Armen,
die es zu neuem Leben erweckt hatten, bei der Geschichte.*

Es wire eine Lust, einem Schiiller die Aufgabe zu geben, die
verschiedenen Bilder Ss. nebeneinander zu stellen. Die Eschatologie ist von
einem Dogmatiker erwiirgt, trotzdem droht sie den SpieB, mit welchem sie
erwiirgt worden ist, umzudrehen! Der Dogmatiker sieht nun das Schreckens-
und Schmerzenskind (natiirlich, wer wiirde sich nicht zu Tode erschrecken?);
er will es nicht mehr kennen, und da er es nicht mehr aussperren kann,
driickt er es in die dunkelste Ecke. Da steht nun die Geschichte. in
dieser dunkelsten Ecke und in ihren Armen findet nun das Médchen aus
der Fremde Aufnahme, nachdem es dieselben Arme schon vorher zu
neuem Leben erweckt hatten. — Nein, mit solchen Schreckenskindern
bringt man keinen Tillmann, Ludwig, Dausch usw. um: ,Les gens,
que vous tuez, se portent assez bien.“

S. Il, 5 schreibt: ,Zwar wird T. nicht miide, das Wort von der
historisch-kritischen Wissenschaft im Munde zu fithren; leider schwebt es
ihm nur auf den Lippen, sein Herz ist von ihr weit entfernt. Und gleich
darauf in einem Atemzuge: ,Wihrend es sonst in wissenschaftlichen
Erorterungen meines Wissens nicht tiblich ist, sich mit der religitsen
Uberzeugung des Gegners zu beschiftigen, die das stille Heiligtum seines
Herzens bilden und von unberufenen, rohen Hinden selbst dann nicht auf
die Gasse gezerrt werden diirfen, wenn sie . . .* Und I S. 7 fiithrt er
den von ihm gesperrten Ausspruch Gfrorers an: ,Dieser Satz ist so
gewill, dal nur Verstocktheit oder génzlicher Mangel an historischem
Sinne ihn leugnen zu konnen scheint. S. tadelt den Ton Tillmanns, ihm,
dem ilteren Kollegen gegeniiber, schreibt jedoch selber: ,So setzt er sich;
wenn er schon den Biren nicht erlegen kann, wenigstens hin, in seinem
Felle nach Liuschen zu suchen.* Wieder ,eine wirkliche Pracht- und
Musterleistung“! Sich neben einem Béren, so gewaltig, daB er ihn nicht
erlegen kanu, ganz gemiitlich hinzusetzen, um nach Liuschen in seinem
Felle zu suchen! Natiirlich mul dies dem zahmen Biren recht angenehm
sein. O nein, S. muB es als ,eine grobe Ungehorigkeit, um nicht zu sagen
Ungezogenheit, bezeichnen“. — Budha-Brahma macht Schule. — :

Den Rekord in Aviatik der Philosophie schligt S. I. 8: ,Also nicht
die metaphysische Moglichkeit des Wunders im allgemeinen, sondern nur
die Tatsichlichkeit des Wunders im einzelnen, von Fall zu Fall,
bezweifelt er.* 1I, 9: ,Christus ist Gott, also muB er doch Wunder
gewirkt haben; (!) Christus hat ja doch Wunder gewirkt, warum soll er
denn also nicht Gott sein? Wehe der Gottheit Christi, wenn sie sich auf
,Wunder“ angewiesen sicht, wie sie vor und nach ihm zahllos gewirkt
wurden!“ — Kennt S. wirklich keinen Unterschied zwischen einem Wunder,
gewirkt aus eigener Kraft, (wie z. B. ,Ich habe die Gewalt mein Leben zu
geben und es wieder zu nehmen.“) und einem Wunder, gewirktim Namen
Jesu? (wie z. B. Petrus: ,ich sage dir, im Namen Jesu stehe auf.“)

S. kann noch immer hoher steigen: ,Stalt sich dariiber zu entriisten,
daB der Historiker mit der menschlichen Personlichkeit Jesu vollen Ernst
macht, sollte sich T. der Einsicht nicht verschliefen, daf es heutzutage
nachgerade keinen anderen Weg zur Rettung der historischen Existenz
Jesu mehr gibt, als die entschiedene, fast mochte ich sagen riicksichtslose
Geltendmachung seiner vollen Menschlichkeit. Denn je mehr Christus von
den Dogmatikern aus der Sphire des Gemeinmenschlichen hinausgehoben
und mit dem magischen Zaubermantel des Wunderbaren und Ubernatiir-
lichen bekleidet oder vielmehr verhiillt wird, um so unfaBbarer und



Schnitzer und Petrus. 241

gespenstischer wird er, und um so leichteres Spiel haben Méinner wie
Drews, Kalthoff, Robertson, die historische Existenz Jesu véllig in
Abrede zu stellen. Somit arbeiten gerade die kirchlichsten Dogmatiker,
Apologeten und Exegeten den unchristlichsten Christusleugnern am
kriftigsten in die Hande ohne zu bedenken, dafl Christus als Gott den
Menschen zur Voraussetzuncr hat und das mcamsehe Dogma in dem Augen-
blicke allen Halt und Sinn verliert, in welchem Drews den Propheten
aus Nazareth aus dem Buch der Geschichte getilgt hat.* — Welcher
glaubige Christ hat je die wahre Menschheit Jesu geleugnet? Der
Dogmatiker wie der Historiker leugnet, daB Christus nur Mensch ist,
wihrend er seine volle Menschheit geltend macht. Und Ménner wie
Drews sind nur pathologisch zu betrachten. Die historische Existenz Jesu
in Abrede stellen konnen nur vollige Narren. (Vgl. Lacordaire,
7. Janvier 1847: ,La haine aveugle, elle rend les yeux insensibles aux plus
fortes clartés, et en ce sens, il convenait que la realité historique de
Jésus Christ fut attaquée. comme une preuve de la diminution intellec-
tuelle de ceux, qui se font ses ennemis . . .%)

S. II, 5: ,Ich scheine von meinem Gegenstand . .. weit abge-
schweift zu sein und stehe doch mitten in der Sache. Denn eben diese
grundzitzliche Verschiedenheit der Betrachtungsweise, nicht etwa der eine
oder andere Streitpunkt, scheidet uns weit voneinander. Um es gleich zu
sagen: Wir verstehen uns nicht und kénnen und werden uns wohl niemals
verstehen. Wir sprechen verschiedene Sprachen, leben in verschiedenen
Welten. Wo ich gut deutsch rede, reden sie mittelalterlich lateinisch;?2
wo ich mich auf festem historischem (?) Boden bewege, schreien sie
angstlich nach dem Dogma.* —

Ich schreie nicht &ngstlich nach dem Dogma und stelle. mich nur
auf festen historischen Boden. Also sei der Versuch gemacht, ob wir
uns verstehen konnen!

Die Eschatologie ist bei S. fiir die Wiirdigung der Matthéusstelle 16,
18 ausschlaggebend. S. II, 33: ,Jesus hat das Ende der Welt als nahe
bevorstehend erwartet . Daher hat er denn auch keinen AnlaB, die
Stiftung einer religiosen Orgamsatmn derselben ins Auge zu fassen.“

Dagegen sage ich: Jesus hat das Ende der Welt nicht als nahe
bevorstehend erwartet Und wenn er auch das nahe Weltende erwartet
hitte, so wire es kein richtiger SchluB zu sagen: also hat er keinen
Statthalter fiir die Zeit bis zur nahen Parousie ernennen konnen, infolge-
dessen auch nicht ernannt.

A. Christus hat dasEndeder Welt nicht als nahebevorstehend erwartet.

S. selber bringt die Beweise dafiir, indem er schreibt I, 26: ,Zwar
hatte Jesus erkliart: ,Uber jenen Tag und die Stunde weil memand etwas,
auch nicht die Engel im Himmel, auch nicht der Sohn, sondern nur der
Vater.“ (Marc. 13, 12)

Das geniigt. Alles andere, was S. bringt, stoBt Jesu Wort nicht um.
Nach allen Regeln der Hermeneutik muB man bei jedem Schriftsteller
nur dann eimnen Widerspruch annehmen, wenn zwingende Griinde eine
andere Auslegung verbieten. Diese sind nicht da. Auch nach lingerer
Zeit kann etwas noch plotzlich, unerwartet, rasch kommen, wie der Dieb

22 s wiirde kein Schaden gewesen sein, wenn S. seine Behauptungen
hie und da in eine scholastisch-syllogistische Form zu bringen versucht
hitte. Bischof Senestrey sagte, er habe den Versuch gemacht, die ténenden
Phrasen eines modernen Philosophen in das Lateinische zu iibersetzen,
wodurch ihm sogleich der inhaltlose Unsinn klar geworden sei.



242 Schnitzer und Petrus.

in der Nacht, wie der Blitz. ,Denn ihr wift nicht, wann der Haus-
herr kommt, ob gegen Abend oder um Mitternacht oder beim Hahnen-
schrei oder am Morgen.* (Matth. 13, 85.)

S. 1, 28: ,DaB der zuriickerwartete Herr in fernes Land gereist sei
(Lue. 19, 12), und daher erst nach langer Zeit wiederkehren werde
(Matth. 25, 19), oder auch, daB er seine Riickkehr absichtlich
verzogere (Matth. 24, 48; 25, 5; Luc. 12, 45). Der Verfasser des zweiten
Petrusbriefes sieht sich genotigt, gegen ,spotisiichtige Leute* zu polemisieren,
die da sprechen: ,Wo ist die Verheilung seines Kommens?* Und er
antwortet mit der seither so oftmals wiederholten Versicherung: ,Ein
Tag ist bei dem Herrn wie tausend Jahre und tausend Jahre
wie ein Tag. Der Herr ist nicht saumselig mit seiner Verheifung, wie
es einige fiir Saumseligkeit halten, sondern er ist langmiitig um euret-
willen, er will nicht, da8 einige umkommen, sondern alle zur Sinnes-
dnderung gelangen. Kommen wird aber der Tag des Herrn wie
ein Dieb. Dann werden die Himmel sausend vergehen.“ (2. Petr. 8, 3. {f.)

Es ist nicht notig noch mehr hinzuzufiigen. Sagt nicht die Schrift
ausdriicklich, daBl erst alle Heidenvolker und dann erst die Reste Israels
gerettet werden sollen; daB erst eine Herde und ein Hirt sein werde?
Wie soll das in kiirzester Zeit geschehen, und wohl in so kurzer Zeit,
daB kein Hirt iiberhaupt notig ist?

Es bleibe also das unerortert, was ,S. schon lingst bekannt war®.
Minner, denen wir, S. sowohl wie ich, das Wasser nicht reichen kénnen,
unterscheiden eine dreifache Parousie: die Zerstorung Jerusalems, den
Tod des einzelnen Menschen und das Weltgericht. Mit einigen ,himischen,
hochnisig absprechenden“ Phrasen setzt ein wirklicher Gelehrter sich
nicht iiber das alles hinweg.

B. Wenn Jesus das nahe bevorstehende Weltende erwartet hitte,
so ist das noch kein zwingender Grund, zu leugnen, daB er einen Hirten
an seiner Stelle iiber seine Herde aufstellen konnte, also auch eingesetzt
habe. Denn er sagt selber, dal es vorher eine Herde und einen
Hirten geben werde. Der Kénig, der in ein fernes Land reist, stellt
Verwalter auf, und zwar hohere und niedrigere. Dem einen gibt er funf,
dem anderen zwei, dem letzten ein Talent. Nehme ich Schnitzers eignen
Vergleich 1. 1, so sage ich: Wenn der Konig auferhalb seines Reiches
verweilt, sei es nur auf kurze Zeit, ja selbst wenn er im Lande bleibt,
die Hand zur Unterschrift untauglich ist oder besser, geschont werden soll,
so ernennt er einen Stellvertreter. Also ist die Schlulfolgerung bei Jesus
durchaus unlogisch, daB er fiir kurze Zeit keine Stellvertretung bestellt
haben kann, also auch nicht bestellt hat.

Unbegreiflich ist es, wie S. I, 27 schreiben konnte: ,Nur von ihr
(Parousie) aus ist die weltabgewandte, fast mochte man sagen kultur-
feindliche Hirte und Schroffheit so mancher Forderungen Jesu begreiflich.
Nur um sein tédgliches Brot soll man, auf das Kommen des himmlischen
Reiches unablissig gefaft, den Vater bitten, dieses tégliche Brot muf
geniigen. Nicht bloB nicht iibermibig lieben, wie die heutige verwissernde,
absichilich abschwichende kirchliche Schriftauslegung will, nein, hassen
mufl man Vater und Mutter, Weib und Kind. (Luc. 14, 26).* — Jesus,
der durch Wort und Beispiel die Elternliebe so ausdriicklich lehrte, der
betonte, daB die Pharisiier, um ihrer Menschensatzungen willen, das Gebot
Gottes tibertreten; der die Tempelopfer mit Vernachliissigung der Eltern-
liebe so schart geifielte, er soll wegen der nahe bevorstehenden Parousie
gesagt haben, daBl man Vater und Mutter hassen muB? Gesenius schreibt:
»NJ im Gegens. von =5mx zun. blof comparative nachsetzen, und jenes:



Schnitzer und Petrus. 243

vorziehen, 5. Mos. 21, 15 ff. vgl. Matth. 6, 24. Luc. 26. In der hebriischen
Sprache fehlen bekanntlich die Comparative.* —

Weitere Waffen Schnitzers sind die Ausspriiche Jesu iiber die
Feindesliebe, iiber Verzicht auf zeitliche Giiter, als ob er keinen Unter-
schied zu machen wisse zwischen gebotener, strenger Pflicht und
evangelischen Réten der Vollkommenheit. Auch wenn diese durch so
viele Hinde gegangenen Waffen, welche dadurch nicht schirfer geschliffen,
sondern nur so schmutzig geworden sind, daB sie nicht mehr rein zu
machen sind, echt wiren, wiirden sie hier keine Verwendung finden konnen.
Dadurch, daBl Jesus um das tdgliche Brot zu bitten lehrt, soll nach S.
unwiderlegbar bewiesen sein, dall Jesus das Weltende nahe bevorstehend
geweissagt hat! Dadurch, daf Jesus befohlen hat, ,man darf iiberhaupt
nicht schworen“ (bekanntlich unwahr!), daB ,man seine Besitztiimer ganz
weggeben“ soll, daB ,man seine Feinde lieben muB,* liegt klar zu
Tage, dall ,am Himmel Jesu die blutrote Abendsonne flammte; die diistere
Stimmung des bevorstehenden Weltunterganges . . .* ?!

Ich darf die Darstellung der Methode ,des neuen Missionars unter
den katholischen Deutschen“ nicht schliefen, ohne eine kleine Probe zu
geben von dem herzensguten und frohlichen ,Esprit“, womit bei tief
ernsten Beweisfithrungen eine Abwechslung gehoten wird., 8. I, 28:
»Tatsdchlich halten sich denn nicht einmal die strengsten und
frommsten Kirchen- und Ordensménner, die an Sorge fir Leib und Leben
und irdischer Habe oft viele Weltleute beschdmen, an Jesu Mahnungen.“
Der ehrwiirdige Beda schreibt schon: ,Ubi non hoc praeceptum esse
putandum est, ut nil pecuniae reservetur a sanctis, vel suis scilicet, vel
pauperum usibus suggerendae: cum et ipse Dominus, cui ministrabant
Angeli, tamen ad informandam Kcclesiam suam loculos habuisse
legatur.* Und der den Beutel trug, war der Apostel Judas.

V.
Die Stiftungsfrage im Lichte der Evangelienkritik.

Schnitzer I, 82: [Wenn die katholische Theologie einhellig die
Geschichtlichkeit der Stiftung des Primates und infolgedessen des Papst-
tums durch .Jesus lehrt, so nimmt sie einhellig die Urspriinglichkeit und
vollige Zuverlissigkeit des ersten Evangeliums und seine Abfassung durch
den Apostel Matthdus an. Diese Annahme hat sich jedoch, wie wir
gesehen, lingst als hinfillig erwiesen.* — Aus Schnitzers Zeugen haben
wir gerade das Gegenteil gesehen. ;— ,Es gehort zu den gesichertsten
und unumstoflichen Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung eines
ganzen Jahrhunderts, dall unser erstes Evangelium, weit entfernt aus
erster apostolischer Hand zu stammen, im Gegenteile, alle Merkmale
literarischer Abhingigkeit aufweist. Ebenfalls haben Schnitzers eigene
Zeugen das Gegenteil gezeigt.

,Es schlieBt sich, gleich dem Lucas, vollstindig der Stoffverteilung
des Marcus an, zu der es, wenn es sich je eine kleine Abweichung erlaubt,
schlieBlich doch immer wieder zuriickkehrt. Es schlielit sich dem Marcus
aufs engste auch sprachlich an, vielfach sogar bis auf die vollige Gleichheit
des Wortlauts, meist freilich so, dall es das unbeholfene Griechisch der
Vorlage lexikalisch und stilistisch gliittet und bessert. — Aus Schnitzers
angefithrten Zeugen las man wieder frither gerade das Gegenteil.

,Und gerade in seinen Abweichungen verrit er seine Abhingigkeit
ven Marcus zuweilen noch schlagender als in seinen Ubereinstimmungen,
sofern sich dieselben nicht selten als absichtliche Korrekturen



244 Schnitzer und Petrus.

gewisser bereits als anstofig empfundener Wendungen erweisen. Wihrend
nach Mare. I, 32 ff. die Leute alle ihre Kranken zu Jesus brachten und
er viele heilte, brachten sie nach Matth. 8, 16 viele zu ihm und er
heilte sie alle; ebenso heilte er nach Marc. 10 viele, nach Matth. 12, 15
alle. Wihrend nach Mare. 6, 3 die Leute in Nazareth ausrufen: ,Ist
dies nicht der Zimmermann?“, nennen sie ihn nach Matth. 13, 55 nur
mehr ,des Zimmermanns Sohn“. Wiihrend Mare. 6, 5 noch arglos schreibt,
Jesus konnte in Nazareth keine Wunder erken verbessert Matth.
13, 58, er habe daselbst um ihres Unglaubens willen nicht viele
Wunder gewirkt.*

Wie S. in den ersten angefithrten Texten einen Widerspruch finden
kann, ist vollig unbegreiflich. Dazu zitiert er unrichtig. Es heifit bei
Marcus wortlich: ,Jesus konnte in Nazareth keine Wunder wirken, auler,
daf er wenigen Kranken die Hinde auflegte und sie heilte.
Und er verwunderte sich iiber ihren Unglauben . . .“

, Wiithrend Mare. 3, 5 dem Herrn noch Zorn zuschreibt, 148t Matth.
9 ff. diese Bemerkung weg.“ So S. Schreibt die Schrift sowohl des Alten
und Neuen Bundes Gott nicht fortwihrend Zorn zu?

. Wihrend Mare. 8, 21 noch zu erzihlen wagt, Jesu Angehérige
seien gekommen, um ihn nach Hause mitzunehmen, weil er von_ Sinnen
(verriickt) sei, gleitet Matth. 12, 22 ff, iber diesen peinlichen Vorfall mit
Stillschweigen hinweg.” -— Warum soll dieser Vorfall peinlich sein? Wurde
Jesus von Herodes nicht ebenso behandelt? Waren die Apostel in den
Augen der Juden auch nicht von Sinnen? Hiel es von Paulus nicht:
,Du rasest?

,Wihrend Mare, 7, 31 den Herrn bei Heilung des Taubstummen den
Finger in die Ohren desselben legen, seine Zunge mit Speichel netzen
und gen Himmel autseufzen, und auch bei der Heilung des Blinden in
Bethsaida Speichel und Handauflegung anwenden, kurz das Wunder nicht
mit einem Male, sondern nur mit einer gewissen Miihe vollbringen
146t, heilt Jesus nach Matth. 15, 29 ff. Lahme, Blinde und Stumme ohne
weiteres, so dal die Menge sich wundert.” So S.

Auch bei den anderen Evangelisten, auch bei Johannes noch, liest
man, daBl Christus sich manchmal bei Spendung von geistlichen und
leiblichen Wohltaten gewisser Zeichen bediente, sogar bei Erteilung
des heiligen Geistes. ,,Wihrend Jesus nach Mare. 5, 30 erst fragen mulb,
wer ihn im Gedringe beriihrt habe, erwdhnt Matth. 9, 20 ff. die Frage
iiberhaupt nicht. Das muf ist von Schnitzer hinzugefiigt.

Wihrend Jesus nach Mare. 10, 18 die Anrede: ,,Guter Meister*
mit der Bemerkung ablehnt (!): ,,Was nennst du mich gut? Niemand
ist gut, als Gott allein,” darf er nach Matth. 19, 17 nur erwidern:
,»Was fragst du mich iiber das Gute“, was der Mann nicht getan hatte.
— Bei Matth. heilit es wortlich: ,,Guter Meister! Was mul} 1ch Gutes tun,
daB ich das ewige Leben erlange? Da sprach er zu ihm: ,Was fr:’:igst
du mich tber das Gute? Einer ist gut, ndmlich Gott. Willst du aber
zum Leben eingehen, so halte die Gebote.” So fallen alle diese Korrek-
turen des Matthdus und damit alle Folgerungen S.s weg.

,Marcus ist ja, wie eine griindliche Priifung gezeigt hat, nicht die
einzige Quelle, aus der Matthdus und Lucas geschopft haben. Vielmehr
haben ja beide noch eine stattliche Masse von Reden und Ausspriichen
Jesu gemeinsam, und es wire immerhin moglich, daB Matthdus die aus-
zeichnenden Worte, die er dem Herrn zur Belohnung Petri in den Mund
legt, dieser Spruchsammlung entlehnt hitte, wie sie denn B. Weil} und
Th. Zahn auch wirklich aus der qpostollschen Quelle ableiten.” Eine



Schnitzer und Petrus. 245

griindliche Priifung zeigt, daBl diese Spruchsammlung den willkiirlichen
Phantasien und luftigen Hypothesen angehort.

,Wihrend nach Marc. 5, 22 Jairus dem Herrn nur meldet, sein
Tochterchen sei am Sterben, 148t Matth. 9, 18 ihn, um nachher das
Wunder formlicher Totenerweckung recht nachdriicklich hervorzuheben,
sprechen: ,Meine Tochter ist soeben gestorben.* So S.

Es heiBit wortlich bei Marcus: ,Als er noch redete, kamen Leute
von dem Vorsteher der Synagoge und sprachen: Deine Tochter ist
gestorben; warum bist du dem Meister noch listig. Trotzdem will
ich Schnitzers Wahrheitsliebe nicht in Zweifel ziehen,? allein das muB S.
selber doch gestehen, dall er den guten Homer hier noch ubertrifft —
im Schlafen.

Ebenso alles weitere, das S. vorbringt. Ob die Wunder zahl-
reicher sind oder massiver, ist ganz gleich. Ein Wunder ist eine
Ausnahme von den Naturgesetzen, die von Gott gemacht und deshalb
nur von ihm aufgehoben werden konnen. Ob diese Ausnahme mehr oder
weniger ,,massiv‘ ist, hat gar keine Bedeutung. Ubrigens ist auch das,
was S, weiter sagt, wieder unwahr: ,Die spitere Zeit, deren Geist das
erste Evangelium atmet, kiindigt sich sodann im Taufbefehl an, der den
Aposteln vom Auferstandenen erteilt worden sein soll . .. Eine trini-
tarische Formel ist im Munde Jesu ein schreiender Anachronismus.*

S. wird wohl nicht verlangen, dafl die arianischen Streitigkeiten von
neuem anfangen und daB das nizdische Konzil revidiert wird. — ,Nie
und nirgends sonst in den evangelischen Quellen findet sich hierfiir ein
Analogon; weder Marcus noch die Spruchsammlung weill von einer
derartigen Anordnung.“ — Die Spruchsammlung weil} {iberhaupt gar nichts;
denn um etwas zu wissen, mus man existieren; die Spruchsammlung
existiert tberhaupt nicht! Die evangelischen Quellen wissen aber wohl
etwas, z. B. Marcus 16, 16, Joh. llI, 5. — ,Und es wire ganz unver-
stiandlich, wie die dlteste Gemeinde die Taufe Jesu hitte erteilen konnen
— was sie nach Ausweis der Apostelgeschichte und der Paulinischen
Briefe tat — wenn Jesus ihr im Namen der Dreifaltigkeit zu taufen
gehoten hdatte. — S. zitiert o. a. 1. Korinth. VI, 11: ,.lhr seid aber
abgewaschen, ihr seid geheiligt, ihr seid gerechtfertigt im Namen unseres
Herrn Jesu Christi und im Geiste unseres Gottes” Apg. 2, 38:
wJeder von euch lasse sich taufen im Namen Jesu Christi zur Vergebung
eurer Siinden; und ihr werdet empfangen die Gabe des HIl. Geistes.”
S. vergifit ganz Apg. XIX, 2: ,,P. sprach zu ihnen: Habt ihr, nachdem
ihr gliubig geworden, den HI. Geist empfangen? Sie aber sprachen
zu ihm: ,Wir haben nicht einmal gehort, ob ein Heiliger Geist sei? Da
sprach er: Womit seid ihr denn getauft worden? Sie sagten: Mit
des Johannes Taufe. P. aber sprach: . . . sie wurden getauft im Namen
Jesu des Herrn. Und als P. ihnen die Héinde auflegte, kam der Hl. Geist
auf sie.* — S. schreibt weiter: ,,Auf den Namen der Dreieinigkeit konnte
aber erst getauft werden, als die trinitarische Theologie gewisse Fort-
schritte gemacht hatte, was erst nach Ablauf einer lingeren Zeit moglich
war; als man aber tatsichlich trinitarisch zu taufen sich gewohnt hatte,

»3 An mehreren Stellen entriistet sich S., wenn er glaubt, daf man
seine Wahrheitsliebe in Zweifel zieht, und weist ,,eine solche nichtswiirdige
Verdichtigung mit Entriistung zuriick.” (11, 37). Zweifellos hitte er besser
getan, solche AuBerungen zu unterdriicken wie I, VII: ,Und doch sollte
man sich auf kirchlicher Seite, je sicherer man der unerschiitterlichen
Wahrheit seiner Sache ist oder wenigstens zu sein vorgibt . ..



246 Schnitzer und Petrus.

konnte man es sich nicht anders denken, als daB schon Jesus, auf den
man ja alle Gemeinde-Einrichtungen, um ihnen héhere Autoritit zu ver-
leihen, zuriickfuhrte, dies so gewollt habe, und so legte ihm dann der
erste Evangelist den trinitarischen Taufbefehl in den Mund. Aber wohl-
gemerkt, nicht dem irdisch-historischen, sondern dem auferstandenen

mystisch-visionéren Jesus, — der beste Beweis, daBl man keinen Aulall und
keinen Zeitpunkt vor dem Leiden und Sterben des Herrn wulte, mit dem
sich der Taufbefehl hitte verkniipfen lassen.“ — Also ist hier nachS. der

erste Evangelist zurtickzudatieren auf die ldngere Zeit, als die
trinitarische Theologie gewisse Fortschritte gemacht hatte und man
tatsdchlich schon trinitarisch taufte! Dagegen spricht schon, Joh. III, 5,
der noch nicht auferstandene Jesus zu Nikodemus: ,,Wenn jemand
nicht wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem HI. Geiste, so
kann er in das Reich Gottes nicht eingehen.*

Schnitzer schreibt ferner: ,Die spilere Zeit, die aus dem ersten
Evangelium spricht, kiindigt sich ferner in dem eigentiumlichen Gleichnis
vom Netz mit den guten und faulen Fischen an (Matth. 13, 47 ff.) sowie
in dem Gleichnis vom Unkraut und Weizen. Bei Marc. 4, 26 ff. ist das
Gottesreich noch einem Acker ihnlich, der nur gute® Saat triigt;
dagegen ist bei Matth. 13, 24 bereits der bose Feind an der Arbeit, nachts,
wenn die Leute schlafen, Unkraut zu sien. Matthdus setzt also schon
eine Zeit voraus, da die christliche Gemeinde schon nicht mehr nur
Heilige, sondern auch Siinder in ihrer Mitte ziihlt . . .* — War Judas
ein Heiliger, war Petrus nach Schnitzer nicht ein ,,Satan“? Riigt Paulus
nicht schon in der ersten Christengemeinde Korinths scheuBliche Zustinde?
— Ananias, Saphira, Simon Magus usw. 8. I, 37: ,So kann es denn
nicht mehr befremden, daff Matth.,, und nur er, noch nicht Marcus und
selbst noch nicht Lucas, bereits eine Kirche kennt und eine Kirchen-
disziplin, deren Ursprung er ebenso selbstverstindlich auf Jesus zuriick-
fithrt . . ““ — Soeben horte man von S., dali die christliche Gemeinde
nur Heilige inihrer Mitte zdhlt, nicht Stinder, die nicht sofort
ausgeschlossen werden .. usw. Also war die Kirche doch schon
vor Paulus da, der die Siinder bereits ausschliebt! — | Dieser Bericht (als
habe Jesus die Kirche auf den Felsen Petri gegriindet) entstamme (meint
Weizsicker) einer Zeit und Gegend, in welcher Petrus der allein Leitende
war, ndmlich Syrien*. — Grofiartig, frither horte man bei S.: es habe
damals noch keine Bischofe, noch viel weniger Péipste gegeben, — und
nun werden wir belehrt, Pelrus sei damals schon der allein Leitende
gewesen. So war S. vollstindig im Irrtum, wenn er den fortwihrenden
Fortschritt der péipstlichen Allgewalt in der katholischen Kirche behauptete,
denn auch jetzt noch ist nicht der Papst, noch viel weniger der Bischof,
der allein Leitende, sondern die kirchliche Verfassung ist noch immer,
sogar nach einem Jesuiten, Bellarmin, eine temperierte Monarchie, die
oligarchische, sogar demokratische Elemente in sich faft.

Schnitzer, 1, 38 schreibt: ,,Zu dem weder durch die Autoritdt des
Marcus noch der Spruchsammlung (?) verbiirgten und daher von vorn-
herein wenig glaubwiirdigen Sondergut des Matthius gehoren nun auch
einige Episoden, die sich auf Petrus beziehen, fiir welchen Matthius eine
ausgesprochene Vorliebe bekundet. Mit Emphase fithrt er ihn als den
ersten unter allen Aposteln auf.'* — Auch Marc. 3, 16 stellt Petrus an

erster Stelle: ,,Dem Simon gab er den Namen Petrus.“ Ebenso Luc. 6, 4:
¢

24 Das ,,gute ist von S. unterstrichen, allein es findet sich bei
Marcus nicht vor.



Schnitzer und Petrus. 247

,Simon, den er Petrus nannte.“ Wie kann nun S. beifiigen: ,,Diese
Bemerkung ist fiir Matthius charakteristisch und findet sich weder bei
Marcus noch hei Lucas*?

Schnitzer schreibt weiter: ,,Nur er (Matth.) 148t ihn (Petrus) die
Bitte an den Meister richien, die eben vorgetragenen Reinigungsausspriiche
niher zu erkliren (15, 15). Nur bei ihm darf Petrus an den Herrn die
Frage stellen, wie oft er seinem Bruder verzeihen miisse (18, 21). Nur
Matthdus- tiberliefert die Petruslegende von der Tempelsteuer, die der
Herr zwar nicht zu entrichten brauchte, aber doch, um keinen AnstoB
zu geben, entrichten will; Petrus soll die Angel in den See auswerfen,
den ersten Fisch, der in die Hohe kommt, rehmen und ihm das Maul
offnen, da wird er das nétige Geldstiick finden (17, 24 ff). Nur Matthius
erwihnt auch die Sage, wie Petrus auf den Wogen des Sees wandelt und
unterzusinken beginnt, worauf ihm der Herr die rettende Hand reicht
(14, 28 ff.).“ — Gerade diese Erkliarung beweist das Gegenteil von dem,
was S. zu beweisen sucht: ,,Du Kleingldubiger! Warum hast du gezweifelt 2¢
ist ein Tadel, keine Verherrlichung Petri. — Schnitzer setzt seine Beweis-
fiihrung weiter fort: ,In diesen Zusammenhang fiigten sich denn auch am
leichtesten die angeblichen Herrenworte von Petrus dem Felsenmann ein,
auf welchen die Kirche gebaut und dem die Himmelsschliissel anvertraut
werden sollen.” — S. sagt hier das Gegenteil von frither, als er behauptete,
die Herrenworte seien bei Matthéus sicher unecht, da sie in den Zusammen-
hang nicht passen, Jesus konne doch nicht in einem Atem Petrus, den
er einen Satan nenne, zum Haupt seiner Kirche einsetzen.

,Sehr beachtenswert (sagt S.) ist vor allem, daB Matthdus schon in
der sie vorbereitenden Frage Jesu eine Anderung vornimmt; denn wihrend
seiner Marcus-Vorlage qem&B die Frage nur lautet: ,,Wer, sagen die
Leute, daf ich sel‘? lautet die Frage bei ihmn: Wer, saven die Lente,
daB deI‘ Menschensohn sei?‘ Da nun aber ,Menféchensnhn“ eine
messianische Bezeichnung ist, so ist die Antwort in der Frage schon
enthalten und daher Jesu freudige Uberraschung iiber das Bekenntnis
Petri und dessen Seligpreisung nicht mehr begreiflich. Noch wichtiger
ist die Anderung, die sich Matthius an der Antwort Petri erlaubt. Nach
Marcus erwidert Petrus schlicht: ,,Du bist der Christ (Messias).* Nach
Matthius dagegen muB er, um die nachfolgende Seligpreisung um so mehr
als begriindet erscheinen zu lassen, die feierliche Erkldrung a!geben:
,Du bist der Christ, der Sohn des lebendieen Gottes. Merkwiirdig
nur ist, wie S. sich selbst widerlegt, denn er fiigt hinzu: ,Fir Weil ist
freilich die groflere Feierlichkeit des Matthius-Berichtes die Gewdhr
hoherer Urspriinglichkeit . . ., auch ist die Antwort nicht schon in der
Frage enthalten, als der Ausdruck ,,Sohn des lebendigen Gottes* mehr
als die Messianitit, ndmlich die metaphysische Gottessohnschaft wird
bezeichnen wollen, so daB wir also auch hier eine dogmatische Steigerung
weit tiber Marcus hinaus vor uns haben.“ — Man hat also auf derselben
Seite Schnitzer gegen Schnitzer. — S. 1, 89: ,Darauf soll dann Jesus nach
Matihius die beriithmten Worte gesprochen haben: Selig bist du, Simon,
Sohn des Jonas, denn Fleisch und Blut hat dir das nicht
geoffenbart, sondern mein Vater, der 1.1 Himmel ist. Und
ich sage dir, du bist Petrus (der Fels), und auf diesen Felsen
will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Holle
werden sie nicht tiberwéltigen. Ich will dir die Schlissel des
Himmelreiches geben, und was du immer auf Erden binden
wirst, das wird im Himmel gebunden sein, und was duimmer
auf Erden 16sen wirst, das wird im Himmel geltset sein.”



248 Schnitzer und Petrus.

Nach der katholischen Schrifterklirung gibt der Heiland hier an
Petrus ein Vorrecht. Petrus hat gesprochen, nicht als Wortfiihrer
der Apostel, nicht als Simon, Sohn des Jonas, sondern als Zeuge des
Vaters im Himmel. Die volle Unterwerfung, der augenblickliche, gehorsame
Glaube Petri an die ihm gegebene Offenbarung lassen ihn von seinem
Meister eine auBerordentliche Gabe erlangen. Die Gabe findet ihren
Grund in der Tat und in dem Inhalt des Glaubensbekenntnisses Petri.
Beide, Tat und Inhalt sind unzerirennlich mit Petrus verbunden. Die
Gabe, Fels zu sein der Kirche, kniipft sich an, ist eingeschlossen in dem
Namen, der den Charakter Petri bildet. Dieser Name ist nicht ohne
Bedeutung. Joh. I, 43 wird der Name vom Heiland vorausgesagt: ,,Du
sollst Kephas heiflen, welcher verdolmetschet wird Petrus. Diesem
Namen wird bei Marc. IlI, 16 Wert beigelegt. Dieser Name setzt Petrus
zum Felsen der Kirche, nun kann und muB man sagen: Petrus ist der
edelste Teil der Kirche; die ganze Kirche ruht auf ihm; er ist der Grund,
der zur Folge hat die Festigkeit und Einheit der Kirche. Diesen Sinn
hat die katholische Kirche immer in Glauben und Liebe angenommen
und bewahrt.

Nicht so Schnitzer. Er schreibt mit fettem Sperrdruck, II, 51:
,Merx kommt zum Ergebnis: ,Die Urtexte der Evangelisten hatten —
vermutlich ausschlieflich — Zvusov, das im Laufe mannigfacher Redak-
tionen verdringt und durch Petros erselzt worden ist. Letzterer Name
ist, wie Merx zeigt, von Petronius gebildet wie Lucas von Lucanus, Silas
von Silvanus, Alexas von Alexander, Antipas von Antipater; der Name
Petrus ist daher urspriinglich romisch, flézgog ist Grizisierung von
Petrus und nichtumgekehrt Petrus Latinisierung von Ilérpoc. Wenn man
sich, bemerkt Merx weiter, zur Verteidigung des Petrus auf die griechische
Form Ilérpoc beruft, so bezeichnet sie, wie schon Lightfoot sagt, das
abgebrochene Stiick einer Ilérga, was sogar noch zu der allegorischen
Deutung habe herhalten missen, Jesus sei die Ilérpe, Simon das abge-
schlagene Stiick, der Ilérgoc. In Wahrheit sei Ilérgo¢ der Block und in
der Vulgirsprache, nach der LXX zu urteilen, so viel wie Schleuderstein.
,Sollte Kefa grizisiert werden, so mulite man ein Weib Il¢zga nennen,
einen Mann konnte man auch nur I[Iérge und nicht IIérpo¢ nennen, denn
ein Schleuderstein oder Felsblock pafit nicht wirklich in den Gedanken-
gang der Stelle. Der Ausdruck ist nicht ganz so ungeschickt, aber beinahe
so ungeschickt, wie wenn jemand sagen wollte: Du bist Rosus und mit
dieser Rose will ich einen Kranz winden, weil Rosus kein Wort ist, denn
IIérgog ist ein Wort, aber ein hier unpassendes.® Merx fiigt hier noch
bei, daB die legendarische Tochter des Petrus den Namen Petronilla fiihrt,
der auf Petronius zuriickgeht, und daB die Rémer an dem Worte Petra
als Beinamen fiir einen Mann tatsichlich keinen AnstoB8 nahmen, wie aus
einer Zuschrift von dem Jahre 19 n. Chr. und aus Tacitus erhelle. Ist
nun dem also, dann fallen all die luftigen Folgerungen, die T. auf die
Namensinderung und die Verdringung des Simon durch Petrus griindet,
in nichts zusammen.*

Eine solche ,Interpretation kann mit den Auslegungen von Horaz
und Tacitus in Kneipzeitungen wetteifern. S. hat wohl hier nur ein
Gegenstiick liefern wollen gegen den fritheren Weizsédcker, der den
Bericht aus Syrien entstammen lieB, da Merx gerade an der Hand
der dltesten syrischen Ubersetzungen zu unumstoBlicher Gewif-
heit kam!

,Wie die Qrthodoxie diese Worte fiir echt, so sieht die Kritik sie
fir unecht an, wihrend einzelne protestantische Gelehrte einen Mittelweg



Schnitzer und Petrus. 249

einschlagen.” Nach den frither aus Schnitzer angefiihrten Zeugen ist es
einfach unwahr, daB ,,die Kritik* sie fiir unecht ansieht.

Nach Schnitzer unterliegen alle diese Worte ,,den schwersten Bedenken.
Denn gerade nach der eignen Darstellung des Matthéus kann das Bekenntnis
des Petrus am allerwenigsten als eine ganz besondere, nur unmittelbarer
gottlicher Offenbarung zu dankende und daher einer einzigartigen Aus-
zeichnung wiirdige Leistung erscheinen, da er ja dieses Bekenntnis, das
er in der Frage seines Meisters ohnehin schon ausgesprochen findet, doch
nicht nur im eigenen, sondern zugleich im Namen seiner Mitapostel ablegt,
als deren Wortfiihrer er auftritt.“ — Teils durch Schnitzer selber, vor
allem durch den Wortlaut der Schriftworte widerlegt.

,,Uberdies hat Matthius kurz zuvor selbst erzdhlt (14, 33), als Jesus
mit Petrus ins Boot stieg, da seien ,die im Schiffe’ vor ihm niedergefallen
und in den Ruf ausgebrochen: Wahrlich, du bist Gottes Sohn. Ohnehin
soll ja Jesus schon bei der Taufe im Jordan von der Himmelsstimme
allem Volke vernehmlich als Gottes liebster (?) Sohn ausgerufen worden
sein (Matth. 3. 14); fiiberdies sollen ihn auch schon die Blinden (Matth.
9, 27) und das kananiische Weib (Matth. 8, 29) erkannt und bekannt
haben.” ,,Dagegen aber Zahn zu Matth. 14, 33, S. 513.“ — Alles schon
lingst widerlegt durch die katholische Exegese, z. B. a Lapide in Matth.
XVI: ,,An Petrus primus confessus sit Christum esse Deum.“

wSonach widerspricht diese Seligpreisung Petri der eignen vorher-
gehenden Darstellung des ersten Evangelisten und erscheint daher schon
deshalb verdichtig, und dies um so mehr, als sie ja auch mit seiner
unmiltelbar folgenden Erzihlung (16, 23), wonach Jesus den Petrus einen
Satan gescholten und als einen Slein des AnstoBles bezeichnet habe, der
nicht was Gottes ist, denke, sondern was der Menschen ist, in schreiendem,
unloslichem Widerspruch steht.” — Ebenfalls durch die katholische
Exegese schon lingst widerlegt, z. B. a Lapide I. ¢. Ubrigens wider-
legt Schnitzer sich selber, da er immer seine These dadurch zu beweisen
sucht, dafl Matthius als ein unbedingter Lobredner Petri dargestellt wird.

,Denn trug sich Jesus mit dem Gedanken der Griundung einer
zahllose Jahrhunderte iiberdauernden Kirche, die er mit einer festen, allen
Stiirmen trotzenden Verfassung ausriisten wollte, so konnte er das grund-
legende Hausgesetz dieser Verfassung nicht scharf und bestimmt genug
formulieren und sich unmoglich begniigen, es in die, eher einem blumen-
reichen Gedichte, denn einem klaren Rechtssatz entsprechende Hille eines
so dehnbaren und vieldeutigen Vergleichs, wie es der vom Hausbau und
Schliisselbewahrer () ist, zu kleiden; konnte ihm doch nimmer entgehen,
daB ein solcher Vergleich zum unversieglichen Borne endloser MiBver-
stindnisse wie erbitterter Streitigkeiten werden mufBte.” — Die Worte sind
jedem Unbefangenen klar, sie muBten nicht zu erbitterten Stireitigkeiten
fiilhren, Fiihrten sie dazu, so liegt die Schuld anderswo. So haben auch
Jesu so deutlichen Worte: ,,Das ist mein Leib,“ zu noch viel mehr
erbitterten Streitigkeiten gefithrt. Auch ist dieser Einwand nicht neu und
durch die katholische Exegese unwiderleglich abgetan. Vgl. zu dieser
Matthiusstelle Lipmann, N. Testament, Utrecht 1869.

' »Selbst wenn sich aber Jesus zur Seligpreisung des Petrus und zu
seiner Erhebung zum Oberhaupt des neuen Gottesreiches veranlafit gesehen
hitte, so hitte er dies wohl mit seinen eigenen Worten getan und
nicht Anlehen beim Wortschatz des Paulus gemacht; denn der Ausdruck
,,Fleisch und Blut®, als Bezeichnung des irdischen, fleischlichen Menschen
ist dem Sprachschatze Jesu sonst fremd und der Phraseologie des Heiden-
apostels entnommen, wie auch das Wort ,éxxinoia‘ obschon den LXX



250 Schnitzer und Petrus.

nicht unbekannt, erst von Paulus dem neutestamentlichen Sprachgebrauche
einverleibt wurde und also im Munde Jesu einen seinen Horern unbe-
greiflichen Anachronismus bedeutet hétte.” — Das Wort: ,,Kirche* kommt
auch sonst bei Matthius vor (18, 17); dem Sinne nach an unzihlbaren
Stellen. vgl. Schnitzer II, 19: ,,So schreibt auch Jesus von einem . . .
Eintritt in sie (Mare. 10, 23; Matth. 5, 20; 7, 21, 13, 3), vom Austritte
und Ausschluss aus ihr (Matth. 8, 12; 22, 13). Er vergleicht sie mit
einem Senfkorn, das kleiner ist als alle Samenkorner, aber zu einem
Baume heranwiichst, in dessen Zweigen die Vogel des Himmels nisten;
mit einem Sauerteig, der das ganze Mehl durchsiuert (Matth. 13, 81 ff.);
mit der Saat, die, vom Landmann in die Erde gestreut, von selbst sprofit
und wiichst (Marc. 4. 26 ff)) mit den Samenkornern, die auf verschiedenes
Erdreich fallen und verschiedene Frucht tragen (Marc. 4, 1; Matth. 13,
1 ff.).* — Schnitzer beruft sich nun auf Eusebius von Caesarea, ,den
berihmten Kirchenhistoriker.” Dartiber spiter, man merke sich nur hier:
,den beriithmten Kirchenhistoriker.” ,Das kithne Bild vom Baue
einer ,,Kirche* geht ebenfalls auf den Volkerapostel zuriick; aber als der
einzige Felsengrund, der bereits gelegt ist, erscheint ihm nicht Petrus
sondern Christus, und wenn die Gliubigen mit einem Bau verglichen
werden, der auf dem Fundamente der Apostel und Propheten ruht, so
hat er doch in Christus selbst seinen Kckstein.“ — Hier ist Paulus
keineswegs in Widerspruch: Wer Christus den einzigen Felsengrund der
Kirche nennt, wie dies die ganze katholische Kirche tut, leugnet damit
nicht die an Petrus gegebene VerheiBung. Durch den Felsen Christus
wird der Fels Petri. Christus ist der Fels, der steht und stellt, Petrus
ist der Fels, der gesetzt wird und dadurch steht. — Christus petra
est et petram facit (Basilius). — ,,Sodann ist nicht zu begreifen, wie
einerseits die Jiinger, wenn Petrus vom Herrn selbst so feierlich als
Felsenmann und himmlischer Schliisselwart bestellt war, gleich darauf in
Streit miteinander geraten konnten, wer von ihnen der GréBSte sei, und
wie anderseits Jesus in dem Bescheid, den er ihnen erteilte, nicht mit
einer Silbe auf seine Auszeichnung verwies, mit der jeder weitere Streit
und Zweifel ein fiir allemal abgetan war.“ — Die alten Kirchenviter
(bei a Lapide) geben schon die Antwort: Gerade die Auszeichnung des
Petrus ruft die Eifersucht der anderen wach, und nun stellt Jesus ihnen
einen kleinen Knaben vor und sagt: , Wer immer also sich demiitigt wie
dieses Kind, der ist der Grofte im Himmelreich.” — Franciscus grofer
als Alexander VI., Coelestin grofler als Bonifaz. S. I, 42: ,Je ehren-
voller endlich die Rolle wiire, die dem Petrus der Darstellung des ersten
Evangelisten gemidf vom Herrn zugedacht war, um so mehr miiffite man
sich wundern, daB gerade Marcus, der Dolmetsch und Begleiter des
Petrus, dessen Predigt seinem Evangelium zugrunde liegt, von allem
nichts weil,*

Gerade in Schnitzers Worten liegt die Antwort. Da die Predigt
Petri dem Evangelium des Marcus zugrunde liegt und ,,die Bescheidenheit
Petrus abhalten konnte den Vorfall zu erzdhlen“, so konnte Marcus
dariiber schweigen, um so mehr, da die drei anderen Evangelisten den
Priinat Petri geniigend hervorhehen. Ubrigens weil auch Marc. III, 16
davon: ,Simon gab er den Namen Petrus.”

S. I, 42: ., Aber wenn auch die wichtigste, so ist Matth. 16, 17 ff.
doch nicht die einzige Stelle, die die gottliche Einsetzung des Primats
sichern soll. Beruft sich doch die gesamte katholische Exegese und
Dogmatik auf Lue. 22, 31 ff. ,,Simon, Simon, siehe, der Satan hat sich
euch ausgebeten, um euch zu sieben wie den Weizen; ich aber habe fur



Schnitzer und Petrus. 251

dich gebetet, auf daB dein Glaube nicht versage. Und du, wenn du dich
erst wieder bekehrt haben wirst, stirke deine Briider.” — Uberflussig
ist wohl die Bemerkung, daB diese Ubersetzung mit der ritterlichen
Absicht, die Chancen fiir Petrus so gut wie moglich zu machen, ganz
unparteiisch und rein ist. — S. I, 44: ,,Und doch scheitert eine derartige
dogmatische Ausbeutung schon an der niichternen Tatsache, daB es sich
bei dem ,,Glauben* Petri, um dessen Befestigung der Herr zum Vater
gebetet hat, gar nicht um ein intellektuelles Festhalten an einem religiosen
Lehrsatz handelt, wie denn das Wort ,,Glaube®, Ilioti¢, weder an dieser
noch an sonst einer Stelle des dritten Evangeliums im dogmatischen
Sinne von der Annahme einer Lehre gebraucht wird. Nicht vom
,,Glauben* ist hier die Rede, sondern von der Treue; Petrus soll, wenn
er auch der menschlichen Schwiche bezw. teuflischen Versuchung
momentan unterliegen und seinen Herrn und Meister verraten (!) wird,
doch nicht ganz an ihm irre werden und nicht vollig von ihm abfallen,
und er wird es auch nicht, sondern kraft der ihm infolge des Gebetes
Jesu zuteil gewordenen Stirkung wird er sich von seinem Falle sofort
wieder erheben und dann auch seine noch groferer Verzagtheit anheim-
gefallenen Briider trosten und aufrichten. In diesem Sinne spricht Jesus
Marc. 14, 27 f.: ,Ich werde den Hirten schlagen, und die Schafe werden
sich zerstreuen.” Demnach hat Jesu Wort an Petrus wirklich nur eine
ganz besondere, unwiederholbare Situation im Auge und mit den Geschicken
der kiinftigen Kirche oder gar des Primates, an welche weder Jesus noch
irgendeiner der Apostel in jener wehmutsvollen Abschiedsstunde dachte,
nicht das allergeringste zu tun. ... Ubrigens ist es sehr fraglich, ob die Stelle
iiberhaupt als geschichtlich und nicht vielmehr als vaticinium post eventum
zu betrachten ist. — Man wird sogleich sehen, wie Schnitzer bei Joh.
21, 25 sich selber widerlegt, indem er sagt: ,,Die iibrigen Apostel haben
nicht wie Petrus durch schwiichlichen Verrat (!) ihr Hirtenamt einge-
biBt.“ Ubrigens wie ist eine Treue an Jesus, dienicht, Glauben*
sei, zu denken? — S. I, 45: ,Nicht besser steht es mit Joh. 21, 15 ff.
Was Jesus dem Petrus nach Matth. 16, 17 vorerst nur verheiBen hatte,
das soll er ihm nach seiner Auferstehung wirklich verliehen haben, indem
er ihn durch dreimalige Frage zum dreimaligen Bekenntnis seiner Liebe
veranlafite und daran den dreimal wiederholten Antrag kniipfte: Weide
meine Limmer, weide meine Schafe! Das soll die klassische Stelle, ja
geradezu die Stiftungsurkunde des Primats Petri sein!“ 8. I, 46: ,,Und
doch ist es um die Stiftungsurkunde des pipstlichen Primates traurig
bestellt, wenn sie im Berichte Joh. 21, 15 ff. hestehen soll. Augen-
scheinlich verfolgt der Evangelist hier einzig den Zweck, den Petrus vom
Makel zu reinigen, womit er sich durch seine Verleugnung befleckt hatte,
und ihn als einen der vollen Liebe des Meisters wieder wiirdigen und
gewiirdigten Jiinger erscheinen zu lassen. Durch seinen Fehltritt hatte
Petrus wie das ithm vom Herrn erwiesene Vertrauen, so die ihm von
demselben verliehene Vertrauensstellung eines Seelenhirten verscherzt;
nachdem er nunmehr seine dreimalige Verleugnung durch seine Beteuerung
seiner Liebe wettgemacht hat, wird er in seine frithere Stellung wieder
eingesetzt, fortan soll er auch wieder seines Herrn Herde weiden, geradeso
wie die iibrigen Apostel, die in ibr Hirtenamt nicht erst neuerdings wieder
eingesetzt zu werden brauchen, weil sie es eben nicht wie Petrus durch
schwichlichen Verrat eingebiifit haben.“ — Soeben bei Lue. 22, 81
sagte Schnitzer gerade das Gegenteil. Und frither horte man von ihm,
es gibe gar keine Kirche, keine Vorsteher, keine Herde, keine Hirten,
denn Christus habe mit keiner Zukunft gerechnet. — Und in einem
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVI. 17



252 Schnitzer und Petrus.

Atemzuge fihrt Schnitzer fort: ,An die Ubertragung eines Oberhirten-
amtes kann hier nur eine schon von vornherein an Matth. 16, 17 ff.
orientierte Betrachtungsweise denken, und ebensowenig ist in Joh. 21, 15 ff.
ein Nachklang des matthiiischen ,,Tu es Petrus“ zu vernehmen, wie ihn
Loisy horen will. Denn zu der Zeit, da das Johannesevangelium entstand,
gab es ein die Gesamtkirche umfassendes Hirtenamt iiberhaupt noch nicht,
es konnte somit auch niemanden in den Sinn kommen, in Petrus eine Art
Universalbischof einzusetzen. Es ist mir daher ein Ritsel, wie sogar
Harnack die feierliche Ubertragung des Hirtenamtes an Petlus Wwozu
Matth. 16. 18 zu vergleichen sei, erblicken kann, und doch soll ihm
zufolge das vierte Evangelium nicht nach 110 geschrieben sein! Liest
man aus Joh. 21, 15 ff die Ubertragung eines Universalhirtenamtes an
Petrus heraus, dann muB man das Kapitel als viel spéteren Nachirag
ansehen und seine Abfassung mit Kreyenbiihl in die Zeit des monar-
chischen Episkopats der romischen Kirche verlegen, etwa in den Pontfikat
Viktors oder Zephyrins. — Hier ist die Darlegung ohne weiteren Komentar
gentigend. — ,,Aber selbst wenn die Stelle die Einsetzung des Primates
Petri in unzweideutiger Weise ausspriche, so wiirde sie doch immer noch
nichts fiir die Einsetzung durch Jesus beweisen. Erhellt doch aus den
sich unmittelbar anschlieBenden Worten: ,,Wahrlich, wahrlich ich sage
dir, solange du jung warst, giirtetest du dich selbst und gingst, wohin
du wolltest; wenn du aber alt geworden sein wirst, so wirst du deine
Hande ausstrecken, ein anderer wird dich giirten und schleppen, wohin
du nicht willst. Das sagte er, um anzudeuten, durch welche Todesart
er Gott verherrlichen werde, — daf} diese ganze Unterredung Jesu mit
Petrus das Martyrium dieses letzteren als ein bereits der Geschichte ange-
horiges Ereignis voraussetzt und daher erst nach dem Tode des Apostels
komponiert worden sein kann. — S. II. 8 schreibt: ,,Der Historiker hilt
sich zur Entscheidung iiber die Frage, ob Wunder moglich sind oder nichf,
iiberhaupt nicht fiir zusiéindig. Er tritt daher auch an Wunderberichte
nicht mit der vorgefaliten Meinung heran, daB sie nicht znverldssig sein
kénnen; aber usw.”

S. I, 47: ,Uberdies spricht ja hier gar nicht der geschichtliche,
sondern der auferstandene, mystisch-visiondre Jesus; auch der Auftrag
,Weide meine Lammer” rithrt sonach nicht vom geschichtlichen Jesus
her. Und endlich ist, wie man sich auch immer zur Frage nach der
Urheberschaft des vierten Evangeliums stellen mag, das Schlufkapitel,
worin sich die pépstliche ,,Stiftungsurkunde* findet, wahrscheinlich kein
Werk des Verfassers des Evangeliums, sondern ein von spiterer Hand
angefiigter Nachtrag. Sicher ist es jedenfalls, daB man in iltester Zeit,
obschon man den apostolischen Ursprung des Evangeliums nicht im
geringsten bezweifelte, das,,Weide meine Limmer* ebensowenig hierarchisch
verstand wie das ,,Bestarke deine Briider“. Noch der groBie Lehrer der
abendlindischen Kirche, der hl. Augustin, erklirte, das , Weide meine
Limmer* beziehe sich auf alle Hirten geradeso, wie sich das ,,Liebst du
mich?“ an alle und nicht blof an Petrus wende.“ — Also verstand es
Augustin doch hierarchisch, denn die Bischiofe gehoren zur Hierarchie.
Die Auffassung Augustins ist noch die allgemein giiltige in der katholischen
Kirche. ,,Weide meine Limmer® ist zu jedem Bischof gesprochen, denn
er ist Hirt der einfachen Gliubigen. ,,Weide meine Schafe®, die Miitter
der Limmer, zu Petrus allein, denn er ist auch der Hirt der Bischofe.

,,Erst Papst Gelasius I. leitete seine Befugnis, nicht bloB seine eigene
bischofliche Kirche, sondern alle Sprengel zu regieren, von der Auf-
forderung ab, die der Herr in Petrus auch dessen Nachfolgern erteilt habe,



Schnitzer und Petrus. 253

die Briider zu stiirken und fiir sie das zu sein, was der Hirt seiner Herde
ist.“ Sogleich lafit S, darauf folgen: ,,Doch mufl man das , Weide .
in Rom schon im dritten Jahrhundert hierarchisch gebraucht haben, wie
sich aus einer Bemerkung des heidnischen Philosophen Porphyrius (T in
Rom um 804) ergibi, auf welche Harnack aufmerksam gemacht hat.*
»Wohl soll sich schon der hl. Cyprian auf Joh. 21, 15 als einen
Beleg fiir den romischen Primat berufen haben (in seiner Schrift: De
catholicae ecclesiae unitate ¢. 4.); aber dieses Zitat ist ein filschender
spiterer Einschub.”“ Und %oglelch schreibt 8. in einer Note: ,,Doch sagt
Cyprian allerdings schon in seiner Schrift De habitu Virginum c. 10:
,Petrus etiam cui oves suas Dominus pascendas tuendasque commendat’,
eine Auslegung, die ohne Zweifel mit der von Porphyrius fiir Rom
bezeugten zusammenhiingt.*

,Die Stiftungsfrageim Lichte der éiltesten Kirchengeschichte.”

(Schnitzer 1, 48.) Wenn es einem gewohnlichen Sterblichen erlaubt,
ttherhaupt moglich ist, den Gedankenflug Schnitzers zu erspihen und
mitzumachen, so glaube ich bei dem Zickzacklichte seines Geistesblitzes
diesen Gang zu erkennen: Der pépstliche Haupttext soll auch im Widerspruch
sein mit der Uberlieferung iiber Jacobus deu Bruder des Herrn und mit
der Geschichte des iiber Petrus hervorragenden Apostels Paulus.
Ich wage es kaum, dieses Sinken des Aviatikers zu konstatieren. Zwar
kénnte man vielleicht sagen, die Steine, unter welchen der Primat Petri
begraben werden sollte, werden immer ,massiver”, d. h. gewaltsamer,
unbeweisbharer, und unbewiesener werden immer mehr die gegen den
Primat Petri vorgebrachten Griinde. Allein dadurch entsteht unwill-
kiirlich die Vermutung, als wenn S. von der Beweiskraft der fritheren
Argumente nicht so vollig tiberzeugt war. Und diese Vermutung darf
man doch von dem grofiten der GroBten im Reiche der Wissenschaft
nicht hegen. Petrus und Jacobus.

S. II, 62: ,,Paulus bewegt sich den Sdulenaposteln und auch dem
Petrus gegeniiber mit einer Souverdnitit, die jeden Gedanken an eine
itber ihm stehende Autoritit ausschlieBt, in Jerusalem ist es nicht Petrus,
sondern Jakob, der Herrenbruder, der an der Spitze der Gemeinde steht.”
— Ja es scheint, Petrus kommt bei S. nicht einmal an dritter Stelle in
Betracht. S. II, 42: .,Uberhaupt reiht der vierte Evangelist dem Petrus
im Liebesjlinger einen iiberlegenen, ihn immer wieder in Schatten stellenden
Rivalen an die Seite, der vom Herrn nicht blof wie Petrus in schnddem
Verrat (!) nicht abfiillt, sondern selbst in der schaurigsten Stunde nicht weicht
und zum Lohn dafiir mit der Obhut iber sein Teuerstes betraut wird —
seine Mutter, die Verkorperung seiner Getreuen.

Zuerst horen wir nun gegen S. Schnitzer selber, I, 48: .,Wie nun
Petrus schon bei Lebzeiten Jesu als der erste, stets ganz besonders ausge-
zeichnete Apostel erschienen war, so spielte er nach dem Hingange des
Herrn erst recht eine hervorragende ja fithrende Rolle, die ihm von
niemanden bestritten ward. Hochst bedeutsam war schon, dall Petrus
die erste Erscheinung des Auferstandenen hatte, ,,eine eminent historische
Tatsache®, die ,,insbesondere die geschichiliche Stellung des Petrus erklirt*
und ihn zum ersten Mann in der Urgemeinde erhebt. ,,Derjenige, welcher
den Herrn zuerst sah, welcher den ziindenden Glauben daran ausbreitete,
dessen eigenes Erleben zum Erleben der Genossen wird, ist das Haupt
und muBte das Haupt sein. Das ganze Gewicht seiner "Person liegt in
dieser Tat; ohne sie gab es keine Gemeinde; sie kann nicht hoch genug
angeschlagen werden.”” (So Weizsicker in seinem vorziiglichen Werke.)

17*



254 Schnitzer und Petrus.

So fithrt ihn denn auch die Apostelgeschichte an erster Stelle auf. Er
leitet ihr zufolge die Wahl des Matthias. Er spricht am Pfingstfeste im
Namen aller Apostel zur Menge. Er wirkt das erste Wunder. Er predigt
dem Volke abermals BuBe. Er ist ,voll des heiligen Geistes und Triger
ganz besonderer charismatischer Begabung. Er bekehrt den ersten
Heiden. Er zieht Ananias und Saphira zur Rechenschaft. Er nimmt auf
dem Apostelkonzil als der erste das Wort. Auch der Apostel Paulus
anerkennt die hervorragende Stellung des Petrus, indem er nach Jerusalem
geht, ,jum diesen Mann kennen zu lernen: in ihm sieht er das ganze
Christentum, wie es bis jetzt ist. (Weizsicker).

Allein so eigenartig die Rolle ist, die Pelrus in der iltesten Gemeinde
bekleidet, sie ist doch nur der Ausflu seiner personlichen Eigenschaften,
namentlich seiner nahen Beziehung zum aufgefahrenen Meister, und setzt
einen dariiber hinausgehenden Amtsvorrang so wenig voraus, dall sie mit
einem solchen im Gegenteil nicht vereinbar ist.”

Wie 8. so etwas nacheinander schreiben kann? Um so mehr muf
das einen wundern, da S. sonst den aufgefahrenen Meister nur als
eine mystisch-visionédre Personlichkeit kennt, Petrus alle personliche
Vorziige ableugnet, den ,Christus einen Satan genannt habe, dem das
Gottliche gar nicht am Herzen liege®. (S. I, 6.) Ja 8. (II, 54) will die
Verse Joh. 21, 15 so verstanden haben, daf ,,der Evangelist meiner Auf-
fassung geméB hier lediglich den Zweck verfolgt, den Petrus von dem
Makel zu reinigen, womit er sich durch seine Verleugnung befleckt hat.
Durch seinen Fehltritt hat Petrus die ihm vom Herrn verliehene Vertrauens-
stellung eines Seelenhirten verscherzt,?* die er nunmehr, nachdem er seine
dreimalige Verleugnung durch dreimalige Beteuerung seiner Liebe wett-
gemacht, wieder erhalten soll; auch er soll seines Herren Herde weiden,
geradeso wie die iibrigen Apostel, die in ihr Hirtenamt nicht erst neuer-
dings wieder eingesetzt zu werden brauchen, weil sie es eben nicht wie
Petrus durch schwichlichen Verrat (!) eingebiift haben.“ Das ,Hirten-
amt ist bei S. ,nicht als hierarchische, sondern nur als moralische
Vertrauensstellung* gemeint. Petrus hahe es allein verloren, weil die
anderen Apostel nur geflohen waren, wihrend er dasselbe getan und den
Herrn zuvor noch fiberdies dreimal verleugnet hatte! — Wie stimmt nun
dieses alles mit dem ,,Ausflull seiner personlichen Eigenschaften“? Und
spiater war es nach S. mit diesen personlichen Vorziigen Petri so bestellt,
daBl Paulus ,,ihn nach Jacobus an zweiter Stelle anfithrt . . ja er wagt es,
selbst dem angesehensten (er ist nun wieder an erster Stelle, wie
es scheint) einen ernsten Verweis zu erteilen.*

S. I, 50: ,,Steht schon nach der Darstellung der Apostelgeschichte
sowie des Heidenapostels nicht Petrus, sondern Jakob, der Bruder des
Herrn, an der Spitze der jerusalemischen Urgemeinde, so berichtet um
die Milte des zweiten Jahrhunderts Hegesippus, Jakob mit dem Bei-
namen der Gerechte, der Bruder des Herrn, habe zugleich mit den
Aposteln die Leitung der Kirche iibernommen.2® Nachdem aber, bemerkt
Hegesipp weiter, Jakob der Gerechte aus demselben Grunde wie der Herr
den Martyrertod erlitten hatte, ward hinwiederum der Sohn seines Oheims,
Symeon, der Sohn des Klopas, zum Bischof bhestellt, indem alle ihre
Zustimmung gaben, daB er, als ein Geschwisterkind des Herrn, der zweite

2% 8. 1, 45 heilit es: ,Die iilteste Gemeinde regiert sich noch durchaus
selbst; usw.” Eine Herde, die ihren Hirten schickt und nach Riickkehr
zur Rechenschaft ziehen lift. !?

256 Nach S. gab es damals noch keine Kirche.



Schnitzer und Petrus. 255

(Bischof) sei. Die leibliche Verwandtschaft mit Jesus ist es sonach, die
bei der Wahl eines Hauptes der Urgemeinde den Ausschlag gibt; . . .
— Also eine ,personliche Tiichtigkeit gibt nicht den Ausschlag. —
,Klemens fiigt bei, diesen Jakob wie den Johannes und Petrus habe der
Herr nach der Auferstechung in alle Erkenntnis eingeweiht, die sie dann
ihrerseits den tibrigen Aposteln iibermittelten. Offenbar wird hier Jakob
der Bruder des Herrn mit dem Zebeddiden verwechselt.*

Also beliebt es S. zur Erniedrigung Petri einen dritten Jacobus seinen
Lesern vorstellig zu machen. Es wird nl. behauptet, es habe einen
dritten Jacobus gegeben neben dem Bruder des Johannes und dem
Sohne des Alphaeus; er wire kein Apostel, sondern ein groBerer als die
Apostel, eine Art Erbe der messianischen Souverdnitit dem Fleische
nach. Denn dieser Jacobus sei ein leiblicher Bruder des Herrn und
Heilandes von seiten der Mutter. Diese letztere ekelhafte Blasphemie
hat S. glicklicherweise nicht ausgesprochen. Die Hypothese eines dritten
Jacobus steht auf sehr schwachenFiuilen. Wer nicht mit geschlossenen Augen
in der HI. Schrift etwas anderes sehen will als das, was die katholische
Uberlieferung darin sieht, wird diesen Jacobus nicht finden. Wohl haben
einige édltere und jungere katholische Schriftsteller (z. B. Battifol) die
Existenz eines drilten Jacobus angenommen, allein vor einem wirklichen
Bruder Jesu schrecken sie alle ausnalhimslos zuriick. Dieser dritte
Jacobus — und darum handelt es sich hier — steht bei S. auBerhalb
und tiber den Zwolfen. Allein ohne eine Spur von Beweis. Bei Hegesippus,
den S. als Zeugen bringt, steht es anders. Nirgendwo sagt er, nirgendwo
deutet er an, dall Jaccbus iber Petrus steht. ,,Jacobus habe (zugleich?)
mit (uera) den Aposteln die Leitung der Kirche iibernommen.”* FEine
hohere Stellung wird ihm nicht zugeschrieben. Sein Nachfolger wird
von den noch iibrig gebliebenen Aposteln, Jiingern und von den Geschlechts-
genossen des Herrn erwihlt. Von allem dem, was S. Eusebius und
Hegesippus sagen lassen will, ist bei Eusebius nichis zu finden.

Petrus und Paulus.

Nicht allein Jacobus, sondern auch Paulus wird von Schnitzer zu
Hilfe gerufen, damit er das Seinige beitrage zur moglichst tiefen Ernie-
drigung des Petrus. Allein der grolie Volkerapostel gibt sich zu solchen
einzigartigen Praktiken nicht her. Die Wiinsche und Geliiste Schnitzers
hindern Paulus nicht, drei Jahre nach seiner Bekehrung bei Damascus
nach Jerusalem zu reisen, damit er Petrus sehe und bei ihm funfzehn
Tage verweile. Gal. 1, 18. Sie sind fiir ihn kein Grund zu verschweigen,
dafs er damals keinen anderen Apostel dort angetroffen habe, keinen
einzelnen als Jacobus, den Bruder des Herrn. Gal. 1, 19. Der Mann von
Tarsus kiimmert sich nicht um das Geschreibsel iiber den dritten Jacobus,
er zidhlt ihn einfach zu den Zwolfen, Er hat kein Bedenken darin gefunden,
seinen Bericht tiber seinen Antrittshesuch bei Petrus in Verbindung zu
bringen mit seinem Bericht iiber die Erscheinung des Herrn und beide
Berichte eidlich zu bekriftigen mit dem Worte: ,Was ich von da schreibe,
sehet, bei Gott, ich liige nicht.* Gal. 1, 20. Gerade deswegen bei seiner
festen, sicheren, uuerschiitterlichen Uberzeugung des Primates Petri,
glaubt er Jacobus unter den ,Sidulen“ an erster Stelle nennen zu konnen.
Warum tat er das? Damit er den Juden-Christen den Beweis liefere,
daf der groBe Apostel, auf dessen Namen sie statt auf Christus Jesus
sich beriefen, ihn, Paulus als einen echten, vollgiltigen Apostel aner-
kannt habe.

Nun die Sache in Antiochien. Der GroBte aller Kirchenviter hat



256 Schnitzer und Petrus.

nicht den geringsten Zweifel, daf durch den Tadel, den Paulus zu
Antiochien gegen Petrus ausspricht, von einer ,Souveriinitit® Pauli tiiber
Petrus keine Rede sein kann. Kein einziger Kirchenvater findet hier bei
Petrus die geringste Spur einer Irrlehre, ebensowenig eine Uberhebung
des Paulus tiber Petrus.

Der herrliche Brief Augustins an Hieronymus ist Regel und Leuchte
fir jeden -ehrlichen Exegeten. Die Privatmeinung des Clemens von
Alexandrien, als ob Petrus ein anderer wire als Kephas, wird hochstens
der Vollstindigkeit wegen erwiihnt. Die ganze kath. Uberlieferung unter-
schreibt das Wort Augustins: ,firmitas et caritas Petri, cui ter a Domino
dictum est: amas me, pasce oves meas, obiurgationem talem
posterioris pastoris pro salute gregis libentissime sustinebat. Nam erat
obiurgatore suiipse, qui obiurgabatur, mirabilior et ad imitandum difficilior.“

Nun miissen mir einige offene Worte vom Herzen. An erster Stelle
eine Frage. Habe ich das Recht zu der Meinung, daf Schnitzer doch
schlieBlich die Geduld seiner Leser mehr als gebiihrlich auf die Probe
stellt? ,Sunt certi denique fines.* In der Sache des Tadels Petri
haben wir es zu tun mit einem Ereignis, das von den groBten und be-
gabtesten katholischen Schriftstellern aus é&lterer und jingerer Zeit aus-
fithrlich behandelt ist. Im vorigen Jahrhundert ist dariiber in einem
Meisterwerk Johann Adam Mohlers iiber den Streit zwischen Augustin und
Hieronymus geschrieben, was heute noch lehrreich ist. Weiter die Er-
klirung des Galaterbriefes von seinem groflen Schiiler Windischmann.
Spiter Reithmayr, noch spéter Cornely. Schnitzer kiimmert sich um alles
dieses nicht. Es existiert fiir ihn einfach nicht. Hier ist die richtige
Bezeichnung fiir die ungehorige Kampfesweise nur passend wiederzugeben
mit dem Miinchener Ausdruck: ,es ist ihm Wurst!* — S. kann ein
Nimrod sich diinken in Gelehrsamkeit, ein Nabuchodonosor in der Wissen-
schaft — das geht doch nicht an, sich tber alle Ordnung so hinweg-
zusetzen! Die Sache wird nicht gewonnen, wenn man urteilt, ohne gehort,
lehrt, ohne gelernt zu haben, Wissenschaft predigt, ohne zu wissen, was
die Wissenschaft endgiltig sichergestellt hat.

Die ungliubige Wissenschaft hat sicher keine Berechtigung fiir so
unfehlbare Ausspriiche, keine Legitimation fiir so unermeflliche Anspriiche ;
ihre Jinger haben nicht das mindeste Recht die gliubigen Gelehrten zu
iilbergehen, als hitten diese nichts gesagt, nichts bezeugt, nichts verteidigt,
nichts widerlegt. Es mul anerkannt werden: die echten Méinner der
modernen Wissenschaft huldigen dieser Methode nicht. Sie geben sich
wenigstens Mithe anders zu handeln. Darum erregt Harnack z. B. so
oft den Unwillen Schnitzers. Allein die ,Kérrner“, von denen Schiller
spricht, und tiber welche er spottet, denen ist alles, was andere gearbeitet
haben, ,Wurst“!

Noch ein zweites Wort. S. weill, oder konnte und sollte wenigstens
wissen, daB die katholische Kirche aus dem ,souverinen“ Benehmen
des Paulus dem Petrus gegeniiber sich niemals etwas gemacht hat. Weder
Petrus noch Paulus haben dadurch etwas an Ehrfurcht oder Liebe ein-
gebiiBt. Beiden singt sie noch heute zu: ,Gloriosi principes terrae,
quomodo in vita sua dilexerunt se, ita in morte non sunt separati.®
S. weil, oder sollte wenigstens wissen, daB Augustin sowohl als Thomas
v. Aquin das Recht des Paulus zu seinem Tadel verteidigt haben;
Thomas sagt, Paulus habe dadurch Petrus eine Wohltat erwiesen; ein
Jesuitenpater, a Lapide, zweifelt nicht daran, daB Petrus gefehlt habe.
Hat sich denn in der Kirchengeschichte nicht 6fters dasselbe wiederholt,
was ein Paulus einem Petrus gesagt hat? Wie viele Heilige haben vom



Schnitzer und Petrus. 257

Papste die ,Reformatio in capite et membris“ gefordert! Wem hat der
hl. Bernhard sein ,liber de consideratione“ gewidmet? Wem hat der
hl. Petrus Damiani, mit Recht oder Unrecht, seine Vorwiirfe gemacht?
Wer so zu einem Gregor VII. zu sprechen wagt, daB dieser groBe Papst
seinen heiligen Freund einen ,Satan“ nennt, gehoért wohl zu den Nach-
folgern Pauli. War Coelestinus, dem Fra Jacopone sein Lied singt, kein
Papst? Ist Dante nicht mehr der vorzugsweise katholische Dichter, weil
er Nachfolger Petri in seine Holle verdammt?

Schnitzer glaubt wohl nicht an {ibernatiirliche Erscheinungen — ich
wage es wenigstens diese Meinung als sicher anzunehmen — allein einen
gewissen psychologischen Wert zur Erklirung eines gewissen Geistes-
zustandes wird er wohl darin finden. Nun, was meint er denn von der
Erscheinung, die Innocenz lII. dazu brachte, Dominikus und Franziskus
bei sich zu empfangen? Auch diese S6hne eines Paulus kamen zu ihm,
um die harte Botschaft zu bringen: ,Reformation.”

Schriftfidlschung.

Schnitzer I, 71 schreibt: ,Aber ist nicht der Gedanke, daB der
evangelische Text Gegenstand spiterer Zusitze geworden sei, von vorn-
herein mit aller Entschiedenheit, ja Entriistung abzulehnen? Gab doch
schon der hl. Augustin usw. auf die Vorwiirfe der Manichier, die Katho-
liken hiitten die Evangelien gefilscht, zur Antwort: ,Wenn wir einen
solchen Vorwurf umgekehrt gegen euch erhoben, was wiirdet ihr anders
tun als schreien, in keiner Weise hittet ihr die Handschriften filschen
konnen, die bereits in der Hand aller Christen waren? Beim ersten
Versuch wiret ihr ja durch die wahre Lesensart der élteren Handschriften
widerlegt worden. Aus demselben Grund aber, aus dem sie von euch nicht
verfilscht werden konnten, konnten sie tiberhaupt von niemand verfilscht
werden.“ Allein diesem Einwande, so bestechend er fir den ersten Augen-
blick aussieht, steht die unbestreitbare Tatsache gegeniiber, da man den
neutestamentlichen und namentlich den evangelischen Text gerade in der
wichtigsten Periode, den ersten Jahrhunderten, mit einer auf dem Stand-
punkte der Buchstabengldubigkeit unbegreiflichen Freiheit behandelte,
sodaBl die Handschriften von Varianten (verschiedenen Lesarten) wimmelten,
die bis zu 80000 ja 100000 gezihlt werden.“ — Man sieht, es kommt
S. auf einige tausende mehr oder weniger nicht an. Buchstaben-
gldubigkeit ist nicht der Standpunkt der katholischen Kirche. Sie
glaubt nicht an eine Verbalinspiration der Protestanten.

) S. I, 72: ,Dabei handelte es sich nicht etwa nur um unabsichtliche
Anderungen; besonders seit dem Jahre 200 wurden auch, wenn schon in
gutem Glauben, absichtliche Anderungen vorgenommen, die dog-
matischen Zwecken dienten und in der Absicht geschahen, dogmatisch
anstofige Stellen auszumerzen und dem inzwischen zur Herrschaft ge-
langten Glauben auszugleichen.® — Wie S. solche absichtliche Ande-
rungen als in gutem Glauben geschehen nennen kann, ist vollstéindig
unbegreiflich. Weiter schreibt S.: ,So liegen fiir Matth. 1, 16 drei Texte
vor: 1. Jakob erzeugte den Joseph, Joseph, der Verlobte der Jungfrau
Maria, erzeugte den Jesus, der Christus heilit. 2. Jakob erzeugte den
Joseph, den Mann der Maria, aus welcher Jesus erzeugt worden ist, der
Christus heiBt. 8. Jakob erzeugte den Joseph, und dessen Verlobte war
die Jungfrau Maria, die Jesum erzeugte, der Christus heiBt. Diese ver-
schiedenen Lesarten sind nicht etwa nur der AusfluB zufilliger Textver-
wirrung, sondern stellen verschiedene Versuche vor, die Uberzeugung von
der jungfriulichen Geburt Jesu innerhalb eines Textes, der davon nichts



258 Schnitzer und Petrus.

wulBlte, zur Anerkennung zu bringen.* — Einfach unwahr, daBl der Text
von der jungfridulichen Geburt Jesu nichts wuBite. — S. I, 78: ,Ahnlich
verhilt es sich mit dem Verse Matth. I, 25, der urspriinglich lautete:
.Joseph erkannte sie (Maria) nicht, bis sie ihren erstgeborenen Sohn
geboren hatte“; dieses ,erstgeborene“ wurde spiter ausgelassen, weil es
die Vorstellung erweckte, als habe er sie spiter erkannt, und daher dem
kirchlichen Glauben von der immerwihrenden Jungfriulichkeit Mariens
widersprach.* —

Was ist nun Wahres an dieser Beschuldigung gegen die ersten
Christen? Man lese nur, was Hieronymus geschrieben hat und in fast
allen katholischen Ausgaben der Biblia sacra voran gedruckt ist. Es
ist einfach ldcherlich; wo Méinner wie Origenes und Hieronymus so offen
und deutlich sich aussprechen iiber unrichtige Lesarten und Textverbesse-
rungen, ist dadurch der iiberzeugendste Beweis gegeben, daB hier nichts zu
verheimlichen war. Zugleich ist auch der Beweis geliefert, daf S. mit Unrecht
spricht von einer ,Zeit, die sich von unserer heutigen kritischen Zweifels-
sucht (!) und von unserer modernen Anschauung iiber die strenge Wahr-
haftigkeit der literarischen Produktion durch ihre fast gedankenlose Leicht-
gliubigkeit u. Gleichgiltigkeit in Sachen literarischer Autorschaft himmelweit
unterschied.“ Es ist Tatsache, da Epiphanius (ed. Migne. Vol. 2. 727) in
seiner Schrift gegen die Antidikomarianiten sich keineswegs um das Wort:
.erstgeborenen® kimmert und diese Lesart beibehilt. Es ist Tatsache,
daB Hieronymus in seinem Streit gegen Helvidius ebenfalls das Wort:
.erstgeborenen® nicht auslift, sondern schreibt: ,Primogenitus est
non solum post quem et alii, sed ante quem nullus . . . Definivit sermo
Dei, quid sit unigenitum: omne, inquit, quod aperit vulvam.“ (Vol
2, 192). Es ist Tatsache, daf auch jetzt noch die Vulgata das Wort:
erstgeborenen hat.

S.I,74: ,Zudem hatte man von der ganzen ungeheuren Tragweite
der neuen Verse noch gar keine Ahnung und konnile noch keine haben,
da sich ihre Konsequenzen erst im Laufe der Zeiten, dann aber allerdings
sicher und unaufhaltsam, einstellten. Hier ist Schnitzer wiederum in
flagrantem Widerspruch mit sich selbst. Er schreibt I, 82: [Die Stelle
Matth. 16, 17 leistet Rom unschétzbare Dienste, ja verschafft ihm den Sieg.
Und doch hat nicht sie das Papsttum geschaffen, sondern das Papsttum sie.*

Schnitzer beruft sich auf Tertullian ,,der die Herrenworte an Petrus
als erster zitiert, faBt sie als ein dem Petrus rein persdnlich verlichenes
und daher (!) unvererbliches und uniibertragbhares Privileg auf, das seine
Auffassung iiber die kirchliche Hirten- und Lehrgewalt nicht im geringsten
berithrt. — Was sagt Tertullian zu Callixtus? Die ganze Stelle findet
sich ed. Migne Il, 1024, beweist gerade das (egenteil von dem, was
Schnitzer immer will, es sei Petrus keine Auszeichnung vor den
anderen zuteil geworden. Es ist dasselbe Spiel, das man bei Cyprian
gesehen hat. Fiir die Wahrheitsliebe Schnitzers kann nur dies wieder
hervorgehoben werden, daB er keine eigene Arbeit liefert, sondern dag
ihm ,,das Wiederkiuen zur siiBen Gewohnheit* geworden zu sein scheint.
Unwillkiirlich doch fallt einem hier das Wort Tertullians ein, das dieser
von dem Liigengeiste im Paradiese spricht: ,Tortuose procedit, nec
semel totus.” ,,Origenes spricht nicht blof von Handschriften, die einen
anderen Text bieten, sondern auch von Leuten, die kein Bedenken tragen,
Zusitze und Abstriche am heiligen Texte vorzunehmen. Und schon
Bischof Dionysius von Korinth klagt (um 170), daB nicht blof seine
eigenen Briefe, sondern sogar die Schriften des Herrn selbst durch
Auslassungen und Zusidtze gefilscht werden.”” 8. II, 70.



Schnitzer und Petrus. 259

Was sagt Origenes? Origenes widerlegt Celsus, itber dessen Werk
Mohler schrieb: ,,Was hohnischer Spott, wegwerfende, frivole Sophistik
Gehissiges und Verletzendes aufzubringen vermag, wird hier itber die
Christen ausgegossen. Celsus nun sagt bei Origenes, da einige Glaubige
(zwveg Twv miotevovrwy) die Schrift filschen., Und die Antwort bei
Origenes (Vol. I, 847) lautet: ,Ich habe von keinem anderen den Text
des Evangeliums édndern sehen als von den Anhingern des Marcion,
Valentinus und vielleicht auch von denen von Lucanus. Dies kann man
jedoch nicht unserer Lehre zum Vorwurf machen; schuldig sind sie,
welche das Evangelium zu filschen wagen. Denn ebensowenig du es der
Philosophie iihelnehmen kannst, wenn Sophisten, Epicuristen und Peri-
patetiker falsche Grundsiitze erfunden haben, so kann man es dem wahren
Christentum nicht zum Verbrechen machen, daB einige die Evangelien
gefélscht und newne Sekten gestiftet haben.”” So Origenes gegen Celsus.
Und Dionysius spricht hei Eusebius: ,,die Apostel des Teufels (o¢ rov
dwafolov cmoorolod) haben sie (meine Briefe) mit Unkraut gefullt . .
Kein Wunder, da einige sogar die Schriften des Herrn selbst gefilscht
haben.” Wird Dionysius mit den Aposteln des Teufels die Hausgenossen
des Glaubens gemeint halien? :

Taedet me. Ich habe genug davon. Hat jemand noch Lust, das
»Quellenmaterial® Schnitzers weiter zu priifen, so nehme er das bekannte
,Handbuch der protestantischen Polemik gegen die rémisch-katholische
Kirche von Dr. Karl Hase*“. Da findet man das ganze,,Quellenmaterial®
Schnitzers: Dionysius von Korinth, Irenaeus, Tertullian usw. Tausendmal
ist das alles schon widerlegt. Taedet me. Wahrhaftig, hier gilt nicht
Horaz': Bis repetita placent.

Der Kuriositit wegen sei hier erwihnt, dal} S. von dem ,sogenannten
ersten Klemensbrief spricht (I, 64) und es bei Harnack tadelt, dal dieser
in diesem Brief ,einen Ausdruck der Pflicht, der Liebe und der Autoritit
zugleich* findet. S. meint, daB ,im ganzen Briefe beim hesten Willen
von dieser Autoritéit nichts zu entdecken ist. Und zwar weil ,nirgends
wird kommandiert und geschulmeistert”. ,;Uberhaupt spricht nicht
Klemens, nicht der romische Bischof, sondern die romische
Gemeinde zu den Korinthern. Im ganzen Schreiben heilit es niemals
,ich®, sondern es wird immer nur in der Mehrzahl gesprochen: ,, wir*, —
Im Jahre 1875 hat der Metropolit von Serros in Macedonien. Philotheos
Bryennios, ein neu aufgefundenes Manuscript der Briefe des Klemens von
Rom herausgegeben. Die Ausgabe ward freudig begriit, und im Jahre 1877
hat Rénan im Journal des Savants Klemens zweifellos als Verfasser
anerkannt. Er schreibt: ,,Clément Romain, quoiqu’on en dise, fut bien
un personaage réel, ce fit un chef d’Eglise, un evéque avant que
I'épiscopat fat nettement constitué, j'oserais presque dire un pape, si un
tel mot ne faisait ici un trop forl anachronisme. Son autorité passa
pour la plus grande de toutes en ltalie, en Gréce, en Macédoine, durant
les dix derniéres années du Ier siécle. A la limite de I'dge apostolique,
il fit comme un apoétre, une des colonnes de cette grande Eglise de
Rome, qui depuis la destruction de Jérusalem devenait de plus en plus
le centre du christianisme."

Die aus den Kirchenvitern genommenen Einwendungen lassen sich
alle leicht heseitigen durch die Feststellung dieser drei Tatsachen. a) Es
ist sonnenklar, daB die Viter durch ihre Erlduterungen der Textworte
keineswegs leugnen wollen, was in anderen Erklirungen gesagt wurde.
b) Die meisten Erlduterungen der Viter sind gegen Gegner gerichtet.
Diese groBlen Ménner bauten zugleich auf und kdmpften. Der Reichtum



260 Schnitzer und Petrus.

der Schriftworte gab ihnen Gelegenheit, nach verschiedenen Seiten hin
den mannigfaltigen Geist der Buchstaben darzulegen. Das in seiner
lebendigen Wahrheit fiir alles und fiir alle passende Gotteswort lifit sich
nicht immer in seiner vollen Tragweite von der schwachen menschlichen
Sprache auf einmal erschopfen. Man braucht auch nicht immer alles
zugleich zu sagen. Man kann seine Treue an den Konig kundgeben,
ohne daB man dabei immerfort seine Treue an das Reich und die
Verfassung erwihnt. c¢) Kommt, wie wir schon bei Cyprian z. B. iiber-
zeugend nachgewiesen haben, es sehr darauf an, weshalb der eine oder
andere Kirchenvater an einer bestimmten Stelle so schrieb.

Unlogisch ist die Folgerung S.s, wenn er I, 71 aus den bei den
Viatern gebrauchten Abkiirzungen oder Varianten schlieBen will, da ,,der
Text von Matth. 16, 18 noch bis tief ins 4.Jahrhundert hinein schwankend
ist. Heutzutage ist die Vulgata sicher nicht mehr schwankend. Und
wie oft werden Schriftworte und auch Stellen aus Kirchenviitern abge-
kiirzt, oder dem Sinne nach, oder nach dem Sinne, den man fiir den
richtigen hilt, zitiert. Einige dieser unrichtigen Zitate hekommt man fast nur
immer in dieser eigentiimlichen Fassung zu héren. Wer kennt nicht das: ,,Dixi
et salvavi animam* des Propheten. Das ,,Roma locuta, causa finita‘; —
,in dubiis libertas®; ,melius esse quam non esse‘“ des hl. Augustin usw.
Niemand glaubt, da dadurch der richtige Text schwankend sei.

Es ist wohl unnotig zu bemerken, dab alles, was hier bei S. nicht
beanstandet worden ist, nicht in der Schrift S.s unbeanstandet sein sollte.
Das Gesagte geniigt. Noch einmal: Taedet me. Soll ich auf alles
hinweisen? Z. B. daBl Schnitzer Apocryphen zu Hilfe ruft. Apocryphen
sind Pseudo-Quellen, liefern also nur Pseudo-Beweise. Soll ich darauf
hinweisen, daBl z. B. I, 60 das Wortchen nur sich bei Klemens nicht
vorfindet; 1, 61 daB super unam petram nicht beriicksichtigt wird; daB
I, 8 die Messiaserwartung mit dem Weltende verwechselt wird; daf der
Sieg Christi tiber Tod und Holle ebenfalls mit den ,,eschatologischen
Erwartungen‘ auf eine Stufe gestellt wird? Das: ,Nunc dimittis“ und
das: ,,Vidimus gloriam eius, quasi unigeniti a Patre* hiitten schon
davon abhalten sollen. Auslassungen wie: ,gegen einen Ketzer ist
bekanntlich alles erlaubt, hingt man nur niedriger.

Schnitzer beruft sich auch auf den Beifall, den seine Schrift gefunden
hat. I, IIl: ,,Wenn ich mich entschloB, diese Artikel in Form einer
eigenen Schrift zu veroffentlichen, so bestimmte mich hierzu nicht blof
die rege Nachfrage, die diesen Aufsitzen zuteil ward und wird . . .“
I, VIII: ,In iiberraschend kurzer Zeit war die erste starke Auflage dieser
Schrift vergriffen.” Hettinger, (Grundidee der gbttlichen Komddie von
Dante, Bonn 1876,) schreibt: ,,Der Grund dieser Erscheinung ist unschwer zu
erkennen. Ein Zug aus dem Leben Dantes selbst moge sie uns erkliren.
Am Hofe zu Verona, wo der Verbannte bei seinem michtigen Freunde
und Beschiitzer, dem noch jugendlichen Can grande, ein Asyl gefunden
hatte, ging es zuweilen nach Art und Weise der Zeit bei Spiel und vollen
Bechern unter fahrenden Leuten, Singern und Possenreilern lauter zu,
als es dem ernsten, von groflen Gedanken bewegten und vielgepriiften
Dichter lieb sein mochte, Da frug ihn eines Tages sein fiirstlicher Freund:
,Wie kommt es doch, Dante, daB man mehr Gefallen an jenen Possen-
reilern hat, als an einem weisen und gelehrten Manne, wie du?* Die
Antwort war ein kurzes: ,Similis simili gaudet.”



	Schnitzer und Petrus

