
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Schnitzer und Petrus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


226 Schnitzer und Petrus.

SCHNITZER UND PETRUS1

Von DR. VERMEULEN.

^—
Viele werden sich über diese Überschrift wundern, nicht wenige sich

darüber ärgern. Staunen und Ärgernis versuche ich durch eine kurze
Erklärung zu beseitigen.

Schnitzer — ich wage nicht von ihm als von einem „akademischen
Lehrer"2 zu reden — betrachtet Petrus nicht als seinesgleichen. Er ist
von Petrus benachteilt. Er hat „eine persönliche Fehde",3 eine persönliche

Rechtsforderung gegen „Simon, Jonas' Sohn". Dieser Apostel, der
Dinge wissen sollte, die nicht von Fleisch und Blut geoffenbart sind, dieser
Schlüsselträger des Reiches der Wahrheit, des Himmelreiches, dieser Mann,
dessen bindende und lösende Gewalt auf Erden und im Himmel gilt,
dieser „galiläische Fischer",4 auf welchem die Gnadengabe der Unfehlbarkeit

ruht, dieser Mann, der fortleben sollte in einem unfehlbaren Papst,
er, ja er hat Schnitzer genommen, was Schnitzer und Schnitzer allein
gehört: die Souveränität der unfehlbaren Wissenschaft.6 „Nun gibt es
auf der ganzen Welt keine Einrichtung, die so unermeßliche Ansprüche
erhebt, wie das Papsttum." So Schnitzer, I, S. VII. Welcher Art diese
Ansprüche sind, sagt er I, S. 24: „Sein [Jesu] ganzes öffentliches Leben
und Wirken war ein einziger, von flammender Entrüstung getragener
Krieg wider die empörende Heuchelei und Anmaßung einer satten,
selbstgerechten, hochmütigen Priester- und Theologenkaste und wider die
unerträglichen Lasten, die sie anderen aufbürdete, während sie selbst keinen
Finger rührte. Durch alle Jahrhunderte drang das markerschütternde
Wehe, das er den Pharisäern und Schriftgelehrten zuschleuderte, — und
er hätte daran denken sollen, eine neue Hohepriester- und Pharisäerkaste
zu schaffen und seine eigenen Jünger und Anhänger in die drückenden
Bande eines noch viel härteren und schmählicheren Joches zu schmieden?
Unermüdlich hatte er auf Verinnerlichung, Vertiefung, Vereinfachung des
religiösen Lebens gedrungen und Gottes unverbrüchliche Gebote allem
menschlichen Gewissenszwang entgegengestellt, — und er hätte neue
Äußerlichkeiten einführen, neue Menschensatzungen, neue Statuten, neue
Fußangeln bringen sollen? Das eine Große, Letzte und Höchste hatte
er immer verkündet, die Liebe zu Gott und zum Nächsten; mit zärtlicher
Hirtensorge hatte er die irrende Seele ihrem Gotte, das pflichtvergessene
Kind seinem Vater ans erbarmende Herz gelegt, — und er hätte die

1 Hat Jesus das Papsttum gestiftet? Eine dogmengeschichtliche
Untersuchung von Dr. Joseph Schnitzer, Professor an der Universität
München. 2. verbesserte Auflage. Augsburg 1910. — Das Papsttum
eine Stiftung Jesu? Von Dr. Joseph Schnitzer. Augsburg 1910. Das
erste wird S. I; das zweite S. II zitiert.

2 S. I. VII. 3 S. II. III. 4 S. I, 1.
6 I, VII: „Wenn sich die hier vorliegende zweite Auflage eine

verbesserte nennt, so wird der aufmerksame Leser die Berechtigung hierzu
an vielen Stellen unschwer entdecken." Eine gründlich verbesserte
Auflage ist natürlich ein Ding der Unmöglichkeit.



Schnitzer und Petrus. 227

Seele und Gott neuerdings auseinanderreißen und ein Heer anspruchsvoller
Mittelpersonen zwischen sie drängen sollen? Zu Söhnen Gottes hatte er
seine Lieblinge geadelt, und er hätte sie zu Pfaffenknechten erniedrigen
sollen? Kindlichkeit, Demut und Selbsterniedrigung hatte er stets gepredigt
und seinen Jüngern ausdrücklich verboten, sich Meister oder Vater oder
Führer nennen zu lassen, da sie alle untereinander Brüder und Kinder
desselben Vaters seien, — und er hätte neue hierarchische Gewalten und
Rangordnungen gründen sollen?"

Erstens vergleiche man mit diesen leidenschaftlichen Worten folgende
Stelle [S. J, 23): „Überblickt man nun die von der neueren Forschung in
der Frage nach der biblischen Gründung der Kirche und des Primats
eingenommene Haltung, so läßt sich eine erfreuliche Besserung gegenüber
der Behandlungsweise, wie sie im Reformationszeitalter beliebt war,
unmöglich verkennen. Namentlich ist man protestantischerseits ruhiger
und objektiver geworden. Nicht mehr blinder Haß wider den „römischen
Antichrist", nicht mehr konfessionelle Befangenheit und leidenschaftliche
Polemik führt das Wort, sondern ernste wissenschaftliche Erwägung.
Nicht mehr nach Konfessionen scheiden sich die Gegner, sondern nach
Gründen."

Zweitens sind die Behauptungen S.s über die „anspruchsvollen
Mittelpersonen" unwahr. Es läßt sich immer noch unter dem Krummstab gut
leben. Im allgemeinen kann man, auch heutzutage sicher, sagen, daß sie
„diese drückenden Bande eines härteren und schmählicheren Joches nicht
schmieden", sondern vielleicht sich gar zu sehr des Ausspruches erinnern, daß
es besser sei, de nimia mis eric ordia Deo rationem reddere. Gibt
es Ausnahmen von der Regel? Nun, so handeln sie einfach gegen das
ausdrückliche Gebot des Herrn: Reges gentium dominantur eorum,
vos autem non sic. In keinem Falle ist mit diesen Auslassungen S.s
die Unechtheit der Worte des Herrn bewiesen.

Schnitzer ist in dem Kampf um sein gutes Recht Sieger. Frage ihn
selber. Er hat den Räuber seiner Ehre niedergeschlagen. Petrus ist
zerschmettert.

Kann ich denn anders reden als von „Schnitzer und Petrus?" Hat
der Benachteiligte nicht Recht auf den ersten Platz? Was rede ich von
Petrus? Frage Nippold,6 es gäbe bei Schnitzer keinen Petrus mehr.
Petrus ist eine „legendäre Persönlichkeit", er ist Statthalter nicht „des
geschichtlichen, sondern des auferstandenen, mystisch visionären Jesus".7

Noch eine Erklärung habe ich für die auffallende Überschrift. Allein
sie ist von einer etwas anderen Art. Der Glaube Petri, auf den die Kirche
erbaut ist, ist so schön in seiner kindlichen Demut. Er ist nur unfehlbar
durch und um Gottes willen. Der Glaube S.s ist ein Glaube an S. durch
sich und um seiner selbst willen.

I.

Im Jahre 1890 veröffentlichte Dr. Schnitzer Berengar. In dieser
Schrift finden sich schon viele recht verdächtige Äußerungen. Er spricht
vom „hohen sittlichen Ernste, der den Scliolastikus stets beseelte." S. 20.
Dagegen: „Lanfranc scheint von der entehrenden Makel nicht frei zu

0 Nippold in der Frankfurter Zeitung vom 24. Juli 1910:
Schnitzer, Koch. Merkle.

7 S. I, 47.



228 Schnitzer und Petrus.

sein, seinen Freund Berengar verraten und die Rolle eines gemeinen
Denunzianten gegen ihn gespielt zu haben." S. 28. Ebenso S. 51; 86;
108; 306; 307. Diese Stellen waren Prof. Knöpfler im ersten Hefte
der Paussauer Monatsschrift noch nicht genug. Dagegen wurde im
„Offertenblatt für die gesamte kath. Geistlichkeit Deutschlands" [Nr. 2
1891] darauf aufmerksam gemacht, wie einer, der auf diese Weise über
Berengar und über die gelehrten Gegner Berengars schreibt, sich schwer
im Einklang mit der Kirche halten würde. Nun gesteht Schnitzer selber
I, S. V.: „Darum darf den Historiker auch die gleißnerische Mahnung
nicht irre machen, daß es doch heilige Pflicht wie jedes Gläubigen, so
namentlich des Theologen sein müsse, sich im Einklang mit der Kirche
zu halten, ,sentir e cum Ecclesia'. Ich gestehe, daß ich dieser
Phrase niemals einen erträglichen Sinn abzugewinnen vermochte."

„Ich war noch ein Schulbub, als die Aufregung wegen des
vatikanischen Konzils und der päpstlichen Unfehlbarkeit alle Volkskreise bis
hinein in die Wohnstube des einfachen Bürgers und Handwerkers
durchzitterte.8 Auch bei mir zu Hause wurde darüber zwischen dem Vater
und seinen Freunden, die ihn abends nach vollbrachtem Tagewerk oder
an den Sonntagnachmittagen besuchten, aufs eifrigste debattiert. Immer
wieder hörte ich da von den Professoren Döllinger und Friedrich und
vom Pfarrer Renftle reden, der früher in meiner Heimat Beneflziat
gewesen war. Da kam dann auf die Schriftstellen die Sprache, wie Jesus
selbst den Petrus den Fels der Kirche genannt habe, der sogar die Hölle
nichts anhaben könne, und wie er nur ihm9 die Schlüssel des Himmelreiches

und seine Lämmer' und Schafe anvertraut habe, — Stellen, die
ich auch schon von der Schule her kannte. Dann wieder hieß es, ob
denn ein Mensch, wie doch auch der Papst sei, unfehlbar gleich Gott sein
könne,10 und warum man dies jetzt erst auf einmal glauben müsse, da
man doch so lange auch ohne dies ausgekommen.11 Solche Gespräche,
die sicli in der Hitze der Unterhaltung nicht selten zu förmlichen
Redegefechten auswuchsen, bei denen es auch an Verwundeten nicht fehlte,
setzten sich von der Wohnstube, wo die Männer tagten und wir Kinder
mit dem Gesellen lauschten, in die Werkstätte und auf das Feld fort, wo
wir zusammen die ländlichen Arbeiten verrichteten. Namentlich war unser
Geselle Joseph, ein braver fleißiger, sinniger, grübelnder Bursche, viele
Jahre älter als ich, aber mein vertrautester Freund, durch diese religiösen

8 Schon Sokrates hatte gesagt (Piaton, Apolog. Socr. 23): „Weil die
Handwerker in ihrem Handwerk zu Hause sind, so meint ein jeder, er
sei auch in allen übrigen Dingen der Gescheiteste." Und der alte
griechische Kirchenvater Basilius klagt, daß zu seiner Zeit die Weiber
sogar auf dem Markte heftig über die schwierigsten Fragen der Trinität
disputierten.

9 Unwahr, daß in der katholischen Schule gelehrt wird, daß nur
Petrus die Schlüssel des Himmelreiches anvertraut sind. Auch den
übrigen Aposteln, infolgedessen auch ihren Nachfolgern sind die Schlüssel
anvertraut. Cfr. Gone. Trid. sess. XIV. c. VI. can. XV. — ebenso Cate-
chismus Conc. Trid. II. c. V., 14.

10 Gleichfalls eine grobe Entstellung der katholischen Lehre.
11 Unwahr. Schnitzer selber schreibt I, 45: „Agatho (678—81) führte

die Worte: „Stärke deine Brüder" zum Beweise der absoluten Irrtum-
losigkeit des hl. Stuhles an." Übrigens würde dieser Einwand gegen
jede Dogmaerklärung sprechen.



Schnitzer und Petrus. 229

Debatten offenbar innerlich tief ergriffen und unsicher gemacht worden.
Und so überraschte er mich eines Tages mit der Frage: »Bub, was meinst
du, wenn die geistlichen Herren am Ende gar bloß so sagen? Wenn es
vielleicht auch mit dem andern nichts ist, wie es mit der Unfehlbarkeit
hapert?« Ich erschrak damals heftig. Denn ich hatte von meinen Eltern,
besonders von meiner innig frommen, tiefreligiösen Mutter und von meinen
strenggläubigen Tanten, aber auch in der Schule eine christliche Erziehung
genossen und empfand schon den leisesten Zweifel an der Wahrheit der
uns als heiligstes Gotteswort eingeprägten Kirchenlehre als Frevel. »Aber
Joseph, erwiderte ich, was fällt denn dir ein? Was weiß denn der
Döllinger? Der Bischof muß es doch besser wissen!« Und da nahm
mich der wackere Geselle — ich vergesse es mein Lebtag nicht — bei
der Hand und sagte zu mir : »Gelt, Bub, das versprichst du mir, wenn
du selbst einmal groß und studiert bist — ich sollte nämlich damals bald
nach Dillingen zum Studieren kommen — dann sagst du uns einfachen
Leuten aufrichtig, ob alles wirklich so ist, wie wir es von der Kirche
aus glauben müssen.« Und das versprach ich ihm.

Längst liegt er unter der Erde, mein lieber, guter Joseph. Aber
unzähligemal habe ich an ihn und jene Stunde gedacht, die die Geburtsstunde

meines Zweifels war. Und wenn wir uns einst wiedersehen sollten
im Jenseits, — ich möchte ihm nicht als Lügner unter die Augen treten.'

Da haben wir den Schlüssel zu Schnitzers religiöser Entwicklung,
So geht er ans Gymnasium. Das paritätische Gymnasium ist wohl nicht
die geeignete Stelle, religiöse Zweifel zu beseitigen. Nun folgen die
philosophischen und theologischen Studien. Ein tieferes philosophisches
Studium'ist in einem Jahre unmöglich. Vor allem müßten die Fächer
verringert werden. Warum soll der angehende Theologe, der schon am
Gymnasium mehr als genügend Zeit und Gelegenheit gehabt hat, Mathematik,

Physik, Botanik, Weltgeschichte, Kunstgeschichte, Klassiker zu
studieren, die für die scholastische Philosophie so kostbare Zeit für das
alles opfern? Auch trifft hier die Bemerkung des Rektors Paul zu: „Es
hängt weiter davon ab, wie die künftige Zusammensetzung der Universität
sich gestaltet, insbesondere die der Lehrkörper. Und hierfür kommt es

natürlich darauf an, daß das Professoren-Kollegium in Verbindung mit
der Kgl. Staatsregierung stets bemüht ist, auf die bestmögliche Weise für
Ersatz und Ergänzung zu sorgen ohne unberechtigte Nebenrücksichten."12
Der Theologie-Professor soll nicht bloß Theoretiker sein, sondern auch in
der Praxis geübt und als Professor gerne in der Seelsorge, vor allem beim
Predigtamt, tätig sein. Es rächt sich nur zu oft, wenn der Professor nur
Spezialist13 sein will. Es ist ein tiefzubeklagender Mißstand, wenn einer
von vornherein auf eine Professur spekuliert und als Schüler schon
Spezialstudien treibt. Schnitzer dagegen geht so weit, es zu bedauern,
daß Döllinger „einst Professor der Dogmatik gewesen, und obschon zur
Geschichte übergegangen, Dogmatiker noch immer geblieben war". (I, S. 3.)
In keinem Fache ist der Spezialist weniger am Platze als in der Theologie.
Unmöglich kann er ein guter Historiker sein, ohne eingehende dogmatische
Studien gemacht zu haben, unmöglich ein guter Kanonist, ohne die
Kirchengeschichte gründlich zu kennen. Mancher ist schon durch seine

12 „Gedanken über das Universitätsstudium.' Rede beim Antritt des
Rektorats der Ludwig-Maximilians-Universität von Dr. Paul. 1909.

13 Auf der 16. kirchlich-sozialen Konferenz der protest. Theologen
„wünschte Prof. Dr. Legius-Königsberg den Theologie-Professoren nicht zu
starkes Spezialistentum." A. Abendztg. 8. Juni 1911.



230 Schnitzer und Petrus.

einseitigen Spezial-Studien zugrunde gegangen. So einer sucht eine
Preisaufgabe zu lösen. Je glänzender der Erfolg, um so weniger werden
später die notwendigen elementaren Studien gemacht. Die Folge ist, daß
z. B. ein berühmter Universitätsprofessor, der von mehreren Hochschulen
einen Ruf bekommen, nicht einmal das kennt, was ein Kind aus seinem
Katechismus gelernt hat, nl. daß das Konzil von Trient über das Fegfeuer
Glaubenssätze gelehrt habe.

Warum hier diese Digression über die Studien eines Theologen; was
haben alle diese Auseinandersetzungen mit S. zu tun? Weil es sehr
darauf ankommt, welche Studien jemand gemacht und welche Lehrer er
gehabt hat. Ohne dem „iurare in verba magistri" das Wort zu
reden, ist es doch klar, daß der begabte und fleißige Schüler nicht allein
seinen Lehrer hört, sondern auch an ihm hängt, ihn liebt, bewundert
und infolgedessen „quisque iudicat, prout est affectus". Es wird
doch wohl einen großen Unterschied, auch für das spätere Leben und
Denken, machen, ob man zu Füßen eines Hettinger, Hergenröther,
Denzinger oder eines Schell und F. X. Kraus saß. Wer dies alles bedenkt,
fühlt es als selbstverständlich heraus, daß eine Schrift, wie diejenige S.s
ist, „nicht etwa verstockter Bosheit, verblendetem Hochmut oder sonstigen
Lastern und Leidenschaften entspringen muß, sondern „einen neuen
traurigen Beleg für die absolute Unfähigkeit"14 dieser einseitig „gerichteten
Theologen" bildet. Der verhängnisvolle Schritt Schnitzers, Schritten wie
diese zu veröffentlichen, ist gewiß zu bedauern, an erster Stelle für ihn
selbst, — allein es wird durch das Gesagte erklärlich, wie ein Doktor der
Theologie und Universitätsprofessor dazu kommen konnte, ich hätte fast
gesagt, mußte. Wer A sagt, muß auch B sagen. Es ist die logische
Konsequenz. Liest man die von Doktoranden aufgestellten Thesen, deren
Verteidigung, wie man erzählt, fast eine Komödie sein soll, — obgleich
in lateinischer Sprache abgefaßt, werden sie in der Landessprache vor
einer meist aus Damen bestehenden Gorona besprochen von vorher
bestellten oder nicht ernsten Opponenten, — so greift man sich an den
Kopf. Namentlich auf dem Gebiete des Alten Testamentes und der
Kirchengeschichte findet man so abgedroschene und längst widerlegte
Behauptungen (z. B. Liberius habe ein arianisches Glaubensbekenntnis
unterschrieben), daß man unwillkürlich an Görres' Mondkälber und
ausgeweidete und ausgestopfte Elefanten im Kriege der Königin Semiramis denkt.15

14 S. II. S. 2. 15 „Es hieße Wasser in das Meer tragen, wollte man die
landläufigen Einwendungen gegen die katholische Lehre immer von neuem
widerlegen. Sie sind seit Beginn der sogenannten Reformation erhoben
worden und werden immerfort erhoben werden — „jene große polemische
Herde von Mondkälbern", wie einmal Görres sagt, „die vor dreihundert
Jahren geworfen worden sind, die in der ersten Aktion, in die man sie
hineingeführt, großenteils auf dem Felde der Ehre geblieben. Ihre
Inhaber haben sich aber hierdurch nicht niederschlagen lassen, die
salvierten Cadaver wurden abgehäutet und geschickt ausgebalgt, daß sie
immer wieder das Ansehen von lebendigen haben. Man hat ihnen
hierauf die ebenso sorgfältig präparierte Päpstin Johanna zur Anführerin
gegeben, die am besten sich zum Kommando eines solchen Heeres eignet,
weil ihr neben Leib und Seele auch selbst die Haut gefehlt; als Generalstab

fungiert die Inquisition mit dem gefolterten Galilei. Und so ziehen
sie immerfort aufs neue in die Schlacht, wie weiland jene ausgeweideten
Elefanten der Königin Semiramis, um die Herrschaft des Papstes, welcher
der leibhafte Antichrist ist, zu stürzen. Die Katholischen haben lange



Schnitzer und Petrus. 281

Die Urteile über Schnitzers jüngste Arbeit sind himmelweit
verschieden. Es ist hier natürlich nicht die Rede von der „gewissen Presse",16
nicht von der Seite, wo „ja kirchliche Gelehrte erst recht gezwungen
sind, die Echtheit dieser Worte durch Dick und Dünn zu verteidigen."
Auch ist hier die Rede nicht von der Form und dem Gebrauch von
Bildern und Vergleichungen. Wenn S. z. B. sagt I, IV: „die profane oder
kirchliche Stellung eines Menschen kann nicht Einfluß üben auf die
Behandlung, die ein gewissenhafter Arzt ihm verordnet", — so ist die
Form nicht allein nicht glücklich, sondern auch falsch. Der Arzt kann
und wird einem vermögenden Herrn eine Bade- oder Seereise verordnen,
während dieser Rat einem armen Tagelöhner als Hohn und Spott
vorkommen müßte.

Unter den „kirchlich nicht gebundenen Forschern" ist die
Wertschätzung ganz verschieden. Während die „Wartburg"' sagt, daß
Schnitzers Schriftchen gar nichts Neues bringt und nur Interesse hat,
weil es von einem katholischen Priester verfaßt sei, jubeln die meisten
darüber in begeisterten Lobeshymnen.

Schnitzer will in heiligem Eifer und in einer von Mitleid erfüllten
Begeisterung die arme verirrte Herde der Gewalt der ebenfalls verirrten
Hirten entreißen. Er gießt in maßloser Wissenschaft mit fast unmäßiger
Verschwendung die Schätze seiner Gelehrsamkeit aus früheren und
späteren Jahren über die zur Geistlosigkeit verdammte Menge aus. Er
umfaßt das Heute und das Vergangene und die Zukunft mit seinen
unvergleichlichen Seherblicken. Er läßt den kostbaren Lebensatem seiner
Weisheit wie einen milden, süßen, schmeichelnden Geruch von Lilien und
Rosen in unsere, leider abgestumpften Organe eindringen. Er verbindet
mit der Wissenschaft Deutlichkeit, mit der Weisheit Liebe, mit klugen
Urteilen höfliche Worte.17 Er ist groß in allem, allein vor allem groß
in der Bescheidenheit, mit welcher er seine Belehrungen schenkt!

Zeit Feuer darauf gegeben; da aber niemals eine der Bestien fallen
wollte, haben sie endlich begriffen, wie die Dinge beschaffen seien, und
sparen ihr Pulver." (Regensb. Morgenblatt. 13. Februar 1891. Berengar.)

16 S. 1, S. VII.
17 S. sagt II, S. III: „Die ausführliche und wie ich gerne anerkenne,

maßvolle Besprechung, die mir P. Dausch in der Passauer Monatsschrift
angedeihen ließ." Dafür bei S. die äußerst höfliche Antwort, II, 34:
„Wenn Dausch mir vorwirft, so beweist er schlagend, daß er von
der historischen Tragweite der Prioritätsfrage keine Ahnung hat." S. II, 36:
„Wenn Dausch meine Belege mehr als dürftig nennt, so scheint er eben
für gewisse Dinge kein Organ zu haben." Nicht besser geht es Ludwig.
„Wenn mir somit Tillmanns blinder Nachbeter aus diesem Anlaß
.mangelnde Gewissenhaftigkeit' vorwirft, so beweist die Leichtigkeit, mit
welcher er anderen Gewissenhaftigkeit abspricht, lediglich, daß er an
diesem Artikel selbst keinen Oberfluß leidet. Ebenso niederträchtig ist
der von Ludwig nach Tillmanns Vorgang wider mich erhobene
Vorwurf ." (S. II, 37). Da lesen wir auch: „Meine Beweisführung..
verbittet sich nur perfide Tillmansche Verdrehung." „Da Ludwig aber
wie sonst so auch hier nur einfach T. nachschreibt, so brauche ich auf
seine läppische Bemerkung nicht weiter einzugehen." S.II, 71. Unnötig
zu bemerken, daß ein näheres Eingehen auf die „persönliche Fehde"
Schnitzers gegen Dausch, Tillmann, Ludwig mir ferne liegt. Die Herren
brauchen fremde Hilfe nicht. Das Eine nur sei bemerkt. Schnitzer
schreibt I, 73: „Noch heute lesen wir in allen unseren Bibelausgaben



232 Schnitzer und Petrus.

Es ist also eine Ehrenpflicht und eine Ehrenschuld, nach Kräften
dafür zu sorgen, daß eine so große Wohltat nicht der Vergessenheit
anheimfällt. Undank ist namentlich bei denen, die aus der Finsternis
zum vollen Lichte kommen, keine ungewöhnliche Erscheinung. Allein
wo es Schnitzer gilt, darf von solch einer Undankbarkeit keine Rede sein.
Der Mann, der uns „in der Wahrheit frei machen will" — der Hauptzweck

seiner Schrift ist das „Herrenwort" : „Die Wahrheit wird euch frei
machen" — darf für uns nicht verschwinden. Auf Schnitzers Schrift
etwa näher einzugehen, ist zweifellos ein verwegener Versuch, allein
ich will es wagen, Schnitzer zu zeichnen in dem vollen Lichte seiner
jüngsten Schrift.

Einige Proben noch von Schnitzers Sprache und Stil. Über das
Vatikanische Konzil, über die Unfehlbarkeitsdefinition und was damit
zusammenhängt, schreibt S. I, 1: „Mit zuversichtlichem Lächeln blickten
die kurialistischen Bischöfe in den schwülen Sommertagen des Jahres
1870, als sie im Begriffe standen, der dreifachen Krone des römischen
Bischofs mit der Unfehlbarkeitserklärung das letzte und kostbarste Juwel
einzufügen, zu den gewaltigen Lettern empor, die ihren anti-infallibilistischen
Kollegen um so schmerzlicher in die Augen stachen. In der Tat, wenn
der Gottmensch selbst dem Petrus die Verheißung erteilt hatte, daß er
auf ihn, den unerschütterlichen Felsenmann, seine Kirche bauen wolle,
die die Pforten der Hölle nicht zu überwältigen vermochten, — durften
dann die Bischöfe der Konzilsmehrheit unter den am Felsen Petri
zerschellenden Höllenmächten nicht auch mit Recht jene furchtbare Macht
des Irrtums verstehen, die der von Christus verkündeten und seiner
Kirche anvertrauten Lehre unaufhörlich die schwerste Gefahr schuf? So
ernst auch die Bedenken dogmatischer, geschichtlicher wie rechtlicher
Art sein mochten, welche die Gegner der päpstlichen Unfehlbarkeit in die
Wagschale zu legen hatten, — konnten sie wider die feierliche Erklärung
des Sohnes Gottes aufkommen, daß er seine Kirche auf dem Felsen Petri
errichten wolle? Wenn man schon an einem Königsworte nicht deuteln
soll, mußte man nicht um so mehr das Wort Gottes in seiner ganzen
imponierenden Größe gelten lassen ?"

1. Joh. 5. 7: ,Drei sind, die Zeugnis geben im Himmel: Der Vater, das
Wort und der Hl. Geist, und diese drei sind eins." Dieser Vers ist aber
eine der kirchlichen Trinitätslehre zuliebe vorgenommene Interpolation
(späterer Zusatzl, wie heute von der gesamten Kritik einhellig bezeugt
wird, — eine Tatsache, an der die Echtheit dekretierende Entscheidung
des römischen Stuhles vom 13. Januar 1897 nichts zu ändern vermag."
Sein Gegner Tillmann gibt ihm in der „Köln. Volkszeitung" unbedenklich
recht, obgleich S. daraus schließt: „Demnach kann auch die Annahme
nicht zu sehr befremden, die Verse Matth. 16, 17 —19 hatten erst allmählich
in den Text Eingang gefunden." Specht, Lehrbuch der Dogmatik, 1.

B. 110 läßt die dogmatische Beweiskraft der Stelle bei 1 Joh. 5, 7

gelten und sagt über das Comma Ioanneum: „Das letzte Wort ist in
dieser Angelegenheit sicher noch nicht gesprochen". Die übrigen Gegner
fertigt Schnitzer in dieser Weise ab: „Aber all die Auslassungen
bewegten sich doch zu sehr auf dem niedrigen Boden ordinärer
Schmähungen und Verunglimpfungen, als daß sie ernst genommen zu
werden verdienten; wer mit Pech umgeht, besudelt sich mit Pech. Auf
sachliche Erörterungen ließen sie sich aus durchsichtigen Gründen
natürlich nicht ein (S. II, 2.).



233

Und dennoch nennt Schnitzer sie im Widerspruch mit sich selbst:
„schmeichelnde Jasager". Warum? S. ist „erst recht gezwungen
die Unechtheit dieser Worte durch Dick und Dünn zu verteidigen." Diese
Schrift ist ja eine Apologia pro vita sua. „Stellt sich etwa heraus,
daß Petrus mit besonderen Vollmachten nicht ausgerüstet oder nicht
Bischof von Rom war, so stürzt mit seiner Grundlage das Fundamentaldogma

von der päpstlichen Obergewalt und Unfehlbarkeit gleich einem
Kartenhaus ein." (S. I, IV.) „So ängstlich nun auch die Kirche die starren
Gitter bewachen mag, mit denen sie das Rührmichnichtan ihrer
altersgrauen Anfänge umzäunt, so wenig kann sich der Historiker daran
kehren." (1. c.) Und das sagt S., obwohl er weiß, daß keine Großmacht
da ist, die so zuversichtlich ihre Geheimarchive den Forschern öffnet!
Wiederum im Widerspruch mit sich selbst schreibt S. I, 24: „Nicht mehr
nach Konfessionen scheiden sich die Gegner, sondern nach Gründen. Wie
protestantische Gelehrte für, so sind katholische [welche?!] gegen die
Geschichtlichkeit des heiß umstrittenen Herrenwortes; die einen, wie die
anderen wissen nur zu gut, daß wie immer die Entscheidung auch fallen
mag, die Lösung ja doch nur akademischen Wert und Charakter hat und
eine mit realen Mächten dieser Welt so stark und vielseitig verwobene
Institution wie das Papsttum nicht ernstlich und jedenfalls nicht unmittelbar

zu bedrohen vermag. Zwei Probleme sind es hauptsächlich, von
deren Entscheidung die Stellung der Forscher in der Echtheitsfrage der
Matthäusstelle abhängt ..."

Wer hätte Lust und Zeit, aus S. eine concordantia discor-
dantium zu verfassen? S. schließt sowohl die erste, wie die zweite
Auflage: „Wir stehen am Ende unserer Untersuchung. Wir haben uns
die Frage gestellt: Hat Jesus das Papsttum gestiftet? Aus tiefster
Überzeugung können wir, müssen wir nun darauf antworten: Nein, er hat es
nicht gestiftet, er hat gar nicht daran gedacht, es zu stiften." Und
früher hörten wir aus S.s eignem Munde, daß die Entscheidung über die
Geschichtlichkeit des heiß ümstrittenen Herrenwortes hauptsächlich von
der Lösung zweier Probleme abhängt. Glaubt S. vielleicht diese
Probleme endgültig gelöst zu haben? Im Gegenteil. In dem Vorworte
der zweiten Auflage schließt er: „Meines Erachtens steht zum wenigsten
so viel unleugbar fest, daß das Dogma von der Einsetzung des Papsttums
durch Jesus zur Frage geworden ist." Es ist nicht durch diese jüngste
Schrift Schnitzers zur Frage geworden, sondern von Anfang an eine
Frage gewesen, eine gewaltige, entscheidende Frage : „Qui crediderit,
salvus erit; qui non crediderit, condemnabitur."

II.
Vor allem stellt sich der Leser, wenn er Schnitzers „Untersuchung"

aus der Hand legt, die Frage: Was will denn S. eigentlich?
Will er den Beweis liefern, daß das Dogma des unfehlbaren Papsttums

in Widerspruch ist mit der Schrift? Will er uns zeigen, daß es mit der
katholischen Tradition nicht zusammenpaßt? Erklärte er, daß Petrus,
der Felsenmann, eine „legendäre Persönlichkeit", eine Mythe „des
visionären Jesus" sei? Will er uns überzeugen, daß die Schrifttexte, die
man auf Petrus deutet, nicht auf ihn gedeutet werden können? Will er
die Schrifttexte alle als gefälscht darstellen? Will er namentlich in
Jacobus einen Rivalen sehen, der einen viel höheren Vorrang unter den
Aposteln einnimmt wie Petrus Sucht er Paulus zu einem hierarchischen
Gegner oder Mitbewerber um die Ehre des Primates zu machen?



234 Schnitzer und Petrus.

Kann und soll die Frage,18 „ob und wann Petrus nach Rom kam
und wie lange er hier verweilte, nicht erörtert werden"? Denn „selbst
wenn er in Rom gewirkt und die christliche Gemeinde begründet haben
sollte, so war er doch auf keinen Fall römischer Bischof, sintemalen sich
ein monarchischer Episkopat zu seiner Zeit noch gar nicht entwickelt
hatte, und alle kirchliche Dienstleistung noch auf der eine rechtliche
Nachfolge oder amtliche Vererbung ausschließenden persönlich-charismatischen

Begnadigung ruhte. Und wie Petrus selbst nicht römischer
Bischof war, so hinterließ er auch keine bischöflichen Nachfolger, wie es
denn in Rom beinahe ein Jahrhundert nach seinem Tode keinen
Einzelepiskopat gab ?" — Ruft er die alten Kirchenväter auf, um Zeugnis
abzulegen für die Unechtheit des „Herrenwortes"? Macht er von diesen
Zeugnissen Gebrauch, um nachzuweisen, daß diese „Herrenworte" von ihnen
gekannt, jedoch nicht den Sinn haben, den der Interpolator damit
bezweckt hat? —

Gab es in der ersten Zeit keine Bischöfe? Beruhte der Episkopat
in der ersten Zeit nur auf persönlichen Vorzügen? Hat der Episkopat
in der ersten Zeit doch bestanden, allein nur zeitgeschichtliche, nicht
hierarchische Bedeutung?

So mehren sich die Fragen ins unendliche. Was soll man
antworten? —

Die einfache Antwort ist diese: Die ganze Schrift Schnitzers ist ein
tobuvabohu, eine chaotische Verwirrung. Keine Spur von
Ordnung, sondern ein Durcheinander der gewaltigsten Widersprüche; und
dies ist das einzige Gute. Man kann vielleicht pathologisch einen
mildernden Umstand, eine Art bona fides daraus entnehmen.

Gegen die Echtheit der Worte: „Du bist Petrus" müssen die
Evangelien zeugen. Allein die Evangelien sind wertlos. Die „Herrenworte"

geben nur ein persönliches Privilegium für Petrus. Allein Petrus
hat kein persönliches Vorrecht, wie etwa Jacobus; er ist einfach „ein
Satan". In den ersten Jahrhunderten gab es keine Bischöfe. Allein
Jacobus war Bischof in Jerusalem. War Petrus Bischof, so gesteht man
zu, daß er der erste ist, jedoch ist das nur ein zeitlicher Vorrang,
kein amtlicher.

Gegen den Primat Petri sollen die Konzilien und Päpste selber
Zeugnis ablegen. Allein Konzilien und Päpste haben keineswegs Autorität.
Von den Vätern müssen wir hören, welche Anschauung die herrschende
in den ältesten Kirchen war. Allein es gab damals noch keine Kirche,
nur den „Liebesbund" ohne „normative Theologie". Trotzdem hat der
Interpolator bei Matth, den Ausdruck: Kirche „der Phraseologie des
Heidenapostels entnommen". Stimmen die Väter mit S. nicht überein,
so gehören ihre Schriften zu den Apokryphen.

Tertullian, in montanistischen Irrtümern befangen, ist ein Meister der
Ironie. Tertullian, in voller Begeisterung für Petrus, gibt nur „eine durch
die pseudo-clementinischen Schriften ausgesponnene und weitverbreitete
Erzählung".

Schriften aus dem zweiten Jahrhundert sind vollständig wertlos;
allein ein etwa zweideutiges, besser gesagt, bei gewaltsamer Interpretation
scheinbar geeignetes Wort, wie „Liebe", oder „Liebesbund", liefert
unüberwindliche Waffen gegen Petrus.

So überall. Dabei überraschen uns wirklich unübertreffliche
Schönheiten! S. I, 5. IV: „Auch der Kirchen- und Dogmenhistoriker, der sich

18 S. I, 52.



235

vom Theologen nicht erwürgen läßt, will nicht seine Wissenschaft zur
feilen Metze degradieren.*

Solche Schönheiten haben wohl Prof. Dr. Ludwig dazu gebracht, in
der Augsb. Postzt. 16. Sept. 1910 zu schreiben: „Vor kurzem erschien
eine Schrift des bekannten Prof. Dr. Schnitzer, die geeignet ist, in
katholischen Kreisen Verwirrung und Glaubenszweifel zu tragen.
Scheint doch die hier unternommene Bekämpfung der biblischen
Unterlage des päpstlichen Primates so gut fundiert, namentlich durch
Herbeiziehung des eschatologischen Problems und der modernen
Evangelienkritik, wird doch in so überlegenem Ton von der katholischen
Auffassung als einer veralteten, ja völlig unhaltbaren geredet, und zwar
stets in fließender, gewandter Darstellung, daß die Broschüre ihren
Eindruck auf den Leser nicht verfehlen kann. Allein den theologischen
Fachmann kann die bestrickende Dialektik nicht täuschen."

„Das eschatologische Problem" scheint den Freisinger Professor zu
recht sonderbaren Auslassungen verführt zu haben. So schreibt er : „Auch
die Meinung Knabenbauers, Jesus habe, weil er weder Tag noch Stunde
des Weltendes als Gegenstand seiner Offenbarung bezeichnete, auch über
die Nähe desselben nichts aussagen können, erscheint mir nicht stichhaltig;
denn wenn man auch über den genauen Zeitpunkt des Eintreffens nichts
aussagen kann, so ist doch eine ganz persönliche Vermutung hierüber
nicht ausgeschlossen.« Der Gottmensch Jesus kann nichts aussagen,
nicht weil er nichts weiß, sondern weil es kein Gegenstand seiner

Offenbarung ist. So kann der Beichtvater nichts aussagen, was eine Verletzung
des Beichtgeheimnisses wäre. Eine Vermutung ist beim Gottmenschen
vollständig ausgeschlossen. Specht, Lehrbuch der Dogmatik. 1. B. 412.]
Schnitzer kennt die katholischen Geschichtschreiber. Hat Baronius je
geschmeichelt? Hat Pallavicmi etwas verschwiegen? Haben Hergenröther,
Janssen je absichtlich Unwahres berichtet? Das schamlose Treiben Chams
hat allerdings niemals den katholischen Schriftstellern zum Beispiel
gedient, allein der Wahrheit haben sie immer die Ehre gegeben.

S. I, 25: „Selbst wenn sich aber Jesus mit der Stif'ung einer neuen
Religionsgemeinschaft getragen hätte, so —" S. 1, 40: „Selbst wenn
sich aber Jesus zur Seligpreisung des Petrus und zu seiner Erhebung zum
Oberhaupt des neuen Gottesreiches wirklich veranlaßt gesehen hätte, so—"

Nun muß man wohl wissen, daß mit diesen immerfort
wiederkehrenden sonderbaren Konditionalsätzen einfachhin Tatsachen geleugnet,15
unbewiesene Behauptungen aufgestellt, „Herrenworte" und bis jetzt
allgemein angenommene Erklärungen verworfen, kanonische Schriften
beseitigt und Zeugnisse gefälscht werden. Dazu kommt noch die
Kunst der Übersetzung. Wo nötig, wird z. B. übersetzt: „Nicht
einmal Petrus selbst hat sich etwas ungebührlich zugeschrieben oder
anmaßend herausgenommen zu behaupten, daß er den Primat habe. ."
(S. I, 79.) Der ganze Text lautet: Nam nec Petrus, quem primum
Dominus elegit et super quem aedificavit ecclesiam suam, cum serum
Paulus de circumcisione postmodum disceptaret, vindicavit sibi aliquid
insolenter aut adroganter adsumpsit, ut diceret se primatum tenere et
obtemperari a novellis et posteris sibi potius oportere, nec despexit
Paulum, quod ecclesiae prius persecutor fuisset, sed consilium veritatis
admisit et rationi legitimae, quam Paulus vindicabat, facile consentit."

19 Harnack sagt in seiner Kaisergeburtstagsrede (1907), daß jetzt
die Anwesenheit des Petrus in Rom allgemein als eine wohlverbürgte
Tatsache gilt.

Iah rbuch für Philosophie etc. XXVI. 16



236 Schnitzer und Petrus.

Bei dem Streite über die Ketzertaufe schwebte dem hl. Cyprian Paulus
vor, der in vollster Achtung der Primatstellung Petri dessen inkorrektes
persönliches Verhalten rügte, und nun schreibt er: „Denn auch Petrus,
den der Herr zuerst erwählt und auf welchen er seine Kirche gebaut hat,
hat weder für seine Person etwas frech in Anspruch genommen oder
anmaßend herausgenommen, so daß er sich dahin ausgesprochen hätte,
er habe den Primat inne, und es bestehe die Pflicht, daß von Jüngeren20
und Späteren ihm vielmehr gehorcht werde, noch mißachtete er Paulus
weil er früher ein Verfolger der Kirche gewesen wäre, sondern den Rat
der Wahrheit ließ er sich gefallen und der gesetzlichen Begründung,
welche Paulus verfocht, stimmte er leicht zu." Also legt Cyprian hier
Zeugnis für und nicht gegen den Primat ab.21

III.
Es ist billig und recht, die Beweisführung Schnitzers näher darzulegen.

S. fängt an mit der

„Stiftungsfrage im Lichte der Literatur".
Im alten römischen Rechte — naturae ius scriptum — gilt das

argumentum praescriptionis, der Verjährungsbeweis. Wenn jemand
längere Zeit hindurch im friedlichen Besitze einer Sache war, brauchte
nicht er, sondern dei-jenige. welcher den Besitz ihm streitig machen
wollte, den Beweis zu führen. Nun war die katholische Kirche
jahrhundertelang im Besitze des Primates. Er gründete sich auf die Worte
des Herrn: „Du bist Petrus." — „Weide meine Lämmer, weide meine
Schafe." — „Dir gebe ich die Schlüssel des Himmelreiches." Also muß
derjenige, der den Primat und die Echtheit der „Herrenworte" leugnet,
den Beweis führen: Wenn Christus die Worte nicht gesprochen, den
Primat nicht gegründet, — wer hat die Worte in die Schrift
hineingebracht, wo und wann ist die Fälschung geschehen, wie wäre das
überhaupt möglich gewesen, da immer der Grundsatz gegolten hat in der
Kirche: Nil novi nisi traditum. (Papst Stephan an Bischof Cyprian
von Cai'thago.) Und Vincent. Lir. c. 2: Id tenesmus, quod ubique
quod semper, quod ab omnibus creditum est: hoc est enim
vere proprieque catholicum. Hat nun S. auch nur einen
stichhaltigen Beweis gebracht, daß das „depositum custodi" in das Gegenteil

verkehrt sei? Nicht eine Spur von Beweis, werden wir sehen, ist in
Schnitzers Broschüre zu finden. Im Gegenteil bringt S. für den aufmerksamen

Leser nur Beweise für die Echtheit der „Herrenworte".
Der erste Zeuge ist Doli in g er. S. schreibt I, 2: „Hatte ja Döllinger

in dem „Prachtwerk", das er I860 über „Christentum und Kirche in der
Zeit der Grundlegung" herausgab, selbst dargetan, wie Jesus den von
ihm stets vor allen Jüngern ausgezeichneten Petrus für sein messianisehes
Bekenntnis durch vier miteinander eng verbundene Verheißungen einer
künftig ihm anzuvertrauenden Gewalt und eines Vorzugs in der Kirche
belohnt habe. Er sollte (solle) erstens der Fels sein, auf welchem Jesus
seine Kirche bauen wolle; die auf diesem Felsen ruhende Kirche solle
zweitens niemals untergehen; er werde ihm drittens die Schlüssel des
Reiches, der Kirche, geben, und viertens solle, was er auf Erden binden
oder lösen werde, auch im Himmel gebunden oder gelöset sein." „Was

20 Cyprian war erst in reiferem Alter getauft und nur zwei
Jahre Biscliof.

21 Seitz, Cyprian und der römische Primat. Begensburg 1911. S. 36.



Schnitzer und Petrus. 237

hier dem Petrus nach dem Berichte des Matthäus vorerst nur verheißen
wurde, das wurde ihm später nach der Auferstehung verliehen. Es
geschah dies, als Jesus zum drittenmal den Aposteln, und zwar dieses Mal
drei Aposteln und drei Jüngern nebst Petrus, erschien. Hatte er früher
auf das Zeugnis seiner göttlich-gewirkten Glaubensstärke hin ihm jene
Zusicherung gegeben, so belehrte er ihn nun durch die in feierlicher Weise
dreimal an ihn gerichtete Frage, daß er auch in der Liebe zu ihm die
anderen Apostel übertreffe, ein Felsenmann, wie im Glauben, so in der
Liebe, sein müsse, veranlaßte ihn hierdurch, seine dreimalige Verleugnung
zu widerrufen und verband hiermit den dreimal wiederholten Auftrag:
Weide meine Lämmer, weide meine Schafe (Joh. 21, 15—17). Damit
war der gesamten Kirche, die Apostel mit inbegriffen, ein oberster Hirt
gegeben, war Petrus zu der Gesamtheit der Gläubigen in dasselbe Verhältnis
gesetzt, in welchem Christus selber bisher stand, als der „gute Hirt"
(Joh. 10, 12), der für seine Herde sorgt aus Liebe und mit Aufopferung,
nicht einem Mietlinge gleich um des eigenen Vorteils willen."

„Döllinger", sagt S., „schlug die Erträgnisse und Erkenntnisse, zu
welchen die kritische Schule in nahezu hundertjähriger, mühsamer Arbeit
gelangt war, allzu gering an."

Der zweite ist der berüchtigte Reimarus (Lessing). S. sagt von
ihm, daß er „die Fortsetzung des Lebenszweckes Jesu bedauerlicherweise
betrügerischen Absichten seiner Jünger zuschrieb.

Der dritte, Strauß, gesteht: „Petrus ist allerdings der von Jesus am
meisten bevorzugte Apostel."

Der vierte, Rénan, „führt aber wenigstens den Keim einer religiösen
Gemeindebildung auf Jesu Anordnung zurück Wohl besitzt Petrus eine
Art Primat, aber dies ist kein rechtlicher, sondern nur ein persönlicher,
auf individuellen Eigenschaften beruhender Vorrang. ..."

Dagegen sagt der fünfte, Schleiermacher, gerade das Gegenteil:
„daß die feierliche Erhebung des Petrus bei dieser Gelegenheit nicht
gesprochen worden, wohl aber bleibt Raum für den Tadel Christi." Man
denkt hier unwillkürlich an die Antwort der jungen Märtyrin Margarita
(Brev. R. Ratisbon.) an den römischen Richter: „Wie töricht, aus derselben
Schrift die Hinrichtung Christi anzunehmen, und was dieselbe Schrift
erzählt, die Auferstehung Christi, nicht zu glauben."

Dasselbe gilt von dem sechsten, Weiße, dem Vater der
Marcushypothese : „den Schlüssel des Himmelreiches hätte Jesus wohl nicht einem
Manne übertragen, den er unmittelbar darauf einen Satan nenne" (nennt).
Nach der immer befolgten Methode S.s Matthäus so darzustellen, als ob
es diesem Evangelisten nur darum zu tun wäre Petrus zu verherrlichen,
würde man meinen, S. solle eher für die Unechtheit des Tadels eintreten.

Der nächste Zeuge, Wilke, gesteht: „es sei unleugbar, daß Petrus
nach der evangelischen Geschichte Auszeichnungen vor den übrigen
Aposteln gehabt habe."

Weiter: „Von der Ursprünglichkeit des Matthäus überzeugt, nahm
August Neander die Erhebung des Petras als feste, historische
Tatsache an."

„Die Tübinger Schule, voran ihr gefeiertes HauptBaur, erblickte
in Matthäus den ersten und ältesten Evangelisten, der von Lucas und
Marcus benützt worden sei, und erklärte die auffallende Tatsache, daß nur
das älteste Evangelium diesen Ausspruch habe, mit der Annahme,
diese Auszeichnung sei eben nicht auf dieselbe Weise anerkannt"

„Keim, der seine herrliche .Geschichte Jesu von Nazara' auf Matthäus
als den ältesten und zuverlässigsten Berichterstatter aufbaute, den Marcus

16*



238 Schnitzer und Petrus.

und Lucas überall verkürzt und grausam beschädigt haben sollen, hielt
es für unmöglich, daß Jesus ein Bekenntnis, welches er selber provozierte,
nur mit Stillschweigen oder gar Tadel sollte beantwortet haben, und sah
„in den Worten bei Matthäus, sonderlich am Eingange, in Inhalt und Form,
ja geradezu in dieser kräftigen, körnigen, bildlichen Form, echtes Jesusgold,

wie er es nur münzt."
„Zahn erklärt: Das Herrenwort an Petrus entstammt bereits dem

Matthäischen Urevangelium Daß aber Matth. 16, 17 — 19 nicht etwa.,
eingeschoben ist, beweist allein schon der sprachliche Ausdruck des Stücks,
welches von Anfang bis zu Ende so echt jüdisch klingt, wie nur irgend
ein Stück des Matthäus."

„Weiß: Der apostolischen Urquelle entstammt nun auch der Bericht
Matth. 16, 13—18, also das feierliche Bekenntnis des Petrus, die
Seligpreisung Petri durch Jesus und die Versicherung der Kirchengründung
auf Petrus den Felsen."

„Aufs entschiedenste verficht A. Bolliger die Ursprünglichkeit des
Matthäus und infolgedessen auch die Echtheit der von ihm berichteten
Verherrlichung Petri. Wenn sich die Anhänger der Marcushypothese
genötigt sehen, Matthäus 16, 17 ff. für einen Zusatz des ersten Evangelisten
zu erklären, so spotten sie ihm zufolge aller gesunden Psychologie. „Wann
haben lnterpolatoren solche Arbeit geleistet? Die Verse stehen in ihrem
Zusammenhang bei Matthäus so trefflich wie ein Glied an einem Leibe;
sie tragen auch den schlechthin unnachahmlichen Duft einer historisch
großen Stunde; sie sind auch in der Form so, wie sie nur den Größten
der Erde und auch ihnen nur in den größten Stunden ihres Lebens gelingt.
So etwas macht kein Interpolator." „Daß die katholische Theologie erst
recht an der durch Jahrhunderte geheiligten Überlieferung von der
Ursprünglichkeit des Matthäus und infolgedessen an der Authentie der von
ihm garantierten petrinischen Privilegien festhielt, wird niemanden
überraschen" „Matt und ängstlich flatterte sie fortan über die kahlen
Stoppelfelder der traditionellen Auffassung dahin."

Holtzmann: „Allerdings wenn Matth 16, 18 ein geschichtliches
Wort Jesu wäre, dann hätte, da es sich fraglos auf die Person Petri, nicht
etwa nur auf sein Glaubensbekenntnis oder sonst etwas Abstraktes beziehe,
die katholische Auslegung mindestens Oberwasser, und diese Auslegung
wäre doppelt im Vorteile, wenn diesem Petrus die Schlüssel des Himmelreiches

verliehen würden. Ja dreifach recht hätte sie vollends, wenn die
durch den Zusammenhang von Matth. 16, 18, 19 gebotene Identifizierung
des Himmelreiches mit der Kirche den Sinn Jesu ausdrückte; denn dies
sei der richtige Kirchen begriff des Katholizismus."

„Wemle kam zu dem Ergebnis, daß Matth. 16, 17 ff als
spätere Zutat zu betrachten sei."

„Soltau: Petrus ,der Fels', auf den die ,Kirche' errichtet werden
sollte, gehöre frühestens dem Ende des 1. Jahrhunderts an. Damit stimmte
im wesentlichen A. Jülicher überein Auch Schmiedel. ..Wellhausen."

Harnack: „es sei eine üble Abschwächung unbestreitbarer
historischer Tatsachen, mit protestantischen Exegeten und Historikern
leugnen zu wollen, daß die palästinischen Kreise, aus welchen das
Matthäusevangelium mit der Anordnung, die Kirche auf Petrus aufzubauen, hervorging,

dem Petrus nach seinem Tode einen förmlichen Seelsorgeprimat...
zugeschrieben haben."

Feine: „Die in Matth. 16, 18 fif. ausgesprochene Anschauung ist
nur aus der Stellung, welche Petrus innerhalb der judenchristlichen

Kirche gewonnen hat, zu erklären, „wenn auch dieser Überlieferung ein



Schnitzer und Petrus. 239

echtes Herrenwort zugrunde liegen mag." Hatten Schmiedel, Wellhausen
und Harnack an petrinischen Ursprung der Marcus-(?iErzählung Zweifel
geäußert, so trat Hermann von Soden ebenso warm für ihn ein."

„Loisy betonte die miltelbare und indirekte Einsetzung der Kirche
durch Jesus Und selbst wenn Jesus von einer ,Kirche' gesprochen
hätte, so hätte er doch nicht gesagt, ,meine Kirche', wie er auch nicht
sagte ,mein Reich'. — ,Der scharfsinnige Exeget' vergißt offenbar,
daß Jesus gesagt hat: ,Mein Reich ist nicht von dieser Welt.' Und
der gute Schacher hat: .Herr, gedenke meiner, wenn du kommst in
dein Reich'."

.Romolo Murri stößt sich gleich der kirchlichen Orthodoxie an
Loisy's eschatologischer Erklärung des Gottesreiches Tyrrell stellt sich
auf die Seite Loisys, wenn er gleichwohl behauptet, es gebe keinen
zwingenden Grund, die Echtheit der Stelle Matth. 16, 17 ff. zu
bestreiten"

Wer will nun auf Grund all dieser von Schnitzer angerufenen
Zeugen die Echtheit der „Herrenworte" leugnen? Selbst einem Caiphas
war es nicht möglich einen Richterspruch abzugeben, als die Zeugen sich
so in Widerspruch verwickelten: Et non erat conveniens
testimonium corum.

IV.
In den beiden „Untersuchungen" Ss. findet sich kein einziger neuer

philosophischer Gedanke, keine einzige Seite zeigt eine tiefere Idee;
deshalb gehört er jedoch nicht zu den Philosophen, von denen man
behaupten kann: „Si tacuisses, philosophus mansisses." Er ist ganz
zeitgemäß ein Aviatiker unter den Philosophen Er macht die
sonderbarsten Luftreisen. Nicht daß er niemals mit dem harten Boden der
Logik unsanft in Berührung käme, daß seine Luftgeschosse sich nicht
durch Selbstverbrennung vernichteten ; das macht ihm aber gar nichts.
Er ist über die Welt der gewöhnlichen Geister hoch erhaben, er braucht
kein klares, folgerechtes Denken. Noch weniger wichtig ist es für ihn,
richtige Schlüsse zu ziehen. Er gewinnt sein gewolltes Resultat auch da,
wo ein anderer meinen würde, gerade auf wahrhaft naive Weise seine
Unfähigkeit zu bekunden. Dies wird sich bei näherer Betrachtung von
Ss. Beweisführung klar zeigen.

S. fängt damit an, daß er sagt: „bei einer persönlichen Fehde pflegt
erfahrungsgemäß doch nichts herauszuspringen. " Auf derselben Seite sagt
er gerade das Gegenteil, indem er sich zu „den schönen Worten Gfrörers"
bekennt: „Einwürfe, welche entweder die Wahrheit und Ebenbürtigkeit
der angeführten Zeugen widerlegen oder in der Bündigkeit der Schlüsse
eine Blöße zeigen, sind willkommen, weil durch sie die Lauterkeit der
Geschichte nur gewinnen kann " Gewiß kann man noch weiter gehen
und sagen : „Du choc des opinions jaillit la vérité."

Da Schnitzers Arsenal auch nicht eine einzige neue Waffe enthält,
so kann ich mich leicht mit ganz bewährten Waffen begnügen. Auch in
der zweiten Schrift scheint ihm, um seine eigene Bildersprache zu
gebrauchen, „jeder neue Gedanke heillosen Schrecken einzujagen und das
Wiederkauen vorsintflutlicher Ansichten zur süßen Lebensgewohnheit
geworden" zu sein. Sogar der vom Theologen erwürgte Historiker ist wieder
da. „Hatte einst die Dogmatik die Eschatologie erwürgt, so drohte nunmehr
die Eschatologie den Spieß umzukehren; und so ist es leicht begreiflich,
daß die Orthodoxie aller Konfessionen und Lager in ihr das Schreckensund

Schmerzenskind sah und sieht, das sie nicht kennen will, oder wenn



240 Schnitzer und Petrus.

sie es doch nicht aussperren kann, unwirsch in die dunkelste Ecke drückt.
Herzliche Aufnahme fand das Mädchen aus der Fremde nur in den Armen,
die es zu neuem Leben erweckt hatten, bei der Geschichte."

Es wäre eine Lust, einem Schüler die Aufgabe zu geben, die
verschiedenen Bilder Ss. nebeneinander zu stellen. Die Eschatologie ist von
einem Dogmatiker erwürgt, trotzdem droht sie den Spieß, mit welchem sie
erwürgt worden ist, umzudrehen! Der Dogmatiker sieht nun das Schreckensund

Schmerzenskind (natürlich, wer würde sich nicht zu Tode erschrecken?) ;
er will es nicht mehr kennen, und da er es nicht mehr aussperren kann,
drückt er es in die dunkelste Ecke. Da stellt nun die Geschichte, in
dieser dunkelsten Ecke und in ihren Armen findet nun das Mädchen aus
der Fremde Aufnahme, nachdem es dieselben Arme schon vorher zu
neuem Leben erweckt hatten. — Nein, mit solchen Schreckenskindern
bringt man keinen Tillmann, Ludwig, Dausch usw. um: „Les gens,
que vous tuez, se portent assez bien."

S. Il, 5 schreibt: „Zwar wird T. nicht müde, das Wort von der
historisch-kritischen Wissenschaft im Munde zu führen; leider schwebt es
ihm nur auf den Lippen, sein Herz ist von ihr weit entfernt." Und gleich
darauf in einem Atemzuge: „Während es sonst in wissenschaftlichen
Erörterungen meines Wissens nicht üblich ist, sich mit der religiösen
Überzeugung des Gegners zu beschäftigen, die das stille Heiligtum seines
Herzens bilden und von unberufenen, rohen Händen selbst dann nicht auf
die Gasse gezerrt werden dürfen, wenn sie ." Und II S. 7 führt er
den von ihm gesperrten Ausspruch Gfrörers an: „Dieser Satz ist so
gewiß, daß nur Verstocktheit oder gänzlicher Mangel an historischem
Sinne ihn leugnen zu können scheint." S. tadelt den Ton Tillmanns, ihm,
dem älteren Kollegen gegenüber, schreibt jedoch selber: „So setzt er sich,
wenn er schon den Bären nicht erlegen kann, wenigstens hin, in seinem
Felle nach Läuschen zu suchen." Wieder „eine wirkliche Pracht- und
Musterleistung" Sich neben einem Bären, so gewaltig, daß er ihn nicht
erlegen kann, ganz gemütlich hinzusetzen, um nach Läuschen in seinem
Felle zu suchen! Natürlich muß dies dem zahmen Bären recht angenehm
sein. 0 nein, S. muß es als „eine grobe Ungehörigkeit, um nicht zu sagen
Ungezogenheit, bezeichnen". — Budha-Brahma macht Schule. —

Den Bekord in Aviatik der Philosophie schlägt S. I. 8: „Also nicht
die metaphysische Möglichkeit des Wunders im allgemeinen, sondern nur
die Tatsächlichkeit des Wunders im einzelnen, von Fall zu Fall,
bezweifelt er." II, 9: „Christus ist Gott, also muß er doch Wunder
gewirkt haben; Christus hat ja doch Wunder gewirkt, warum soll er
denn also nicht Gott sein? Wehe der Gottheit Christi, wenn sie sich auf
„Wunder" angewiesen sieht, wie sie vor und nach ihm zahllos gewirkt
wurden!" — Kennt S. wirklich keinen Unterschied zwischen einem Wunder,
gewirkt aus eigener Kraft, (wie z. B. „Ich habe die Gewalt mein Leben zu
geben und es wieder zu nehmen.") und einem Wunder, gewirkt im Namen
Jesu? (wie z. B. Petrus: „Ich sage dir, im Namen Jesu stehe auf.")

S. kann noch immer höher steigen: „Statt sich darüber zu entrüsten,
daß der Historiker mit der menschlichen Persönlichkeit Jesu vollen Ernst
macht, sollte sich T. der Einsicht nicht verschließen, daß es heutzutage
nachgerade keinen anderen Weg zur Rettung der historischen Existenz
Jesu mehr gibt, als die entschiedene, fast möchte ich sagen rücksichtslose
Geltendmachung seiner vollen Menschlichkeit. Denn je mehr Christus von
den Dogmatikern aus der Sphäre des Gemeinmenschlichen hinausgehoben
und mit dem magischen Zaubermantel des Wunderbaren und Übernatürlichen

bekleidet oder vielmehr verhüllt wird, um so unfaßbarer und



241

gespenstischer wird er, und um so leichteres Spiel haben Männer wie
Drews, Kalthoff, Robertson, die historische Existenz Jesu völlig in
Abrede zu stellen. Somit arbeiten gerade die kirchlichsten Dogmatiker,
Apologeten und Exegeten den unchristlichsten Ghristusleugnern am
kräftigsten in die Hände, ohne zu bedenken, daß Christus als Gott den
Menschen zur Voraussetzung hat und das nicänische Dogma in dem Augenblicke

allen Halt und Sinn verliert, in welchem Drews den Propheten
aus Nazareth aus dem Buch der Geschichte getilgt hat." — Welcher
gläubige Christ hat je die wahre Menschheit Jesu geleugnet? Der
Dogmatiker wie der Historiker leugnet, daß Christus nur Mensch ist,
während er seine volle Menschheit geltend macht. Und Männer wie
Drews sind nur pathologisch zu betrachten. Die historische Existenz Jesu
in Abrede stellen können nur völlige Narren. (Vgl. Lacordaire,
7. Janvier 1847: „ La haine aveugle, elle rend les yeux insensibles aux plus
fortes clartés, et en ce sens, il convenait que la realité historique de
Jésus Christ fut attaquée, comme une preuve de la diminution intellectuelle

de ceux, qui se font ses ennemis .")
S. II, 5: „Ich scheine von meinem Gegenstand weit

abgeschweift zu sein und stehe doch mitten in der Sache. Denn eben diese
grundzätzliche Verschiedenheit der Betrachtungsweise, nicht etwa der eine
oder andere Streitpunkt, scheidet uns weit voneinander. Um es gleich zu
sagen: Wir verstehen uns nicht und können und werden uns wohl niemals
verstehen. Wir sprechen verschiedene Sprachen, leben in verschiedenen
Welten. Wo ich gut deutsch rede, reden sie mittelalterlich lateinisch;22
wo ich mich auf festem historischem Boden bewege, schreien sie
ängstlich nach dem Dogma." —

Ich schreie nicht ängstlich nach dem Dogma und stelle mich nur
auf festen historischen Boden. Also sei der Versuch gemacht, ob wir
uns verstehen können!

Die Eschatologie ist bei S. für die "Würdigung der Matthäusstelle 16,
18 ausschlaggebend. S. II, 33: „Jesus hat das Ende der Welt als nahe
bevorstehend erwartet Daher hat er denn auch keinen Anlaß, die
Stiftung einer religiösen Organisation derselben ins Auge zu fassen."

Dagegen sage ich: Jesus hat das Ende der Welt nicht als nahe
bevorstehend erwartet. Und wenn er auch das nahe Weltende erwartet
hätte, so wäre es kein richtiger Schluß zu sagen: also hat er keinen
Statthalter für die Zeit bis zur nahen Parousie ernennen können, infolgedessen

auch nicht ernannt.
A. Christus hatdasEndederWelt nicht als nahe bevorstehend erwartet.
S. selber bringt die Beweise dafür, indem er schreibt I, 26: „Zwar

hatte Jesus erklärt: „Über jenen Tag und die Stunde weiß niemand etwas,
auch nicht die Engel im Himmel, auch nicht der Sohn, sondern nur der
Vater." (Marc. 13, 12.)

Das genügt. Alles andere, was S. bringt, stößt Jesu Wort nicht um.
Nach allen Regeln der Hermeneutik muß man bei jedem Schriftsteller
nur dann einen Widerspruch annehmen, wenn zwingende Gründe eine
andere Auslegung verbieten. Diese sind nicht da. Auch nach längerer
Zeit kann etwas noch plötzlich, unerwartet, rasch kommen, wie der Dieb

22 Es würde kein Schaden gewesen sein, wenn S. seine Behauptungen
hie und da in eine scholastisch-syllogistische Form zu bringen versucht
hätte. Bischof Senestrey sagte, er habe den Versuch gemacht, die tönenden
Phrasen eines modernen Philosophen in das Lateinische zu übersetzen,
wodurch ihm sogleich der inhaltlose Unsinn klar geworden sei.



242 Schnitzer und Petrus.

in der Nacht, wie der Blitz. „Denn ihr wißt nicht, wann der Hausherr

kommt, ob gegen Abend oder um Mitternacht oder beim Hahnenschrei

oder am Morgen.' (Matth. 13, 35.)
S. I, 28: „Daß der zurückerwartete Herr in fernes Land gereist sei

(Luc. 19, 12), und daher erst nach langer Zeit wiederkehren werde
(Matth. 25, 19), oder auch, daß er seine Rückkehr absichtlich
verzögere (Matth. 24, 48; 25, 5; Luc. 12, 45). Der Verfasser des zweiten
Petrusbriefes sieht sich genötigt, gegen „spottsüchtige Leute" zu polemisieren,
die da sprechen: „Wo ist die Verheißung seines Kommens?" Und er
antwortet mit der seither so oftmals wiederholten Versicherung: „Ein
Tag ist bei dem Herrn wie tausend Jahre und tausend Jahre
wie ein Tag. Der Herr ist nicht saumselig mit seiner Verheißung, wie
es einige für Saumseligkeit halten, sondern er ist langmütig um
euretwillen, er will nicht, daß einige umkommen, sondern alle zur
Sinnesänderung gelangen. Kommen wird aber der Tag des Herrn wie
ein Dieb. Dann werden die Himmel sausend vergehen." (2. Petr. 3,3.ff.)

Es ist nicht nötig noch mehr hinzuzufügen. Sagt nicht die Schrift
ausdrücklich, daß erst alle Heidenvölker und dann erst die Reste Israels
gerettet werden sollen; daß erst eine Herde und ein Hirt sein werde?
Wie soll das in kürzester Zeit geschehen, und wohl in so kurzer Zeit,
daß kein Hirt überhaupt nötig ist?

Es bleibe also das unerörtert, was „S. schon längst bekannt war".
Männer, denen wir, S. sowohl wie ich, das Wasser nicht reichen können,
unterscheiden eine dreifache Parousie: die Zerstörung Jerusalems, den
Tod des einzelnen Menschen und das Weltgericht. Mit einigen „hämischen,
hochnäsig absprechenden" Phrasen setzt ein wirklicher Gelehrter sich
nicht über das alles hinweg.

B. Wenn Jesus das nahe bevorstehende Weltende erwartet hätte,
so ist das noch kein zwingender Grund, zu leugnen, daß er einen Hirten
an seiner Stelle über seine Herde aufstellen konnte, also auch eingesetzt
habe. Denn er sagt selber, daß es vorher eine Herde und einen
Hirten geben werde. Der König, der in ein fernes Land reist, stellt
Verwalter auf, und zwar höhere und niedrigere. Dem einen gibt er fünf,
dem anderen zwei, dem letzten ein Talent. Nehme ich Schnitzers eignen
Vergleich 1. 1, so sage ich: Wenn der König außerhalb seines Reiches
verweilt, sei es nur auf kurze Zeit, ja selbst wenn er im Lande bleibt,
die Hand zur Unterschrift untauglich ist oder besser, geschont werden soll,
so ernennt er einen Stellvertreter. Also ist die Schlußfolgerung bei Jesus
durchaus unlogisch, daß er für kurze Zeit keine Stellvertretung bestellt
haben kann, also auch nicht bestellt hat.

Unbegreiflich ist es, wie S. I, 27 schreiben konnte: „Nur von ihr
(Parousie) aus ist die weitabgewandte, fast möchte man sagen
kulturfeindliche Härte und Schroffheit so mancher Forderungen Jesu begreiflich.
Nur um sein tägliches Brot soll man, auf das Kommen des himmlischen
Reiches unablässig gefaßt, den Vater bitten, dieses tägliche Brot muß
genügen. Nicht bloß nicht übermäßig lieben, wie die heutige verwässernde,
absichtlich abschwächende kirchliche Schriftauslegung will, nein, hassen
muß man Vater und Mutter, Weib und Kind. (Luc. 14, 2(1)." — Jesus,
der durch Wort und Beispiel die Elternliebe so ausdrücklich lehrte, der
betonte, daß die Pharisäer, um ihrer Menschensatzungen willen, das Gebot
Gottes übertreten; der die Tempelopfer mit Vernachlässigung der Elternliebe

so scharf geißelte, er soll wegen der nahe bevorstehenden Parousie
gesagt haben, daß man Vater und Mutter hassen muß? Gesenius schreibt:
„tOty im Gegens. von 3,-)^ zun. bloß comparative nachsetzen, und jenes:



Schnitzer und Petrus. 243

vorziehen, 5. Mos. 21, 15 ff. vgl. Matth. 6, 24. Luc. 26. In der hebräischen
Sprache fehlen bekanntlich die Comparative. " —

Weitere Waffen Schnitzers sind die Aussprüche Jesu über die
Feindesliebe, über Verzicht auf zeitliche Güter, als ob er keinen Unterschied

zu machen wisse zwischen gebotener, strenger Pflicht und
evangelischen Räten der Vollkommenheit. Auch wenn diese durch so
viele Hände gegangenen Waffen, welche dadurch nicht schärfer geschliffen,
sondern nur so schmutzig geworden sind, daß sie nicht mehr rein zu
machen sind, echt wären, würden sie hier keine Verwendung finden können.
Dadurch, daß Jesus um das tägliche Brot zu bitten lehrt, soll nach S.

unwiderlegbar bewiesen sein, daß Jesus das Weltende nahe bevorstehend
geweissagt hat! Dadurch, daß Jesus befohlen hat, „man darf überhaupt
nicht schwören" (bekanntlich unwahr!), daß „man seine Besitztümer ganz
weggeben" soll, daß „man seine Feinde lieben muß," liegt klar zu
Tage, daß „am Himmel Jesu die blutrote Abendsonne flammte; die düstere
Stimmung- des bevorstehenden Weltunterganges ..."

Ich darf die Darstellung der Methode „des neuen Missionars unter
den katholischen Deutschen" nicht schließen, ohne eine kleine Probe zu
geben von dem herzensguten und fröhlichen „Esprit", womit bei tief
ernsten Beweisführungen eine Abwechslung geboten wird. S. 1, 28:
„Tatsächlich halten sich denn nicht einmal die strengsten und
frömmsten Kirchen- und Ordensmänner, die an Sorge für Leib und Leben
und irdischer Habe oft viele Weltleute beschämen, an Jesu Mahnungen."
Der ehrwürdige Beda schreibt schon: „Ubi non hoc praeceptum esse
putandum est, ut nil pecuniae reservetur a Sanctis, vel suis scilicet, vel
pauperum usibus suggerendae : cum et ipse Dominus, cui ministrabant
Angeli, tarnen ad informandam Ecclesiam suam loculos habuisse
legatur." Und der den Beutel trug, war der Apostel Judas.

V.

Die Stiftungsfrage im Lichte der Evangelienkritik.
Schnitzer I, 32: „Wenn die katholische Theologie einhellig die

Geschichtlichkeit der Stiftung des Primates und infolgedessen des Papsttums

durch Jesus lehrt, so nimmt sie einhellig die Ursprünglichkeit und
völlige Zuverlässigkeit des ersten Evangeliums und seine Abfassung durch
den Apostel Matthäus an. Diese Annahme hat sich jedoch, wie wir
gesehen, längst als hinfällig erwiesen." — Aus Schnitzers Zeugen haben
wir gerade das Gegenteil gesehen. :— „Es gehört zu den gesichertsten
und unumstößlichen Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung eines

ganzen Jahrhunderts, daß unser erstes Evangelium, weit entfernt aus
erster apostolischer Hand zu stammen, im Gegenteile, alle Merkmale
literarischer Abhängigkeit aufweist." Ebenfalls haben Schnitzers eigene
Zeugen das Gegenteil gezeigt.

„Es schließt sich, gleich dem Lucas, vollständig der Stoffverteilung
des Marcus an, zu der es, wenn es sich je eine kleine Abweichung erlaubt,
schließlich doch immer wieder zurückkehrt. Es schließt sich dem Marcus
aufs engste auch sprachlich an, vielfach sogar bis auf die völlige Gleichheit
des Wortlauts, meist freilich so, daß es das unbeholfene Griechisch der
Vorlage lexikalisch und stilistisch glättet und bessert." — Aus Schnitzers
angeführten Zeugen las man wieder früher gerade das Gegenteil.

„Und gerade in seinen Abweichungen verrät er seine Abhängigkeit
vcn Marcus zuweilen noch schlagender als in seinen Übereinstimmungen,
sofern sich dieselben nicht selten als absichtliche Korrekturen



244 Schnitzer und Petrus.

gewisser bereits als anstößig empfundener Wendungen erweisen. Während
nach Marc. I, 32 ff. die Leute alle ihre Kranken zu Jesus brachten und
er viele heilte, brachten sie nach Matth. 8, 16 viele zu ihm und er
heilte sie alle; ebenso heilte er nach Marc. 10 viele, nach Matth. 12, 15
alle. Während nach Marc. 6, 3 die Leute in Nazareth ausrufen: „Ist
dies nicht der Zimmermann?", nennen sie ihn nach Matth. 13, 55 nur
mehr „des Zimmermanns Sohn". Während Marc. 6, 5 noch arglos schreibt,
Jesus konnte in Nazareth keine Wunder wirken, verbessert Matth.
13, 58, er habe daselbst um ihres Unglaubens willen nicht viele
Wunder gewirkt."

Wie S. in den ersten angeführten Texten einen Widerspruch finden
kann, ist völlig unbegreiflich. Dazu zitiert er unrichtig. Es heißt bei
Marcus wörtlich: „Jesus konnte in Nazareth keine Wunder wirken, außer,
daß er wenigen Kranken die Hände auflegte und sie heilte.
Und er verwunderte sich über ihren Unglauben ."

„Während Marc. 3, 5 dem Herrn noch Zorn zuschreibt, läßt Matth.
9 ff. diese Bemerkung weg." So S. Schreibt die Schrift sowohl des Alten
und Neuen Bundes Gott nicht fortwährend Zorn zu?

„Während Marc. 3, 21 noch zu erzählen wagt, Jesu Angehörige
seien gekommen, um ihn nach Hause mitzunehmen, weil er von.Sinnen
(verrückt) sei, gleitet Matth. 12, 22 ff. über diesen peinlichen Vorfall mit
Stillschweigen hinweg." — Warum soll dieser Vorfall peinlich sein? Wurde
Jesus von Herodes nicht ebenso behandelt? Waren die Apostel in den
Augen der Juden auch nicht von Sinnen? Hieß es von Paulus nicht:
„Du rasest"?

„Während Marc, 7, 31 den Herrn bei Heilung des Taubstummen den
Finger in die Ohren desselben legen, seine Zunge mit Speichel netzen
und gen Himmel aufseufzen, und auch bei der Heilung des Blinden in
Bethsaida Speichel und Handauflegung anwenden, kurz das Wunder nicht
mit einem Male, sondern nur mit einer gewissen Mühe vollbringen
läßt, heilt Jesus nach Matth. 15, 29 ff. Lahme, Blinde und Stumme ohne
weiteres, so daß die Menge sich wundert." So S.

Auch bei den anderen Evangelisten, auch bei Johannes noch, liest
man, daß Christus sich manchmal bei Spendung von geistlichen und
leiblichen Wohltaten gewisser Zeichen bediente, sogar hei Erteilung
des heiligen Geistes. „Während Jesus nach Marc. 5, 30 erst fragen muß,
wer ihn im Gedränge berührt habe, erwähnt Matth. 9, 20 ff. die Frage
überhaupt nicht." Das muß ist von Schnitzer hinzugefügt.

Während Jesus nach Marc. 10, 18 die Anrede: „Guter Meister"
mit der Bemerkung ablehnt (!): „Was nennst du mich gut? Niemand
ist gut, als Gott allein," darf er nach Matth. 19, 17 nur erwidern:
„Was fragst du mich über das Gute", was der Mann nicht getan hatte.
— Bei Matth, heißt es wörtlich: „Guter Meister! Was muß ich Gutes tun,
daß ich das ewige Leben erlange? Da sprach er zu ihm: „Was frägst
du mich über das Gute? Einer ist gut, nämlich Gott. Willst du aber
zum Leben eingehen, so halte die Gebote." So fallen alle diese Korrekturen

des Matthäus und damit alle Folgerungen S.s weg.
„Marcus ist ja, wie eine gründliche Prüfung gezeigt hat, nicht die

einzige Quelle, aus der Matthäus und Lucas geschöpft haben. Vielmehr
haben ja beide noch eine stattliche Masse von Reden und Aussprüchen
Jesu gemeinsam, und es wäre immerhin möglich, daß Matthäus die
auszeichnenden Worte, die er dem Herrn zur Belohnung Petri in den Mund
legt, dieser Spruchsammlung entlehnt hätte, wie sie denn B. Weiß und
Th. Zahn auch wirklich aus der apostolischen Quelle ableiten." Eine



Schnitzer und Petrus. 245

gründliche Prüfung zeigt, daß diese Spruchsammlung den willkürlichen
Phantasien und luftigen Hypothesen angehört.

„Während nach Marc. 5, 22 Jairus dem Herrn nur meldet, sein
Töchterchen sei am Sterben, läßt Matth. 9, 18 ihn, um nachher das
Wunder förmlicher Totenerweckung recht nachdrücklich hervorzuheben,
sprechen: „Meine Tochter ist soeben gestorben." So S.

Es heißt wörtlich bei Marcus: „Als er noch redete, kamen Leute
von dem Vorsteher der Synagoge und sprachen: Deine Tochter ist
gestorben; warum bist du dem Meister noch lästig." Trotzdem will
ich Schnitzers Wahrheitsliebe nicht in Zweifel ziehen,23 allein das muß S.
selber doch gestehen, daß er den guten Homer hier noch übertrifft —
im Schlafen.

Ebenso alles weitere, das S. vorbringt. Ob die Wunder
zahlreicher sind oder massiver, ist ganz gleich. Ein Wunder ist eine
Ausnahme von den Naturgesetzen, die von Gott gemacht und deshalb
nur von ihm aufgehoben werden können. Ob diese Ausnahme mehr oder
weniger „massiv" ist, hat gar keine Bedeutung. Übrigens ist auch das,
was S. weiter sagt, wieder unwahr: „Die spätere Zeit, deren Geist das
erste Evangelium atmet, kündigt sich sodann im Taufbefehl an, der den
Aposteln vom Auferstandenen erteilt worden sein soll Eine trini-
tarische Formel ist im Munde Jesu ein schreiender Anachronismus."

S. wird wohl nicht verlangen, daß die arianischen Streitigkeiten von
neuem anfangen und daß das nizäische Konzil revidiert wird. — „Nie
und nirgends sonst in den evangelischen Quellen findet sich hierfür ein
Analogon; weder Marcus noch die Spruchsammlung weiß von einer
derartigen Anordnung." — Die Spruchsammlung weiß überhaupt gar nichts;
denn um etwas zu wissen, mus man existieren; die Spruehsammlung
existiert überhaupt nicht! Die evangelischen Quellen wissen aber wohl
etwas, z. B. Marcus 16, 16, Joh. III, ö. — „Und es wäre ganz
unverständlich, wie die älteste Gemeinde die Taufe Jesu hätte erteilen können
— was sie nach Ausweis der Apostelgeschichte und der Paulinischen
Briefe tat — wenn Jesus ihr im Namen der Dreifaltigkeit zu taufen
geboten hätte." — S. zitiert o. a. 1. Korinth. VI, 11: „Ihr seid aber
abgewaschen, ihr seid geheiligt, ihr seid gerechtfertigt im Namen unseres
Herrn Jesu Christi und im Geiste unseres Gottes." Apg. 2,38:
„Jeder von euch lasse sich taufen im Namen Jesu Christi zur Vergebung
eurer Sünden; und ihr werdet empfangen die Gabe des Hl. Geistes."
S. vergißt ganz Apg. XIX, 2: „P. sprach zu ihnen: Habt ihr, nachdem
ihr gläubig geworden, den Hl. Geist empfangen? Sie aber sprachen
zu ihm: „Wir haben nicht einmal gehört, ob ein Heiliger Geist sei? Da
sprach er: Womit seid ihr denn getauft worden? Sie sagten: Mit
des Johannes Taufe. P. aber sprach: sie wurden getauft im Namen
Jesu des Herrn. Und als P. ihnen die Hände auflegte, kam der Hl. Geist
auf sie." — S. schreibt weiter: „Auf den Namen der Dreieinigkeit konnte
aber erst getauft werden, als die trinitarische Theologie gewisse
Fortschritte gemacht hatte, was erst nach Ablauf einer längeren Zeit möglich
war; als man aber tatsächlich trinitarisch zu taufen sich gewöhnt hatte,

23 An mehreren Stellen entrüstet sich S., wenn er glaubt, daß man
seine Wahrheitsliebe in Zweifel zieht, und weist „eine solche nichtswürdige
Verdächtigung mit Entrüstung zurück." (II, 37). Zweifellos hätte er besser
getan, solche Äußerungen zu unterdrücken wie I, VII: „Und doch sollte
man sich auf kirchlicher Seite, je sicherer man der unerschütterlichen
Wahrheit seiner Sache ist oder wenigstens zu sein vorgibt



246 Schnitzer und Petrus.

konnte man es sich nicht anders denken, als daß schon Jesus, auf den
man ja alle Gemeinde-Einrichtungen, um ihnen höhere Autorität zu
verleihen, zurückführte, dies so gewollt habe, und so legte ihm dann der
erste Evangelist den trinitarischen Taufbefehl in den Mund. Aber
wohlgemerkt, nicht dem irdisch-historischen, sondern dem auferstandenen
mystisch-visionären Jesus, — der beste Beweis, daß man keinen Anlaß und
keinen Zeitpunkt vor dem Leiden und Sterben des Herrn wußte, mit dem
sich der Taufbefehl hätte verknüpfen lassen."—Also ist hier nach S. der
erste Evangelist zurückzudatieren auf die längere Zeit, als die
trinitarische Theologie gewisse Fortschritte gemacht hatte und man
tatsächlich schon trinitarisch taufte! Dagegen spricht schon, Joh. III, 5,
der noch nicht auferstandene Jesus zu Nikodemus: „Wenn jemand
nicht wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem Hl. Geiste, so
kann er in das Reich Gottes nicht eingehen."

Schnitzer schreibt ferner: „Die spätere Zeit, die aus dem ersten
Evangelium spricht, kündigt sich ferner in dem eigentümlichen Gleichnis
vom Netz mit den guten und faulen Fischen an (Matth. 13, 47 ff.) sowie
in dem Gleichnis vom Unkraut und Weizen. Bei Maie. 4, 26 ff. ist das
Gottesreich noch einem Acker ähnlich, der nur gute24 Saat trägt;
dagegen ist bei Matth. 13, 24 bereits der böse Feind an der Arbeit, nachts,
wenn die Leute schlafen, Unkraut zu säen. Matthäus setzt also schon
eine Zeit voraus, da die christliche Gemeinde schon nicht mehr nur
Heilige, sondern auch Sünder in ihrer Mitte zählt ..." — War Judas
ein Heiliger, war Petrus nach Schnitzer nicht ein „Satan"? Rügt Paulus
nicht schon in der ersten Christengemeinde Korinths scheußliche Zustände?
— Ananias, Saphira, Simon Magus usw. S. I, 37 : „So kann es denn
nicht mehr befremden, daß Matth., und nur er, noch nicht Marcus und
selbst noch nicht Lucas, bereits eine Kirche kennt und eine
Kirchendisziplin, deren Ursprung er ebenso selbstverständlich auf Jesus zurückführt

" — Soeben hörte man von S., daß die christliche Gemeinde
nur Heilige in ihrer Mitte zählt, nicht Sünder, die nicht sofort
ausgeschlossen werden usw. Also war die Kirche doch schon
vor Paulus da, der die Sünder bereits ausschließt! — „Dieser Bericht (als
habe Jesus die Kirche auf den Felsen Petri gegründet) entstamme (meint
Weizsäcker) einer Zeit und Gegend, in welcher Petrus der allein Leitende
war, nämlich Syrien". — Großartig, früher hörte man bei S. : es habe
damals noch keine Bischöfe, noch viel weniger Päpste gegeben, — und
nun werden wir belehrt, Petrus sei damals schon der allein Leitende
gewesen. So war S. vollständig im Irrtum, wenn er deu fortwährenden
Fortschritt der päpstlichen Alfgewalt in der katholischen Kirche behauptete,
denn auch jetzt noch ist nicht der Papst, noch viel weniger der Bischof,
der allein Leitende, sondern die kirchliche Verfassung ist noch immer,
sogar nach einem Jesuiten, Bellarmin, eine temperierte Monarchie, die
oligarchische, sogar demokratische Elemente in sich faßt.

Schnitzer, 1, 38 schreibt: „Zu dem weder durch die Autorität des
Marcus noch der Spruchsammlung verbürgten und daher von
vornherein wenig glaubwürdigen Sondergut des Matthäus gehören nun auch
einige Episoden, die sich auf Petrus beziehen, für welchen Matthäus eine
ausgesprochene Vorliebe bekundet. Mit Emphase führt er ihn als den
ersten unter allen Aposteln auf." — Auch Marc. 3, 16 stellt Petrus an
erster Stelle: „Dem Simon gab er den Namen Petrus." Ebenso Luc. 6, 4:

54 Das „gute" ist von S. unterstrichen, allein es findet sich bei
Marcus nicht vor.



Schnitzer und Petrus. 247

„Simon, den er Petrus nannte." Wie kann nun S. beifügen : „Diese
Bemerkung ist für Matthäus charakteristisch und findet sich weder bei
Marcus noch bei Lucas"?

Schnitzer schreibt weiter: „Nur er (Matth.) läßt ihn (Petrus) die
Bitte an den Meister richten, die eben vorgetragenen Reinigungsaussprüche
näher zu erklären (15, 15). Nur bei ihm darf Petrus an den Herrn die
Frage stellen, wie oft er seinem Bruder verzeihen müsse (18, 21). Nur
Matthäus überliefert die Petruslegende von der Tempelsteuer, die der
Herr zwar nicht zu entrichten brauchte, aber doch, um keinen Anstoß
zu geben, entrichten will; Petrus soll die Angel in den See auswerfen,
den ersten Fisch, der in die Höhe kommt, nehmen und ihm das Maul
öffnen, da wird er das nötige Geldstück finden (17, 24 ff.). Nur Matthäus
erwähnt auch die Sage, wie Petrus auf den Wogen des Sees wandelt und
unterzusinken beginnt, worauf ihm der Herr die rettende Hand reicht
(14, 2b ff.)." — Gerade diese Erklärung beweist das Gegenteil von dem,
was S. zu beweisen sucht: „Du Kleingläubiger! Warum hast du gezweifelt?"
ist ein Tadel, keine Verherrlichung Petri. — Schnitzer setzt seine
Beweisführung weiter fort: „In diesen Zusammenhang fügten sich denn auch am
leichtesten die angeblichen Herrenworte von Petrus dem Felsenniann ein,
auf welchen die Kirche gebaut und dem die Himmelsschlüssel anvertraut
werden sollen." — S. sagt, hier das Gegenteil von früher, als er behauptete,
die Herrenworte seien bei Matthäus sicher unecht, da sie in den Zusammenhang

nicht passen, Jesus könne doch nicht in einem Atem Petrus, den
er einen Satan nenne, zum Haupt seiner Kirche einsetzen.

„Sehr beachtenswert (sagt S.) ist vor allem, daß Matthäus schon in
der sie vorbereitenden Frage Jesu eine Änderung vornimmt ; denn während
seiner Marcus-Vorlage gemäß die Frage nur lautet: „Wer, sagen die
Leute, daß ich sei? lautet die Frage bei ihm: Wer, sauen die Leute,
daß der Menschensohn sei?" Da nun aber „Menschensohn" eine
messianische Bezeichnung ist, so ist die Antwort in der Frage schon
enthalten und daher Jesu freudige Überraschung über das Bekenntnis
Petri und dessen Seligpreisung nicht mehr begreiflich. Noch wichtiger
ist die Änderung, die sich Matthäus an der Antwort Pel ri erlaubt. Nach
Marcus erwidert Petrus schlicht: „Du bist der Christ (Messias)." Nach
Matthäus dagegen muß er, um die nachfolgende Seligpreisung um so mehr
als begründet erscheinen zu lassen, die feierliche Erklärung abgeben:
„Du bist der Christ, der Sohn des lebendigen Gottes." Merkwürdig
nur ist, wie S. sich selbst widerlegt, denn er fügt hinzu: „Für Weiß ist
freilich die größere Feierlichkeit des Matthäus-Berichtes die Gewähr
höherer Ursprünglichkeit .," auch ist die Antwort nicht schon in der
Frage enthalten, als der Ausdruck „Sohn des lebendigen Gottes" mehr
als die Messianität, nämlich die metaphysische Gottessohnschaft wird
bezeichnen wollen, so daß wir also auch hier eine dogmatische Steigerung
weit über Marcus hinaus vor uns haben." — Man hat also auf derselben
Seite Schnitzer gegen Schnitzer. — S. I, 39: „Darauf soll dann Jesus nach
Matthäus die berühmten Worte gesprochen haben : Selig bist du, Simon,
Sohn des Jonas, denn Fleisch und Blut hat dir das nicht
geoffenbart, sondern mein Vater, der i n Himmel ist. Und
ich sage dir, du bist Petrus (der Fels), und auf diesen Felsen
will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Hölle
werden sie nicht überwältigen. Ich will dir die Schlüssel des
Himmelreiches geben, und was du immer auf Erden binden
wirst, das wird im Himmel gebunden sein, und was du immer
auf Erden lösen wirst, das wird im Himmel gelöset sein."



248 Schnitzer und Petrus.

Nach der katholischen Schrifterklärung gibt der Heiland hier an
Petrus ein Vorrecht. Petrus hat gesprochen, nicht als Wortführer
der Apostel, nicht als Simon, Sohn des Jonas, sondern als Zeuge des
Vaters im Himmel. Die volle Unterwerfung, der augenblickliche, gehorsame
Glaube Petri an die ihm gegebene Offenbarung lassen ihn von seinem
Meister eine außerordentliche Gabe erlangen. Die Gabe findet ihren
Grund in der Tat und in dem Inhalt des Glaubensbekenntnisses Petri.
Beide, Tat und Inhalt sind unzertrennlich mit Petrus verbunden. Die
Gabe, Fels zu sein der Kirche, knüpft sich an, ist eingeschlossen in dem
Namen, der den Charakter Petri bildet. Dieser Name ist nicht ohne
Bedeutung. Joh. I, 43 wird der Name vom Heiland vorausgesagt: „Du
sollst Kephas heißen, welcher verdolmetschet wird Petrus." Diesem
Namen wird bei Marc. III, 16 Wert beigelegt. Dieser Name setzt Petrus
zum Felsen der Kirche, nun kann und muß man sagen: Petrus ist der
edelste Teil der Kirche; die ganze Kirche ruht auf ihm; er ist der Grund,
der zur Folge hat die Festigkeit und Einheit der Kirche. Diesen Sinn
hat die katholische Kirche immer in Glauben und Liebe angenommen
und bewahrt.

Nicht so Schnitzer. Er schreibt mit fettem Sperrdruck, II, 51 :

„Merx kommt zum Ergebnis: ,Die Urtexte der Evangelisten hatten —
vermutlich ausschließlich — 2v(tewv, das im Laufe mannigfacher Redaktionen

verdrängt und durch Petros ersetzt worden ist.' Letzterer Name
ist, wie Merx zeigt, von Petronius gebildet wie Lucas von Lucanus, Silas
von Silvanus, Alexas von Alexander, Antipas von Antipater; der Name
Petrus ist daher ursprünglich römisch, ützpog ist Gräzisierung von
Petrus und nichtumgekehrt Petrus Latinisierung von IIizçoç. Wenn man
sich, bemerkt Merx weiter, zur Verteidigung des Petrus auf die griechische
Form Ilizooç beruft, so bezeichnet sie, wie schon Lightfoot sagt, das
abgebrochene Stück einer Iliz(ja, was sogar noch zu der allegorischen
Deutung habe herhalten müssen, Jesus sei die Ilêxça, Simon das
abgeschlagene Stück, der niz(jog. In Wahrheit sei llézgoç der Block und in
der Vulgärsprache, nach der LXX zu urteilen, so viel wie Schleudersteiu.
,Sollte Kefa gräzisiert werden, so mußte man ein Weib IIix/ja nennen,
einen Mann konnte man auch nur 11ix (ja und nicht nizooç nennen, denn
ein Schleuderstein oder Felsblock paßt nicht wirklich in den Gedankengang

der Stelle. Der Ausdruck ist nicht ganz so ungeschickt, aber beinahe
so ungeschickt, wie wenn jemand sagen wollte: Du bist Rosus und mit
dieser Rose will ich einen Kranz winden, weil Rosus kein Wort ist, denn
nézpoç ist ein Wort, aber ein hier unpassendes.' Merx fügt hier noch
bei, daß die legendarische Tochter des Petrus den Namen Petronilla führt,
der auf Petronius zurückgeht, und daß die Römer an dem Worte Petra
als Beinamen für einen Mann tatsächlich keinen Anstoß nahmen, wie aus
einer Zuschrift von dem Jahre 19 n. Chr. und aus Tacitus erhelle. Ist
nun dem also, dann fallen all die luftigen Folgerungen, die T. auf die
Namensänderung und die Verdrängung des Simon durch Petrus gründet,
in nichts zusammen."

Eine solche „Interpretation" kann mit den Auslegungen von Horaz
und Tacitus in Kneipzeitungen wetteifern. S. hat wohl hier nur ein
Gegenstück liefern wollen gegen den früheren Weizsäcker, der den
Bericht aus Syrien entstammen ließ, da Merx gerade an der Hand
der ältesten syrischen Übersetzungen zu unumstößlicher Gewißheit

kam!
„Wie die Orthodoxie diese Worte für echt, so sieht die Kritik sie

für unecht an, während einzelne protestantische Gelehrte einen Mittelweg



Schnitzer und Petrus. 249

einschlagen." Nach den früher aus Schnitzer angeführten Zeugen ist es
einfach unwahr, daß „die Kritik" sie für unecht ansieht.

Nach Schnitzer unterliegen alle diese Worte „den schwersten Bedenken.
Denn gerade nach der eignen Darstellung des Matthäus kann das Bekenntnis
des Petrus am allerwenigsten als eine ganz besondere, nur unmittelbarer
göttlicher Offenbarung zu dankende und daher einer einzigartigen
Auszeichnung würdige Leistung erscheinen, da er ja dieses Bekenntnis, das
er in der Frage seines Meisters ohnehin schon ausgesprochen findet, doch
nicht nur im eigenen, sondern zugleich im Namen seiner Mitapostel ablegt,
als deren Wortführer er auftritt." — Teils durch Schnitzer selber, vor
allem durch den Wortlaut der Schriftworte widerlegt.

„Überdies hat Matthäus kurz zuvor selbst erzählt (14, 33), als Jesus
mit Petrus ins Boot stieg, da seien ,die im Schiffe' vor ihm niedergefallen
und in den Ruf ausgebrochen: Wahrlich, du bist Gottes Sohn. Ohnehin
soll ja Jesus schon bei der Taufe im Jordan von der Himmelsstimme
allem Volke vernehmlich als Gottes liebster Sohn ausgerufen worden
sein (Matth. 3. 14); überdies sollen ihn auch schon die Blinden (Matth.
9, 27) und das kananäische Weib (Matth. 8, 29) erkannt und bekannt
haben." „Dagegen aber Zahn zu Matth. 14, 33, S. 513." — Alles schon
längst widerlegt durch die katholische Exegese, z. B. a Lapide in Matth.
XVI: „An Petrus primus conf'essus sit Christum esse Deum."

„Sonach widerspricht diese Seligpreisung Petri der eignen
vorhergehenden Darstellung des ersten Evangelisten und erscheint daher schon
deshalb verdächtig, und dies um so mehr, als sie ja auch mit seiner
unmittelbar folgenden Erzählung (16, 23), wonach Jesus den Petrus einen
Satan gescholten und als einen Stein des Anstoßes bezeichnet habe, der
nicht was Gottes ist, denke, sondern was der Menschen ist, in schreiendem,
unlöslichem Widerspruch steht." — Ebenfalls durch die katholische
Exegese schon längst widerlegt, z. B. a Lapide 1. c. Übrigens widerlegt

Schnitzer sich selber, da er immer seine These dadurch zu beweisen
sucht, daß Matthäus als ein unbedingter Lobredner Petri dargestellt wird.

„Denn trug sich Jesus mit dem Gedanken der Gründung einer
zahllose Jahrhunderte überdauernden Kirche, die er mit einer festen, allen
Stürmen trotzenden Verfassung ausrüsten wollte, so konnte er das
grundlegende Hausgesetz dieser Verfassung nicht scharf und bestimmt genug
formulieren und sich unmöglich begnügen, es in die, eher einem blumenreichen

Gedichte, denn einem klaren Rechtssatz entsprechende Hülle eines
so dehnbaren und vieldeutigen Vergleichs, wie es der vom Hausbau und
Schlüsselbewahrer ist, zu kleiden; konnte ihm doch nimmer entgehen,
daß ein solcher Vergleich zum unversieglichen Borne endloser
Mißverständnisse wie erbitterter Streitigkeiten werden mußte." — Die Worte sind
jedem Unbefangenen klar, sie mußten nicht zu erbitterten Streitigkeiten
führen. Führten sie dazu, so liegt die Schuld anderswo. So haben auch
Jesu so deutlichen Worte: „Das ist mein Leib," zu noch viel mehr
erbitterten Streitigkeiten geführt. Auch ist dieser Einwand nicht neu und
durch die katholische Exegese unwiderleglich abgetan. Vgl. zu dieser
Matthäusstelle Lipmann, N. Testament, Utrecht 1869.

„Selbst wenn sich aber Jesus zur Seligpreisung des Petrus und zu
seiner Erhebung zum Oberhaupt des neuen Gottesreiches veranlaßt gesehen
hätte, so hätte er dies wohl mit seinen eigenen Worten getan und
nicht Anlehen beim Wortschatz des Paulus gemacht; denn der Ausdruck
„Fleisch und Blut", als Bezeichnung des irdischen, fleischlichen Menschen
ist dem Sprachschatze Jesu sonst fremd und der Phraseologie des
Heidenapostels entnommen, wie auch das Wort „êxxlrjoia" obschon den LXX



250 Schnitzer und Petrus.

nicht unbekannt, erst von Paulus dem neutestamentlichen Sprachgebrauche
einverleibt wurde und also im Munde Jesu einen seinen Hörern
unbegreiflichen Anachronismus bedeutet hätte." — Das Wort: „Kirche" kommt
auch sonst bei Matthäus vor (18, 17); dem Sinne nach an unzählbaren
Stellen, vgl. Schnitzer II, 19: „So schreibt auch Jesus von einem
Eintritt in sie (Marc. 10, 23; Matth. 5, 20; 7, 21, 13, 3), vom Austritte
und Ausschluss aus ihr (Matth. 8, 12; 22, 13). Er vergleicht sie mit
einem Senfkorn, das kleiner ist als alle Samenkörner, aber zu einem
Baume heranwächst, in dessen Zweigen die Vögel des Himmels nisten;
mit einem Sauerteig, der das ganze Mehl durchsäuert (Matth. 13, 31 ff.);
mit der Saat, die, vom Landmann in die Erde gestreut, von selbst sproßt
und wächst (Marc. 4. 26 ff.) mit den Samenkörnern, die auf verschiedenes
Erdreich fallen und verschiedene Frucht tragen (Marc. 4, 1 ; Matth. 13,
1 ff.)." — Schnitzer beruft sich nun auf Eusebius von Caesarea, „den
berühmten Kirchenhistoriker." Darüber später, man merke sich nur hier:
„den berühmten Kirchenhistoriker." „Das kühne Bild vom Baue
einer „Kirche" geht ebenfalls auf den Völkerapostel zurück; aber als der
einzige Felsengrund, der bereits gelegt ist, erscheint ihm nicht Petrus
sondern Christus, und wenn die Gläubigen mit einem Bau verglichen
werden, der auf dem Fundamente der Apostel und Propheten ruht, so
hat er doch in Christus selbst seinen Eckstein." — Hier ist Paulus
keineswegs in Widerspruch: Wer Christus den einzigen Felsengrund der
Kirche nennt, wie dies die ganze katholische Kirche tut, leugnet damit
nicht die an Petrus gegebene Verheißung. Durch den Felsen Christus
wird der Fels Petri. Christus ist der Fels, der steht und stellt, Petrus
ist der Fels, der gesetzt wird und dadurch steht. — Christus petra
est et petram facit (Basilius). — „Sodann ist nicht zu begreifen, wie
einerseits die Jünger, wenn Petrus vom Herrn selbst so feierlich als
Felsenmann und himmlischer Schlüsselwart bestellt war, gleich darauf in
Streit miteinander geraten konnten, wer von ihnen der Größte sei, und
wie anderseits Jesus in dem Bescheid, den er ihnen erteilte, nicht mit
einer Silbe auf seine Auszeichnung verwies, mit der jeder weitere Streit
und Zweifel ein für allemal abgetan war." — Die alten Kirchenväter
(bei a Lapide) geben schon die Antwort: Gerade die Auszeichnung des
Petrus ruft die Eifersucht der anderen wach, und nun stellt Jesus ihnen
einen kleinen Knaben vor und sagt: „Wer immer also sich demütigt wie
dieses Kind, der ist der Größte im Himmelreich." — Franciscus größer
als Alexander VI., Coelestin größer als Bonifaz. S. I, 42: „Je ehrenvoller

endlich die Rolle wäre, die dem Petrus der Darstellung des ersten
Evangelisten gemäß vom Herrn zugedacht war, um so mehr müßte man
sich wundern, daß gerade Marcus, der Dolmetsch und Begleiter des
Petrus, dessen Predigt seinem Evangelium zugrunde liegt, von allem
nichts weiß."

Gerade in Schnitzers Worten liegt die Antwort. Da die Predigt
Petri dem Evangelium des Marcus zugrunde liegt und „die Bescheidenheit
Petrus abhalten konnte den Vorfall zu erzählen", so konnte Marcus
darüber schweigen, um so mehr, da die drei anderen Evangelisten den
Primat Petri genügend hervorheben. Übrigens weiß auch Marc. III, 16
davon: „Simon gab er den Namen Petrus."

S. 1, 42: „Aber wenn auch die wichtigste, so ist Matth. 16, 17 ff.
doch nicht die einzige Stelle, die die göttliche Einsetzung des Primats
sichern soll. Beruft sich doch die gesamte katholische Exegese und
Dogmatik auf Luc. 22, 31 ff. „Simon, Simon, siehe, der Satan hat sich
euch ausgebeten, um euch zu sieben wie den Weizen; ich aber habe für



Schnitzer und Petrus. 251

dich gebetet, auf daß dein Glaube nicht versage. Und du, wenn du dich
erst wieder bekehrt haben wirst, stärke deine Brüder." — Überflüssig
ist wohl die Bemerkung, daß diese Übersetzung mit, der ritterlichen
Absicht, die Chancen für Petrus so gut wie möglich zu machen, ganz
unparteiisch und rein ist. — S. I, 44: „Und doch scheitert eine derartige
dogmatische Ausbeutung schon an der nüchternen Tatsache, daß es sich
bei dem „Glauben" Petri, um dessen Befestigung der Herr zum Vater
gebetet hat, gar nicht um ein intellektuelles Festhalten an einem religiösen
Lehrsatz handelt, wie denn das Wort „Glaube", lllatiç, weder an dieser
noch an sonst einer Stelle des dritten Evangeliums im dogmatischen
Sinne von der Annahme einer Lehre gebraucht wird. Nicht vom
„Glauben" ist hier die Rede, sondern von der Treue; Petrus soll, wenn
er auch der menschlichen Schwäche bezw. teuflischen Versuchung
momentan unterliegen und seinen Herrn und Meister verraten wird,
doch nicht ganz an ihm irre werden und nicht völlig von ihm abfallen,
und er wird es auch nicht, sondern kraft der ihm infolge des Gebetes
Jesu zuteil gewordenen Stärkung wird er sich von seinem Falle sofort
wieder erheben und dann auch seine noch größerer Verzagtheit
anheimgefallenen Brüder trösten und aufrichten. In diesem Smne spricht Jesus
Marc. 14, 27 f.: „Ich werdeden Hirten schlagen, und die Schafe werden
sich zerstreuen." Demnach hat Jesu Wort an Petrus wirklich nur eine
ganz besondere, unwiederholbare Situation im Auge und mit den Geschicken
der künftigen Kirche oder gar des Primates, an welche weder Jesus noch
irgendeiner der Apostel in jener wehmutsvollen Abschiedsstunde dachte,
nicht das allergeringste zu tun. Übrigens ist es sehr fraglich, ob die Stelle
überhaupt als geschichtlich und nicht, vielmehr als vaticinium post eventum
zu betrachten ist." — Man wird sogleich sehen, wie Schnitzer bei Joh.
21, 25 sich selber widerlegt, indem er sagt: „Die übrigen Apostel haben
nicht wie Petrus durch schwächlichen Verrat ihr Hirtenamt
eingebüßt." Übrigens wie ist eine Treue an Jesus, die nicht „Glaub en"
sei, zu denken? — S. I, 45: „Nicht besser steht es mit Joh. 21, 15 ff.
Was Jesus dem Petrus nach Matth. 16, 17 vorerst nur verheißen hatte,
das soll er ihm nach seiner Auferstehung wirklich verliehen haben, indem
er ihn durch dreimalige Frage zum dreimaligen Bekenntnis seiner Liebe
veranlaßte und daran den dreimal wiederholten Antrag knüpfte: Weide
meine Lämmer, weide meine Schafe! Das soll die klassische Stelle, ja
geradezu die Stiftungsurkunde des Primats Petri sein!" S. I, 46: „Und
doch ist es um die Stiftungsurkunde des päpstlichen Primates traurig
bestellt, wenn sie im Berichte Joh. 21, 15 ff. bestehen soll.
Augenscheinlich verfolgt der Evangelist hier einzig den Zweck, den Petrus vom
Makel zu reinigen, womit er sich durch seine Verleugnung befleckt hatte,
und ihn als einen der vollen Liebe des Meisters wieder würdigen und
gewürdigten Jünger erscheinen zu lassen. Durch seinen Fehltritt hatte
Petrus wie das ihm vom Herrn erwiesene Vertrauen, so die ihm von
demselben verliehene Vertrauensstellung eines Seelenhirten verscherzt;
nachdem er nunmehr seine dreimalige Verleugnung durch seine Beteuerung
seiner Liebe wettgemacht hat, wird er in seine frühere Stellung wieder
eingesetzt, fortan soll er auch wieder seines Herrn Herde weiden, geradeso
wie die übrigen Apostel, die in ihr Hirtenamt nicht erst neuerdings wieder
eingesetzt zu werden brauchen, weil sie es eben nicht wie Petrus durch
schwächlichen Verrat eingebüßt haben." — Soeben bei Luc. 22, 31

sagte Schnitzer gerade das Gegenteil. Und früher hörte man von ihm,
es gäbe gar keine Kirche, keine Vorsteher, keine Herde, keine Hirten,
denn Christus habe mit keiner Zukunft gerechnet. — Und in einem

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 17



252 Schnitzer und Petrus.

Atemzuge fährt Schnitzer fort: „An die Übertragung eines Oberhirtenamtes

kann hier nur eine schon von vornherein an Matth. 16, 17 ff.
orientierte Betrachtungsweise denken, und ebensowenig ist in Joh. 21, 15 ff.
ein Nachklang des matthäischen „Tu es Petrus" zu vernehmen, wie ihn
Loisy hören will. Denn zu der Zeit, da das Johannesevangelium entstand,
gab es ein die Gesamtkirche umfassendes Hirtenamt überhaupt noch nicht,
es konnte somit auch niemanden in den Sinn kommen, in Petrus eine Art
Universalbischof einzusetzen. Es ist mir daher ein Rätsel, wie sogar
Harnack die feierliche Übertragung des Hirtenamtes an Petrus, wozu
Matth. 16. 18 zu vergleichen sei, erblicken kann, und doch soll ihm
zufolge das vierte Evangelium nicht nach 110 geschrieben sein! Liest
man aus Joh. 21, 15 ff. die Übertragung eines Ûniversalhirtenamtes an
Petrus heraus, dann muß man das Kapitel als viel späteren Nachtrag
ansehen und seine Abfassung mit Kreyenbühl in die Zeit des
monarchischen Episkopats der römischen Kirche verlegen, etwa in den Pontfikat
Viktors oder Zephyrins." — Hier ist die Darlegung ohne weiteren Komentar
genügend. — „Aber selbst wenn die Stelle die Einsetzung des Primates
Petri in unzweideutiger Weise ausspräche, so würde sie doch immer noch
nichts für die Einsetzung durch Jesus beweisen. Erhellt doch aus den
sich unmittelbar anschließenden Worten: „Wahrlich, wahrlich ich sage
dir, solange du jung warst, gürtetest du dich selbst und gingst, wohin
du wolltest; wenn du aber alt geworden sein wirst, so wirst du deine
Hände ausstrecken, ein anderer wird dich gürten und schleppen, wohin
du nicht willst. Das sagte er, um anzudeuten, durch welche Todesart
er Gott verherrlichen werde, — daß diese ganze Unterredung Jesu mit
Petrus das Martyrium dieses letzteren als ein bereits der Geschichte
angehöriges Ereignis voraussetzt und daher erst nach dem Tode des Apostels
komponiert worden sein kann." — S. II. 8 schreibt: „Der Historiker hält
sich zur Entscheidung über die Frage, ob Wunder möglich sind oder nicht,
überhaupt nicht für zuständig. Er tritt daher auch an Wunderberichte
nicht mit der vorgefaßten Meinung heran, daß sie nicht znverlässig sein
können; aber usw."

S. I, 47 : „Überdies spricht ja hier gar nicht der geschichtliche,
sondern der auferstandene, mystisch-visionäre Jesus; auch der Auftrag
„Weide meine Lämmer" rührt sonach nicht vom geschichtlichen Jesus
her. Und endlich ist, wie man sich auch immer zur Frage nach der
Urheberschaft des vierten Evangeliums stellen mag, das Schlußkapitel,
worin sich die päpstliche „Stiftungsurkunde" findet, wahrscheinlich kein
Werk des Verfassers des Evangeliums, sondern ein von späterer Hand
angefügter Nachtrag. Sicher ist es jedenfalls, daß man in ältester Zeit,
obschon man den apostolischen Ursprung des Evangeliums nicht im
geringsten bezweifelte, das„Weide meineLämmer" ebensowenig hierarchisch
verstand wie das „Bestärke deine Brüder". Noch der große Lehrer der
abendländischen Kirche, der hl. Augustin, erklärte, das „Weide meine
Lämmer" beziehe sich auf alle Hirten geradeso, wie sich das „Liebst du
mich?" an alle und nicht bloß an Petrus wende." — Also verstand es
Augustin doch hierarchisch, denn die Bischöfe gehören zur Hierarchie.
Die Auffassung Augustins ist noch die allgemein gültige in der katholischen
Kirche. „Weide meine Lämmer" ist zu jedem Bischof gesprochen, denn
er ist Hirt der einfachen Gläubigen. „Weide meine Schafe", die Mütter
der Lämmer, zu Petrus allein, denn er ist auch der Hirt der Bischöfe.

„Erst Papst Gelasius I. leitete seine Befugnis, nicht bloß seine eigene
bischöfliche Kirche, sondern alle Sprengel zu regieren, von der
Aufforderung ab, die der Herr in Petrus auch dessen Nachfolgern erteilt habe,



Schnitzer und Petrus. 253

die Brüder zu stärken und für sie das zu sein, was der Hirt seiner Herde
ist." — Sogleich läßt S, darauf folgen: „Doch muß man das „Weide ."
in Rom schon im dritten Jahrhundert hierarchisch gebraucht haben, wie
sich aus einer Bemerkung des heidnischen Philosophen Porphyrius (f in
Rom um 304) ergibt, auf welche Harnack aufmerksam gemacht hat."

„Wohl soll sich schon der hl. Cyprian auf Joh. 21, 15 als einen
Beleg für den römischen Primat berufen haben (in seiner Schrift: De
catholicae ecclesiae unitate c. 4.); aber dieses Zitat ist ein fälschender
späterer Einschub." Und sogleich schreibt S. in einer Note: „Doch sagt
Cyprian allerdings schon in seiner Schrift De habitu Virginum c. 10:
,Petrus etiam cui oves suas Dominus pascendas tuendasque commendat',
eine Auslegung, die ohne Zweifel mit der von Porphyrius für Rom
bezeugten zusammenhängt."

,Die Stiftungsfrage im Lichte der ältesten Kirchengeschichte."
(Schnitzer I, 48.) Wenn es einem gewöhnlichen Sterblichen erlaubt,

überhaupt möglich ist, den Gedankenflug Schnitzers zu erspähen und
mitzumachen, so glaube ich bei dem Zickzacklichte seines Geistesblitzes
diesen Gang zu erkennen : Der päpstliche Haupttext soll auch im Widerspruch
sein mit der Überlieferung über Jacobus den Bruder des Herrn und mit
der Geschichte des über Petrus hervorragenden Apostels Paulus.
Ich wage es kaum, dieses Sinken des Aviatikers zu konstatieren. Zwar
könnte man vielleicht sagen, die Steine, unter welchen der Primat Petri
begraben werden sollte, werden immer „massiver", d. h. gewaltsamer,
unbeweisbarer, und unbewiesener werden immer mehr die gegen den
Primat Petri vorgebrachten Gründe. Allein dadurch entsteht
unwillkürlich die Vermutung, als wenn S. von der Beweiskraft der früheren
Argumente nicht so völlig überzeugt war. Und diese Vermutung darf
man doch von dem größten der Größten im Reiche der Wissenschaft
nicht hegen. Petrus und Jacobus.

S. II, 62: „Paulus bewegt sich den Säulenaposteln und auch dem
Petrus gegenüber mit einer Souveränität, die jeden Gedanken an eine
über ihm stehende Autorität ausschließt, in Jerusalem ist es nicht Petrus,
sondern Jakob, der Herrenbruder, der an der Spitze der Gemeinde steht."
— Ja es scheint, Petrus kommt bei S. nicht einmal an dritter Stelle in
Betracht. S. II, 42: „Überhaupt reiht der vierte Evangelist dem Petrus
im Liebesjünger einen überlegenen, ihn immer wieder in Schatten stellenden
Rivalen an die Seite, der vom Herrn nicht bloß wie Petrus in schnödem
V e r r a t nicht abfällt, sondern selbst in der schaurigsten Stunde nicht weicht
und zum Lohn dafür mit der Obhut über sein Teuerstes betraut wird —
seine Mutter, die Verkörperung seiner Getreuen."

Zuerst hören wir nun gegen S. Schnitzer selber, I, 48: „Wie nun
Petrus schon bei Lebzeiten Jesu als der erste, stets ganz besonders
ausgezeichnete Apostel erschienen war, so spielte er nach dem Hingange des
Herrn erst recht eine hervorragende, ja führende Rolle, die ihm von
niemanden bestritten ward. Höchst bedeutsam war schon, daß Petrus
die erste Erscheinung des Auferstandenen hatte, „eine eminent historische
Tatsache", die „insbesondere die geschichtliche Stellung des Petrus erklärt"
und ihn zum ersten Mann in der Urgemeinde erhebt. „Derjenige, welcher
den Herrn zuerst sah, welcher den zündenden Glauben daran ausbreitete,
dessen eigenes Erleben zum Erleben der Genossen wird, ist das Haupt
und mußte das Haupt sein. Das ganze Gewicht seiner Person liegt in
dieser Tat; ohne sie gab es keine Gemeinde; sie kann nicht hoch genug
angeschlagen werden." (So Weizsäcker in seinem vorzüglichen Werke.)

17*



254 Schnitzer und Petrus.

So führt ihn denn auch die Apostelgeschichte an erster Stelle auf. Er
leitet ihr zufolge die Wahl des Matthias. Er spricht am Pfingstfeste im
Namen aller Apostel zur Menge. Er wirkt das erste Wunder. Er predigt
dem Volke abermals Buße. Er ist „voll des heiligen Geistes" und Träger
ganz besonderer charismatischer Begabung. Er bekehrt den ersten
Heiden. Er zieht Ananias und Saphira zur Rechenschaft. Er nimmt auf
dem Apostelkonzil als der erste das Wort. Auch der Apostel Paulus
anerkennt die hervorragende Stellung des Petrus, indem er nach Jerusalem
geht, „um diesen Mann kennen zu lernen: in ihm sieht er das ganze
Christentum, wie es bis jetzt ist". (Weizsäcker).

Allein so eigenartig die Rolle ist, die Petrus in der ältesten Gemeinde
bekleidet, sie ist doch nur der Ausfluß seiner persönlichen Eigenschaften,
namentlich seiner nahen Beziehung zum aufgefahrenen Meister, und setzt
einen darüber hinausgehenden Amtsvorrang so wenig voraus, daß sie mit
einem solchen im Gegenteil nicht vereinbar ist."

Wie S. so etwas nacheinander schreiben kann? Um so mehr muß
das einen wundern, da S. sonst den aufgefahrenen Meister nur als
eine my s tisch-visionäre Persönlichkeit kennt, Petrus alle persönliche
Vorzüge ableugnet, den „Christus einen Satan genannt habe, dem das
Göttliche gar nicht am Herzen liege". IS. I, 6.) Ja S. (II, 54) will die
Verse Joh. 21, 15 so verstanden haben, daß „der Evangelist meiner
Auffassung gemäß hier lediglich den Zweck verfolgt, den Petrus von dem
Makel zu reinigen, womit er sich durch seine Verleugnung befleckt hat.
Durch seinen Fehltritt hat Petrus die ihm vom Herrn verliehene Vertrauensstellung

eines Seelenhirten verscherzt,'24 die er nunmehr, nachdem er seine
dreimalige Verleugnung durch dreimalige Beteuerung seiner Liebe
wettgemacht, wieder erhalten soll; auch er soll seines Herren Herde weiden,
geradeso wie die übrigen Apostel, die in ihr Hirtenamt nicht erst, neuerdings

wieder eingesetzt zu werden brauchen, weil sie es eben nicht wie
Petrus durch schwächlichen Verrat eingebüßt haben." Das „Hirtenamt"

ist bei S. „nicht als hierarchische, sondern nur als moralische
Vertrauensstellung" gemeint. Petrus habe es allein verloren, weil die
anderen Apostel nur geflohen waren, während er dasselbe getan und den
Herrn zuvor noch überdies dreimal verleugnet hatte! — Wie stimmt nun
dieses alles mit dem „Ausfluß seiner persönlichen Eigenschaften"? Und
später war es nach S. mit diesen persönlichen Vorzügen Petri so bestellt,
daß Paulus „ihn nach Jacobus an zweiter Stelle anführt ja er wagt es,
selbst dem angesehensten (er ist nun wieder an erster Stelle, wie
es scheint) einen ernsten Verweis zu erteilen."

S. 1, 50: „Steht schon nach der Darstellung der Apostelgeschichte
sowie des Heidenapostels nicht Petrus, sondern Jakob, der Bruder des
Herrn, an der Spitze der jerusalemischen Urgemeinde, so berichtet um
die Mitte des zweiten Jahrhunderts Hegesippus, Jakob mit dem
Beinamen der Gerechte, der Bruder des Herrn, habe zugleich mit den
Aposteln die Leitung der Kirche übernommen.'25 Nachdem aber, bemerkt
Hegesipp weiter, Jakob der Gerechte aus demselben Grunde wie der Herr
den Martyrertod erlitten hatte, ward hinwiederum der Sohn seines Oheims,
Symeon, der Sohn des Klopas, zum Bischof bestellt, indem alle ihre
Zustimmung gaben, daß er, als ein Geschwisterkind des Herrn, der zweite

24 S. I, 48 heißt es: „Die älteste Gemeinde regiert sich noch durchaus
selbst; usw." Eine Herde, die ihren Hirten schickt und nach Rückkehr
zur Rechenschaft ziehen läßt.

25 Nach S. gab es damals noch keine Kirche.



Schnitzer und Petrus.

(Bischof) sei. Die leibliche Verwandtschaft mit Jesus ist es sonach, die
bei der Wahl eines Hauptes der Urgemeinde den Ausschlag gibt; ."
— Also eine „persönliche Tüchtigkeit" gibt nicht den Ausschlag. —
„Klemens fügt bei, diesen Jakob wie den Johannes und Petrus habe der
Herr nach der Auferstehung in alle Erkenntnis eingeweiht, die sie dann
ihrerseits den übrigen Aposteln übermittelten. Offenbar wird hier Jakob
der Bruder des Herrn mit dem Zebedäiden verwechselt."

Also beliebt es S. zur Erniedrigung Petri einen dritten Jacobus seinen
Lesern vorstellig zu machen. Es wird nl. behauptet, es habe einen
dritten Jacobus gegeben neben dem Bruder des Johannes und dem
Sohne des Alphaeus; er wäre kein Apostel, sondern ein größerer als die
Apostel, eine Art Erbe der messianischen Souveränität dem Fleische
nach. Denn dieser Jacobus sei ein leiblicher Bruder des Herrn und
Heilandes von seiten der Mutter. Diese letztere ekelhafte Blasphemie
hat S. glücklicherweise nicht ausgesprochen. Die Hypothese eines dritten
Jacobus stehtauf sehrschwachenFüßen. Wer nicht mit geschlossenen Augen
in der Hl. Schrift etwas anderes sehen will als das, was die katholische
Überlieferung darin sieht, wird diesen Jacobus nicht finden. Wohl haben
einige ältere und jüngere katholische Schriftsteller (z. B. Battifol) die
Existenz eines dritten Jacobus angenommen, allein vor einem wirklichen
Bruder Jesu schrecken sie alle ausnahmslos zurück. Dieser dritte
Jacobus — und darum handelt es sich hier — steht bei S. außerhalb
und über den Zwölfen. Allein ohne eine Spur von Beweis. Bei Hegesippus,
den S. als Zeugen bringt, steht es anders. Nirgendwo sagt er, nirgendwo
deutet er an, daß Jacobus über Petrus steht. ,,Jacobus habe (zugleich?)
mit (,utr«) den Aposteln die Leitung der Kirche übernommen." Eine
höhere Stellung wird ihm nicht zugeschrieben. Sein Nachfolger wird
von den noch übrig gebliebenen Aposteln, Jüngern und von den Geschlechtsgenossen

des Herrn erwählt. Von allem dem, was S. Eusebius und
Hegesippus sagen lassen will, ist bei Eusebius nichts zu finden.

Petrus und Paulus.
Nicht allein Jacobus, sondern auch Paulus wird von Schnitzer zu

Hilfe gerufen, damit er das Seinige beitrage zur möglichst tiefen
Erniedrigung des Petrus. Allein der große Völkerapostel gibt sich zu solchen
einzigartigen Praktiken nicht her. Die Wünsche und Gelüste Schnitzers
hindern Paulus nicht, drei Jahre nach seiner Bekehrung bei Damascus
nach Jerusalem zu reisen, damit er Petrus sehe und bei ihm fünfzehn
Tage verweile. Gal. 1, 18. Sie sind für ihn kein Grund zu verschweigen,
daß er damals keinen anderen Apostel dort angetroffen habe, keinen
einzelnen als Jacobus, den Bruder des Herrn. Gal. 1, 19. Der Mann von
Tarsus kümmert sich nicht um das Geschreibsel über den dritten Jacobus,
er zählt ihn einfach zu den Zwölfen. Er hat kein Bedenken darin gefunden,
seinen Bericht über seinen Antrittsbesuch bei Petrus in Verbindung zu
bringen mit seinem Bericht über die Erscheinung des Herrn und beide
Berichte eidlich zu bekräftigen mit dem Worte: „Was ich von da schreibe,
sehet, bei Gott, ich lüge nicht." Gal. 1, 20. Gerade deswegen bei seiner
festen, sicheren, unerschütterlichen Überzeugung des Primates Petri,
glaubt er Jacobus unter den „Säulen" an erster Stelle nennen zu können.
Warum tat er das? Damit er den Juden-Christen den Beweis liefere,
daß der große Apostel, auf dessen Namen sie statt auf Christus Jesus
sich beriefen, ihn, Paulus als einen echten, vollgiltigen Apostel
anerkannt habe.

Nun die Sache in Antiochien. Der Größte aller Kirchenväter hat



256 Schnitzer und Petrus.

nicht den geringsten Zweifel, daß durch den Tadel, den Paulus zu
Antiochien gegen Petrus ausspricht, von einer „Souveränität" Pauli über
Petrus keine Rede sein kann. Kein einziger Kirchenvater findet hier bei
Petrus die geringste Spur einer Irrlehre, ebensowenig eine Überhebung
des Paulus über Petrus.

Der herrliche Brief Augustins an Hieronymus ist Regel und Leuchte
für jeden ehrlichen Exegeten. Die Privatmeinung des Clemens von
Alexandrien, als ob Petrus ein anderer wäre als Kephas, wird höchstens
der Vollständigkeit wegen erwähnt. Die ganze kath. Überlieferung
unterschreibt das Wort Augustins: „firmitas et Caritas Petri, cui ter a Domino
dictum est: amas me, pasce oves meas, obiurgationem talem
posterioris pastoris pro salute gregis Iibentissime sustinebat. Nam erat
obiurgatore suiipse, qui obiurgabatur, mirabilior et adimitandum difficilior."

Nun müssen mir einige offene Worte vom Herzen. An erster Stelle
eine Frage. Habe ich das Recht zu der Meinung, daß Schnitzer doch
schließlich die Geduld seiner Leser mehr als gebührlich auf die Probe
stellt'? „Sunt certi denique fines." In der Sache des Tadels Petri
haben wir es zu tun mit einem Ereignis, das von den größten und
begabtesten katholischen Schriftstellern aus älterer und jüngerer Zeit
ausführlich behandelt ist. Im vorigen Jahrhundert ist darüber in einem
Meisterwerk Johann Adam Möhlers über den Streit zwischen Augustin und
Hieronymus geschrieben, was heute noch lehrreich ist. Weiter die
Erklärung des Galaterbriefes von seinem großen Schüler Windischmann.
Später Reithmayr, noch später Cornely. Schnitzer kümmert sich um alles
dieses nicht. Es existiert für ihn einfach nicht. Hier ist die richtige
Bezeichnung für die ungehörige Kampfesweise nur passend wiederzugeben
mit dem Münchener Ausdruck: „es ist ihm Wurst!" — S. kann ein
Nimrod sich dünken in Gelehrsamkeit, ein Nabuchodonosor in der Wissenschaft

— das geht doch nicht an, sich über alle Ordnung so
hinwegzusetzen! Die Sache wird nicht gewonnen, wenn man urteilt, ohne gehört,
lehrt, ohne gelernt zu haben, Wissenschaft predigt, ohne zu wissen, was
die Wissenschaft endgiltig sichergestellt hat.

Die ungläubige Wissenschaft hat sicher keine Berechtigung für so
unfehlbare Aussprüche, keine Legitimation für so unermeßliche Ansprüche ;

ihre Jünger haben nicht das mindeste Recht die gläubigen Gelehrten zu
übergehen, als hätten diese nichts gesagt, nichts bezeugt, nichts verteidigt,
nichts widerlegt. Es muß anerkannt werden : die echten Männer der
modernen Wissenschaft huldigen dieser Methode nicht. Sie geben sich
wenigstens Mühe anders zu handeln. Darum erregt Harnack z. B. so
oft den Unwillen Schnitzers. Allein die „Kärrner", von denen Schiller
spricht, und über welche er spottet, denen ist alles, was andere gearbeitet
haben, „Wurst"

Noch ein zweites Wort. S. weiß, oder konnte und sollte wenigstens
wissen, daß die katholische Kirche aus dem „souveränen" Benehmen
des Paulus dem Petrus gegenüber sich niemals etwas gemacht hat. Weder
Petrus noch Paulus haben dadurch etwas an Ehrfurcht oder Liebe
eingebüßt. Beiden singt sie noch heute zu: „Gloriosi principes terrae,
quomodo in vita sua dilexerunt se, ita in morte non sunt separati."
S. weiß, oder sollte wenigstens wissen, daß Augustin sowohl als Thomas
v. Aquin das Recht des Paulus zu seinem Tadel verteidigt haben;
Thomas sagt, Paulus habe dadurch Petrus eine Wohltat erwiesen; ein
Jesuitenpater, a Lapide, zweifelt nicht daran, daß Petrus gefehlt habe.
Hat sich denn in der Kirchengeschichte nicht öfters dasselbe wiederholt,
was ein Paulus einem Petrus gesagt hat? Wie viele Heilige haben vom



Schnitzer und Petrus. 257

Papste die „Reformatio in capite et membris" gefordert! Wem hat der
hl. Bernhard sein „liber de consideratione" gewidmet? Wem hat der
hl. Petrus Damiani, mit Recht oder Unrecht, seine Vorwürfe gemacht?
Wer so zu einem Gregor VII. zu sprechen wagt, daß dieser große Papst
seinen heiligen Freund einen „Satan" nennt, gehört wohl zu den
Nachfolgern Pauli. War Coelestinus, dem Fra Jacopone sein Lied singt, kein
Papst? Ist Dante nicht mehr der vorzugsweise katholische Dichter, weil
er Nachfolger Petri in seine Hölle verdammt?

Schnitzer glaubt wohl nicht an übernatürliche Erscheinungen — ich
wage es wenigstens diese Meinung als sicher anzunehmen — allein einen
gewissen psychologischen Wert zur Erklärung eines gewissen
Geisteszustandes wird er wohl darin finden. Nun, was meint er denn von der
Erscheinung, die lnnocenz III. dazu brachte, Dominikus und Franziskus
bei sich zu empfangen? Auch diese Söhne eines Paulus kamen zu ihm,
um die harte Botschaft zu bringen: „Reformation."

Schriftfälschung.
Schnitzer I, 71 schreibt: „Aber ist nicht der Gedanke, daß der

evangelische Text Gegenstand späterer Zusätze geworden sei, von
vornherein mit aller Entschiedenheit, ja Entrüstung abzulehnen? Gab doch
schon der hl. Augustin usw. auf die Vorwürfe der Manichäer, die Katholiken

hätten die Evangelien gefälscht, zur Antwort: „Wenn wir einen
solchen Vorwurf umgekehrt gegen euch erhöben, was würdet ihr anders
tun als schreien, in keiner Weise hättet ihr die Handschriften fälschen
können, die bereits in der Hand aller Christen waren? Beim ersten
Versuch wäret ihr ja durch die wahre Lesensart der älteren Handschriften
widerlegt worden. Aus demselben Grund aber, aus dem sie von euch nicht
verfälscht werden könnten, konnten sie überhaupt von niemand verfälscht
werden." Allein diesem Einwände, so bestechend er für den ersten Augenblick

aussieht, steht die unbestreitbare Tatsache gegenüber, daß man den
neutestamentlichen und namentlich den evangelischen Text gerade in der
wichtigsten Periode, den ersten Jahrhunderten, mit einer auf dem
Standpunkte der B uch s tab en gl äubigk ei t unbegreiflichen Freiheit behandelte,
sodaß die Handschriften von Varianten (verschiedenen Lesarten) wimmelten,
die bis zu 30 000 ja 100 000 gezählt werden." — Man sieht, es kommt
S. auf einige tausende mehr oder weniger nicht an. Buchstabengläubigkeit

ist nicht der Standpunkt der katholischen Kirche. Sie
glaubt nicht an eine Verbalinspiration der Protestanten.

S. I, 72: „Dabei handelte es sich nicht etwa nur um unabsichtliche
Änderungen; besonders seit dem Jahre 200 wurden auch, wenn schon in
gutem Glauben, absichtliche Änderungen vorgenommen, die
dogmatischen Zwecken dienten und in der Absicht geschahen, dogmatisch
anstößige Stellen auszumerzen und dem inzwischen zur Herrschaft
gelangten Glauben auszugleichen." — Wie S. solche absichtliche
Änderungen als in gutem Glauben geschehen nennen kann, ist vollständig
unbegreiflich. Weiter schreibt S. : „So liegen für Matth. 1, 16 drei Texte
vor: 1. Jakob erzeugte den Joseph, Joseph, der Verlobte der Jungfrau
Maria, erzeugte den Jesus, der Christus heißt. 2. Jakob erzeugte den
Joseph, den Mann der Maria, aus welcher Jesus erzeugt worden ist, der
Christus heißt. 3. Jakob erzeugte den Joseph, und dessen Verlobte war
die Jungfrau Maria, die Jesum erzeugte, der Christus heißt. Diese
verschiedenen Lesarten sind nicht etwa nur der Ausfluß zufälliger
Textverwirrung, sondern stellen verschiedene Versuche vor, die Überzeugung von
der jungfräulichen Geburt Jesu innerhalb eines Textes, der davon nichts



258 Schnitzer und Petrus.

wußte, zur Anerkennung zu bringen." — Einfach unwahr, daß der Text
von der jungfräulichen Geburt Jesu nichts wußte. — S. I, 73: .Ähnlich
verhält es sich mit dem Verse Matth. I, 25, der ursprünglich lautete:
.Joseph erkannte sie (Maria) nicht, bis sie ihren erstgeborenen Sohn
geboren hatte"; dieses „erstgeborene" wurde später ausgelassen, weil es
die Vorstellung erweckte, als habe er sie später erkannt, und daher dem
kirchlichen Glauben von der immerwährenden Jungfräulichkeit Mariens
widersprach." —

Was ist nun Wahres an dieser Beschuldigung gegen die ersten
Christen? Man lese nur, was Hieronymus geschrieben hat und in fast
allen katholischen Ausgaben der Biblia sacra voran gedruckt ist. Es
ist einfach lächerlich; wo Männer wie Origenes und Hieronymus so offen
und deutlich sich aussprechen über unrichtige Lesarten und Textverbesserungen,

ist dadurch der überzeugendste Beweis gegeben, daß hier nichts zu
verheimlichen war. Zugleich ist auch der Beweis geliefert, daß S. mit Unrecht
spricht von einer „Zeit, die sich von unserer heutigen kritischen Zweifelssucht

und von unserer modernen Anschauung über die strenge
Wahrhaftigkeit der literarischen Produktion durch ihre fast gedankenlose
Leichtgläubigkeit u.Gleichgiltigkeitin Sachen literarischer Autorschaft himmelweit
unterschied." Es ist Tatsache, daß Epiphanius (ed. Migne. Vol. 2. 727) in
seiner Schrift gegen die Antidikomarianiten sich keineswegs um das Wort:
„erstgeborenen" kümmert und diese Lesart beibehält. Es ist Tatsache,
daß Hieronymus in seinem Streit gegen Helvidius ebenfalls das Wort:
„erstgeborenen" nicht ausläßt, sondern schreibt: „Primogenitus est
non solum post quem et alii, sed ante quem nullus Deßnivit sermo
Dei, quid sit unigenitum: omne, inquit, quod aperit vulvam." (Vol.
2, 192). Es ist Tatsache, daß auch jetzt noch die Vulgata das Wort:
erstgeborenen bat.

S. I, 74 : „Zudem hatte man von der ganzen ungeheuren Tragweite
der neuen Verse noch gar keine Ahnung und konnte noch keine haben,
da sich ihre Konsequenzen erst im Laufe der Zeiten, dann aber allerdings
sicher und unaufhaltsam, einstellten." Hier ist Schnitzer wiederum in
flagrantem Widerspruch mit sich selbst. Er schreibt 1, 82: „Die Stelle
Matth. 16, 17 leistet Rom unschätzbare Dienste, ja verschafft ihm den Sieg.
Und doch hat nicht sie das Papsttum geschaffen, sondern das Papsttum sie."

Schnitzer beruft sich auf Tertullian „der die Herrenworte an Petrus
als erster zitiert, faßt sie als ein dem Petrus rein persönlich verliehenes
und daher unvererbliches und unübertragbares Privileg auf, das seine
Auffassung über die kirchliche Hirten- und Lehrgewalt nicht im geringsten
berührt." — Was sagt Tertullian zu Callixtus? Die ganze Stelle findet
sich ed. Migne 11, 1024, beweist gerade das Gegenteil von dem, was
Schnitzer immer will, es sei Petrus keine Auszeichnung vor den
anderen zuteil geworden. Es ist dasselbe Spiel, das man bei Cyprian
gesehen hat. Für die Wahrheitsliebe Schnitzers kann nur dies wieder
hervorgehoben werden, daß er keine eigene Arbeit liefert, sondern daß
ihm „das Wiederkäuen zur süßen Gewohnheit" geworden zu sein scheint.
Unwillkürlich doch fällt einem hier das Wort Tertullians ein, das dieser
von dem Lügengeiste im Paradiese spricht: „Tortuose procedit, nec
semel totus." „Origenes spricht nicht bloß von Handschriften, die einen
anderen Text bieten, sondern auch von Leuten, die kein Bedenken tragen,
Zusätze und Abstriche am heiligen Texte vorzunehmen. Und schon
Bischof Dionysius von Korinth klagt (um 170), daß nicht bloß seine
eigenen Briefe, sondern sogar die Schriften des Herrn selbst durch
Auslassungen und Zusätze gefälscht werden." S. II, 70.



259

Was sagt Origenes? Origenes widerlegt Celsus, über dessen Werk
Möhler schrieb: „Was höhnischer Spott, wegwerfende, frivole Sophistik
Gehässiges und Verletzendes aufzubringen vermag, wird hier über die
Christen ausgegossen." Celsus nun sagt bei Origenes, daß einige Gläubige
(rivaç xwv nwrsvovzwv) die Schrift fälschen. Und die Antwort bei
Origenes (Vol. I, 847) lautet: „Ich habe von keinem anderen den Text
des Evangeliums ändern sehen als von den Anhängern des Marcion,
Valentinus und vielleicht auch von denen von Lucanus. Dies kann man
jedoch nicht unserer Lehre zum Vorwurf machen; schuldig sind sie,
welche das Evangelium zu fälschen wagen. Denn ebensowenig du es der
Philosophie übelnehmen kannst, wenn Sophisten, Epicuristen und Peri-
patetiker falsche Grundsätze erfunden haben, so kann man es dem wahren
Christentum nicht zum Verbrechen machen, daß einige die Evangelien
gefälscht und neue Sekten gestiftet haben." So Origenes gegen Celsus.
Und Dionysius spricht bei Eusebius: „die Apostel des Teufels (oi tov
öiaßolov ànoaxoXoi) haben sie (meine Briefe) mit Unkraut gefüllt
Kein Wunder, da einige sogar die Schriften des Herrn selbst gefälscht
haben." Wird Dionysius mit den Aposteln des Teufels die Hausgenossen
des Glaubens gemeint haben?

Taedet me. Ich habe genug davon. Hat jemand nochLust, das
„Quellenmaterial" Schnitzers weiter zu prüfen, so nehme er das bekannte
„Handbuch der protestantischen Polemik gegen die römisch-katholische
Kirche von Dr. Karl Hase". Da findet man das ganze „Quellenmaterial"
Schnitzers: Dionysius von Korinth, Irenaeus, Tertullian usw. Tausendmal
ist das alles schon widerlegt, Taedet me. Wahrhaftig, hier giltnicht
Horaz': Bis repetita placent.

Der Kuriosität wegen sei hier erwähnt, daß S. von dem „sogenannten
ersten Klemensbrief" spricht (I, 64) und es bei Harnack tadelt, daß dieser
in diesem Brief „einen Ausdruck der Pflicht, der Liebe und der Autorität
zugleich" findet. S. meint, daß „im ganzen Briefe beim besten Willen
von dieser Autorität nichts zu entdecken" ist. Und zwar weil „nirgends
wird kommandiert und geschulmeistert". „Überhaupt spricht nicht
Klemens, nicht der römische Bischof, sondern die römische
Gemeinde zu den Korinthern. Im ganzen Schreiben heißt es niemals
„ich", sondern es wird immer nur in der.Mehrzahl gesprochen: „wir". —
Im Jahre 1875 hat der Metropolit von Serros in Macédonien, Philotheos
Bryennios, ein neu aufgefundenes Manuscript der Briefe des Klemens von
Rom herausgegeben. Die Ausgabe ward freudig begrüßt, und im Jahre 1877
hat Rénan im Journal des Savants Klemens zweifellos als Verfasser
anerkannt. Er schreibt: „Clément Romain, quoiqu'on en dise, fût bien
un personnage réel, ce fût un chef d'Eglise, un evêque avant que
l'épiscopat fût nettement constitué, j'oserais presque dire un pape, si un
tel mot ne faisait ici un trop fort anachronisme. Son autorité passa
pour la plus grande de toutes en Italie, en Grèce, en Macédoine, durant
les dix dernières années du Ier siècle. A la limite de l'âge apostolique,
il fût comme un apôtre, une des colonnes de cette grande Eglise de
Rome, qui depuis la destruction de Jérusalem devenait de plus en plus
le centre du christianisme."

Die aus den Kirchenvätern genommenen Einwendungen lassen sich
alle leicht beseitigen durch die Feststellung dieser drei Tatsachen, a) Es
ist sonnenklar, daß die Väter durch ihre Erläuterungen der Textworte
keineswegs leugnen wollen, was in anderen Erklärungen gesagt wurde,
b) Die meisten Erläuterungen der Väter sind gegen Gegner gerichtet.
Diese großen Männer bauten zugleich auf und kämpften. Der Reichtum



260 Schnitzer und Petrus.

der Schriftworte gab ihnen Gelegenheit, nach verschiedenen Seiten hin
den mannigfaltigen Geist der Buchstaben darzulegen. Das in seiner
lebendigen Wahrheit für alles und für alle passende Gotteswort läßt sich
nicht immer in seiner vollen Tragweite von der schwachen menschlichen
Sprache auf einmal erschöpfen. Man braucht auch nicht immer alles
zugleich zu sagen. Man kann seine Treue an den König kundgeben,
ohne daß man dabei immerfort seine Treue an das Reich und die
Verfassung erwähnt, c) Kommt, wie wir schon bei Cyprian z. B.
überzeugend nachgewiesen haben, es sehr darauf an, weshalb der eine oder
andere Kirchenvater an einer bestimmten Stelle so schrieb.

Unlogisch ist die Folgerung S.s, wenn er I, 71 aus den bei den
Vätern gebrauchten Abkürzungen oder Varianten schließen will, daß „der
Text von Matth. 16, 18 noch bis tief ins 4. Jahrhundert hinein schwankend
ist." Heutzutage ist die Vulgata sicher nicht mehr schwankend. Und
wie oft werden Schriftworte und auch Stellen aus Kirchenvätern
abgekürzt, oder dem Sinne nach, oder nach dem Sinne, den man für den
richtigen hält, zitiert. Einige dieser unrichtigen Zitate bekommt man fast nur
immer in dieser eigentümlichen Fassung zu hören. Wer kennt nicht das : ,,Dixi
et salvavi animam" des Propheten. Das „Roma locuta, causa finita"; —
„in dubiis libertas"; „melius esse quam non esse" des hl. Augustin usw.
Niemand glaubt, daß dadurch der richtige Text schwankend sei.

Es ist wohl unnötig zu bemerken, daß alles, was hier bei S. nicht
beanstandet worden ist, nicht in der Schrift S.s unbeanstandet sein sollte.
Das Gesagte genügt. Noch einmal; Taedet me. Soll ich auf alles
hinweisen? Z. B. daß Schnitzer Apocryphen zu Hilfe ruft. Apocryphen
sind Pseudo-Quellen, liefern also nur Pseudo-Beweise. Soll ich darauf
hinweisen, daß z. B. I, 60 das Wörtchen nur sich bei Klemens nicht
vorfindet; 1, 61 daß super un a m petram nicht berücksichtigt wird; daß
II, 3 die Messiaserwartung mit dem Weltende verwechselt wird; daß der
Sieg Christi über Tod und Hölle ebenfalls mit den „eschatologischen
Erwartungen" auf eine Stufe gestellt wird? Das: „Nunc dimittis" und
das: „Vidimus gloriam eius, quasi unigeniti a Patre" hätten schon
davon abhalten sollen. Auslassungen wie: „gegen einen Ketzer ist
bekanntlich alles erlaubt", hängt man nur niedriger.

Schnitzer beruft sich auch auf den Beifall, den seine Schrift gefunden
hat. I, III: „Wenn ich mich entschloß, diese Artikel in Form einer
eigenen Schrift zu veröffentlichen, so bestimmte mich hierzu nicht bloß
die rege Nachfrage, die diesen Aufsätzen zuteil ward und wird ."
I, VIII : „In überraschend kurzer Zeit war die erste starke Auflage dieser
Schrift vergriffen." Hettinger, (Grundidee der göttlichen Komödie von
Dante, Bonn 1876,) schreibt: „Der Grund dieser Erscheinung ist unschwer zu
erkennen. Ein Zug aus dem Leben Dantes selbst möge sie uns erklären.
Am Hofe zu Verona, wo der Verbannte bei seinem mächtigen Freunde
und Beschützer, dem noch jugendlichen Can grande, ein Asyl gefunden
hatte, ging es zuweilen nach Art und Weise der Zeit bei Spiel und vollen
Bechern unter fahrenden Leuten, Sängern und Possenreißern lauter zu,
als es dem ernsten, von großen Gedanken bewegten und vielgeprüften
Dichter lieb sein mochte. Da frug ihn eines Tages sein fürstlicher Freund :

„Wie kommt es doch, Dante, daß man mehr Gefallen an jenen Possenreißern

hat, als an einem weisen und gelehrten Manne, wie du?" Die
Antwort war ein kurzes: „Similis simili gaudet."


	Schnitzer und Petrus

