
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen
Anschauungen [Fortsetzung]

Autor: Höver, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188

ROGER BACONS HYLOMORPHISMUS

ALS GRÜNDLAGE SEINER PHILOSOPHISCHEN

ANSCHAUUNGEN.

(Portsetzung von Bd. XXV, S. 202—220, 277— 388, Bd. XXVI, S. 2—53.)

YON P. DE. HUGO HÖVER S. 0. Cist.

§ 7. Ursachen des Werdens.

Wir würden das Werden der Dinge nicht vollständig
dargestellt haben, wenn jener wichtige Faktor unerwähnt
bliebe, ohne den nichts hervorgebracht wird, wir meinen
die causa effieiens. In Verbindung hiermit werden wir
ein Wort über die Ursachen überhaupt hinzufügen.

Zweierlei, sagt Roger Bacon, wird zur natürlichen
Produktion verlangt, ein effieiens und die Materie, auf die
es wirkt. Das agens muß die Materie umgestalten, wie
das Feuer das Holz, und in dieser Weise ist jede Substanz
tätig, sowie die 8 Akzidentien: Wärme, Kälte, Feuchtigkeit,
Trockenheit, Licht, Farbe, Geschmack, Geruch ; über den
Ton herrscht noch Zweifel ob.486 Demgemäß definiert
Bacon das agens oder effieiens als jenes, das ein anderes
umgestalten und sich ähnlich machen kann.487 Es wäre
ganz verfehlt, wenn man die bewirkende Ursache, welche
die Tätigkeit hervorruft und das Materialprinzip
umgestaltet, als koinzidierend betrachten würde mit der Materie,488
obwohl im übrigen ein und dasselbe Ding unter ver-

486 Duo igitur requiruntur ad produetionen naturalem, sol. effieiens et
materia, in quam operatur. Agens enim, quod est effieiens, transmutât
materiam, ut ignis transmutât lignum et sic est de omni substantia,
quia omnis substantia est activa et oeto accidentia, sel. calor, frigidum,
fiumiditas, sieeitas, lux, color, sapor, odor; de sono dubium est. Ms. I, eol. 4c.

487 Quod igitur transmutare potest aliud et facere sibi simile
dicitur agens et effieiens. Ms. I, 1. c.

488 Virtus et vis et potentia et potestas et natura uno modo sunt a
parte efficientis eonsiderandae, quod efficit actionem et transmutât prin-
eipium materials in terminum generationis. Sic enim effieiens et
materia nullo modo coincidunt. Ms. I, col. 21 d.



als Grundlage seiner philosophischen Auschauungen. 189

schiedenen Gesichtspunkten Materie und efficiens sein kann,
wie das Feuer auf das Holz einwirkt und es erwärmt, das
Wasser hingegen das Feuer löscht.489

Roger bezeichnet es als Aufgabe der Metaphysik, den
Einfluß der Agentien auf die Patientien völlig darzulegen.490
Ans Unglaubliche grenzt in dieser Hinsicht der Einfluß,
den Bacon den Himmelskörpern inbezug auf alles irdische
Werden und Geschehen, besonders auch auf den Menschen,
zuschreibt.491 Immer wieder drängt sich dem Leser der
diesbezüglichen Texte in den Werken Bacons der Gedanke
auf, die menschliche Freiheit könne bei einem solchen
Einfluß nicht gut bestehen bleiben. Roger selbst scheint
diese Empfindung gehabt zu haben, weshalb er nicht müde
wird, zu wiederholen, dieser Einfluß geschehe „salva
arbitrii libertate".492

Das efficiens hat das Bestreben, sich das patiens
und die Materie ähnlich zu machen, so daß keine
Verschiedenheit zwischen agens und patiens eintritt, ohne daß
eine Identität vorhergegangen wäre.493 Der erste Effekt
eines agens ist daher stets, ein Ähnliches zu erzeugen, und
das ist die generatio univoca, wie das Licht wieder Licht
hervorbringt. Der zweite Effekt ist verschieden, wie
das Licht die Wärme hervorbringt, und das ist die
generatio aequivoca, so genannt wegen der Verschiedenheit
zwischen Erzeuger und Erzeugtem.494 Roger unterscheidet
drei Klassen von Agentien: die agentia mobilia, wie Geister,
Gestirne, Menschen, die agentia media, z. B. die Elemente,
und die agentia debilissima, z. B. Geruch, Geschmack,

489 Et ideo idem potest esse materia et efficiens respectu diversorum,
ut ignis agit in lignum et efficit calidum, et aqua extinguit ignem.
Ms. J, col. 4 c.

490 Metapbysica habet certificare ad plenum de influentia agentium in
patientia. Ms. I, col. 5 a.

491 Ausführliches hierüber bei L. Schneider, Roger Bacon. Eine
Monographie, Augsburg 1873, S. 89—98.

492 Vgl. z. B. Opus maius, Vol. I, p. 249; p. 266 und 267; p. 383.
Vol. II, p. 371.

493 Efficiens autem intendit semper sibi assimilari patiens et materiam,
propter hoe enim agit; non enim potest diversitas creari nisi praecedente
identitate. Ms. I, col. 5 a.

494 Primus igitur effectua agentis est simile generare, ut lux facit
lucem, et haec generatio vocatur univoca, quia una natura simul salvatur
in generante et generato. Secundus effectua est diversus, ut lux facit
calorem, et haec generatio vocatur aequivoca, propter diversitatem inter
generans et generatum. Ms. I, col. 5 a. Vgl. Opus maius, Vol. II,
p. 413—414.

13*



190 Roger Bacons Hjlomorphismus

Farbe. Yon diesen können nur die mittleren Agentien
einen kompletten Effekt hervorbringen, der mit ihnen in
Natur und Namen übereinstimmt; die Tätigkeit der übrigen
beschränkt sich auf den inkompletten Effekt, d. h. die
Spezies. Diese Anordnung ist eine Folge der göttlichen
Ordnung und des allgemeinen Naturgesetzes, das auf das
Wohl der ganzen Welt hingeordnet ist.495 Eine andere
Unterscheidung, welche die causa efficiens betrifft, die
per se und nicht per accidens tätig ist, ergibt sich aus
der Art und Weise, wie sie ihre Wirkung hervorbringt.
Unter diesem Gesichtspunkt gibt es eine doppelte causa
efficiens, Natur und Intellekt. Unter Intellekt, so führt
unser Philosoph näher aus, ist an dieser Stelle eine
vernünftige Substanz zu verstehen, die mit Überlegung des
Verstandes und Wahl des Willens handelt; eine solche
Ursache heißt agens a proposito und ad placitum, z. B.
der göttliche, englische und menschliche Intellekt. Jedes
agens dagegen, das ohne Überlegung und Wahl handelt,
nennt man agens per naturam, weil es aus natürlichem
Instinkt handelt.496 Die vernünftige Substanz setzt jedoch
auch manche Handlungen ohne Überlegung und Wahl des
Willens, weshalb sie mit Bezug auf diese ein agens per
naturam genannt wird. Derartige Handlungen können
wieder zweifacher Art sein, je nachdem sie ohne
Apprehension und freiwilligen Appetitus ausgeführt werden, oder
in Verbindung mit diesen, aber ohne Überlegung.497 Daher
sind die Werke, welche die Tiere hervorbringen, stets
natürliche, mögen sie auch noch so sehr den von der

436 Et ex ordinations divina et ex lege naturae universalis, quae intendit
salutem totius mundi, accidit, quod substantiae quanto nobiliores sunt,
tanto magis arctantur ad speciei solius generationem, ut plus non faeiant,
sicut spiritualia et celestia et eeterae res nobiles. Et agentia debilissima
non pos8Unt faoere nisi speciem propter debilitatem suam, ut odor,
sapor, color. Agentia vero media, ut quatuor elementa et qualitates
eorum quatuor, possunt ultra species suas plus facere; nam générant effectus
completes. Ms. I, col. 6 c.

496 Duplex autem est causa efficiens per se operans et non per accidens,
sei. natura et intellectus. Intellectus autem bic vocatur substantia ratio-
nalis, quae operatur ex deliberations rationis et elections voluntatis et
vocatur agens a proposito et ad placitum, sicut intellectus divinus, angelicus
et humanus. Ornne autem agens sine délibérations rationis et sine elections
voluntatis diciter agens per naturam, quia instinctu naturali agit. Ms.
col. 30 a.

497 Ms. I, col. 30a—30b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 191

Vernunft ausgeführten Werken ähnlich sein; denn die
Tiere handeln nicht mit Überlegung.198

Diese causa efficiens, von der bisher die Rede war,
bildet eine der vier „berühmten Ursachen", denen Bacon
noch ein besonderes Kapitel widmet.499

Die aristotelisch-scholastische Philosophie hat alle
Ursachen auf vier zurückgeführt, die gleichsam das ganze
Sein eines Wesens erfassen. Betrachten wir ein geschaffenes

Ding nach seinem Ursprung, so wird ein aktives
Prinzip erfordert, dem es seine Existenz verdankt (causa
efficiens). Das agens setzt seine Tätigkeit um eines
Zweckes willen, der die causa finalis bildet. In ihrer
inneren Konstitution schließlich umfassen die Dinge,
wenigstens die physischen, noch zwei Prinzipien, die
spezifische Form und die Materie, welche diese Form in sich
aufnimmt (causa formalis — causa materialis).500 Unser
Philosoph hat diese Einteilung angenommen.501 Von der
causa efficiens haben wir oben gesprochen. Die Materie
ist uns gleichfalls nicht mehr unbekannt; wir haben sie
uns stets als ein aktuales, wenn auch unvollkommenes
Kompositum zu denken. Roger verweist auf seine früheren
Ausführungen über die Materie und fügt noch hinzu, daß
Materie nach Averroës hier in dreifachem Sinne zu nehmen
sei: compositione, wie die Steine in einem Haufen, alte-
ratione ist das Brot Materie des Blutes, compositione et
alteratione sind die Elemente Materie des Mixtum, in dem
sie gewissermaßen verbleiben, obwohl sie stark verändert
werden.502 Über die Form und ihre Modi hat uns Bacon
auch schon an anderer Stelle belehrt. Der Zweck endlich,
die causa finalis, ist jenes, worauf ein vollkommenes Ding
in seinem Sein zuerst hingeordnet ist, wie der letzte Zweck
des Menschen die Seligkeit des anderen Lebens ist und in
diesem Leben die vollkommene Weisheit in Tugend und
Wissenschaft. Zweck der Tiere dagegen ist der Mensch,
da die Natur sie für dessen Gebrauch gemacht hat, wie
auch die leblosen Dinge; denn die Natur und die Kunst

498 Quicquid bruta agunt, faoiunt naturaliter, quia non délibérant.
Ms. I, col. 30 d.

489 Capitulum primum: de divisione causae in quatuor modos famosos.
Ms. I, col. 33 d.

soo ygp Parges et Barbedette, Philosopbia seholastica, torn. I", p. 342.
601 Sunt igitur quatuor causae principales et famosae, sel. efficiens et

materia et forma et finis. Ms. I, col. 33 d.
692 Ms. I, col. 33 d—34 a.



192 Eoger Bacons Hylomorphismus

intendieren stets einen Zweck. Während aber das intelligente

Wesen mitunter ein scheinbares Gut erstrebt, handelt
die Natur stets einförmig und zwar immer eines wahren
Gutes wegen, weil sie nicht überlegen, noch wählen kann;
der Grund hierfür liegt tiefer.503

Unter diesen vier Ursachen besteht, wie Roger darlegt,
eine gewisse Rangordnung. Richten wir unser Augenmerk
auf die gegenseitige Abhängigkeit der Ursachen voneinander,

so finden wir auch bei Bacon das Axiom bestätigt :

„Causae sunt sibi invicem causae." Der Zweck regt die
causa efficiens an und macht aus dem Tatlosen einen
Handelnden. Das efficiens seinerseits ist Ursache des
Zweckes, da es das ganze Ding hervorbringt und ihm die
Möglichkeit gibt, seinen Zweck zu erreichen. — Diese
Abhängigkeit ist jedenfalls sehr unklar ausgedrückt; der
finis ist nur insofern von dem efficiens abhängig, als er
ohne diesen wirkungslos bleiben würde. — Die Form ist
Ursache der Materie und umgekehrt, weil die Form ohne
Materie nicht existieren kann und umgekehrt,304 und zwar
gilt das bei Roger schlechthin.

Abgesehen von diesem Abhängigkeitsverhältnisse der
Ursachen untereinander, läßt sich noch eine Unterscheidung
der Würde nach machen. In diesem Falle ist der finis die
vornehmere aller Ursachen, denn alles ist auf das Ziel
hingerichtet. An zweiter Stelle kommt die causa efficiens,
die vor der Form und Materie den Vorrang hat, da sie
ihnen das Sein gibt; sie wandelt nämlich die Materie in
das spezifische Sein um, das Form genannt wird. Was
das Verhältnis von Materie und Form anbelangt, so übertrifft

die Form die Materie in dreifacher Hinsicht, wie
früher erwähnt wurde; einer akzidentellen Form gegen-

503 pinig autem est illud, ad quod res perfecta in esse p;imo ordinatur,
ut finis hominis ultimus est beatitudo alterius vitae, et in hac vita est
perfecta sapientia in virtute et seientia, quantum potest fieri in hac vita.
Finis autem brutorum et ihuiusmodi est homo. Sed intellectus
aliquando intendit bonum apparens, aliquando verum. Natura autem,
quia non habet deliberationem nec eleetionem, habet uniformitatem in sua
electione vel intentione et ideo intendit semper bonum verum et non

apparens ; causa tarnen huius altior est. Ms. I, col. 34 a.
604 Una causa est causa alterius. Finis enim per intentionem movet

efficiens et facit de non efficiente efficiens et de otioso agens. Et efficiens
est causa finis, quia facit totam rem dans ei posse consequendi finem
suum, et forma est causa materiae et e converso, (ut dicit Averroys, quia
forma non potest esse sine materia et e converso). Ms. I, col. 34 b. Das
in Gesetzte ist nach Steele ergänzt und fehlt in dem Cod. Maz.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 193

über hat jedoch die Materie den Vorzug, da die Substanz
vornehmer ist als das Akzidenz.505

Um die Eigentümlichkeit der Wirkungsweise dieser
Ursachen näher klarlegen zu können, glaubt Roger Bacon
acht Modi der Ursachen unterscheiden zu müssen, die er
im einzelnen behandelt. Wir werden nur das Notwendigste
hervorheben.

Zunächst ist die causa universalis und particularis
zu erwähnen; unter ersterer versteht Roger eine solche,
die mehrere partikuläre Ursachen unter sich hat, durch
deren Vermittelung sie viele Wirkungen hervorbringt,
z. B. die causa prima, sodann die Intelligenzen, die
Beweger der Sterne und schließlich die Himmelskörper.
Diese universellen Ursachen haben viel mehr Einfluß auf
das Verursachte als die partikulären, weil sie aus eigener
Natur und per se tätig sind. Eine partikuläre Ursache
dagegen kann nur wirken, wenn sie die Kraft der universellen

empfängt.500
Hierzu müssen wir bemerken, daß der Unterschied

zwischen einer universellen und partikulären Ursache nicht
immer nur darin seine Begründung habe, daß die erstere
durch eigene Natur und per se, letztere aber nur sich
betätigen könne, wenn sie von der universellen Ursache
beeinflußt werde. Hätte er damit die causa prima den causae
secundariae gegenüberstellen wollen, so könnte man ihm
beistimmen. Da er aber hier unter causa universalis
außer Gott noch die Intelligenzen und Himmelskörper
versteht, so erweckt seine Ausdrucksweise den Anschein,
als ob alle partikulären Ursachen nur causae instrumentales

seien. Der Unterschied der in Frage stehenden

605 Et finis est nobilior causarum, quia omnia ordinantur in finem;
et efficiens est nobilius forma et materia, quia dat eis esse, transmutât
enim materiam in esse specificum, quod vocatur forma; et forma est
nobilius materia in tribus modis praedictis, sed in aliis modis non
oportet, nam materia respeetu formae accidentalis est nobilius quam
forma, quia substantia est nobilior accidente. Ms. I, col. 34 c.

606 Est causa universalis, quae habet multas causas particulares sub
se et proprias et mediantibus illis facit effectua multos, ut causa prima
sive Deus est maxime universalis, et postea intolligentiae, motores stellarum,
et postea celestia corpora, quae habent causas particulares sub se et
proprias in istis inferioribus, et omnis causa universalis et primaria
plus influit in causatum, quam causa secundaria et particularis, ut incipit
Liber de causis, quia causa universalis operatur ex sua natura et per se.
Causa autem particularis lion potest operari, nisi recipiat virtutem causae
universalis. Ms. I, col. 34 c. und 34 d.



194 Roger Bacons HylomorpMsmus

Ursachen beruht vielmehr darauf, daß die universelle
Ursache mehrere spezifisch verschiedene Wirkungen
hervorrufen kann, z. B. die menschliche Seele, welche die
Tätigkeiten des vegetativen, sensitiven und intellektiven
Lebens ausübt, die partikuläre dagegen stets Wirkungen
derselben Spezies erzeugt, wie das Lebensprinzip einer
Pflanze. Das schließt aber nicht aus, daß auch die
partikuläre Ursache eine causa per se sei. Darum auch dürfte
Roger im Irrtum sein, wenn er glaubt, die Einteilung in
universelle und partikuläre Ursachen sei gleichbedeutend
mit jener in entferntere und nähere, mittelbare und unmittelbare,

gemeinsame und eigentümliche Ursache;607 nur das
letztere erscheint uns als zutreffend.

Eine weitere Unterscheidung macht Bacon zwischen
der Ursache per se und per accidens; jeneist durch ihre
eigene Natur auf ihre Wirkung hingeordnet, diese
hingegen begleitet die causa per se, z. B. die Arzneikunst im
Verstände des Arztes ist causa per se der Gesundheit des
Kranken, Sortes aber oder Mensch und alles derartige,
was dem Arzte inhäriert, ist causa per accidens.508

Eine letzte Unterscheidung, die, wie Roger bemerkt,
keine Schwierigkeit in sich schließt, ist die in causa
simplex und composita, causa in actu und potentia. Der
Künstler ist causa simplex und zwar per se der Statue,
Poliklet oder Plato ist causa simplex, aber per accidens.
Wenn ich sage, der Künstler Poliklet, so habe ich eine
causa composita. Eine causa in actu ist jene, die
gegenwärtig etwas verursacht, eine causa in potentia kann in
Zukunft einen Effekt hervorbringen.509 Hieraus ergibt
sich noch eine Verschiedenheit zwischen dem agens
universale und agens particulare. Während letzteres aufhört,
tätig zu sein, sobald die Wirkung hervorgebracht ist und

507 Causa vero universalis et particularis dieuntur aliis nominibtis
remota et propinqua, mediata et immediata, communis et propria. Ms. I,
col. 34 c.

608 Causa per se dicitur, quae ex sua propria natura ordinatur iu
effeetum, causa per accidens, quae non sic, sed quia concomitatur causam
per se, ut medicus vel ars medicinae in mente medici est causa per se
sanitatis infirmi, et Sortes et homo et huiusmodi sunt causa per
accidens. M. I, col. 35 d und 36 a.

609 Causa simplex per se statuae est artifex, causa simplex per accidens
est Policletus sed artifex Policletus est agens compositum
Causa vero in actu est quod praesentialiter causat rem, causa in potentia,
quae de futuro potest causare ; unde actus hic est praesentialitas, et potentia
sonat in futuritionem. Ms. 1, col. 36 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 195

diese fortdauert, wenn auch die Ursache nicht mehr existiert,
bleibt das agens universale mit seinem Effekt verbunden
und übt solange seine Tätigkeit aus, als der Effekt besteht.510

Anschließend an die causa per accidens, behandelt
unser Philosoph noch in einem längeren Kapitel den casus
und die fortuna, indem er alles das als casuale bezeichnet,
was eintritt, ohne von dem natürlichen Agens beabsichtigt
zu sein; fortuitum dagegen nennt er das, was sich ohne
Absicht eines Wesens ereignet, das mit Willen und Vorsatz
handelt.511

Es gehört nicht in die Grenzen unserer Arbeit, auf
diese Unterscheidung weiter einzugehen.

§ 8. Terminus der Erzeugung.
Materie und Form können nicht für sich existieren,

sie müssen miteinander vereinigt sein und bilden in dieser
Vereinigung ein Drittes, das Kompositum.512 Obwohl unter
sich wesentlich verschieden, können Materie und Form
nicht per essentiam von dem Kompositum unterschieden
werden,513 d. h., so wollen wir erklärend beifügen, insofern
Materie und Form die konstitutiven Prinzipien der
Substanz sind, kann zwischen ihnen und dem Kompositum
kein realer Unterschied aufgestellt werden.

Indem wir von der metaphysischen Betrachtung des
Kompositums absehen, die ganz analog derjenigen über
Materie und Form sich vollzieht, wenden wir dem
Kompositum unsere Aufmerksamkeit zu, insofern es uns in der
physischen Ordnung als Resultat der Erzeugung
entgegentritt.

Roger Bacon stellt sich zunächst die Frage, was denn
eigentlich erzeugt werde, das Kompositum oder die Form
allein. Eine Schwierigkeit, auf diese Frage zu antworten,
hält er für ausgeschlossen, wenn man das Vorausgegangene

610 Sed agens particulare non manet in actu agens post esse rei.
Sed agens naturale universale manet cum generato, et ideo agens
universale est semper causa in actu agens, si effeetus suus est. Ms. I, col. 36 b.

61) Quod praeter intentionem naturae agentis accidit, dicitur casuale,
et ideo eius causa est casus. Fortuitum est quod accidit praeter intentionem
agentis ex voluntate et proposito, cuius causa est fortuna. Ms. I, col. 36 b.

612 Duo enim faciunt tertium, unum est fundamentum et vilius, ut
materia, aliud est nobile, ut forma; et sic materia est aliud per essentiam
a forma. Ms. I, col. 4 c.

613 Sed materia et forma non possunt distingui a composito per
essentiam. Ms. I, col. 13 c.



196 Eoger Bacons Hylomorphismus

in Erwägung ziehe. In der Tat, durch stets engere
Differenzen wird die allgemeine Materie bei Bacon immer mehr
bestimmt, bis sie schließlich zur materia specialissima
geworden ist. Das Gleiche gilt von der Form. Da nun
die Natur stets eine ganz bestimmte Spezies hervorbringt,
so geht die Generatio über die spezifische Materie und
Form nicht hinaus. Es muß daher notwendig das Ziel
der Erzeugung das Kompositum sein, weil Materie und
Form sich gegenseitig entsprechen und zusammen das
Kompositum ausmachen.514 Bacon beruft sich für seine
Lehre auf Aristoteles, der die Generatio ebenfalls als eine
conversio totius in totum betrachte; und dieses totum
könne nur das Kompositum sein, nicht aber die Materie
oder Form allein.515

Ein anderer Grund ist folgender. Die Tätigkeit des
Agens geht von dem Verbundenen, dem aus Materie und
Form Zusammengesetzten als solchem aus, wenn auch die
Form das Werkzeug dieser Tätigkeit ist. Da nun der
Effekt dem Agens ähnlich ist, so muß er zusammengesetzt
sein. Was erzeugt wird, sind also verschiedene Komposita
und nicht nur verschiedene Formen.516

Wenn Aristoteles und andere lehren, die Form sei das
Ziel der Erzeugung, so sei das nur antonomatisch zu
verstehen und mit Bezug auf die Materie, da die Form
einen vornehmeren Charakter als die Materie habe und

514 Si enira super materiam cuiuslibet generis addatur materia spécifiera
sicut super formam generis additur forma speeifica, tunc cum natura
generat semper aliquam speciem specialissimam de potentia generis proximi
vel remoti, manifestum est, quod per gonerationem renovabitur materia
speeifica, sicut forma. Ergo stabit generatio ad materiam specificam et
formam specificam. Sed haec duae naturae sunt facere compositum et
appropriantur sicut forma generalis et materia generalis, et adinvicem
correspondent. Quapropter terminus geuerationis est compositum ex materia
et forma renovatis. Ms. I, col. 77 a.

616 Ms. I, col. 77 a; vgl. col. 16 c. : compositum principaliter generator.
516 Et omnis actio est coniuncti, ut Aristoteles dicit 1° De anima.

Ergo actio agentis debetur coniuncto in quantum huiusmodi, licet forma
sit instrumentum istius actionis. Sed effectus assimilatur agenti. Ergo
effectus produetus per generationem erit per se compositus et non simplex.
Ms. I, col. 77 a. Et oportet, quod generata diversa sint composita
diversa et non formae tantum. Ms. I, col. 77 b. — Wir erinnern hier an
die bereits berührte Identität der Wesenheit mit ihren Potenzen und die
daraus folgende substanzielle Tätigkeit der Körper. Die Konsequenzen
sind hier schon ersichtlich und machen sich besonders auf
erkenntnistheoretischem Gebiete geltend. Vgl. diesbz. Opus maius, ed. Bridges, Vol.
II, p. 423; und P. Had. Hoffmans, Une théorie intuitioniste, p. 375—376.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 197

vorzüglich von der Natur intendiert sei. Das Kompositum

übertreffe aber die Form, da es ja die Vorzüge der
Materie und Form in sich schließe.

Überhaupt dürfe man nie außer acht lassen, daß eben
alles, was in der Potenz zu etwas anderem sei und von
ihm sein Komplement und aktuelles Sein erhalte, Materie
genannt werde, möge es nun ein inkomplettes Kompositum
oder Form oder Materie sein, geradeso wie alles Form
heiße, was zu einem anderen hinzukomme und es
vervollständige und mehr aktuelles Sein habe.617

Ohne die Voraussetzungen Bacons anzunehmen, können
wir auf die Frage nach dem Terminus der Erzeugung mit
einer Unterscheidung antworten, die den scheinbaren
Widerspruch bei Aristoteles besser aufklärt und zugleich die
Ausführung unseres Autors kurz zusammenfaßt. Bezieht
sich die aufgeworfene Frage auf das Hauptziel, den
terminus principalis und adaequatus der Erzeugung, so
haben wir als solchen das Kompositum zu betrachten;
wird aber nach dem terminus formalis und inadaequatus
gefragt, so verstehen wir unter diesem die substanzielle
Form.518

§ 9. Corruptio oder Untergang der Körper.
„Generatio unius est corruptio alterius", lautet ein

allgemeingültiger Satz, der Roger Bacon nicht unbekannt
war.519 Beide Begriffe: Entstehen und Vergehen sind so

eng miteinander verbunden, daß wir im Verlaufe unserer
Behandlung stets die corruptio miterwähnen mußten, wenn
wir von der generatio sprachen. Es mögen hier nur noch
einige Bemerkungen über den Untergang an sich betrachtet
Platz finden.

Aristoteles bezeugt es, sagt unser Philosoph, und die
Philosophie bekennt es, daß alles, was erzeugbar ist und

617 Quod aulem invenitur ab Aristotele et aliis, quod forma est finis
et terminas generationis, hoc intelligemium est antonomatice respecta
materiae propter nobiiitatem formae, quia natura principaliter intendit
earn. Non tarnen hoc intelligendum est respectu compositi, quia
compositum habet totam nobiiitatem formae et materiae. Et ideo
dieendum quia forma et formale sumitur ad oinno illud quod
ultimo advenit et complet et habet magis de actu. Omne enim quod
est in potentia ad aliud et completur per illud et recipit esse actuale per
illud, vocatur inateriale, sive sit compositum incompletum seu forma seu

pura materia. Ms. I, col. 77 b.
618 Ygi_ s. Thomas, Summa Theol. 1, q. 45. a. 8; q. 65, a. 4.

V. z. B. Ms. I, col. 17 c u. 18 c.



198 Boger Bacons Hylomorphismus

erzeugt wird, bestimmt sei, zu vergehen, und wir selbst
erkennen dies durch die Erfahrung.620

Wie jede Erzeugung eine Materie voraussetzt, die
selbst nicht von der Natur hervorgebracht werden konnte,
sondern als im Anfang in den Sphären der Elemente
geschaffen vorausgesetzt werden muß, so ist es schließlich
auch wieder die Materie, die bei dem Untergang des
Körpers bleibt; denn primum in generatione est ultimum
in corruptione.621

Die Corruptio hat aber nur statt bei den sublunarischen
Wesen, nicht jedoch bei den Himmelskörpern, die ingene-
rabel und inkorruptibel sind.522

Alle stimmen darin überein, daß jede Zerstörung durch
ein Entgegengesetztes geschehe, sagt Roger; doch müsse
man, um Schwierigkeiten, insbesondere bezüglich der
Corruptio der Species, zu vermeiden, mit Aristoteles eine
zweifache Corruptio unterscheiden: eine, die durch ein
Kontrarium hervorgerufen werde, und eine andere, die
in dem Defekt des an sich schwachen Dinges seinen Grund
habe. Die Spezies z. B. kann sich wegen ihrer Debilität
nicht im Sein erhalten, und darum geht sie unter.523 Der
Anfang der Zerstörung liegt eigentlich schon darin, daß
die Spezies eines Agens, der inkomplette Effekt desselben,
in einem anderen Wesen entsteht; denn obwohl die
Veränderung, die durch die Spezies eintritt, zur
Vervollkommnung dient und darum jede Kreatur mit natürlichem
Verlangen nach der Spezies eines anderen strebt, so tritt
doch die Corruptio des Ganzen und des Teiles ein, sobald
der Effekt komplett wird, also etwas über die Spezies hinaus
erzeugt wird.521

Es läßt sich noch ein Unterschied zwischen einer
Corruptio per se und per accidens anführen, wie aus
einem Beispiel erhellen wird, das Bacon uns vorlegt.

520 Omne enim generabilo vel quod generator, natum est corrumpi,
8ieut Aristoteles testator et philosopbia confîtetur. Idem nos videmus per
experientiam. Opus mains, ed. Bridges, Vol. II, p. 544.

621 Opus tertium, c. 44. ed. Brewer, p. 160.
622 In celestibus non aeeidit generatio nee corruptio. Ms. I, col. 17 b.
623 Ipso (Aristoteles) tertio Coeli et Mundi dicit corruptionem duplicem

esse, unam per contrarium, aliam per defectum rei debilis in se. Opus
maius, Vol. II, p. 544.

624 Omuis creatura desiderat naturali desiderio speeiem alterius, propter
quod alteratio per speeiem non est in corruptionem, sed in salutem et per-
fectionem, sicut Aristoteles docet 2° De anima. Sed quicquid ultra speeiem
generatur, indueit corruptionem totius et partis. Ms. I, col. 6 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 199

Die spezifische Natur der Luft entbehrt an und für
sich der Verdünnung oder anderer Eigenschaften, die das
Licht ihr zuführt. Hat das Licht diese ihre entgegengesetzten

Dispositionen in der Luft hervorgebracht, so
gewinnt letztere doch nach und nach wieder die Oberhand
über dieselben und zerstört sie. Die Corruptio der Spezies
des Lichtes wird also dadurch bewirkt, daß die Luft
bestrebt ist, ihre spezifische Natur wiederherzustellen, und
das nennt man corruptio per accidens,523 woraus ersichtlich
ist, was man unter einer corruptio per se zu verstehen hat.

Man könnte schließlich aus einer Stelle bei Bacon
vermuten, er habe sich das Vergehen eines Wesens in
analoger Weise vorgestellt, wie sein Entstehen. Beim
Entstehen werden immer weitere und bestimmtere
Differenzen zum Materialprinzip und zur Form hinzugefügt,
und dementsprechend hätte man sich das Vergehen so
vorzustellen, daß eine Differenz nach der anderen, von
der letzten angefangen, schwinde, bis das ganze Wesen
zerstört sei. Roger sagt nämlich, die früheren genera
blieben länger in der vergänglichen Spezies, als die
späteren, z. B. wenn ein Mensch sterbe, so bleibe noch
länger zurück die Natur der Substanz, des Körpers, des
Gemischten und des Lebewesens.326 Es wäre das die
Konsequenz seines Hylomorphismus und würde die bis zu
einer gewissen Grenze berechtigte forma cadaverica doch
etwas zu weit ausdehnen. Anderseits zeigte diese Anschauung

wieder klar, wie bei unserem Philosophen das
Bestreben vorherrscht, das Subjektive zu objektivieren, d. h.
die logische und ontologische Ordnung zu vermengen.

Kap. III.

Entstehung der verschiedenen Naturdinge.
Bevor wir nun auf die Entstehung der verschiedenen

Körper näher eingehen, die den Terminus der Erzeugung
bilden, und dadurch Gelegenheit erhalten, die praktische
Anwendung der Lehre Bacons über Materie und Form zu
beobachten, wollen wir zunächst einige allgemeine Bemer-

626 Opus maius. Vol. II, p. 544—545.
626 priora genera remanent diutius in specie corruptibili quam posteria,

ut in homine quando moritur, remanet diutius natura substantias et corporis
et mixti et animalis natura. Ms. I, col. 35 b.



200 Roger Bacons Hylomorphismus

kungen vorausschicken, die auf jede beliebige Generatio
bezugnehmen; Roger Bacon redet von ihnen besonders im
4. Teile der Communia Naturalium.

1. Allgemeine Bemerkungen.
Die Erzeugung ist eine Art Bewegung, ein Übergang

aus der Potenz zum Akt, von einem Nicht-Sein zum Sein.
Die Schwierigkeit liegt nun darin, ob dieser Übergang
plötzlich oder nach und nach vor sich gehe.

Zunächst muß hier eine gewisse Alteratio
ausgeschlossen werden, sagt Bacon, die angeblich dem Eintritt
des Terminus der Erzeugung vorausgehen soll. Da der
terminus a quo und ad quem beide substanzieller Natur
sind, so müssen die Zwischenstufen ebenfalls etwas Sub-
stanzielles sein. Mithin hat die Alteratio bei diesem Übergang

keinen Platz, da diese nur zu den Akzidentien in
Beziehung steht.527

Würden ferner nur akzidentelle Dispositionen zum
ersten Grad der materiellen Essenz hinzugefügt, und ist
anderseits das Erzeugte eine Zusammensetzung aus dem
ersten und letzten Grad, so könnte man füglich fragen:
wo bleiben denn die akzidentellen Zwischenstufen?
Entweder werden sie zu nichts, und das wäre inkonvenient,
oder aber das Erzeugte setzt sich aus dem ersten und
letzten Grad zusammen, m. a. W. eine Substanz wird aus
einer Substanz und einem Akzidenz. Wenn z. B. aus
Wasser Feuer wird, so kann der Grad zwischen der Potenz
der Materie und dem Hervorgang der substanzialen Form
kein Akzidenz, beispielsweise die Wärme sein; denn ein
Akzidenz wird nur durch die Erneuerung seines Trägers
selbst erneuert, und das Subjekt geht dem Akzidenz
voraus. Da nun Träger der Wärme die Substanz des
Feuers ist, so würde der Natur nach wenigstens früher
das Feuer auftreten als die Wärme, also die Erzeugung

627 Primo tarnen oportet excludere alterationem quaudam quae hie
fingitur ante ultimum exitum termini generationis. Cum vero natura
substantialis incompleta promovetur, ut compleatur, decurrit haec trans-
mutatio eius a gradu ineompleto ad gradum completum. Sed isti duo gradue
extremi sunt eiusdem generis sol. quia sunt substantiates et de rei
substantia. Ergo si qui sunt medii gradus, erunt similiter substantiales.
Ergo nullum aecidens cadit in medio inter haee extrema. Sed alteratio
non est nisi inter accidentia. Ergo nulla est nisi alteratio intercepta.
Ms. I, col. 69 d.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 201

des Feuers aus Wasser sich vollziehen, bevor eine Alteratio
statthaben könnte.528

Die Alteratio geschieht stets von Subjekt zu Subjekt,
z. B. von weiß in schwarz, sagt Roger, der terminus a

quo bei der Generatio ist aber ein non-ens, ein der Möglichkeit
nach Seiendes, das in Akt übergehen soll. Die Erzeugung

einer Substanz nennt man daher generatio simplex
oder simpliciter, während die Erzeugung eines Akzidenz
nur generatio secundum quid genannt wird. Darum sind
denn auch alle Dispositionen oder Stufen zwischen der
Potenz der Materie und ihrem letzten Akt substanzielle
Grade.529

Wir geben zu, daß die Materie durch gewisse
Dispositionen zur Aufnahme der Form vorbereitet werden muß,
aber wir glauben doch, daß der Vorgang in ganz anderer
Weise sich abspielt, als Bacon uns denselben soeben
geschildert hat. Seine Erklärung hängt natürlich mit
seinem Begriff von der ersten Materie zusammen, sowie
mit dem was wir über die intensio und remissio der
substanzialen Form berichtet haben.530 Soll z. B. ein
Stück Holz in Feuer umgewandelt werden, so gehen dem
Eintreten der neuen substanzialen Form gewisse
Vorbereitungen voraus: das Holz wird ausgetrocknet, immer
stärker erwärmt und fängt Feuer, wenn die Wärme einen
bestimmten Grad erreicht hat, und der Rest nach der
Verbrennung ist Asche. Eine Schwierigkeit bei diesem
Prozeß bildet die Erklärung, inwiefern die ultima dispositio,

628 Item si dispositiones accidentales adderentur super primum gradum
essentiae materialis, substantiale promovendum continue in ultimum gradum
substantialem et res generata eomponitur ex primo gradu et ultimo, quaero
de istis mediis gradibus aecidentabilus; aut cedunt in nihil, quod est ineon-
venien8, aut eomponitur generatum ex eis cum primo gradu et ultimo, et
ita fieret substantia ex substantia et accidente. Ms. I, eol. 69 d.
aeeidens non renovatur nisi per renovationem sui subiecti. Quare
substantia ignis praecedet natura saltem caliditatem et omne aeeidens ignis.
Et ideo generatio praecedet alterationem per naturam, si ibi esset alteratio.
Ms. I, col. 70 a. — Hier haben wir wohl eine Andeutung, daß Substanz
und Akzidenz nicht real verschieden sind.

622 Sed terminus generationis a quo non est ens et ideo non est a
subiecto in subiectum. Sed alteratio est a subiecto in subiectum, ut ab
albo in nigrum et propter hoc dicendum est, quod nulla est hie
alteratio. Et ideo est ibi generatio substantiae, quae vocatur generatio
simplex vel simpliciter, et generatio accidentis quae vocatur secundum quid.
Dnde omnes dispositiones inter potentiam materiae et ultimum actum sunt
gradus substantiales et nulla accidentalis. Ms. I, eol. 70 a.

«so Vgl. Bd. XXV, S. 368 ff.



202 Hoger Bacons Hylomorphismus

d. h. die Akzidentien, die im Augenblick des Eintretens
der substanzialen Form im Körper vorhanden sind, zur
Erzeugung mitwirken. Um bei unserm Beispiel zu bleiben,
können wir sagen, daß ein höherer Wärmegrad die niederen
in sich enthält, der höchste alle anderen, und dieser höchste
fällt mit der substanzialen Form zusammen und ist anderseits

wieder ein Akzidenz des neuen Kompositums, da eben
die substanziale Form und der höchste Grad der Wärme,
die ultima dispositio, gleichzeitig auftreten. Diese letzte
Disposition wird in dem vorhandenen Körper durch
fortgesetzte Alteratio seiner Eigenschaften bewirkt, so daß
mithin die Alteratio der Generatio vorausgeht.531

Roger Bacon zeigt hier wieder deutlich, wie bei seiner
Lehre über Materie und Form, daß er die logische und
ontologische Ordnung nicht zu unterscheiden vermag.
Gegen ihn können wir abermals die Worte geltend machen,
die der hl. Thomas dem jüdischen Philosophen Avicebron
entgegenhält: supponit quod quaecumque distinguuntur
secundum intellectum, sint etiam in rebus distincta.582

Roger bleibt sich daher konsequent, wenn er behauptet,
die substanziale Form werde nicht in instanti, sondern
successive hervorgebracht; es muß ja eine Reihe sub-
stanzieller Grade zur ersten Stufe hinzukommen, bis die
letzte Stufe, das Komplementum erreicht ist, und diese
Entwicklung bedarf der Zeit. — Es müsse doch auch ein
Unterschied zwischen einer unendlichen und endlichen
Kraft anerkannt werden, meint Bacon, der eben darin liege,
daß erstere etwas in instanti hervorbringe, jene aber dies
nicht vermöge.533

Wenn wir sagen, die substanzielle Form werde in
instanti hervorgebracht, so teilen wir damit den natürlichen

Agentien keine unendliche Kraft zu, denn wir
verlangen, daß der Generatio die Alteratio vorausgehe, an die
Gott nicht gebunden ist. Die substanzielle Form ist
einfach und kann nicht nach und nach entstehen.

531 Vgl. Mielle, De substantiae corporalis vi et ratione, p. 167 ff.
632 Summa Theol. 1. q. 50. a. 2.
633 Et coneluditur ex dictis, quod ipsa (sel. generatio) fit successive....

Si enim hic exitus currat super gradus intensionis naturae substantialis,
quorum quilibet ad alium additur, oportot quod sit successio in hoc exitu
et tempus proprium est infinitae virtutis agere in instanti. Et ideo, si
virtus finita ageret in instanti, essent aequales et haberent saltem com-
parationem, quod est impossibile. Sed natura agens est virtus finita. Ergo
non producit formam substantialem in instanti. Ms. I, col. 71 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 203

Nach dem Vorausgegangenen finden wir es erklärlich,
wenn Bacon zu zeigen sucht, daß die Erzeugung ein motus
sei und keine mutatio. Er ist sich bewußt, daß Aristoteles
an verschiedenen Stellen die generatio als eine mutatio
hinstellt.534 Unser Philosoph sucht sich mit einer
Unterscheidung zu helfen. Einmal versteht man unter Bewegung

jede successive Umwandlung, sagt Bacon; es ist dies
die Bewegung im strengsten Sinne. Dann gebraucht man
aber auch die Bezeichnung Bewegung für jene Umwandlung,
die mit der Veränderung identisch ist. Diese muß natürlich

von der generatio ausgeschlossen werden. Der Bewegung

im ersten Sinne genommen steht die mutatio gegenüber,

die im Augenblick geschieht; der an zweiter Stelle
angeführten ist die successive Umwandlung
entgegengestellt.635

Der Einwand, die Erzeugung sei eine Umwandlung
von einem kontradiktorischen Gegensatz in einen anderen,
ein Mittelglied also ausgeschlossen, sei nicht stichhaltig;
denn das ens in potentia sei nur relativ ein non-ens, in
Wirklichkeit aber müsse man von beiden Extremen der
Erzeugung sagen, daß sie entia seien und unter ein und
dasselbe Extrem der Kontradiktion fallen. Da aber zwischen
dem Inkompletten und Kompletten viele Stufen seien, so
vollziehe sich die Erzeugung successiv. Und wie bei der
örtlichen Bewegung der Grund der Bewegung in der
Teilbarkeit des Spatiums zu suchen sei, so bei der alteratio
in der Teilbarkeit der akzidentellen und bei der generatio
in der Teilbarkeit der substanziellen Form.536

634 z. JB. VIII. Nat. Auseult., c. 7; I De generat. et corrupt, c. 4. u. c. 5.
635 Dicendum est quod motus sumitur dupliciter: uno modo pro omni

transmutations sucoessiva, est propriissime motus. Sed in 5°
Physic, aliter aecipitur motus et aequivoce sei. pro transmutatione quae
est a subiecto in subiectum, ut in alteratione ab albo in nigrum
fit Sed mutatio opposita primo motui est in instanti, nullam habens
8uccessionem, sicut ille motus; sed mutatio opposita secundo motui est
successiva, et ideo non est illa mutatio in instanti, sed in tempore ; et haec
mutatio est generatio vel corruptio. Ms. I, col. 71 a—71 b.

536 Si dicitur quod generatio est mutatio a contradictorio in contra-
dictorium et inter contradictoria non est medium, dicendum quod ens
in potentia, quod vocatur non ens respectu entis in actu speeifio, non est
purum extremum contradictionis. Et ideo utrumque extremum gene-
rationis est vere ens et. cadunt sub uno extremo contradictionis motum
simpliciter non facit resistentia, sed spatii divisibilitas in motu locali vel
magnitudo in augmento et diminutione et formae accidentalis divisibilitas
in alteratione et substantialis in generations et corruptione. Ms. I,
col. 71 b—71 c.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 14



204 Hoger Bacons Hylomorphismus

Es könnte nun jemand eine gewichtige Einwendung
machen, indem er die Autorität des von Bacon
hochgeschätzten Avicenna gegen das soeben Gesagte ins Feld
führen würde. Dieser arabische Philosoph lehrt nämlich
in seiner Physik, die Substanz werde plötzlich zerstört
und erzeugt, ein motus oder eine successio sei dabei
ausgeschlossen, noch lasse die Substanz ein mehr oder
weniger zu.

Diese Schwierigkeit macht Roger nicht viel Sorge;
man muß nur etwas mit den Schriften des Avicenna vertraut
sein, entgegnet er, so ist die Lösung bald gefunden. Wie
aus dem Prolog des Buches Sufficientia, zu dem auch die
Physik gehört, hervorgeht, tritt Avicenna in diesem Werke
nur als Rezitator der Ansichten anderer auf, die man
daher nicht ihm selbst zuschreiben darf, während er in
dem Buche der Dependenzen und vor allem in seiner
Philosophia orientalis die reine philosophische Wahrheit
vortrage. Es ist darum gar nicht zu verwundern, wenn
in jenen erstgenannten Schriften manche Unrichtigkeiten
enthalten sind.587

Es sei hier zunächst bemerkt, daß man die Erzeugung
sehr gut als eine Species der Bewegung auffassen kann,
insofern man unter motus ganz allgemein den Übergang
von der Potenz zum Akt versteht, von einem Zustand in
einen anderen. Als motus im strengsten Sinne gilt für
uns die örtliche Bewegung.638 Aus den Beweisen Bacons
könnte man sich die Ansicht bilden, als habe er den Stiel
umgekehrt, die alteratio gehe nach ihm in instanti, die
generatio dagegen successiv vor sich, was uns nicht
einleuchten will.

831 Si vero dicatur quod Avicenna dicit 3° Physic, quod substantia
corrumpitur et generatur subito, et quod non est motus nee successio in
ea et nec suscipit magis nec minus, et hoc nititur declarare; dieendum
quod in prologo Libri Sufficientiae, qui est de omnibus partibus Philosophiae,
cuius Liber Phisicorum est una pars, dicit quod in isto Libro Sufficientiae
sequitur opiniones aliorum per totum et non est secundum eius sententiam.
Et ideo non est mirum, si aliqua falsa contineantur. Ms. I, col. 71 d.
Et ideo non debent Avicennae ascribi quae recitantur in Libro Sufficientiae,
quia recitator est ibi sententiarum Philosophiae vulgatarum absque eo quod
determinet in eo quid sit tenendum et quid non, quod in Libro Depen-
dentium fecit et maxime in Philosophia orientali, ubi puram Philosophiae
veritatem determinavit. Ms. I, col. 72 a.

588 Kai xvqIcoç âl XiveZa&ai cpafxsv fiôvov to xivovfxsvov xtjv xaxa
xotcov xivtjaiv. VIII. Nat. Auscult. c. 9. Did. Bd. II. 364, 17.



als Grundlage seiner philosophise,hen Anschauungen. 205

Während wir ferner das Werden in der Natur durch
Gegensätze erklären, indem die Form der Materie durch
eine andere aufgehoben und ersetzt wird, stellt sich bei
Bacon die Sache anders dar, weil die Materie bereits ein
aktuelles Kompositum ist und in sich, unabhängig von der
Form, ihre spezifischen Unterschiede hat und überhaupt
nicht von der Form das esse simpliciter erhält. — Die
Bemerkung über Avicenna scheint uns sehr subjektiv zu
sein; wenn auch Avicenna in dem Prolog des genannten
Werkes sagt, er trete als Rezitator der Ansichten anderer
auf, so ist diese Äußerung doch nur cum grano salis
hinzunehmen.

Nun folgt noch eine möglichst breit getretene Erörterung:

de mensura ultimi esse termini a quo.839 Wir werden
ganz kurz andeuten, was unter diesem Titel behandelt
wird, da wir der Frage wenig Bedeutung beimessen,
nachdem wir im Vorausgegangenen die Ansicht Bacons
über die successive Erzeugung hinreichend kennen gelernt
haben.

Drei Ansichten werden von Bacon namentlich aufgeführt,

die in verschiedener Weise auf die Frage antworten,
ob die finalis generatio und finalis corruptio in einem
Augenblick gleichzeitig vorhanden seien oder eine zeitliche
Dauer für ihr Eintreten anzunehmen sei.

Eine Ansicht erklärt den Vorgang folgendermaßen.
Jener Augenblick, der gleichsam die Grenze der Zeitdauer
bildet für die Erzeugung des terminus ad quem und die
Zerstörung des terminus a quo, bezeichnet zugleich das
letzte Sein des terminus a quo, weil er die Grenze der
vergangenen Zeit ist, so daß also die finalis corruptio der
alten Form und die vollständige Erzeugung der neuen
gleichzeitig sind, mithin die Materie in dem gleichen
Instanz beide Formen hätte.540

539 Capitulum quartum. De mensura ultimi esse termini a quo.
Ms. I, col. 72 b.

540 Una dicebat quod in instanti, quod est finis temporis mensurantis
generationem termini ad quem et corruptionem termini a quo, sit ultimum
esse ipsius termini a quo, in quantum est finis praeteriti temporis dicti.
Et cum idem instans sit principium alterius temporis, quod habet continuare
esse termini ad quem, dicit haec opinio quod in eodein illo instanti fit finalis
corruptio termini a quo et compléta generatio termini ad quem, in quantum
illud instans est principium temporis sequentis, et ita potest mobile seu
materia generationis et corruptionis esse simul in eodem instanti sub utroque
termino. Ms. 1, eol. 72 b—72 c.

14*



206 Roger Bacons Hylomorphismus

Diese Lösung weist Bacon zurück, weil sie mit dem
Prinzip des Widerspruchs unvereinbar sei.

Die zweite Ansicht, die Bacon zu der seinigen macht,
findet eine eingehende Behandlung, indem die Zerstörung
und Erzeugung getrennt behandelt werden. Wir können
die ganze Untersuchung in zwei Sätze zusammenfassen.
Zunächst ist es klar, sagt Bacon, daß die endliche
Zerstörung des terminus a quo am Ende der Zeit statthat,
welche die successive Korruption selbst mißt, so daß es
keinen Augenblick gibt, von dem man sagen könnte, das
sei der letzte des terminus a quo, sondern wir haben nur
einen Teil der Zeitdauer der ganzen Korruption. Desgleichen
vollzieht sich die successive Erzeugung des terminus ad
quem in der Zeit, und das Ende der generatio ist auch
das Ende dieser Zeitdauer, wo das vollständige Hervorgehen

des terminus ad quem erfolgt.541 Während also
die Zerstörung successiv verläuft, findet gleichzeitig nach
und nach die Erzeugung statt, so daß ebenso schnell als
ein Teil des terminus a quo zerstört wird, ein Teil des
terminus ad quem erzeugt wird. Während daher die
Materie auf dem Wege der Zerstörung den terminus a

quo verliert, erhält sie zugleich den terminus ad quem.542
Diese beiden äußersten Punkte sind gleichzeitig, aber
nicht in demselben Instanz, sondern in dem kleinsten
Zeitteilchen, das auf natürliche Weise erfaßt werden
kann.543

Wie die Begründung dieser zweiten Ansicht der ersten
den Boden entzieht, so läßt sie von vornherein die dritte
Ansicht als unhaltbar erscheinen, welche zwei verschiedene

541 Et ita patet primum quod suppositum est, sei. quod corruptio finalis
termini a quo est in fine temporis mensurantis corruptionem ipsam succes-
sivam, ut non eontingat dare aliquod instans in quo contingat dicere,
nunc ultimo est terminus a quo, sed solum aliqua pars temporis mensurantis

totam corruptionem. Secunda Veritas istius positionis est quod
generatio sueeessiva termini ad quem est in a tempore et finis generationis
est in fine temporis, sei. in e, ita quod in instand o generatum est, et fit
ultimus exitus et eompletus in esse termini ad quem. Ms. I, eol. 73 c.

542 Ergo quam cito aliquid termini a quo corrumpitur, tarn eito aliquid
termini ad quem generatur, et sie de singulispartibus eorum... Quapropter
materia, dum amittit per viam corruptionis terminum a quo, simul reeipit
terminum ad quem. Ms. I, col. 73 d.

643 Et ista duo seu ultima seu prima, ut expositum est, sunt simul,
sed non in eodem instand, sed parte temporis minima quae potest accipi
secundum naturam. Ms. I, col. 75 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 207

Instanzen annimmt, die der Existenz des terminus a quo
und ad quem entsprechen sollen.544

Diese Ausführung, die große Ähnlichkeit mit der
Zeitbestimmung bei Fortpflanzung der Spezies aufweist,545
hat nach Roger große Bedeutung bei theologischen Fragen,
z. B. bei der Transsubstantiatio, der Bewegung und dem
Fall der Engel, der Rechtfertigung des Sünders.546 —
Einer Kritik halten wir uns hier für überhoben.

Wir kennen bereits die universellen Prinzipien des
Werdens und haben einige Bemerkungen Roger Bacons
über die Erzeugung der Einzeldinge im allgemeinen
vernommen. Wir werden uns nun näher mit den verschiedenen
Arten der generatio beschäftigen, mit der Entstehung der
Elemente, des gemischten Körpers, der Pflanzen, Tiere
und Menschen.

2. Entstehung der Elemente.
Die geschaffene Welt hat die Gestalt einer Kugel,

damit von allen Seiten die Kräfte der Himmel nach dem
Zentrum hin zusammenströmen können. Dieses Zentrum
ist die Erde, der locus mixtionis et generationis et corrup-
tionis. Bei den siderischen Wesen hat die Erzeugung und
Zerstörung nicht statt.547 Jede Erzeugung setzt bereits
eine körperliche Materie voraus; denn weder aus nichts,
noch aus der körperlichen Substanz im allgemeinen kann
eine Erzeugung stattfinden; und der Ausgangspunkt der
Erzeugung ist die substantia eorporea non celestis, die
dem Element, dem gemischten Körper und überhaupt allen
erzeugbaren Dingen als gemeinsame Grundlage dient.
Diese Substanz wird vorausgesetzt, sie kann nicht selbst
wieder hervorgebracht sein, sondern wurde im Anfang

644 Si igitur omnia praedicta sunt vera, tunc tertia positio principalis
in exitu rerum in esse, quae sel. ponit duo instantia diversa respondentia
existentiis terminorum a quo et ad quem, non potest stare. Ms. I, col. 76 b.

54r, Vgl. Opus maius, ed. Bridges, Vol. II, p. 525 ff.
546 Ms. I, col. 76 d.

Sphaericae figurae esse debet (mundus), ut undique e partibus
sphaerae confluant virtutes eoolorum in centrum buius sphaerae quod est
locus generationis. Et haec est terra, quae est locus mixtionis et
generationis et corruptionis. Et ideo superiora, ut coelestia, sunt
ingenerabilia et incorruptibilia secundum ordinem universi, et quia continuant
generationem et corruptionem in bis inferioribus. Opus maius, ed.
Bridges, Vol. II, p. 450.



208 Eoger Bacons Hylomorphismus

geschaffen in sphaeris elementorura,648 d. h. diese Materie,
die er auch materia omnino prima nennt,649 ist unter
der elementaren Form erschaffen worden mit der Möglichkeit,

in eine gemischte Natur überzugehen.550
Die erste Art der Erzeugung ist die generatio

simplex, unter der man sich das Entstehen der Elemente
zu denken hat, und zwar kann ein Element entweder aus
einem anderen oder aus einem Gemischten entstehen. Diesen
Ubergang eines Elementes in ein anderes, der von der
heutigen Chemie abgelehnt wird, sucht Bacon zu erklären
und zu beweisen. Nehmen wir z. B. zwei Elemente, Feuer
und Wasser. Beiden liegt eine gemeinsame Materie zugrunde,
die stets als die eine oder andere Spezies existiert. Existiert
sie als Wasser, so ist ihr Appetitus nicht gestillt, sie
verlangt nach einer neuen Spezies. Wirkt daher ein Agens,
das Feuer z. B., auf das Wasser ein, indem es dessen
spezifische Natur bis zu jener Materie aufhebt, die dem
Feuer und Wasser gemeinsam ist, so wird es aus deren
Potenz die spezifische Natur des Feuers hervorbringen,
da eben ihre Essenz in der Möglichkeit zu zwei konträren
Gegensätzen ist, zu Wasser und Feuer. In dieser Weise
ist jedes beliebige Element in der Potenz zu jedem
beliebigen anderen.551

Die 4 Elemente : Wasser, Feuer, Erde und Luft kommen
darin überein, daß sie Elementarkörper sind; außerdem
haben Erde und Wasser gemeinsam, daß sie schwere, Luft
und Feuer, daß sie leichte Körper sind, aber das unmittelbar

Gemeinsame ist die Materie.552
Das Agens nun, das eine derartige Umwandlung eines

648 Nam in omni generatione supponit (natura) materiam eorporalem,
quia nec ex nihilo fit generatio, nec ex substantia incorporea, nec etiam
ex substantia corporea in universali et absolute. Sed incipit generatio
a substantia corporea non coelesti, quae est communis elemento et mixto
et omnibus generabilibus; et hanc supponit pro radice, nec potest haec
produci per naturam, sed fuit creata a principio in sphaeris elementorum.
Opus tert., c. 44, ed. Brewer, p. 159—160.

643 Haec enim materia omnino prima non subicitur immediate nisi
respecta elementi et mixti. Ms. I, col. 22 c—22 d.

650 Materia naturalis est in potentia ad materiam elementarem et
mixtam. Sed elementarem habet in principio a creatione et est in potentia
ad naturam mixti. Ms. I, col. 19 b.

661 Ms. I, col. 77 c—77 d. (Für den ausführlichen Text der Stellen,
die sich auf den Teil des Ms. col. 69 c—90 b beziehen, verweisen wir auf
Bd. XXV, S. 277—314); vgl. col. 6 c; Opus minus, ed. Brewer, p. 862.

662 Ms. I, col. 77 d.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 209

Elementes in ein anderes herbeiführe, könne entweder
selbst ein Element, oder aber eine Kraft des Himmels sein,
wie die Erfahrung lehre.553 Damit also Körper gegenseitig

aufeinander einwirken und sich umwandeln können,
wird verlangt, daß das Agens und Patiens in der Materie
übereinkommen, zwischen ihren substanzialen Formen
jedoch ein konträrer Gegensatz obwalte. So rufe die
substanziale Form des Feuers ihre substanziale Spezies
in der Erde oder im Holz hervor, indem sie die ihr
entgegenstehende substanziale Form der Erde oder des
Holzes zerstöre. Auf diese Weise entstehe ein Element
aus dem anderen, das Mixtum aus dem Elemente und
umgekehrt.554 Obwohl also Aristoteles in der Logik richtig
sage, es gebe kein Kontrarium der Substanz, so bemerke
er doch eben so richtig am Ende De Generatione, eine
Substanz sei der anderen konträr entgegengesetzt,555 mit
Rücksicht nämlich auf die substanzialen Formen.

Die Elemente erfüllen einen doppelten Zweck, zunächst
dienen sie zur Konstitution der Welt und zwar in ihrer
Gesamtheit, dann aber sind sie teilweise zur Erzeugung
der gemischten Körper hingeordnet. Obwohl daher die
allgemeine Natur darauf bedacht ist, das Weltganze als
solches zu erhalten, und daher keine Elementensphäre
erzeugt oder zerstört wird, so ist damit die Erzeugung
eines Elementes aus einem anderen oder der Übergang in
ein Gemischtes nicht ausgeschlossen, da es sich bei diesen
Vorgängen stets nur um Teilelemente handelt. Die
Elemente aber als solche sind gänzlich geschaffen.656

Unser Philosoph glaubt noch einem Einwand begegnen
zu müssen. Es könnte jemand sagen, das Feuer sei nicht
als solches tätig, sondern nur durch seine akzidentellen
Qualitäten. Ein Akzidenz könne aber keine Substanz
hervorbringen; denn das erzeugende Prinzip sei stets

653 Ms. I, 1. c.
664 Contrarietas est duarum formarum circa subiectum ens in potentia,

quod est res alicuius generis, non alicuius speciei ut forma gravis et levis
circa idem genus, cuius essentia est eadem materia communis gravi et levi,
in qua communicant, et circa quam mutuo se transmutant et expellunt,
cum de terra fit ignis, et e contrario, et quodlibet elementum de alio, et
mixtum de elemento, et e contrario, vel unum mixtum de alio. Opus
maius. ed. Bridges, Vol. II, p. 423.

666 Et licet Aristoteles dicat logice, quod substantiae nihil est con-
trarium. Sed aliter dicit in fine de Generatione, substantiam esse
substantiae contrariam. A. a. 0., p. 422.

Ms. I, col. 78 a. Nam elementa creata sunt totalitär. Vgl. col. 17 b.



210 Koger Bacons Hylomorphismus

vornehmer als das, was erzeugt werde. Mithin werde kein
Element erzeugt, sondern nur ein Akzidenz, was offenbar
falsch sei, da ein Akzidenz nie ohne sein eigentümliches
Subjekt erzeugt werden könne.

Hierauf erwidert Roger, daß die substanziale Natur
des Elementes eine ihr ähnliche substanziale Natur aus
der Potenz der Materie hervorbringe und ihre akzidentelle
Natur ein Akzidenz. Ein Akzidenz könne weder per se,
noch per accidens eine Substanz hervorbringen, auch gehe
es nicht an, zu sagen, die Kraft des Himmels erzeuge die
Substanz des Elementes und nicht die substanziale Form
des Elementes. Wäre das Akzidenz imstande, ein ihm
Ähnliches zu bewirken, so müßte man diese Tätigkeit um
so eher der Substanz zuerkennen. Daher, so schließt
Bacon, substantia generabit substantiam, sicut accidens
generat accidens.557 Anfangs geschah es indes nicht, fährt
er fort, daß die Elemente sich gegenseitig zerstörten oder
sich mischten. Sie wurden einfach und rein in ihren
Sphären erschaffen und salvierten sich in ihrem Ganzen
und in ihren Teilen, so lange sie den Erstlingszustand
bewahrten. Durch den Einfluß des Himmels und der
Gestirne jedoch ging ihre ursprüngliche Reinheit verloren,
und damit hat die gegenseitige Einwirkung, die zur
corruptio führt, ihren Anfang genommen.658 — An dieser
Lehre Rogers brauchen wir keine besondere Kritik zu
üben; sie bewegt sich in dem Gedankenkreise seiner Zeit
und findet in der Rückständigkeit der damaligen Physik
ihre Erklärung. Der Satz: quodlibet potest fieri ex quolibet,
wie Bacon nach Aristoteles sich ausdrückt, findet heute
keinen Anklang mehr. Aristoteles hat bekanntlich auch
keine höhere Erkenntnis in diesem Punkte gehabt, doch
war bei ihm die den Elementen zugrunde liegende Materie
kein Kompositum, wie bei Bacon.559

Interessant ist noch, daß unser Autor ein ganz ähnliches
Argument dafür aufstellt, daß ein Element ein anderes
hervorbringen könne, wie der hl. Thomas für die These,
daß die Körper durch ihre Aktivität neue Substanzen
bewirken können.560

557 Ms. I, col. 78 b.
568 Ms. I. col. 78 c—79 b.
559 Vgl. II. De gen. et. corrup., c. 1—4. ed. Did. Bd. II.
560 Vgl. Contra Gent., lib. III, c. 69.



als Grandlage seiner philosophischen Anschauungen. 211

3. Entstehung des gemischten Körpers.
Wichtiger und von größerer Bedeutung auch für

unsere Zeit ist die Erklärung, wie aus den Elementen die
gemischten Körper entstehen. Bacon macht selbst auf die
Bedeutung dieses Traktates aufmerksam. Er betrachtet
es als Aufgabe der spekulativen Alchimie, sich mit der
Entstehung der Dinge aus den Elementen zu beschäftigen.561
Leider sei diese Wissenschaft den meisten Philosophen
unbekannt, auch bei Aristoteles finde sich nichts hierüber,
und infolge dieser Unkenntnis könne die Erzeugung der
Lebewesen gleichfalls nicht recht erklärt werden.56'2 Bacon
beteuert, daß er nichts mit solcher Sorgfalt behandelt
habe, als gerade die spekulative Alchimie, weil er in ihr
das große Fundament der Naturphilosophie, Medizin,
Alchimie und Theologie erblicke.563 Jener aber, — gemeint
ist Albertus Magnus, — der so viele und gewaltige Bände
über die Naturalia geschrieben habe, sei dieser
Grundwissenschaft ganz unkundig und darum habe sein
aufgeführtes Gebäude keinen Halt.564

Unser „Doctor mirabilis" will zeigen, wie aus den
Elementen die Feuchtigkeiten (humores) entstehen und aus
diesen die unbelebten Wesen, die Pflanzen, Tiere und
Menschen.565 Eine solche Erzeugung sei dem vulgus der
Philosophen und Theologen völlig unbekannt; nur einige
sehr weise Männer machen eine Ausnahme, deren Zahl
jedoch sehr klein ist.566 Seine Zeitgenossen nehmen nach

661 Et liaec sciontia est alkimia speeulativa, quae speculator de
onmibus inanimatis et tota geueratione rerutn ab elementis. Opus tert.,
o. 12, ed. Brewer, p. 40.

562 Sed alia est scientia, quae est de reruua geueratione ex elementis
et de omnibus rebus inanimatis, de quibus nihil habemus in libris
Aristotelis; nee naturales philosophantes seiunt de his, nee totum vulgus
Latinorum. Et quia haec scientia ignoratur a vulgo studentium, necesse
est, ut ignorent omnia quae sequuntur de rebus naturalibus; sel. de

generatione animatorum. Opus tert., e. 12, ed. Brewer, p. 39.
663 Nam nihil scripsi ita diligenter propter hoc quod magna funda-

menta pkilosophiae naturalis et medicinae et alkimiae et theologiae sunt
ibi. Ms. I, col. 79 c.

664 llle vero, qui eomposuit tot et tam magna Volumina de
naturalibus, (do quo superius locutus sum,) ignorât haec fundamenta, et ideo
suum aedifieium stare non potest. Opus tert., c. 12, p. 42.

505 Opus minus, ed. Brewer, p. 359.
SG6 Totum vulgus philosophorum et theologorum huiusmodi gene-

rationem ignoraverunt usque nunc, quamvis aliqui sapieutissimi earn sciunt.
Sed illi sunt in fine paucitatis. A. a. 0., p. 360.



212 Roger Bacons Hylomorphismus

seiner Ansicht eine ganz verkehrte Stellung in dieser
Frage ein ; daher verwirft er sowohl die positio der Pariser
wie die der englischen Naturphilosophen.

Falsch ist zunächst die Ansicht der Pariser Gelehrten,
der gemäß die vier einzelnen Elemente in geringer Quantität
geteilt und verschieden, in irgendeinem Ubi gegenseitig
zusammenwirken, um ein Ding zu erzeugen. — Die Unrichtigkeit

dieser Lehre gehe schon daraus hervor,, daß das
Feuer sich nicht an allen Orten als für sich existierend
befinde, sondern nur dort, wo Schwefel und brennendes
Bergharz angetroffen werde. Nach dieser Ansicht würden
die vier verschiedenen Elemente an einem Orte mit ihren
Oberflächen zusammentreffen und sich gegenseitig alte-
rieren, bis der gemischte Körper entstehe. Hätte dieses
Zusammentreffen wirklich statt, so würden vier Gemischte
entstehen; es handle sich hier aber um die Erzeugung
eines einzigen.667

Diese Ansicht, sagt Bacon, haben die Engländer als
unmöglich zurückgewiesen. Sie halten aber auch dafür,
daß aus einem Element kein Gemischtes entstehen könne.
Erde, Wasser und Luft seien nach Aristoteles stets nahe
beieinander, contigua. Solle z. B. aus Erde etwas werden,
so alterieren Luft und Wasser dieses Element zur Natur
des Wassers, und die Kraft des Himmels alteriere es zu
Feuer: et producimur, so fährt Bacon etwas schwer
verständlich fort, virtute trium elementorum citra intentionem
vel citra complementum medio modo inter actum et puram
potentiam. Zur Erzeugung der drei Elemente werde die
Zerstörung der Natur des vierten verlangt, und so bilde
sich das Mixtum, und zwar nur eines, aus allen Elementen;
denn unter der Quantität der Erde entständen die Naturen
aller Elemente.56S

Diesen beiden Positionen stellt unser Philosoph seine
Auffassung gegenüber, die natürlich zu seinem
Hylomorphismus in enger Beziehung steht.

Bacon hält es für besser, wenn man sage, die Kraft
des Himmels genüge zur Hervorbringung eines gemischten
Körpers; die vier Elemente brauchten nicht bei der
Erzeugung zusammen zu sein, sondern die Kraft des
Himmels vertrete wie das Feuer, so auch die drei anderen
Elemente.669 Die Entstehung des Mixtum vollziehe sich

567 Opus minus, p. 360. 568 A. a. 0., p. 361.
869 Opus minus, p. 361.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 213

in ganz ähnlicher Weise, wie das Hervorgehen eines
Elementes aus einem anderen. Das Element und das
Gemischte seien konträre Spezies, mithin werde die
Entstehung des einen das Untergehen des anderen zur
Folge haben. Nehmen wir beispielsweise an, aus Erde
solle ein Mixtum entstehen. Dazu ist erforderlich, daß die
spezifische Natur der Erde bis zur gemeinsamen Materie,
der substantia corporea non celestis, aufgehoben werde.
Dieses gemeinsame Prinzip habe nichts von den
Eigentümlichkeiten der Elemente an sich, es gehe ihnen voraus,
wie das Genus der Spezies, und aus der Potenz seiner
Materie könnten zwei konträre Spezies folgen. Es müsse
also notwendig bei Erzeugung des Gemischten aus Erde
die ganze spezifische Natur dieses Elementes zerstört
werden, quia natura mixta de novo fit. In diesem
neuentstandenen gemischten Körper würden alle vier Elementarnaturen

erneuert, und es wäre ganz verkehrt, anzunehmen,
jenes Element bleibe, aus dem zunächst die Erzeugung
des Mixtum erfolge. Würde in dem oben angeführten
Beispiel das Element Erde bleiben, so hätten wir keine
generatio im eigentlichen Sinne, sondern vielmehr ein
Gemisch einiger Stoffe, wie wenn Wasser und Wein mit
Öl und Milch vermischt würden; es wäre das keine
Erzeugung aus der Potenz der Materie.570

Wir gestehen, daß uns dieser Erklärungsversuch
Roger Bacons etwas sonderbar vorkommt. Aristoteles
suchte zu beweisen, daß alle gemischten Körper notwendig
aus allen vier Elementen zusammengesetzt sein müßten.571
Bacon scheint der gleichen Ansicht zu sein, wie sich aus
den vorhin zitierten Worten schließen läßt,572 und die
weiteren Ausführungen deutlich zeigen, aber sonderbarerweise

soll der gemischte Körper aus einem Element mit
Hülfe eines äußeren Agens entstehen können. — Wir
haben hier offenbar wieder einen Salto Rogers aus der
logischen in die ontologische Ordnung; denn wie schon
ein Blick auf die Tafeln zeigt,578 ist das Gemischte
tatsächlich aus den verschiedenen Elementen zusammengesetzt.

570 Opus minus, p. 362—363. Vgl. Opus maius, ed. Bridges, Vol.
II. pp. 451—452.

671 èv anavti rü) ovv&érw navra ro. ànï.à èvéarai. II. De gener.
et corrupt., c. 8, Did. Bd. II. 463, 2.

572 Sed oportet quod tota natura mixta ex quatuor renovetur. Opus
minus, p. 363. 573 Vgl. Bd. XXV, S. 315 ff.



214 Roger Bacons Hylomorphisraus

Nach dem Stande unserer heutigen Chemie wäre es wohl
etwas viel verlangt, wenn jeder gemischte Körper alle
Elemente enthalten sollte.

War bisher mehr von der materiellen Zusammensetzung

des gemischten Körpers die Rede, so lenkt unser
Philosoph nunmehr unsere Aufmerksamkeit der Entstehung
der Form zu; das Mixtum soll ein einheitliches .Ganzes
darstellen: wie entsteht dieses aus den verschiedenen
Komponenten?574

Roger Bacon geht von Aristoteles aus, der in seiner
Metaphysik lehre, daß ein Mittleres sich stets zwischen
zwei konträren Gegensätzen bilde, und daß bei einem
konträren Verhältnis nur zwei Extreme vorhanden sein
könnten. Nun aber stehen von den Qualitäten der Elemente,
deren Bacon, wie Aristoteles 675 und die mittelalterliche
Physik, vier aufführt, stets nur zwei im Gegensatz zu
einander, nämlich warm und kalt, feucht und trocken. Es
wird sich daher bei dem gemischten Körper eine mittlere
Qualität zwischen warm und kalt und eine andere zwischen
feucht und trocken bilden, und mithin werden zwei mittlere
Naturen im gemischten Körper sein. Da diese beiden
Naturen sich nicht konträr gegenüberstehen, sondern
miteinander vereinbar sind, so bildet sich keine mittlere
Natur aus ihnen, sondern es werden actu zwei Naturen
im gemischten Körper sein.576

Wir machen hier sogleich darauf aufmerksam, daß
Roger die primären Qualitäten der Elemente mit deren
Natur oder substanzialen Form völlig zu identifizieren
scheint. Das könnte eine gewisse Berechtigung haben,
wenn man einige aristotelische Texte, besonders im zweiten

571 Sed qualitercumque dieatur, adhuo videtur quaestio gravissima,
quomodo quatuor elementa faciunt suum corpus mixtum natura. Opus
minus, p. 363.

575 Vgl. z. B. II. Nat. Auscult. o. 1. II. De gener. et corrupt., c. 7
und 8. ed. Did. Bd. II.

576 Opus minus, p. 363—364. Et dicuntur coniungentes naturae,
quae simul se coniungunt et patiuntur simul in eodem subiecto actu; ut
album et dulce in lacte. Contraria vero sunt quae sunt in actu suo, non
se compatiuntur in eodem subiecto; ut eadem res secundum eandem partem
non potest esse alba èt nigra etc. A. a. 0., p. 364. — Den folgenden
Satz halten wir für korrumpiert. Statt: Cum igitur natura media inter
calidum et frigidum sunt contraria naturae mediae inter humidum et
siccum, non potest aliquod medium fieri ex istis duabus naturis, lesen
wir: Cum et frigidum non est contraria naturae mediae etc. Der
Sinn verlangt diese Änderung.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 215

Buche De generations et corruptione, oberflächlich
betrachten würde. Daher bemerkt ganz richtig Rolfes:577
„Wenn, besonders in der Schrift vom Entstehen und
Vergehen, die elementaren Qualitäten, Wärme, Kälte,
Trockenheit, Feuchtigkeit als substanziale Formen
aufzutreten scheinen, so kommt das eben daher, weil die Wesensform

der Elemente nicht anders deutlich gemacht werden
kann. Es stehen für sie die sinnlichen Qualitäten, in
denen sie erscheint und wirkt." Würden die Qualitäten
identisch sein mit der Natur oder der substanzialen Form578
des Elementes, so könnte von einem Ausgleich nicht mehr
gesprochen werden; zwei Formalprinzipien können sich
nicht untereinander ausgleichen und ein mittleres bilden.
Die gegenteilige Ansicht vertrat Averroës, wie wir durch
den hl. Thomas wissen.579

Man habe nun den Versuch gemacht, bemerkt Roger,
die Einheit des Mixtum zu erklären, indem man dieselbe
als die Wirkung einer Kraft des Himmels bezeichne, da
Aristoteles (7. Metaph. in fine) sage, die Form des gemischten
Körpers sei weder das Element, noch stamme sie aus den
Elementen, sondern sie sei eine der Natur hinzugefügte
Kraft. — Diese Erklärung erscheint Bacon schon aus dem
Grunde als unhaltbar, weil die Form und das Agens nie
numerisch ein und dasselbe sein können; und indem er
noch auf den Ausspruch des Stagiriten (II De anima, c. 1)
hinweist: materia appropriât sibi formam et e converso,
zieht er den Schluß : „also, wenn die Materie des gemischten
Körpers aus der Natur der Elemente stammt, dann muß
das auch von der Form gelten.580

Item, fährt Bacon fort, die einfachen Formen sind
vornehmer als die des gemischten Körpers, weil sie
vollkommener sind. Diese nennt man aber nicht himmlische
Kräfte, sondern sagt, daß sie aus der Potenz der Materie
herausgeführt werden. Also ist auch die Form des
Mixtum keine himmlische Kraft.581

577 Die substanziale Form, S. 31 und 32.
578 Wir können die Form der Natur, im Sinne von Wesenheit,

gleichstellen, insofern die abstrakte Form eben die metaphysische Wesenheit des

Körpers ausdrückt. Vgl. Schneid, Naturphilosophie, S. 103.
679 I. Do gener. et corrupt., lect. 24.
580 Opus minus, p. 364. Ergo si materia mixti est de natura elemen-

torum, oportet quod forma eius similiter.
681 Opus minus, p. 364—365.



216 Roger Bacons Hylomorphismus

Zu diesem Argument müssen wir hier schon eine
Bemerkung machen. Einfache Formen im thomistischen
Sinne kennt unser Philosoph nicht, wie wir von früher
her wissen; die forma simplex ist die Form des-Elementes.682
Die Vollkommenheit eines Dinges ist aber durch seine
Form bedingt. Also müßte das Element nach Bacon das
Mixtum an Vollkommenheit übertreffen. Das steht aber
im Widerspruch mit seinen eigenen Worten: nobiliora sunt
omnia mixta, inanimata et animata et coelestia, quam
elementa.583

Nun folgt noch ein Beweis gegen jene Behauptung,
daß die Form des Gemischten eine Kraft des Himmels
sei, der uns den Baconischen Hylomorphismus wieder in
seiner ganzen Gestalt vor Augen führt.

Die Erzeugung des Mixtum, also argumentiert Roger,
geschieht aus der Potenz der Materie. Diese Materie ist
die Wesenheit eines Genus. Eine solche Essenz in dem
Praedikament der Substanz ist aber aus einer
inkompletten Materie und Form zusammengesetzt, und durch
die Kraft des Erzeugers geht diese Form in eine
spezifische über, wie die Materie, so daß ein spezifisches
Kompositum erzeugt wird, eine neue spezifische Materie
und Form. Er verweist auf Aristoteles, der lehre, nicht
die Form allein werde erzeugt, sondern das aus spezifischer
Form und Materie Zusammengesetzte. Daher werde die
spezifische Form des Mixtum aus der früheren
inkompletten Form hervorgebracht.684 Das geschehe aber nicht
auf dem Wege einer äußeren Addition. Sondern ein und
dieselbe Wesenheit habe ein unvollständiges und später ein
vollkommeneres Sein, da sie aus der Potenz der Materie

682 In elemento sunt materia simplex et forma simplex, ita in mixto
est materia mixta et forma mixta, ibid. p. 367.

588 Opus mai us, Vol. II, p. 451.
584 Item generatio mixti fit vel erit de potentia materiae; sed materia

hie est essentia alicuius generis, et omnis essentia generis in pradicamento
substantiae est composita ex materia incompleta et forma incompleta, cuius
forma per virtutem generantis cedit in formam specificam, completam, et
materia in materiam, ut compositum specificum generetur, et nova materia
specifica et nova forma, sicut docetur septimo Metapbysicorum, ubi probat
quod non generatur forma tantum, sed compositum ex materia specifica et
forma specifica. Quapropter specifica forma mixti producitur de forma
compléta priori. Opus minus, p. 365. Wir halten die Lesart:
„Quapropter specifica forma mixti producitur de forma compléta priori1'
nicht für sinngemäß; es muß heißen: de forma incompleta.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 217

durch das Agens zum kompletten Akt geführt werde,
geradeso wie ein und dasselbe Embryo, Knabe und Mann
sei; es sei nur der Übergang vom inkompletten zum
kompletten Sein. Daher sei offenbar das ganze Mixtum
aus der elementaren Natur entstanden, die Form aus den
Formen der Elemente, die Materie aus deren Materien.585

Damit ist wenigstens ausgeschlossen, daß die Form
des Mixtum von außen hinzutrete. Unser Philosoph muß
uns noch klar machen, wie denn aus den verschiedenen
Faktoren die Einheit des gemischten Körpers resultiert.
Wir können uns auf eine ganz aristotelische Erklärung
im Sinne Bacons gefaßt machen, die eine Anwendung des
Grundgedankens der ganzen aristotelischen Philosophie
enthält, die Anwendung von Akt und Potenz.

Bacon hatte vorhin gesagt, daß sich in dem gemischten
Körper zwei mittlere Naturen vorfinden müßten, die sich
aus den konträren Qualitäten bilden. Obwohl nun die
so entstandenen Naturen nicht konträr entgegengesetzt
sind, so führt Roger weiter aus, mithin keine mittlere
Natur sich aus ihnen bilden kann, so ist dennoch das
Mixtum etwas Einheitliches, und zwar entsteht diese
Einheit dadurch, daß die mittlere Natur des Warmen und
Kalten über die des Trockenen und Feuchten dominiert.
Letztere verhält sich zur ersteren, wie die Materie zur
Form, so daß beide zusammen ein einheitliches Ganzes
ausmachen, ähnlich wie der Körper in der Potenz zur
Seele ist, und keine mittlere Materie entsteht aus ihnen.
Das Element besteht aus einer einfachen Form und einer
einfachen Materie, das Mixtum aus einer gemischten
Materie und Form. In der gemischten Materie finden sich
die beiden mittleren materiellen Naturen, von denen eine
im Verhältnis der Potenz zur anderen steht; die gemischte
Form enthält zwei mittlere Formen, die sich auch wie
Potenz und Akt verhalten. Schließlich ist die ganze
Materie in der Potenz zur ganzen Form; und das genügt

S85 Sed hoc non fit per additionem alicuius extrinseci. Sed una
et eadem essentia numquam habet esse incomplete postea completius, cum
educatur de potentia materiae per agens in actum completum, sicut eadem
res est embryo, puer et vir, et vadit de incompleto esse ad complementum.
Manifestum igitur est, quod totum mixtum est de natura elementari. Et
ideo forma eius est de formis elementorum, et materia de materiis Opus
minus, a. a. 0. Nach unserem Dafürhalten ist „numquam" in dem
zitierten Texte zu streichen.



218 Roger Bacons Hylomorphismus

zur Einheit der zusammengesetzten Dinge. So lehre ja
auch Aristoteles (7. Metaph.), daß weder aus zweien, die
beide in actu seien, noch aus zweien, die beide in Potenz
seien, eine Einheit entstehe, sondern aus zweien, von denen
eines in Potenz sei mitbezug auf das andere, wie aus
Seele und Körper und, ganz allgemein, aus Materie und
Form etwas Einheitliches entstehe.586

Dieser Entstehung des gemischten Körpers aus den
Elementen steht gegenüber die Erzeugung der Elemente
aus dem Mixtum. Beide kommen ja nach Bacon in der
natürlichen Materie überein; ihr gemeinsames Genus heißt
corpus non celeste, das in Potenz zum Element und
Mixtum ist und darum beides werden kann, wenn ein
geeignetes Agens mitwirkt.587 — Eine wirklich sehr
einfache Erklärung.

Die Bildung der gemischten Körper aus den Elementen
und das Wiederauftreten derselben bei Auflösung des
Kompositums haben bis auf unsere Tage noch keine
allgemein übereinstimmende Erklärung gefunden. Eine
besondere Schwierigkeit ergibt sich stets bei der Frage,
wie man das Verbleiben der Elemente in dem
neuentstandenen Körper aufzufassen habe, falls man überhaupt
zugibt, daß substanziale Veränderungen bei den
unorganischen Wesen statthaben.588 Aristoteles und, im
Anschluß an ihn, der hl. Thomas definierten die Verbindung
der Elemente, d. h. die Mischung aus ihnen, als „misci-
bilium alteratorum unio". Nach ihrer Ansicht werden
die Elemente in der Verbindung weder völlig vernichtet,
noch bleiben sie formal, d. h. in ihrer Natur unverändert,
zurück, sondern die Elemente sind virtuell in dem
gemischten Körper vorhanden, der nur eine einzige
substanziale Form hat und darum ein einheitliches Ganzes

686 Opus minus, p. 366—367. Similiter a parte formae mixtae sunt
duae materiales mediae, sed una est in potentia ad aliam. A. a. 0., p. 367.
Statt duae materiales mediae lesen wir duae formales mediae.

587 Ms. 1, col. 79 b—79 c.
588 Rolfes z. B. hält die Beweise für ein substanziales Werden in der

toten Natur durchaus nicht für zwingend. Indem er daraufhinweist, daß
ein und derselbe Stoff unter ganz verschiedenem Gepräge auftreten kann,
sehließt er: „Es möchte dann aber auch der Schluß, den man aus dem
verschiedenen Charakter der Mischung und ihrer einzelnen Bestandteile
zieht, hinfällig sein. Denn wenn schon ein Stoff für sich allein mit so
verschiedenem Gepräge auftritt, wie vielmehr in der Mischung?" Die
substanziale Form S. 62.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 219

bildet.589 Die Worte des hl. Thomas: Forrnae elementorum
manent in mixto non actu, sed virtute690 haben bei den
Anhängern des Aquinaten eine verschiedene Deutung
gefunden. Es gehört nicht in den Rahmen unserer Arbeit,
eine ausführliche Abhandlung über diesen Gegenstand zu
bieten, wir beschränken uns darauf, auf die Kosmologie
des Löwener Professors Nys691 hinzuweisen, der zur Klärung
dieser Frage zweifellos viel beigetragen hat und in der
Auslegung des obigen Textes wesentlich mit den Äußerungen
des Freiburger Professors P. deMunnynckauf dem Gelehrtenkongreß

in Freiburg (Schweiz)592 übereinstimmt. D. Nys
findet die Ansicht des englischen Lehrers vor allem in
dessen Summa zum Ausdruck gebracht, wo es heißt:
Manent qualitates propriae elementorum, licet remisse, in
quibus est virtus formarum elementarium. Et huiusmodi
qualitas mixtionis est propria dispositio ad formam sub-
stantialem corporis mixti.693 Aus dieser Stelle läßt sich
zunächst auf das aktuelle Verbleiben der elementären
Qualitäten in der Mischung schließen, wenn sie auch
ausgeglichen, neutralisiert sind. Sodann folgt hieraus, daß die
mittlere Qualität, die durch die gegenseitige Einwirkung
der Elemente entsteht und als Disposition für das Eintreten
der neuen Form betrachtet wird, keineswegs als eine
Einheit im eigentlichen Sinne angesehen werden darf, sie
stellt vielmehr ein Beisammensein der verschiedenen
harmonisch ausgeglichenen Qualitäten dar, was der wesentlichen

Einheit des gemischten Körpers keinen Eintrag tut.594
Wir konnten uns nicht davon überzeugen, daß Bacon

in dieser oder ähnlicher Weise den Philosophen verstanden
und ausgelegt habe. Bei ihm macht sich, ähnlich wie bei
Albertus Magnus595 in diesem Punkte, der Einfluß eines
Avicenna und Averroës geltend, und wir könnten hier
schon in die Untersuchung eintreten, ob Bacon eine plura-

589 Aristoteles besonders De gen. et corrupt. II, 7 u. 8, St. Thomas,
Opuse. De mixtione elementorum ad magistrum Philippum. De natura
materiae, cc. 4 u. 8.

690 Summa Theol. 1, q. 76. a. 4, ad 4.
691 p. 385 ff.
692 L'atomisme et l'hylémorpbisme. Compte rendu du congrès scientifique

tenu à Fribourg (Suisse) 1897. Fribourg (Suisse) 1898, Sciences

philosophiques, p. 448 ff.
593 Summa Theol. 1, q. 76, a. 1, ad 4.
394 Vgl. Nys, Cosmologie, p. 897.
696 De coelo et mundo, lib. 3, tract. 2, c. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 15



220 Roger Bacons Hylomorphismus

litas formarum annehme oder nicht. Um uns nicht wiederholen

zu müssen, werden wir später diese Frage wieder
aufwerfen, wenn es sich um die Generatio des Menschen
handelt. Eine Veränderung tritt bei den Elementen Bacons
auch ein, und er sagt ja nur : elementa manent quodam-
modo in composite;596 aber aus dem Angeführten ist
eigentlich schon ersichtlich, wie das zu verstehen sei.
Sein erster Fehler, die materia prima als ein aus Materie
und Form Zusammengesetztes zu betrachten, geht ihm
überall nach.

An diese Ausführung über die Elemente reiht Bacon
noch eine Reflexion, die ihm besonders für die Theologie
von Bedeutung erscheint, aber auch für den Philosophen
ein Interesse hat ; er will von der Ausgleichung der
verschiedenen Elemente in dem gemischten Körper reden.

Jedes Mixtum, so sagt Roger Bacon, hat notwendig
mehr von dem einen Element als von einem anderen, und
zwar bezieht sich dieses Mehr sowohl auf die Substanz
des Elementes, als Qualität, Gewicht usw. Dieses
vorherrschende Element ist in den meisten Körpern Erde,
in vielen Wasser, in einigen Luft und in wenigen Feuer.
Unter diesem Gesichtspunkt gibt es keine Aequalitas in
den Körpern.

Betrachtet man dagegen die Elemente nicht nach
ihrer Substanz, Quantität usw., sondern nach ihren Qualitäten

: warm, kalt, trocken und feucht, so gelangt man zu
einem anderen Resultat. Unter diesen primären Qualitäten

konstatiert Bacon folgende Verschiedenheit. Das
Trockene und Feuchte sind passive Qualitäten im Vergleich
zu der heftigen Tätigkeit des Warmen und Kalten, aber
in sich betrachtet, sind sie aktiv. Umgekehrt sind die
warmen und kalten Qualitäten in sich passiv, obwohl sie
mit Bezug auf die anderen Qualitäten aktiv genannt
werden. In dieser Weise entsteht die complexio im
gemischten Körper, unter der man nach unserem
Philosophen jene Qualität zu verstehen hat, die aus der Aequalitas

der vier Elemente oder aus dem Vorherrschen eines
derselben resultiert. Daher ist eine reine Gleichförmigkeit
(aequalitas pura) der aktiven Kraft nach möglich, nicht
aber der Quantität nach, und wo diese Äqualität der
aktiven Potenzen vorhanden ist, dort gibt es keine

Ms. 1, col. 33 d.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 221

Zerstörung, sondern Unsterblichkeit. Der Grund dieser
Erscheinung liegt nach Bacon darin, daß die Materie in
letzter Linie jene Gleichförmigkeit der elementären Qualitäten

anstrebt, und ihr Streben ruht, wenn sie eingetreten
ist. Die Äqualität der Elemente verhält sich geradeso zu
dem gemischten Körper, wie die Form zu den Himmelskörpern,

die unvergänglich und unveränderlich sind, weil
die Materie keine neue Form anstrebt, da die vorhandene
ihren Appetitus völlig befriedigt. Tritt also die Aequalitas
der Elemente ein, so ruht alles weitere Streben der
elementären Materie; es gibt keinen Kampf mehr unter
den verschiedenen Qualitäten und darum auch keinen Sieg.
Adam mußte im Paradies vom Baume des Lebens essen,
um diese Gleichförmigkeit der Elemente und damit seine
Unsterblichkeit zu erhalten, die er sonst selbst im status
innocentiae nicht gehabt hätte.597

Bei der Auferstehung werden die Körper der
Verdammten sowohl, wie die der Seligen wegen der Aequalitas
unsterblich sein.598

Je besser es übrigens der Mensch versteht, sich dieser
Aequalitas zu nähern, um so mehr kann er sein Leben
verlängern. Wir wollen etwas näher auf die Kunst der
Lebensverlängerung eingehen, weil sie uns Gelegenheit
bietet, Bacon als übertriebenen Astrologen und Magiker
kennen zu lernen.

Adam und Eva, so weiß unser Philosoph zu berichten,
haben auch nach dem Sündenfall noch einen hohen Grad
der Gleichheit der Elemente bewahrt; daher konnten sie
so lange leben. Sie haben aber auch durch Geheimmittel
das Greisenalter hintangehalten. Diese Kunst, das Leben zu
verlängern, war auch ihren Nachkommen von Gott selbst
mitgeteilt worden, so daß auch diese ein sehr hohes Alter
erreichten.599 Aus Aristoteles lasse sich entnehmen, behauptet
Roger, daß Gott ein Heilmittel zur Erhaltung der Gesundheit
und Zurückhaltung des Alters angeordnet und seinen
Auserwählten mitgeteilt habe; dieses Geheimmittel, das Lebens-
elexir, führte den Namen : „gloria ineffabilis" und „thesaurus
philosophorum".600

Auch in späteren Zeiten seien noch manche Menschen

597 Opus minus, p. 367—870.
698 A. ü. 0., p. 370.
599 A. a. 0., p. 373; Opus maius, ed. Bridges, Vol. II, p. 208.
600 Opus malus, Vol. II, p. 208.

15*



222 Roger Bacons Hylomorphismus

dieser Aequalitas sehr nahe gekommen und hätten durch
Einnehmen geheimer Medizinen ein Alter von mehreren
hundert Jahren erreicht; so soll z. B. Artephius 1025
Jahre alt geworden sein.601 Viele Menschen sterben
überhaupt viel früher, als es dem gewöhnlichen Lauf der Dinge
nach geschehen sollte; sie kürzen sich das Leben ab, weil
sie die Mittel zum Leben nicht in gebührender Weise
gebrauchen oder in sittlicher Beziehung Fehler begehen.
Dadurch wird die Zerstörung der rechten Komplexion
herbeigeführt, die dann vom Vater auf den Sohn übergeht.602
Roger gibt dann noch ein besonderes Heilmittel an, das
er von glaubwürdigen Autoren in Erfahrung gebracht
haben will, und erklärt seine Bestandteile,603 die, ähnlich
wie die Bestandteile des Philosopheneis,60'1 fast das Lachen
des Lesers herausfordern.

Man dürfe sich nicht darüber wundern, meint Bacon,
daß Aristoteles und Plato kein so hohes Alter erreichten,
wie manche andere, es waren ihnen noch viele Wahrheiten
unbekannt; so wußte Aristoteles noch nichts von der
Quadratur des Kreises.605 — Um so mehr muß es befremden,
daß Bacon selbst, trotz seiner Kenntnis aller Geheimmittel,

es nicht weit über 80 Jahre gebracht hat. Er war
wohl von der Wahrheit des Schriftwortes völlig überzeugt,
das er einmal ausspricht,606 die gewöhnliche Lebensdauer
des Menschen sei auf 80 Jahre begrenzt, und was darüber
gehe, sei Mühsal und Schmerz.

Die Gestirne haben natürlich auch noch einen großen
Einfluß auf die Komplexion des Körpers, so daß man
schon in der Astronomie und Astrologie etwas bewandert
sein muß, um der Stellung der Planeten gemäß stets den
rechten Beschäftigungen sich hinzugeben und seine Gesundheit

zu fördern.607 So lebte zu seiner Zeit, erzählt Roger,
eine Frau in England, die 20 Jahre lang nichts gegessen
hatte und doch wohlgenährt aussah. Das sei jedoch kein
Wunder gewesen, sondern nur eine Folge der Konstellation

601 Opus minus, p. 378; Opus maius, Vol. II, p. 212; Epistola Fratris
Rogerii Baconis de seeretia operibus artis et naturae, et de nullitate Magiae,
c. VII, ed. Brewer, p. 538 ff.

602 Opus maius, Vol. II, p. 204—205.
608 A. a. O., p. 210—211.
60i Epistola de secretis, c. IX, ed. Brewer, p. 545—550.
606 Opus maius, Vol. II, p. 213.
808 Epistola de secretis, p. 540.
807 Opus maius, Vol. I, p. 383.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 223

in jener Zeit, die besonders geeignet war, die Elemente auf
einen näheren Grad der Aequalitas zurückzuführen, wozu
dann eine besondere Disposition von Seiten jener Person
mitwirkte, die sie für den Einfluß empfänglich machte.608

In diesen und vielen anderen Fällen hat Bacon sich
als Anhänger einer ungesunden Astrologie erwiesen, die
er wohl größtenteils den arabischen Philosophen entlehnt
hat. Wie er selbst sagt, hat er sich zur Aufgabe gestellt,
die Alchimie des Avicenna zu erklären.609 Dabei gibt er
oft Proben seines unkritischen Geistes, der ihn Berichte
als Tatsachen annehmen läßt, die noch einer näheren
Untersuchung bedurft hätten. Seinen Zeitgenossen erschien
Roger dieses Umstandes wegen verdächtig, und er selbst
klagt darüber, daß das Vulgus samt seinen Doktoren sich
nicht mit Astrologie beschäftige, und daß man jene gleich
als Magiker verschreie, die doch als die Gelehrtesten zu
betrachten seien.610 Auch die spätere Zeit huldigte der
gleichen Ansicht über Bacon. Als im Jahre 1750 die
Ausgabe des Opus maius in Venedig erfolgte, beschuldigte
der Censor des Werkes Roger Bacon in so schroffer Weise
der astrologia iudiciaria, daß der Herausgeber sich zur
Abfassung einer besonderen Apologie genötigt sah.611

4. Entstehung der Pflanzen.
Bisher war nur von unbelebten Wesen die Rede, nun

führt uns Bacon in das Gebiet des Lebens mit seinen
verschiedenen Abstufungen ein.

Alles Belebte kommt darin überein, lehrt Roger Bacon,
daß es eine vegetative Seele als Prinzip der Erzeugung
besitzt. Dieses Lebensprinzip übt eine dreifache Tätigkeit
aus, die seinen drei Kräften entspricht. Die ernährende
Kraft muß die Nahrung verarbeiten und dem Lebewesen
assimilieren, um die verlorengegangenen Stoffe zu ersetzen.
Mit dieser Kraft, ist in den jungen Wesen eine vermehrende

608 Opus minus, p. 373 — 374.
603 Ms. I, col. 79 c.
6i° Vulgus cum suis doctoribus nou vaeat operibus sapientiae (sei.

Astrologiae), ideo vix est aliquis ausus loqui de his operibus in publico.
Statim enim voeantur magici, cum tarnen sint sapientissimi, qui haeo seiunt.
Opus maius, ed. Bridges, Vol. I. 394.

611 Abgedruckt bei Brewer, Opera inedita, Appendix II, Apologia in
Hieronymuiu Tartarottum, nuperum censorem doctrinae Fr. Eogerii Baconis,
Minoritae, p. 552—573.



224 Roger Bacons Hylomorphismus

Kraft verbunden, die für die entsprechende Quantität des
Körpers zu sorgen hat, und ist diese erreicht, so setzt die
erzeugende Kraft ein. Diese virtus generativa ist eine
zweifache, eine männliche und eine weibliche, die jedoch
bei den Pflanzen in ein und demselben Individuum
vereinigt sind. Bei der Generatio selbst sind drei Faktoren
tätig: die Seele des Erzeugers als partikuläres und nächstes
Tätigkeitsprinzip, dessen Werkzeug das semen masculi ist.
Dazu kommt dann die Kraft des Himmels, die mitwirkt,
bis die Erzeugung vollendet ist. Diese drei Agentien
zerstören die spezifische Materie des weiblichen Samens
bis zur gemeinsamen Materie, dem corpus mixtum, und
aus dieser wird dann das Lebewesen herausgeführt. Bei
diesem Prozeß ist der Himmel nur durch seinen Beweger
tätig, die Intelligenz; denn er selbst könnte zur
Hervorbringung eines Lebewesens nicht mitwirken, da er leblos
ist.612 — Unser Philosoph glaubt noch auf eine Stelle bei
Aristoteles in seinem Werke über die Pflanzen aufmerksam
machen zu müssen, die zu Mißverständnis führen könnte.

Aristoteles spricht nämlich von einer männlichen und
weiblichen Palme und ähnlich so von den übrigen Bäumen.
Die Erklärung liege darin, bemerkt Roger, daß männlich
und weiblich äquivoke Bedeutung haben, indem sie bald
zur Bezeichnung des betreffenden Geschlechts gebraucht
werden, bald für etwas, in dem die Eigentümlichkeiten des
einen oder anderen Geschlechts deutlicher zum Vorschein
kommen. In der ersteren Bedeutung kann man von jeder
Pflanze sagen, sie sei gleichzeitig männlich und weiblich,
in letzterer Hinsicht kann man eine Pflanze männlich, eine
andere weiblich nennen, je nachdem die Eigentümlichkeiten

des einen oder anderen Geschlechts mehr
entwickelt sind.613

5. Entstehung der Tiere.

Spärlicher noch als die Angaben über das Pflanzenleben

sind Bacons Äußerungen über das Entstehen der
Tiere. Es sind einige Bemerkungen, die er teils aus
Aristoteles, teils aus Avicenna entlehnt haben will, die
in ihren Büchern De animalibus dieses Thema behandeln.

612 Vgl. Ms. I, col. 79 d—80 b.
613 Ms. I. col. 80 b—80 c.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 225

Bei Erzeugung der Tiere werde zuerst das Herz
gebildet. In diesem entstehen dann unter Einwirkung des
Erzeugers Löcher (foramina), die zu Ausgangspunkten
(capita) der Nerven und Venen werden. Schließlich durchbohre

der erzeugende Samen den Rest des weiblichen
Samens und bilde die Venen und Nerven bis zum Gehirn
und zur Leber. Die Mediziner seien zwar nicht der
Ansicht, daß die Nerven vom Gehirn und die Venen von
der Leber ausgingen, aber Aristoteles und Avicenna hätten
es bewiesen und letzterer besonders gegen Galienus diese
Lehre verteidigt.

Sind auf diese Weise die Hauptglieder gebildet, so
werden, fährt Roger fort, die übrigen der Reihe nach
gebildet, bis die Erzeugung komplett ist. Ist somit der
Zweck erreicht, so wird der männliche Samen zum Geiste
(spiritus), während er bei der Pflanze, die aus ähnlichen
Teilen wie das Tier zusammengesetzt ist, zu etwas dem
Geiste ähnlichem wird, nämlich zu Dampf, der durch die
ganze Pflanze hindurch sich ausbreitet, um die Tätigkeiten
der Pflanzenseele auszuführen. Der Spiritus im Tiere ist
diesem Dampfe (vapor) ähnlich, geht vom Herzen aus
durch alle Teile des Lebewesens und lüftet das Herz stets
aus durch Zusammenziehen und Ausdehnen.614

Es ist wirklich wenig und von geringer Bedeutung, was
Bacon uns bisher über die Lebewesen berichtet hat.
Eingehender wird er sich nun mit der Generatio des
Menschen befassen.

(Schluß folgt.)

614 Ms. I, col. 80 c—81 a.


	Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen [Fortsetzung]

