Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Artikel: Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen
Anschauungen [Fortsetzung]

Autor: Hover, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

188 Roger Bacons Hylomorphlsmus

ROGER BACONS HYLOMORPHISMUS
ALS GRUNDLAGE SEINER PHILOSOPHISCHEN
ANSCHAUUNGEN.

(Fortsetzung von Bd. XXV, 8. 202—220, 277388, Bd. XXVI, S. 2—53)

Vox P. Dr. HUGO HOVER 8. O. Cisr.

D@

§ 7. Ursachen des Werdens.

Wir wirden das Werden der Dinge nicht vollstindig
dargestellt haben, wenn jener wichtige Faktor unerwihnt
bliebe, ohne den nichts hervorgebracht wird, wir meinen
die causa efficiens. In Verbindung hiermit werden wir
ein Wort {iber die Ursachen iiberhaupt hinzufiigen.

Zweierlei, sagt Roger Bacon, wird zur natiirlichen
Produktion verlangt, ein efficiens und die Materie, auf die
es wirkt. Das agens mulBl die Materie umgestalten, wie
das Feuer das Holz, und in dieser Weise ist jede Substanz
tiatig, sowie die 8 Akzidentien: Wirme, Kilte, Feuchtigkeit,
Trockenheit, Licht, Farbe, Geschmack, Geruch; iiber den
Ton herrscht noch Zweifel o0b.4%¢ Demgemill definiert
Bacon das agens oder efficiens als jenes, das ein anderes
umgestalten und sich &dhnlich machen kann.*87 Es wire
ganz verfehlt, wenn man die bewirkende Ursache, welche
die Tétigkeit hervorruft und das Materialprinzip umge-
staltet, als koinzidierend betrachten wiirde mit der Materie,*88
obwohl im fiibrigen ein und dasselbe Ding unter ver-

486 Duo igitur requiruntur ad productionen naturalem, scl. efficiens et
materia, in quam operatur. Agens enim, quod est efficiens, transmutat
materiam, ut ignis transmutat lignum . . . et sic est de omni substantia,
quia omnis substantia est activa et octo accidentia, scl. calor, frlgldum
humiditas, siccitas, lux, color, sapor, odor; de sono dubium est. Ms. I, col. 4 c.

487 Quod igitur transmutare potest aliud et facere sibi sunlle .
dicitur agens et efficiens. Ms. I, 1. c.

488 Virtus et vis et potentla et potestas et natura uno modo sunt a
parte efficientis considerandae, quod efficit actionem et transmutat prin-
cipium materiale in terminum generationis. . . . Sic enim efficiens et
materia nullo modo coincidunt. Ms. I, col. 21 d.



als Grundlage seiner philosophischen Auschauungen. 189

schiedenen Gesichtspunkten Materie und efficiens sein kann,
wie das Feuer auf das Holz einwirkt und es erwirmt, das
Wasser hingegen das Feuer 16scht.*s?

Roger bezeichnet es als Aufgabe der Metaphysik, den
EinfluBl der Agentien auf die Patientien vollig darzulegen.4??
Ans Unglaubliche grenzt in dieser Hinsicht der EinfluB,
den Bacon den Himmelskorpern inbezug auf alles irdische
Werden und Geschehen, besonders auch auf den Menschen,
zuschreibt.4?l Immer wieder dridngt sich dem Leser der
diesbezliglichen Texte in den Werken Bacons der Gedanke
auf, die menschliche Freiheit konne bei einem solchen
Einflufl nicht gut bestehen bleiben. Roger selbst scheint
diese Empfindung gehabt zu haben, weshalb er nicht miide
wird, zu wiederholen, dieser Einflul} geschehe ,salva
arbitrii libertate®.492

Das efficiens hat das Bestreben, sich das patiens
und die Materie dhnlich zu machen, so daBl keine Ver-
schiedenheit zwischen agens und patiens eintritt, ohne daB
eine Identitit vorhergegangen wire.*?® Der erste Effekt
eines agens ist daher stets, ein Ahnliches zu erzeugen, und
das ist die generatio univoca, wie das Licht wieder Licht
hervorbringt. Der zweite Effekt ist verschieden, wie
das Licht die Wéirme hervorbringt, und das ist die
generatio aequivoca, so genannt wegen der Verschiedenheit
zwischen Erzeuger und Erzeugtem.** Roger unterscheidet
drei Klassen von Agentien: die agentia mobilia, wie Geister,
Gestirne, Menschen, die agentia media, z. B. die Elemente,
und die agentia debilissima, z. B. Geruch, Geschmack,

489 Kt jdeo idem potest esse materia et efficiens respectu diversorum,
ut ignis agit in lignum et efficit calidum, et aqua extinguit ignem,
Ms. I, col. 4 c.

490 Metaphysica habet certificare ad plenum de influentia agentium in
patientia. Ms. I, col. 5 a.

491 Ausfiihrliches hieriiber bei L. Schneider, Roger Bacon. Eine
Monographie, Augsburg 1873, S. 89—98.

492 Vgl, z, B. Opus maius, Vol. I, p. 249; p. 266 und 267; p. 383.
Yol IL: p. BTL

493 Lfficiens autem intendit semper sibi assimilari patiens et materiam,
propter hoc enim agit; non enim potest diversitas creari nisi praecedente
identitate. Mas. I, col. 5 a.

49¢ Primus igitur effectus agentis est simile generare, ut lux facit
Incem, et haec generatio vocatur univoca, quia una natara simul salvatur
in generante et generato. Secundus effectus est diversus, ut lux facit
calorem, et haeec generatio vocatur aequivoca, propter diversitatem inter
generans et generatum. Ms., I, col. 5 a. Vgl. Opus maius, Vol. II,
p. 413—414.

13%



190 - Roger Bacons Hylomorphismus

Farbe. Von diesen kOnnen nur die mittleren Agentien
einen kompletten Effekt hervorbringen, der mit ihnen in
Natur und Namen iibereinstimmt; die Tétigkeit der iibrigen
beschrankt sich auf den inkompletten Effekt, d. h. die
Spezies. Diese Anordnung ist eine Folge der gottlichen
Ordnung und des allgemeinen Naturgesetzes, das auf das
Wohl der ganzen Welt hingeordnet ist.4?> Eine andere
Unterscheidung, welche die causa efficiens betrifft, die
per se und nicht per accidens tétig ist, ergibt sich aus
der Art und Weise, wie sie ihre Wirkung hervorbringt.
Unter diesem Gesichtspunkt gibt es eine doppelte causa
efficiens, Natur und Intellekt. Unter Intellekt, so fiihrt
unser Phllosoph niher aus, ist an dieser Stelle eine ver-
niinftige Substanz zu Verstehen die mit Uberlecrung des
Verstandes und Wahl des Wlllens handelt; eine solche
Ursache heiflit agens a proposito und ad placitum z. B.
der gottliche, englische und menschliche Intellekt. Jedes
agens dagegen, das ohne Uberlegung und Wahl handelt,
nennt man agens per naturam, weil es aus naturhchem
Instinkt handelt.*¢ Die Vernunf‘uge Substanz setzt jedoch
auch manche Handlungen ohne Uberlegung und Wahl des
Willens, weshalb sie mit Bezug auf diese ein agens per
naturam genannt wird. Derartige Handlungen konnen
wieder zweifacher Art sein, je nachdem sie ohne Appre-
hension und freiwilligen Appetitus ausgefiihrt werden, oder
in Verbindung mit diesen, aber ohne Uberlegung.**” Daher
sind die Werke, welche die Tiere hervorbringen, stets
natiirliche, moégen sie auch noch so sehr den von der

495 Kt ex ordinatione divina et ex lege naturae universalis, quae intendit
salutem totius mundi, . . . aceidit, quod substantiae quanto nobiliores sunt,
tanto magis arctantur ad speciei solius generationem, ut plus non faciant,
sicut spiritualia et celestia et ceterae res nobiles. Kt agentia debilissima
non possunt facere nisi speciem propter debilitatem suam, .. . ut odor,
sapor, color. . .. Agentia vero media, ut quatuor elementa et qualitates
eorum quatuor, possunt ultra species suas plus facere; nam generant eﬁ'ectus
completos. Ms. I, col. 6 c.

496 Duplex autem est causa efficiens per se operans et non per accidens,
scl. natura et intellectus. Intellectus autem hic vocatur substantia ratio-
nalis, quae operatur ex deliberatione rationis et electione voluntatis et
vocatur agens a proposito et ad placitum, sicut intellectus divinus, angelicus
et humanns., Omne autem agens sine deliberatione rationis et sine electione
voluntatis diciter agens per naturam, quia instinctu naturali agit. Ms. ,
col. 30 a.

497 Ms. I, col. 30a—30D.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 191

Vernunft ausgefiihrten Werken &hnlich sein; denn die
Tiere handeln nicht mit Uberlegung.:%s

Diese causa efficiens, von der bisher die Rede war,
bildet eine der vier ,beriithmten Ursachen® denen Bacon
noch ein besonderes Kapitel widmet.4%?

Die aristotelisch-scholastische Philosophie hat alle
Ursachen auf vier zuriickgefiihrt, die gleichsam das ganze
Sein eines Wesens erfassen. Betrachten wir ein geschaf-
fenes Ding nach seinem Ursprung, so wird ein aktives
Prinzip erfordert, dem es seine Existenz verdankt (causa
efficiens). Das agens setzt seine Titigkeit um eines
Zweckes willen, der die causa finalis bildet. In ihrer
inneren Konstitution schliefllich umfassen - die Dinge,
wenigstens die physischen, noch zwei Prinzipien, die
spezifische Form und die Materie, welche diese Form in sich
aufnimmt (causa formalis — causa materialis).?° . Unser
Philosoph hat diese Einteilung angenommen.’°' Von der
causa efficiens haben wir oben gesprochen. Die Materie
ist uns gleichfalls nicht mehr unbekannt; wir haben sie
uns stets als ein aktuales, wenn auch unvollkommenes
Kompositum zu denken. Roger verweist auf seine fritheren
Ausfiihrungen iiber die Materie und fiigt noch hinzu, daB
Materie nach Averroés hier in dreifachem Sinne zu nehmen
sei: compositione, wie die Steine in einem Haufen, alte-
ratione ist das Brot Materie des Blutes, compositione et
alteratione sind die Elemente Materie des Mixtum, in dem
sie gewissermaflen verbleiben, obwohl sie stark verindert
werden.’? Uber die Form und ihre Modi hat uns Bacon
auch schon an anderer Stelle belehrt., Der Zweck endlich,
die causa finalis, ist jenes, worauf ein vollkommenes Ding
in seinem Sein zuerst hingeordnet ist, wie der letzte Zweck
des Menschen die Seligkeit des anderen Lebens ist und in
diesem Leben die vollkommene Weisheit in Tugend und
Wissenschaft. Zweck der Tiere dagegen ist der Mensch,
da die Natur sie fiir dessen Gebrauch gemacht hat, wie
auch die leblosen Dinge; denn die Natur und die Kunst

498 Quicquid bruta agunt, faciunt naturaliter, quia non deliberant.
Ms. I, col. 30 d.

499 Capitulum primum: de divisione causae in quatuor modos famosos.
Ms. I, col, 33 d.

500 Vgl. Farges et Barbedette, Phllosophla scholastica, tom. It p. 342,

501 Sunt igitur quatuor causae principales et famosae scl. efficions et
materia et forma et finis. Ms. I, col. 38 d.

502 Ms, I, col. 33 d—34 a.



192 Roger Bacons Hylomorphismus

intendieren stets einen Zweck. Wihrend aber das intelli-
gente Wesen mitunter ein scheinbares Gut erstrebt, handelt
die Natur stets einférmig und zwar immer eines wahren
Gutes wegen, weil sie nicht iiberlegen, noch wéhlen kann;
der Grund hierfiir liegt tiefer.503

Unter diesen vier Ursachen besteht, wie Roger darlegt,
eine gewisse Rangordnung. Richten wir unser Augenmerk
auf die gegenseitige Abhéngigkeit der Ursachen vonein-
ander, so finden wir auch bei Bacon das Axiom bestitigt:
,Causae sunt sibi invicem causae.“ Der Zweck regt die
causa efficiens an und macht aus dem Tatlosen einen
Handelnden. Das efficiens seinerseits ist Ursache des
Zweckes, da es das ganze Ding hervorbringt und ihm die
Moglichkeit gibt, seinen Zweck zu erreichen. -— Diese
Abhéngigkeit ist jedenfalls sehr unklar ausgedriickt; der
finis ist nur insofern von dem efficiens abhéngig, als er
ohne diesen wirkungslos bleiben wiirde. — Die Form ist
Ursache der Materie und umgekehrt, weil die Form ohne
Materie nicht existieren kann und umgekehrt,?** und zwar
gilt das bei Roger schlechthin.

Abgesehen von diesem Abhingigkeitsverhiltnisse der
Ursachen untereinander, 148t sich noch eine Unterscheidung
der Wiirde nach machen. In diesem Falle ist der finis die
vornehmere aller Ursachen, denn alles ist auf das Ziel
hingerichtet. An zweiter Stelle kommt die causa efficiens,
die vor der Form und Materie den Vorrang hat, da sie
ihnen das Sein gibt; sie wandelt namlich die Materie in
das spezifische Sein um, das Form genannt wird. Was
das Verhiltnis von Materie und Form anbelangt, so iiber-
trifft die Form die Materie in dreifacher Hinsicht, wie
frither erwihnt wurde; einer akzidentellen Form gegen-

503 Finis autem est illud, ad quod res perfecta in esse primo ordinatur,
ut finis hominis ultimus est beatitudo alterius vitae, et in hae vita est
perfecta sapientia in virtute et scientia, quantum potest fieri in hac vita.
Finis autem brutorum et ;huiusmodi est homo. ... Sed intellectus
aliquando intendit bonum apparens, aliquando verum. . . . Natura autem,
quia non habet deliberationem nec electionem, habet uniformitatem in sua
electione vel intentione et ideo intendit semper bonum verum et non
apparens; causa tamen huius altior est. Ms. I, col. 34 a.

504 Upna causa est causa alterius. Finis enim per intentionem movet
efficiens et facit de non efficiente efficiens et de otioso agens. Et efficiens
est causa finis, quia facit totam rem dans ei posse consequendi finem
suum, et forma est causa materiae et e converso, (ut dicit Averroys, quia
forma non potest esse sine materia et e converso). Ms. I, col. 34 b. Das
in () Gesetzte ist nach Steele erginzt und fehlt in dem Cod. Maz.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen, 193

tiber hat jedoch die Materie den Vorzug, da die Substanz
vornehmer ist als das Akzidenz.5%

Um die Eigentiimlichkeit der Wirkungsweise dieser
Ursachen niher klarlegen zu kdnnen, glaubt Roger Bacon
acht Modi der Ursachen unterscheiden zu miissen, die er
im einzelnen behandelt. Wir werden nur das Notwendigste
hervorheben.

Zunichst ist die causa universalis und particularis
zu erwihnen; unter ersterer versteht Roger eine solche,
die mehrere partikulire Ursachen unter sich hat, durch
deren Vermittelung sie viele Wirkungen hervorbringt,
z. B. die causa prima, sodann die Intelligenzen, die Be-
weger der Sterne und schlieBlich die Himmelskorper.
Diese universellen Ursachen haben viel mehr Einflufl auf
das Verursachte als die partikuldren, weil sie aus eigener
Natur und per se titig sind. KEine partikulire Ursache
dagegen kann nur wirken, wenn sie die Kraft der univer-
sellen empfingt.508

Hierzu miissen wir bemerken, daBl der Unterschied
zwischen einer universellen und partikuliren Ursache nicht
immer nur darin seine Begriindung habe, dal die erstere
durch eigene Natur und per se, letztere aber nur sich
betitigen” konne, wenn sie von der universellen Ursache
beeinflullt werde. Héatte er damit die causa prima den causae
secundariae gegeniiberstellen wollen, so kOnnte man ihm
beistimmen. Da er aber hier unter causa universalis
auller Gott noch die Intelligenzen und Himmelskorper
versteht, so erweckt seine Ausdrucksweise den Anschein,
als ob alle partikulidren Ursachen nur causae instrumen-
tales seien. Der Unterschied der in Frage stehenden

505 Kt finis est nobilior causarum, quia omnia ordinantur in finem;
et efficiens est nobilius forma et materia, quia dat eis esse, transmutat
enim materiam in esse specificum, quod vocatur forma; et forma est
nobilius (!) materia in tribus modis praedictis, . . . sed in aliis modis non
oportet, nam materia respectu formae accidentalis est nobilius (!) quam
forma, quia substantia est nobilior accidente. Ms. I, col. 34 c.

508 Kst causa universalis, quae habet multas causas particulares sub
se et proprias et mediantibus illis facit effectus multos, ut causa prima
sive Deus est maxime universalis, et postea intelligentiae, motores stellarum,
et postea celestia corpora, quae habent causas particulares sub se et
proprias in istis inferioribus, . . . et omnis causa universalis et primaria
plus influit in causatum, quam causa secundaria et particularis, ut incipit
Liber de causis, quia causa universalis operatur ex sua natura et per se.
Causa autem particularis non potest operari, nisi recipiat virtutem causae
universalis. Ms. I, col. 34 c. und 34 d.



194 Roger Bacons Hylomorphismus

Ursachen beruht vielmehr darauf, daB die universelle
Ursache mehrere spezifisch verschiedene Wirkungen her-
vorrufen kann, z. B. die menschliche Seele, welche die
Tatigkeiten des vegetativen, sensitiven und intellektiven
Lebens ausiibt, die partikulire dagegen stets Wirkungen
derselben Spezies erzeugt, wie das Lebensprinzip einer
Pflanze. Das schliet aber nicht aus, daBl auch die parti-
kuldre Ursache eine causa per se sei. Darum auch diirfte
Roger im Irrtum sein, wenn er glaubt, die Einteilung in
universelle und partikuldre Ursachen sei gleichbedeutend
mit jener in entferntere und néhere, mittelbare und unmittel-
bare, gemeinsame und eigentiimliche Ursache;%°" nur das
letztere erscheint uns als zutreffend.

Eine weitere Unterscheidung macht Bacon zwischen
der Ursache per se und per accidens; jene ist durch ihre
eigene Natur auf ihre Wirkung hingeordnet, diese hin-
gegen begleitet die causa per se, z. B. die Arzneikunst im
Verstande des Arztes ist causa per se der Gesundheit des
Kranken, Sortes aber oder Mensch und alles derartige,
was dem Arzte inhériert, ist causa per accidens.’®

Eine letzte Unterscheidung, die, wie Roger bemerkt,
keine Schwierigkeit in sich schliefit, ist die in causa
simplex und composita, causa in actu und potentia. Der
Kiinstler ist causa simplex und zwar per se der Statue,
Poliklet oder Plato ist causa simplex, aber per accidens.
Wenn ich sage, der Kiinstler Poliklet, so habe ich eine
causa composita, Eine causa in actu ist jene, die gegen-
wirtig etwas verursacht, eine causa in potentia kann in
Zukunft einen Effekt hervorbringen.’®® Hieraus ergibt
sich noch eine Verschiedenheit zwischen dem agens uni-
versale und agens particulare. Wihrend letzteres aufhort,
tdtig zu sein, sobald die Wirkung hervorgebracht ist und

507 (Causa vero universalis et particularis dicuntur aliis nominibus
remota et propinqua, mediata et immediata, communis et propria. Ms. I,
col. 34 c.

508 Causa per se dicitur, quae ex sua propria natura ordinatur in
effectum, causa per accidens, quae non sic, sed quia concomitatur causam
per ge, ut medicus vel ars medicinae in mente medici est causa per se
sanitatis infirmi, et Sortes et homo et huiusmodi . .. sunt causa per
accidens, M. I, col. 356 d und 36 a.

800 Causa simplex per se statuae est artifex, causa simplex per accidens
est Policletus . . . ., sed artifex Policletus est agens compositum . . . .
Causa vero in actu est quod praesentialiter causat rem, causa in potentia,
quae de futuro potest causare; unde actus hic est praesentialitas, et potentia
sonat in futuritionem., Ms, 1, col. 36 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 195

diese fortdauert, wenn auch die Ursache nicht mehr existiert,
bleibt das agens universale mit seinem Effekt verbunden
und tibt solange seine Tatigkeit aus, als der Effekt besteht.51°

AnschlieBend an die causa per accidens, behandelt
unser Philosoph noch in einem lingeren Kapitel den casus
und die fortuna, indem er alles das als casuale bezeichnet,
was eintritt, ohne von dem natiirlichen Agens beabsichtigt
zu sein; fortuitum dagegen nennt er das, was sich ohne
Absicht eines Wesens ereignet, das mit Willen und Vorsatz
handelt.511

Es gehort nicht in die Grenzen unserer Arbeit, auf
diese Unterscheidung weiter einzugehen.

§ 8. Terminus der Erzeugung.

Materie und Form koénnen nicht fiir sich existieren,
sie miussen miteinander vereinigt sein und bilden in dieser
Vereinigung ein Drittes, das Kompositum.?'2 Obwohl unter
sich wesentlich verschieden, konnen Materie und Form
nicht per essentiam von dem Kompositum unterschieden
werden,®® d. h., so wollen wir erklidrend beifiigen, insofern
Materie und Form die konstitutiven Prinzipien der Sub-
stanz sind, kann zwischen ihnen und dem Kompositum
kein realer Unterschied aufgestellt werden.

Indem wir von der metaphysischen Betrachtung des
Kompositums absehen, die ganz analog derjenigen iiber
Materie und Form sich vollzieht, wenden wir dem Kom-
positum unsere Aufmerksamkeit zu, insofern es uns in der
physischen Ordnung als Resultat der Erzeugung ent-
gegentritt.

Roger Bacon stellt sich zunéchst die Frage, was denn
eigentlich erzeugt werde, das Kompositum oder die Form
allein. Eine Schwierigkeit, auf diese Frage zu antworten,
hilt er fiir ausgeschlossen, wenn man das Vorausgegangene

510 Sed agens particulare non manet in actu agens post esse rei. . . .
Sed agens naturale universale manet cum generato, ... et ideo agens
universale est semper causa in actu agens, si effectus suus est. Ms. I, col. 36b.

813 Quod praeter intentionem naturae agentis accidit, dicitur casuale,
et ideo eius causa est casus, Fortuitum est quod accidit praeter intentionem
agentis ex voluntate et proposito, . .. cuius causa est fortuna. Ms. L, col. 86 b,

512 Duo enim faciunt tertinm, unum est fundamentum et vilius, ut
materia, aliud est nobile, ut forma; et sic materia est aliud per essentiam
a forma. Ms. I, col. 4 c.

513 Sed materia et forma non possunt distingui a composito per
essentiam. Ms. I, col. 13 e.



196 Roger Bacons Hylomorphismus

in Erwiagung ziehe. In der Tat, durch stets engere Diffe-
renzen wird die allgemeine Materie bei Bacon immer mehr
bestimmt, bis sie schlieflich zur materia specialissima
geworden ist. Das Gleiche gilt von der Form. Da nun
die Natur stets eine ganz bestimmte Spezies hervorbringt,
so geht die Generatio iiber die spezifische Materie und
Form nicht hinaus. Es muB daher notwendig das Ziel
der Erzeugung das Kompositum sein, weil Materie und
Form sich gegenseitig entsprechen und zusammen das
Kompositum ausmachen.’* Bacon beruft sich fiir seine
Lehre auf Aristoteles, der die Generatio ebenfalls als eine
conversio totius in totum betrachte; und dieses totum
konne nur das Kompositum sein, nicht aber die Materie
oder Form allein.5!5

Ein anderer Grund ist folgender. Die Titigkeit des
Agens geht von dem Verbundenen, dem aus Materie und
Form Zusammengesetzten als solchem aus, wenn auch die
Form das Werkzeug dieser Titigkeit ist. Da nun der
Effekt dem Agens #hnlich ist, so mul} er zusammengesetzt
sein. Was erzeugt wird, sind also verschiedene Komposita
und nicht nur verschiedene Formen,51¢

Wenn Aristoteles und andere lehren, die Form sei das
Ziel der Erzeugung, so sei das nur antonomatisch zu
verstehen und mit Bezug auf die Materie, da die Form
einen vornehmeren Charakter als die Materie habe und

514 Si enim super materiam cuiuslibet generis addatur materia specifica
sicut super formam generis additur forma specifica, tunc cum natura
generat semper aliquam speciem specialissimam de potentia generis proximi
vel remoti, manifestum est, quod per generationem renovabitur materia
specifica, sicut forma. Krgo stabit generatio ad materiam specificam et
formam specificam. Sed haec duae naturae sunt facere compositum et
appropriantur sicut forma generalis et materia generalis, et adinvicem
correspondent. Quapropter terminus generationis est compositum ex materia
et forma renovatis. Ms. I, col. 77 a.

515 Ms, I, col. 77 a; vgl. col. 16 ¢.: compositum principaliter generatur,

816 Kt omnis actio est coniuncti, ut Aristoteles dieit 10 De anima,
Ergo actio agentis debetur coniuncto in quantum huiusmodi, licet forma
git instrumentum istius actionis, Sed effectus assimilatur agenti. Ergo
effectus productus per generationem erit per se compositus et non simplex.
Ms. I, col. 77 a. ... Et oportet, quod generata diversa sint composita
diversa et non formae tantum. Ms. I, col. 77 b. — Wir erinnern hier an
die bereits beriithrte Identitit der Wesenheit mit ihren Potenzen und die
daraus folgende substanzielle Tiatigkeit der Koérper. Die Konsequenzen
sind hier schon ersichtlich und machen sich besonders auf erkenntnis-
theoretischem Gebiete geltend. Vgl. diesbz. Opus maius, ed. Bridges, Vol.
II, p. 428; und P. Had. Hoffmans, Une théorie intuitioniste, p. 375—376.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 197

vorziiglich von der Natur intendiert sei. Das Kompo-
situm lbertreffe aber die Form, da es ja die Vorziige der
Materie und Form in sich schlieBe.

Uberhaupt diirfe man nie auBler acht lassen, daB eben
alles, was in der Potenz zu etwas anderem sei und von
ihm sein Komplement und aktuelles Sein erhalte, Materie
genannt werde, mége es nun ein inkomplettes Kompositum
oder Form oder Materie sein, geradeso wie alles Form
heiBe, was zu einem anderen hinzukomme und es vervoll-
stindige und mehr aktuelles Sein habe.517

Ohne die Voraussetzungen Bacons anzunehmen, kénnen
wir auf die Frage nach dem Terminus der Erzeugung mit
einer Unterscheidung antworten, die den scheinbaren Wider-
spruch bei Aristoteles besser aufklirt und zugleich die
Ausfiihrung unseres Autors kurz zusammenfalBt. Bezieht
sich die aufgeworfene Frage auf das Hauptziel, den
terminus principalis und adaequatus der Erzeugung, so
haben wir als solchen das Kompositum zu betrachten;
wird aber nach dem terminus formalis und inadaequatus
gefragt, so verstehen wir unter diesem die substanzielle
ot~

§ 9. Corruptio oder Untergang der Korper.

,aeneratio unius est corruptio alterius“, lautet ein
allgemeingiiltiger Satz, der Roger Bacon nicht unbekannt
war.51? Beide Begriffe: Entstehen und Vergehen sind so
eng miteinander verbunden, dall wir im Verlaufe unserer
Behandlung stets die corruptio miterwihnen mufBiten, wenn
wir von der generatio sprachen. Es mdgen hier nur noch
einige Bemerkungen iiber den Untergang an sich betrachtet
Platz finden.

Aristoteles bezeugt es, sagt unser Philosoph, und die
Philosophie bekennt es, daB alles, was erzeugbar ist und

517 Quod autem invenitur ab Aristotele et aliis, quod forma est finis
et terminus generationis, hoc intelligendum est antonomatice respectu
materiae propter nobilitatem formae, quia natura prineipaliter intendit
eam. Non tamen hoc intelligendum est respectu compositi, . . . quia
compositum habet totam nobilitatem formae et materiae. . . . Et ideo
dicendum . . ., quia forma et formale sumitur . .. ad omne illud quod
ultimo advenit et complet et habet magis de actu. . . . Omne enim quod
est in potentia ad aliud et completur per illud et recipit esse actuale per
illud, vocatur materiale, swa 31t compositum incompletum seu forma seu
pura materia. Ms. I, col

518 Vgl. S. Thomas Summa Theol. 1, q. 45. a. 8; q. 65, a. 4.

519 'V, z, B. Ms. I,col 17 ¢ u. 18 e.



198 Roger Bacons Hylomorphismus

erzeugt wird, bestimmt sei, zu vergehen, und wir selbst
erkennen dies durch die Erfahrung.520

Wie jede Erzeugung eine Materie voraussetzt, die
selbst nicht von der Natur hervorgebracht werden konnte,
sondern als im Anfang in den Sphiren der Elemente
geschaffen vorausgesetzt werden mubB, so ist es schliefilich
auch wieder die Materie, die bei dem Untergang des
Korpers bleibt; denn primum in generatione est ultimum
in corruptione.5?!

Die Corruptio hat aber nur statt bei den sublunarischen
Wesen, nicht jedoch bei den Himmelskérpern, die ingene-
rabel und inkorruptibel sind.>22

Alle stimmen darin iiberein, daf} jede Zerstérung durch
ein Entgegengesetztes geschehe, sagt Roger; doch miisse
man, um Schwierigkeiten, insbesondere beziiglich der
Corruptio der Species, zu vermeiden, mit Aristoteles eine
zweifache Corruptio unterscheiden: eine, die durch ein
Kontrarium hervorgerufen werde, und eine andere, die
in dem Defekt des an sich schwachen Dinges seinen Grund
habe. Die Spezies z. B. kann sich wegen ihrer Debilitit
nicht im Sein erhalten, und darum geht sie unter.%?2 Der
Anfang der Zerstérung liegt eigentlich schon darin, daB
die Spezies eines Agens, der inkomplette Effekt desselben,
in- einem anderen Wesen entsteht; denn obwohl die Ver-
dnderung, die durch die Spezies eintritt, zur Vervoll-
kommnung dient und darum jede Kreatur mit natiirlichem
Verlangen nach der Spezies eines anderen strebt, so tritt
doch die Corruptio des Ganzen und des Teiles ein, sobald
der Effekt komplett wird, also etwas iiber die Spezies hinaus
erzeugt wird.>?

Es 148t sich noch ein Unterschied zwischen einer
Corruptio per se und per accidens anfiihren, wie aus
einem Beispiel erhellen wird, das Bacon uns vorlegt.

520 Omne enim generabile vel quod generatur, natum est corrumpi,
sicut Aristoteles testatur et philosophia confitetur. Idem nos videmus per
experientiam. Opus maijus, ed. Bridges, Vol. II, p. 544.

521 Qpus tertium, c. 44. ed. Brewer, p. 160.

522 In celestibus non aceidit generatio nec corruptio. Ms. I, col. 17 b,

528 Tpse (Aristoteles) tertio Coeli et Mundi dicit corruptionem duplicem
esse, unam per contrarium, aliam per defectum rei debilis in se. Opus
maius, Vol. II, p. 544.

52¢ Omnis creatura desiderat naturali desiderio speciem alterius, propter
quod alteratio per speciem non est in corruptionem, sed in salutem ot per-
fectionem, sicut Aristoteles docet 20 De anima. Sed quicquid ultra speciem
generatur, inducit corruptionem totius et partis. Ms. I, col. 6 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 199

Die spezifische Natur der Luft entbehrt an und fur
sich der Verdiinnung oder anderer Eigenschaften, die das
Licht ihr zuftihrt. Hat das Licht diese ihre entgegen-
gesetzten Dispositionen in der Luft hervorgebracht, so
gewinnt letztere doch nach und nach wieder die Oberhand
iiber dieselben und zerstort sie. Die Corruptio der Spezies
des Lichtes wird also dadurch bewirkt, daBl die Luft
bestrebt ist, ihre spezifische Natur wiederherzustellen, und
das nennt man corruptio per accidens,??> woraus ersichtlich
ist, was man unter einer corruptio per se zu verstehen hat.

Man konnte schlieBlich aus einer Stelle bei Bacon
vermuten, er habe sich das Vergehen eines Wesens in
analoger Weise vorgestellt, wie sein Entstehen. Beim
Entstehen werden immer weitere und bestimmtere Diffe-
renzen zum Materialprinzip und zur Form hinzugefiigt,
und dementsprechend hitte man sich das Vergehen so
vorzustellen, daBl eine Differenz nach der anderen, von
der letzten angefangen, schwinde, bis das ganze Wesen
zerstort sei. Roger sagt nédmlich, die fritheren genera
blieben linger in der verganglichen Spezies, als die
spiateren, z. B. wenn ein Mensch sterbe, so bleibe noch
linger zuriick die Natur der Substanz, des Korpers, des
Gemischten und des Lebewesens.’?® Is wire das die
Konsequenz seines Hylomorphismus und wiirde die bis zu
einer gewissen Grenze berechtigte forma cadaverica doch
etwas zu weit ausdehnen. Anderseits zeigte diese Anschau-
ung wieder klar, wie bei unserem Philosophen das Be-
streben vorherrscht, das Subjektive zu objektivieren, d.h.
die logische und ontologische Ordnung zu vermengen.

Kap. IIL
Entstehung der verschiedenen Naturdinge.

Bevor wir nun auf die Entstehung der verschiedenen
Korper nidher eingehen, die den Terminus der Erzeugung
bilden, und dadurch Gelegenheit erhalten, die praktische
Anwendung der Lehre Bacons iiber Materie und Form zu
beobachten, wollen wir zunfchst einige allgemeine Bemer-

826 Qpus maius. Vol. 1I, p. 544—>545.

526 Priora genera remanent diutius in specie corruptibili quam posteria,
ut in homine quando moritur, remanet diutius natura substantiae et corporis
et mixti et animalis natura. Ms. I, col. 35 b.



200 Roger Bacons Hylomorphismus

kungen vorausschicken, die auf jede beliebige Generatio
bezugnehmen; Roger Bacon redet von ihnen besonders im
4. Teile der Communia Naturalium.

1. Allgemeine Bemerkungen.

Die Erzeugung ist eine Art Bewegung, ein Ubergang
aus der Potenz zum Akt, von einem Nicht-Sein zum Sein.
Die Schwierigkeit liegt nun darin, ob dieser Ubergang
plotzlich oder nach und nach vor sich gehe.

Zunédchst mufl hier eine gewisse Alteratio ausge-
schlossen werden, sagt Bacon, die angeblich dem Eintritt
des Terminus der Erzeugung vorausgehen soll. Da der
terminus a quo und ad quem beide substanzieller Natur
sind, so missen die Zwischenstufen ebenfalls etwas Sub-
stanzielles sein. Mithin hat die Alteratio bei diesem Uber-
gang keinen Platz, da diese nur zu den Akzidentien in
Beziehung steht.5?7

Wiirden ferner nur akzidentelle Dispositionen zum
ersten Grad der materiellen Essenz hinzugefiigt, und ist
anderseits das Erzeugte eine Zusammensetzung aus dem
ersten und letzten Grad, so konnte man fiiglich fragen:
wo bleiben denn die akzidentellen Zwischenstufen? Ent-
weder werden sie zu nichts, und das wire inkonvenient,
oder aber das Erzeugte setzt sich aus dem ersten und
letzten Grad zusammen, m. a. W. eine Substanz wird aus
einer Substanz und einem Akzidenz. Wenn z. B. aus
Wasser Feuer wird, so kann der Grad zwischen der Potenz
der Materie und dem Hervorgang der substanzialen Form
kein Akzidenz, beispielsweise die Wirme sein; denn ein
Akzidenz wird nur durch die Erneuerung seines Trigers
selbst erneuert, und das Subjekt geht dem Akzidenz
voraus. Da nun Tréger der Wirme die Substanz des
Feuers ist, so wiirde der Natur nach wenigstens friher
das Feuer auftreten als die Wirme, also die Erzeugung

527 Primo tamen oportet excludere alterationem quandam quae hic
fingitur ante ultimum exitum termini generationis, Cum vero natura
substantialis incompleta promovetur, ut compleatur, decurrit haec trans-
mutatio eius a gradu incompleto ad gradum completum. Sed isti duo gradus
extremi sunt eiusdem generis scl. quia sunt substantiales et de rei sub-
stantia. Ergo si qui sunt medii gradus, erunt similiter substantiales. . ..
Ergo nullum accidens cadit in medio inter haec extrema. Sed alteratio
non est nisi inter accidentia. Krgo nulla est nisi alteratio intercepta.
Ms. I, col. 69 d.



ale Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 201

des Feuers aus Wasser sich vollziehen, bevor eine Alteratio
statthaben koOnnte.528 \

Die Alteratio geschieht stets von Subjekt zu Subjekt,
z. B. von weill in schwarz, sagt Roger, der terminus a
quo bei der Generatio ist aber ein non-ens, ein der Moglich-
keit nach Seiendes, das in Akt iibergehen soll. Die Erzeu-
gung einer Substanz nennt man daher generatio simplex
oder simpliciter, wihrend die Erzeugung eines Akzidenz
nur generatio secundum quid genannt wird. Darum sind
denn auch alle Dispositionen oder Stufen zwischen der
Potenz der Materie und ihrem letzten Akt substanzielle
Grade.5??

Wir geben zu, daBl die Materie durch gewisse Dispo-
sitionen zur Aufnahme der Form vorbereitet werden muf,
aber wir glauben doch, dafi der Vorgang in ganz anderer
Weise sich abspielt, als Bacon uns denselben soeben
geschildert hat. Seine Erklirung hingt natiirlich mit
seinem Begriff von der ersten Materie zusammen, sowie
mit dem was wir ilber die intensio und remissio der
substanzialen Form berichtet haben.’3® Soll z. B. ein
Stiick Holz in Feuer umgewandelt werden, so gehen dem
Eintreten der neuen substanzialen Form gewisse Vorbe-
reitungen voraus: das Holz wird ausgetrocknet, immer
stirker erwidrmt und fingt Feuer, wenn die Wéarme einen
bestimmten Grad erreicht hat, und der Rest nach der
Verbrennung ist Asche. Eine Schwierigkeit bei diesem
Prozel} bildet die Erklirung, inwiefern die ultima dispositio,

528 Ttem si dispositiones accidentales adderentur super primum gradum
essentiae materialis, substantiale promovendum continue in ultimum gradum
substantialem et res generata componitur ex primo gradn et ultimo, quaero
de istis mediis gradibus accidentabilus; aut cedunt in nihil, quod est incon-
veniens, aut componitur generatum ex eis cum primo gradu et ultimo, et
ita fleret substantia ex substantia et acecidente. Ms. I, col. 69 d. . . .
accidens non renovatur nisi per renovationem sui subiecti. . . . (Quare
substantia ignis praecedet natura saltem caliditatem et omne accidens ignis.
Et ideo generatio praecedet alterationem per naturam, siibiesset alteratio.
Ms. I, col. 70 a. — Hier haben wir wohl eine Andeutung, daB Substanz
und Akzidenz nicht real verschieden sind.

529 Sed terminus generationis a quo non est ens et ideo non est a
subiecto in subiectum, Sed alteratio est a subiecto in subiectum, ut ab
albo in nigrum . .. et propter hoc dicendum est, quod nulla est hic
alteratio, . . . Et ideo est ibi generatio substantiae, quae vocatur generatio
simplex vel simpliciter, et generatio accidentis quae vocatur secundum quid.
Unde omnes dispositiones inter potentiam materiae et ultimum actum sunt
gradus substantiales et nulla accidentalis. Ms. I, col. 70 a.

830 Vgl, Bd. XXV, 8. 368 ff.



202 Roger Bacons Hylomorphismus

d. h. die Akzidentien, die im Augenblick des Eintretens
der substanzialen Form im Korper vorhanden sind, zur
Erzeugung mitwirken. Um bei unserm Beispiel zu bleiben,
kénnen wir sagen, daBl ein hoherer Warmegrad die niederen
in sich enthilt, der hdchste alle anderen, und dieser hochste
fallt mit der substanzialen Form zusammen und ist ander-
seits wieder ein Akzidenz des neuen Kompositums, da eben
die substanziale Form und der hoéchste Grad der Wirme,
die ultima dispositio, gleichzeitig auftreten. Diese letzte
Disposition wird in dem vorhandenen Korper durch fort-
gesetzte Alteratio seiner Eigenschaften bewirkt, so daf
mithin die Alteratio der Generatio vorausgeht.53!

Roger Bacon zeigt hier wieder deutlich, wie bei seiner
Lehre iiber Materie und Form, daBl er die logische und
ontologische Ordnung nicht zu unterscheiden vermag.
Gegen ihn konnen wir abermals die Worte geltend machen,
die der hl. Thomas dem jiidischen Philosophen Avicebron
entgegenhidlt: supponit quod quaecumque distinguuntur
secundum intellectum, sint etiam in rebus distincta.53?

Roger bleibt sich daher konsequent, wenn er behauptet,
die substanziale Form werde nicht in instanti, sondern
successive hervorgebracht; es mufBl ja eine Reihe sub-
stanzieller Grade zur ersten Stufe hinzukommen, bis die
letzte Stufe, das Komplementum erreicht ist, und diese
Entwicklung bedarf der Zeit. — Es miisse doch auch ein
Unterschied zwischen einer unendlichen und endlichen
Kraft anerkannt werden, meint Bacon, der eben darin liege,
daBl erstere etwas in instanti hervorbringe, jene aber dies
nicht vermoge.333

Wenn wir sagen, die substanzielle Form werde in
instanti hervorgebracht, so teilen wir damit den natiir-
lichen Agentien keine unendliche Kraft zu, denn wir ver-
langen, dall der Generatio die Alteratio vorausgehe, an die
Gott nicht gebunden ist. Die substanzielle Form ist
einfach und kann nicht nach und nach entstehen.

33t Vgl. Mielle, De substantiae corporalis vi et ratione, p. 167 ff.

832 Summa Theol. 1. g. 50. a. 2.

833 Kt concluditur ex dictis, quod ipsa (sel. generatio) fit successive.. ..
Si enim hic exitus currat super gradus intensionis naturae substantialis,
quorum quilibet ad alium additur, oportet quod sit successio in hoc exitu
et tempus... proprium est infinitae virtutis agerein instanti. Et ideo, si
virtus finita ageret in instanti, essent aequales et haberent saltem com-
parationem, quod est impossibile. Sed natura agens est virtus finita. Ergo
non producit formam substantialem in instanti, Ms. I, col. 71 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschanungen, 203

Nach dem Vorausgegangenen finden wir es erklérlich,
wenn Bacon zu zeigen sucht, daB} die Erzeugung ein motus
sei und keine mutatio, Er ist sich bewuBt, daBl Aristoteles
an verschiedenen Stellen die generatio als eine mutatio
hinstellt.>3¢ Unser Philosoph sucht sich mit einer Unter-
scheidung zu helfen. Einmal versteht man unter Bewe-
gung jede successive Umwandlung, sagt Bacon; es ist dies
die Bewegung im strengsten Sinne. Dann gebraucht man
aber auch die Bezeichnung Bewegung fiir jene Umwandlung,
die mit der Veridnderung identisch ist. Diese mulB natiir-
lich von der generatio ausgeschlossen werden. Der Bewe-
gung im ersten Sinne genommen steht die mutatio gegen-
iiber, die im Augenblick geschieht; der an zweiter Stelle
angefithrten ist die successive Umwandlung entgegen-
gestellt.535

Der Einwand, die Erzeugung sei eine Umwandlung
von einem kontradiktorischen Gegensatz in einen anderen,
ein Mittelglied also ausgeschlossen, sei nicht stichhaltig;
denn das ens in potentia sei nur relativ ein non-ens, in
Wirklichkeit aber miisse man von beiden Extremen der
Erzeugung sagen, dall sie entia seien und unter ein und
dasselbe Extrem der Kontradiktion fallen. Da aber zwischen
dem Inkompletten und Kompletten viele Stufen seien, so
vollziehe sich die Erzeugung successiv. Und wie bei der
ortlichen Bewegung der Grund der Bewegung in der Teil-
barkeit des Spatiums zu suchen sei, so bei der alteratio
in der Teilbarkeit der akzidentellen und bel der generatio
in der Teilbarkeit der substanziellen Form.%s5

3¢ z. B, VIII. Nat. Auscult., ¢. 7; I De generat. et corrupt. e. 4. u. c. b.

535 Dicendum est quod motus sumitur dupliciter: uno modo pro omni
transmutatione successiva, . . ., est propriissime motus. . .. Sed in 50
Physic. aliter accipitur motus et aequivoce scl. pro transmutatione quae
est a subiecto in subiectum, . .. ut in alteratione ab albo in nigrum
fit . . . Sed mutatio opposita primo motui est in instanti, nullam habens
successionem, sicut ille motus; sed mutatio opposita secundo motui est
successiva, et ideo non est illa mutatio in instanti, sed in tempore; et haec
mutatio est generatio vel corruptio. Ms. I, col. 71 a—71 b.

536 Sji dicitur quod generatio est mutatio a contradictorio in contra-
dictorium et inter contradictoria non est medium, . . . dicendum quod ens
in potentia, quod vocatur non ens respectu entis in actu specifio, non est
purum extremum contradictionis. . . . Et ideo utrumque extremum gene-
rationis est vere ens et cadunt sub uno extremo contradietionis ... motum
simpliciter non facit resistentia, sed spatii divisibilitas in motu locali vel
magnitudo in augmento et diminutione et formae accidentalis divisibilitas
in alteratione et substantialis in generatione et corruptione. Ms. I,
col. 71 b—71 c.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVIL 14



204 Roger Bacons Hylomorphismus

Es konnte nun jemand eine gewichtige Einwendung
machen, indem er die Autoritdt des von Bacon hochge-
schitzten Avicenna gegen das soeben Gesagte ins Feld
fihren wiirde. Dieser arabische Philosoph lehrt nimlich
in seiner Physik, die Substanz werde ploétzlich zerstort
und erzeugt, ein motus oder eine successio sei dabei
ausgeschlossen, noch lasse die Substanz ein mehr oder
weniger zu.

Diese Schwierigkeit macht Roger nicht viel Sorge;
man mulBl nur etwas mit den Schriften des Avicenna vertraut
sein, entgegnet er, so ist die Losung bald gefunden. Wie
aus dem Prolog des Buches Sufficientia, zu dem auch die
Physik gehort, hervorgeht, tritt Avicenna in diesem Werke
nur als Rezitator der Ansichten anderer auf, die man
daher nicht ihm selbst zuschreiben darf, wihrend er in
dem Buche der Dependenzen und vor allem in seiner
Philosophia orientalis die reine philosophische Wahrheit
vortrage. Es 1st darum gar nicht zu verwundern, wenn
in jenen erstgenannten Schriften manche Unrichtigkeiten
enthalten sind.®%7

Es sei hier zundchst bemerkt, dafl man die Erzeugung
sehr gut als eine Species der Bewegung auffassen kann,
insofern man unter motus ganz allgemein den Ubergang
von der Potenz zum Akt versteht, von einem Zustand in
einen anderen. Als motus im strengsten Sinne gilt fiir
uns die Ortliche Bewegung.’3® Aus den Beweisen Bacons
konnte man sich die Ansicht bilden, als habe er den Stiel
umgekehrt, die alteratio gehe nach ihm in instanti, die
generatio dagegen successiv vor sich, was uns nicht ein-
leuchten will.

-

587 8i vero dicatur quod Avicenna dicit 3° Physie. quod substantia
corrumpitur et generatur subito, et quod non est motus nec successio in
ea et nec suscipit magis nee minus, et hoc nititur declarare; dicendum
quod in prologo Libri Sufficientiae, qui est de omnibus partibus Philosophiae,
cuius Liber Phisicorum est una pars, dicit quod in isto Libro Sufficientiae
sequitur opiniones aliorum per totum et non est secundum eius sententiam.
Et ideo non est mirum, si aliqua falsa contineantur. Ms. I, col. 71 d. . ..
Et ideo non debent Avicennae ascribi quae recitantur in Libro Sufficientiae,
quia recitator est ibi sententiarum Philosophiae vulgatarum absque eo quod
determinet in eo quid sit tenendum et quid non, quod in Libro Depen-
dentium fecit et maxime in Philosophia orientali, ubi puram Philosophiae
veritatem determinavit. Ms. I, col. 72 a.

538 Kol xvplog Ot xveloc3al Qousy WUOVOY TO XIVOVUEVOY TV XOTO
tomoy xivyow. VIIL Nat. Auscult. c. 9. Did. Bd. I 364, 17.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 205

Wiahrend wir ferner das Werden in der Natur durch
Gegensitze erklidren, indem die Form der Materie durch
eine andere aufgehoben und ersetzt wird, stellt sich bei
Bacon die Sache anders dar, weil die Materie bereits ein
aktuelles Kompositum ist und in sich, unabhéngig von der
Form, ihre spezifischen Unterschiede hat und {iberhaupt
nicht von der Form das esse simpliciter erhilt. — Die
Bemerkung iiber Avicenna scheint uns sehr subjektiv zu
sein; wenn auch Avicenna in dem Prolog des genannten
Werkes sagt, er trete als Rezitator der Ansichten anderer
auf, so ist diese AuBlerung doch nur cum grano salis
hinzunehmen.

Nun folgt noch eine moglichst breit getretene Erdrte-
rung: de mensura ultimi esse termini a quo.?*® Wir werden
ganz kurz andeuten, was unter diesem Titel behandelt
wird, da wir der Frage wenig Bedeutung beimessen,
nachdem wir im Vorausgegangenen die Ansicht Bacons
iiber die successive Erzeugung hinreichend kennen gelernt
haben.

Drei Ansichten werden von Bacon namentlich aufge-
fiihrt, die in verschiedener Weise auf die Frage antworten,
ob die finalis generatio und finalis corruptio in einem
Augenblick gleichzeitig vorhanden seien oder eine zeitliche
Dauer fiir ihr Eintreten anzunehmen sei.

Eine Ansicht erklirt den Vorgang folgendermalen.
Jener Augenblick, der gleichsam die Grenze der Zeitdauer
bildet fiir die Erzeugung des terminus ad quem und die
Zerstorung des terminus a quo, bezeichnet zugleich das
letzte Sein des terminus a quo, weil er die Grenze der
vergangenen Zeit ist, so daB also die finalis corruptio der
alten Form und die vollstindige Erzeugung der neuen
gleichzeitig sind, mithin die Materie in dem gleichen
Instanz beide Formen hiatte.540

39 Capitulum quartum. De mensura ultimi esse termini a quo.
Ms. I, col. 72 b.

540 Una dicebat quod in instanti, quod est finis temporis mensurantis
generationem termini ad quem et corruptionem termini a quo, sit ultimum
esse ipsius termini a quo, in quantum est finis praeteriti temporis dicti.
Et cum idem instans sit principium alterius temporis, quod habet continuare
esse termini ad quem, dicit haec opinio quod in eodem illo instanti fit finalis
corruptio termini a quo et completa generatio termini ad quem, in quantum
illud instans est principium temporis sequentis, et ita potest mobile seu
materia generationis et corruptionis esse simul in eodem instanti sub utroque
termino. Ms. 1, col. 72 b—72 c.

14%*



206 Roger Bacons Hylomorphismus

Diese Losung weist Bacon zuriick, weil sie mit dem
Prinzip des Widerspruchs unvereinbar sei.

Die zweite Ansicht, die Bacon zu der seinigen macht,
findet eine eingehende Behandlung, indem die Zerstérung
und Erzeugung getrennt behandelt werden. Wir kénnen
die ganze Untersuchung in zwei Sitze zusammenfassen.
Zunichst ist es klar, sagt Bacon, daBl die endliche Zer-
storung des terminus a quo am KEnde der Zeit statthat,
welche die successive Korruption selbst mifBt, so daB es
keinen Augenblick gibt, von dem man sagen konnte, das
sei der letzte des terminus a quo, sondern wir haben nur
einen Teil der Zeitdauer der ganzen Korruption. Desgleichen
vollzieht sich die successive Erzeugung des terminus ad
quem in der Zeit, und das Ende der generatio ist auch
das Ende dieser Zeitdauer, wo das vollstindige Hervor-
gehen des terminus ad quem erfolgt.54t Wihrend also
die Zerstorung successiv verliauft, findet gleichzeitig nach
und nach die ‘Erzeugung statt, so daB ebenso schnell als
ein Teil des terminus a quo zerstort wird, ein Teil des
terminus ad quem erzeugt wird. Waiahrend daher die
Materie auf dem Wege der Zerstorung den terminus a
quo verliert, erhilt sie zugleich den terminus ad quem.34?
Diese beiden &uflersten Punkte sind gleichzeitig, aber
nicht in demselben Instanz, sondern in dem kleinsten
Zeitteilchen, das auf natlirliche Weise erfafit werden
kann.%43

Wie die Begriindung dieser zweiten Ansicht der ersten
den Boden entzieht, so 14Bt sie von vornherein die dritte
Ansicht als unhaltbar erscheinen, welche zwei verschiedene

se1 Kt ita patet primum quod suppositum est, scl. quod corruptio finalis
termini a quo est in fine temporis mensurantis corruptionem ipsam succes-
sivam, ut non contingat dare aliguod instans in quo contingat dicere,
nunc ultimo est terminus a quo, sed solum aliqua pars temporis mensu-
rantis totam corruptionem. Secunda veritas istius positionis est quod
generatio successiva termini ad quem est in a tempore et finis generationis
est in fine temporis, scl. in ¢, ita quodin instanti ¢ generatum est, et fit
ultimus exitus et completus in esse termini ad quem. Ms. I, col. 73 c.

542 Ergo quam cito aliquid termini a quo corrumpitur, tam cito aliquid
termini ad quem generatur, et sic de singulis partibus eorum. .. Quapropter
materia, dum amittit per viam corruptionis terminum a quo, simul recipit
terminum ad quemn. Ms. I, col. 73 d.

543 Bt ista duo sen ultima seu prima, ut expositum est, sunt simul,
sed non in eodem instanti, sed parte temporis minima quae potest aceipi
secundum naturam. Ms. I, col. 75 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 207

Instanzen annimmt, die der Existenz des terminus a quo
und ad quem entsprechen sollen.%*4

Diese Ausfiihrung, die groBe Ahnlichkeit mit der Zeit-
bestimmung bei TFortpflanzung der Spezies aufweist,545
hat nach Roger grofie Bedeutung bei theologischen Fragen,
z. B. bei der Transsubstantiatio, der Bewegung und dem
Fall der Engel, der Rechtfertigung des Siinders.’*® —
Einer Kritik halten wir uns hier fiir {iberhoben.

Wir kennen bereits die universellen Prinzipien des
Werdens und haben einige Bemerkungen Roger Bacons
iiber die Erzeugung der Einzeldinge im allgemeinen ver-
nommen. Wir werden uns nun niher mit den verschiedenen
Arten der generatio beschaftigen, mit der Entstehung der
Elemente, des gemischten Korpers, der Pflanzen, Tiere
und Menschen.

2. Entstehung der Elemente.

Die geschaffene Welt hat die Gestalt einer Kugel,
damit von allen Seiten die Krifte der Himmel nach dem
Zentrum hin zusammenstromen konnen. Dieses Zentrum
ist die Erde, der locus mixtionis et generationis et corrup-
tionis. Bel den siderischen Wesen hat die Erzeugung und
Zerstorung nicht statt.’*” Jede Erzeugung setzt bereits
eine korperliche Materie voraus; denn weder aus nichts,
noch aus der korperlichen Substanz im allgemeinen kann
eine Erzeugung stattfinden; und der Ausgangspunkt der
Erzeugung ist die substantia corporea non celestis, die
dem Element, dem gemischten Koérper und {iberhaupt allen
erzeugbaren Dingen als gemeinsame Grundlage dient.
Diese Substanz wird vorausgesetzt, sie kann nicht selbst
wieder hervorgebracht sein, sondern wurde im Anfang

544 Si jgitur omnia praedicta sunt vera, tunc tertia positio principalis
in exitu rerum in esse, quae scl. ponit duo instantia diversa respondentia
existentiis terminorum a quo et ad quem, xon potest stare. Ms. I, col. 76 b.

55 Vgl. Opus maius, ed. Bridges, Vol. II, p. 525 ff.

546 Ms. I, col. 76 d.

547 Sphaericae figurae esse debet (mundus), ut undique e partibus
sphaerae confluant virtutes coelorum in centrum huius sphaerae quod est
locus generationis. Et haec est terra, quae est locus mixtionis et
generationis et corruptionis. Et ideo superiora, ut coelestia, sunt
ingenerabilia et incorruptibilia secundum ordinem universi, et quia continuant
generationem et corruptionem in his inferioribus. Opus maius, ed.
Bridges, Vol. II, p. 450.



208 Roger Bacons Hylomorphismus

geschaffen in sphaeris elementorum,8 d. h. diese Materie,
die er auch materia omnino prima nennt,?4® ist unter
der elementaren Form erschaffen worden mit der Moglich-
keit, in eine gemischte Natur i{iberzugehen.55°

Die erste Art der Erzeugung ist die generatio
simplex, unter der man sich das Entstehen der Elemente
zu denken hat, und zwar kann ein Element entweder aus
einem anderen oder aus einem Gemischten entstehen. Diesen
Ubergang eines Elementes in ein anderes, der von der
heutigen Chemie abgelehnt wird, sucht Bacon zu erkliren
und zu beweisen. Nehmen wir z. B. zwei Elemente, Feuer
und Wasser. Beiden liegt eine gemeinsame Materie zugrunde,
die stets als die eine oder andere Spezies existiert. Existiert
sie als Wasser, so ist ihr Appetitus nicht gestillt, sie
verlangt nach einer neuen Spezies. Wirkt daher ein Agens,
das Feuer =z B, auf das Wasser ein, indem es dessen
spezifische Natur bis zu jener Materie aufhebt, die dem
Feuer und Wasser gemeinsam ist, so wird es aus deren
Potenz die spezifische Natur des Feuers hervorbringen,
da eben ihre Essenz in der Moglichkeit zu zwei kontriren
Gegensitzen ist, zu Wasser und Feuer. In dieser Weise
ist jedes beliebige Element in der Potenz zu jedem
beliebigen anderen.%%!

Die 4 Elemente: Wasser, Feuer, Erde und Luft kommen
darin iiberein, dalB sie Elementarkorper sind; auBerdem
haben Erde und Wasser gemeinsam, dalBl sie schwere, Luft
und Feuer, dafl sie leichte Korper sind, aber das unmittel-
bar Gemeinsame ist die Materie.?52

Das Agens nun, das eine derartige Umwandlung eines

88 Nam in omni generatione supponit (natura) materiam corporalem,
quia nec ex nihilo fit generatio, nec ex substantia incorporea, nec etiam
ex substantia corporea in universali et absolute. . . . Sed incipit generatio
a substantia corporea non coelesti, quae est communis elemento et mixto
et omnibus generabilibus; et hane supponit pro radice, nec potest haec
produci per naturam, sed fuit creata a principio in sphaeris elementorum.
Opus tert., ¢, 44, ed. Brewer, p. 159—160.

549 Haec enim materia omnino prima non subicitur immediate nisi
respectu- elementi et mixti. Ms. I, col. 22 ¢—22 d.

550 Materia naturalis est in potentia ad materiam elementarem et
mixtam. Sed elementarem habet in principio a creatione et est in potentia
ad naturam mixti, Ms, I, col. 19 b.

551 Ms. I, col. 77 ¢—77 d. (Fiir den ausfiihrlichen Text der Stellen,
die sich auf den Teil des Ms. col. 69 ¢—90 b beziehen, verweisen wir auf
Bd. XXV, S. 277—314); vgl. col. 6 ¢; Opus minus, ed. Brewer, p. 362.

862 Ms. I, col. 77 d.



als Grundlage seiner phllosophlschen Anschauungen 209

Elementes in ein anderes herbeifithre, konne entweder
selbst ein Element, oder aber eine Kraft des Himmels sein,
wie die Erfahrung lehre.’’® Damit also Koérper gegen-
seitig aufeinander einwirken und sich umwandeln kénnen,
wird verlangt, daBl das Agens und Patiens in der Materie
iibereinkommen, zwischen ihren substanzialen Formen
jedoch ein kontrarer Gegensatz obwalte. So rufe die
substanziale Form des Feuers ihre substanziale Spezies
in der Erde oder im Holz hervor, indem sie die ihr
entgegenstehende substanziale Form der Erde oder des
Holzes zerstore. Auf diese Weise entstehe ein Element
aus dem anderen, das Mixtum aus dem Elemente und
umgekehrt.’5* Obwohl also Aristoteles in der Logik richtig
sage, es gebe kein Kontrarium der Substanz, so bemerke
er doch eben so richtig am Ende De Generatione, eine
Substanz sei der anderen kontridr entgegengesetzt,’55 mit
Riicksicht ndmlich auf die substanzialen Formen.

Die Elemente erfiillen einen doppelten Zweck, zunichst
dienen sie zur Konstitution der Welt und zwar in ihrer
Gesamtheit, dann aber sind sie teilweise zur Erzeugung
der gemischten Korper hingeordnet. Obwohl daher die
allgemeine Natur darauf bedacht ist, das Weltganze als
soleches zu erhalten, und daher keine Elementensphire
erzeugt oder zerstort wird, so ist damit die Erzeugung
eines Elementes aus einem anderen oder der Ubergang in
ein Gemischtes nicht ausgeschlossen, da es sich bei diesen
Vorgingen stets nur um Teilelemente handelt. Die Ele-
mente aber als solche sind gé#nzlich geschaffen,556

Unser Philosoph glaubt noch einem Einwand begegnen
zu miissen. Es koOnnte jemand sagen, das Feuer sei nicht
als solches tétig, sondern nur durch seine akzidentellen
Qualititen. KEin Akzidenz kOnne aber keine Substanz
hervorbringen; denn das erzeugende Prinzip sei stets

553 Ms. I, L e.

55¢ Contrarietas est duarum formarum ecirca subiectum ens in potentia,
quod est res alicuius generis, non alicuius speciei ut forma gravis et levis
circa idem genus, cuius essentia est eadem materia communis gravi et levi,
in qua communicant, et circa quam mutuo se transmutant et expellunt
cum de terra fit ignis, et e contrario, et quodlibet elementum de alio, et
mixtum de elemento, et o contra.rlo vel unum mixtum de alio. 0pus
maius, ed, Bridges, Vol, II, p. 428.

565 [t licet Aristoteles dicat logice, quod substantiae nihil est con-
trarium. . . . Sed aliter dicit in fine de Generatione, substantiam esse
substantiae contrariam. A. a. O., p. 422.

258 Mg, I, col. 78 a. Nam elementa creata sunt totaliter, Vgl. col. 17 b.




210 Roger Bacons Hylomorphismus

vornehmer als das, was erzeugt werde. Mithin werde kein
Element erzeugt, sondern nur ein Akzidenz, was offenbar
falsch sei, da ein Akzidenz nie ohne sein eigentiimliches
Subjekt erzeugt werden koénne.

Hierauf erwidert Roger, daBl die substanziale Natur
des Elementes eine ihr #dhnliche substanziale Natur aus
der Potenz der Materie hervorbringe und ihre akzidentelle
Natur ein Akzidenz. Ein Akzidenz kOnne weder per se,
noch per accidens eine Substanz hervorbringen, auch gehe
es nicht an, zu sagen, die Kraft des Himmels erzeuge die
Substanz des Elementes und nicht die substanziale Form
des Elementes. Wire das Akzidenz imstande, ein ihm
Ahnliches zu bewirken, so miilte man diese Téitigkeit um
so eher der Substanz zuerkennen. Daher, so schlieBt
Bacon, substantia generabit substantiam, sicut accidens
generat accidens.’3” Anfangs geschah es indes nicht, fihrt
er fort, dal die Elemente sich gegenseitig zerstorten oder
sich mischten. Sie wurden einfach und rein in ihren
Sphéiren erschaffen und salvierten sich in ihrem Ganzen
und in ihren Teilen, so lange sie den Erstlingszustand
bewahrten. Durch den EinfluB des Himmels und der
Gestirne jedoch ging ihre urspriingliche Reinheit verloren,
und damit hat die gegenseitige Einwirkung, die zur
corruptio fiihrt, ihren Anfang genommen.??8— An dieser
Lehre Rogers brauchen wir keine besondere Kritik zu
iiben; sie bewegt sich in dem Gedankenkreise seiner Zeit
und findet in der Riickstindigkeit der damaligen Physik
ihre Erklarung. Der Satz: quodlibet potest fieri ex quolibet,
wie Bacon nach Aristoteles sich ausdriickt, findet heute
keinen Anklang mehr. Aristoteles hat bekanntlich auch
keine hohere Erkenntnis in diesem Punkte gehabt, doch
war bei ihm die den Elementen zugrunde liegende Materie
kein Kompositum, wie bei Bacon.?%"

Interessant ist noch, daBl unser Autor ein ganz dhnliches
Argument dafiir aufstellt, daB ein Element ein anderes
hervorbringen koénne, wie der hl. Thomas fiir die These,
daB die Korper durch ihre Aktivitdt neue Substanzen
bewirken konnen.560

557 Ms, I, col. 78 b.

558 Ms, I, col. 78 ¢—79 b.

559 Vgl, II. De gen. et. corrup., ¢. 1—4., ed. Did. Bd. IL
80 Vgl, Contra Gent., lib. 1IL, e, 69.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 211

3. Entstehung des gemischten Koérpers.

Wichtiger und von groBerer Bedeutung auch fir
unsere Zeit ist die Erklirung, wie aus den Elementen die
gemischten Korper entstehen. Bacon macht selbst auf die
Bedeutung dieses Traktates aufmerksam. Er betrachtet
es als Aufgabe der spekulativen Alchimie, sich mit der
Entstehung der Dinge aus den Elementen zu beschiftigen.56!
Leider sei diese Wissenschaft den meisten Philosophen
unbekannt, auch bei Aristoteles finde sich nichts hieriiber,
und infolge dieser Unkenntnis kénne die Erzeugung der
Lebewesen gleichfalls nicht recht erklidrt werden.%6? Bacon
beteuert, daBl er mnichts mit solcher Sorgfalt behandelt
habe, als gerade die spekulative Alchimie, weil er in ihr
das groBe Fundament der Naturphilosophie, Medizin,
Alchimie und Theologie erblicke.?¢® Jener aber, — gemeint
ist Albertus Magnus, — der so viele und gewaltige Binde
iiber die Naturalia geschrieben habe, sei dieser Grund-
wissenschaft ganz unkundig und darum habe sein aufge-
fihrtes Gebidude keinen Halt.564

Unser ,,Doctor mirabilis“ will zeigen, wie aus den
Elementen die Feuchtigkeiten (humores) entstehen und aus
diesen die unbelebten Wesen, die Pflanzen, Tiere und
Menschen.?®® Eine solche Erzeugung sei dem vulgus der
Philosophen und Theologen vollig unbekannt; nur einige
sehr weise Minner machen eine Ausnahme, deren Zahl
jedoch sehr klein ist.’¢¢ Seine Zeitgenossen nehmen nach

s6t Kt haec scientia est alkimia speculativa, quae speculatur de
omnibus inanimatis et tota generatione rerum ab elementis. Opus tert.,
c. 12, ed. Brewer, p. 40.

562 Sed alia est scientia, quae est de rerum generatione ex elementis
ot de omnibus rebus inanimatis, . .. de quibus nihil habemus in libris
Aristotelis; nec naturales philosophantes sciunt de his, nec totum vulgus
Latinorum. Et quia haec scientia ignoratur a vulgo studentium, necesse
est, ut ignorent omnia quae sequuntur de rebus naturalibus; sel. de
generatione animatorum. Opus tert., e. 12, ed. Brewer, p. 39.

363 Nam nihil scripsi ita diligenter propter hoe quod magna funda-
menta philosophiae naturalis et medicinae et alkimiae et theologiae sunt
ibi, Ms. I, col, 79 c.

56+ Jlle vero, qui composuit tot et tam magna volumina de natu-
ralibus, (de quo superius locutus sum,) ignorat haec fundamenta, et ideo
suum aedificium stare non potest. Opus tert., c. 12, p. 42.

565 Qpus minus, ed. Brewer, p. 859.

566 Totum vulgus philosophorum et theologorum huiusmodi gene-
rationem ignoraverunt usque nune, quamvis aliqui sapientissimi eam sciunt.
Sed illi sunt in fine paucitatis. A. a. O., p. 360.



212 Roger Bacons Hylomorphismus

seiner Amnsicht eine ganz verkehrte Stellung in dieser
Frage ein; daher verwirft er sowohl die positio der Pariser
wie die der englischen Naturphilosophen.

Falsch ist zunfchst die Ansicht der Pariser Gelehrten,
der gemaf die vier einzelnen Elemente in geringer Quantitit
geteilt und verschieden, in irgendeinem Ubi gegenseitig
zusammenwirken, um ein Ding zu erzeugen. — Die Unrichtig-
keit dieser Lehre gehe schon daraus hervor, daB das
Feuer sich nicht an allen Orten als fiir sich existierend
befinde, sondern nur dort, wo Schwefel und brennendes
Bergharz angetroffen werde. Nach dieser Ansicht wiirden
die vier verschiedenen Elemente an einem Orte mit ihren
Oberflichen zusammentreffen und sich gegenseitig alte-
rieren, bis der gemischte Korper entstehe. Héatte dieses
Zusammentreffen wirklich statt, so wiirden vier Gemischte
entstehen; es handle sich hier aber um die Erzeugung
eines einzigen.567

Diese Ansicht, sagt Bacon, haben die Englinder als
unmoglich zuriickgewiesen. Sie halten aber auch dafiir,
dafl aus einem Element kein Gemischtes entstehen konne.
Erde, Wasser und Luft seien nach Aristoteles stets nahe
beieinander, contigua. Solle z. B. aus Erde etwas werden,
so alterieren Luft und Wasser dieses Element zur Natur
des Wassers, und die Kraft des Himmels alteriere es zu
Feuer: et producimur, so fihrt Bacon etwas schwer ver-
stindlich fort, virtute trium elementorum citra intentionem
vel citra complementum medio modo inter actum et puram
potentiam. Zur Erzeugung der drei Elemente werde die
Zerstorung der Natur des vierten verlangt, und so bilde
sich das Mixtum, und zwar nur eines, aus allen Elementen;
denn unter der Quantitit der Erde entstinden die Naturen
aller Elemente.565

Diesen beiden Positionen stellt unser Philosoph seine
Auffassung gegeniiber, die natiirlich zu seinem Hylo-
morphismus in enger Beziehung steht.

Bacon hilt es fiir besser, wenn man sage, die Kraft
des Himmels geniige zur Hervorbringung eines gemischten
Korpers; die vier Elemente brauchten nicht bei der
Erzeugung zusammen zu sein, sondern die Kraft des
Himmels vertrete wie das Feuer, so auch die drei anderen
Elemente.?% Die Entstehung des Mixtum vollziehe sich

367 (Qpus minus, p. 360. 568 A, a. O, p. 361.
369 Qpus minus, p. 361,



als Grundlage seiner pbilosophischen Anschauungen. 213

in ganz &dhnlicher Weise, wie das Hervorgehen eines
Elementes aus einem anderen. Das Element und das
Gemischte seien kontriare Spezies, mithin werde die
Entstehung des einen das Untergehen des anderen zur
Folge haben. Nehmen wir beispielsweise an, aus Erde
solle ein Mixtum entstehen. Dazu ist erforderlich, daBl die
spezifische Natur der Erde bis zur gemeinsamen Materie,
der substantia corporea non celestis, aufgehoben werde.
Dieses gemeinsame Prinzip habe nichts von den Eigen-
tumlichkeiten der Elemente an sich, es gehe ihnen voraus,
wie das Genus der Spezies, und aus der Potenz seiner
Materie konnten zwel kontrire Spezies folgen. Es miisse
also notwendig bei Erzeugung des Gemischten aus Erde
die ganze spezifische Natur dieses Elementes zerstort
werden, quia natura mixta de novo fit. In diesem neuent-
standenen gemischten Korper wiirden alle vier Elementar-
naturen erneuert, und es wiare ganz verkehrt, anzunehmen,
jenes Element bleibe, aus dem zunichst die Erzeugung
des Mixtum erfolge. Wiirde in dem oben angefiihrten
Beispiel das Element Erde bleiben, so hitten wir keine
generatio im eigentlichen Sinne, sondern vielmehr ein
Gemisch einiger Stoffe, wie wenn Wasser und Wein mit
Ol und Mileh vermischt wiirden; es wire das keine
Erzeugung aus der Potenz der Materie.5"

Wir gestehen, daB uns dieser Erklarungsversuch
Roger Bacons etwas sonderbar vorkommt. Aristoteles
suchte zu beweisen, daf} alle gemischten Korper notwendig
aus allen vier Elementen zusammengesetzt sein miiBten.57!
Bacon scheint der gleichen Ansicht zu sein, wie sich aus
den vorhin zitierten Worten schlieflen 148t und die
weiteren Ausfithrungen deutlich zeigen, aber sonderbarer-
weise soll der gemischte Koérper aus einem Element mit
Hiilfe eines #duBleren Agens entstehen konnen. — Wir
haben hier offenbar wieder einen Salto Rogers aus der
logischen in die ontologische Ordnung; denn wie schon
ein Blick auf die Tafeln zeigt,’"® ist das Gemischte tat-
séchlich aus den verschiedenen Elementen zusammengesetzt.

570 Qpus minus, p. 362—363. Vgl. Opus maius, ed. Bridges, Vol,
II. pp. 451—452.
571 gy amavee Td ovvdére mavra e omwdd évéorar. 1, De gener.
et corrupt., ¢. 8, Did. Bd. IL 463, 2.
572 Sed oportet quod tota natura mixta ex quatuor renovetur. Opus
minus, p. 363. 512 Vgl, Bd. XXV, S. 315 ff,



214 Roger Bacons Hylomorphismus

Nach dem Stande unserer heutigen Chemie wire es wohl
etwas viel verlangt, wenn jeder gemischte Korper alle
Elemente enthalten sollte.

War bisher mehr von der materiellen Zusammen-
setzung des gemischten Korpers die Rede, so lenkt unser
Philosoph nunmehr unsere Aufmerksamkeit der Entstehung
der Form zu; das Mixtum soll ein einheitliches .Ganzes
darstellen: wie entsteht dieses aus den verschiedenen
Komponenten 2 74

Roger Bacon geht von Aristoteles aus, der in seiner
Metaphysik lehre, daB ein Mittleres sich stets zwischen
zwel kontriren Gegensiitzen bilde, und dal bei einem
kontriren Verhidltnis nur zwei Extreme vorhanden sein
konnten. Nun aber stehen von den Qualititen der Elemente,
deren Bacon, wie Aristoteles’”> und die mittelalterliche
Physik, vier auffiihrt, stets nur zwei im Gegensatz zu ein-
ander, nidmlich warm und kalt, feucht und trocken. Es
wird sich daher bei dem gemischten Korper eine mittlere
Qualitidt zwischen warm und kalt und eine andere zwischen
feucht und trocken bilden, und mithin werden zwei mittlere
Naturen im gemischten Korper sein. Da diese beiden
Naturen sich nicht kontrir gegeniiberstehen, sondern
miteinander vereinbar sind, so bildet sich keine mittlere
Natur aus ihnen, sondern es werden actu zwei Naturen
im gemischten Korper sein.57

Wir machen hier sogleich darauf aufmerksam, daBl
Roger die priméiren Qualititen der Elemente mit deren
Natur oder substanzialen Form vollig zu identifizieren
scheint. Das koOnnte eine gewisse Berechtigung haben,
wenn man einige aristotelische Texte, besonders im zweiten

514 Sed qualitercumque dicatur, adhuc videtur quaestio gravissima,
quomodo quatuor elementa faciunt suum corpus mixtum natura. Opus
minus, p. 363.

575 Vgl. z. B, 1I. Nat. Auscult, ¢. 1. II. De gener. et corrupt., c¢. 7
und 8, ed.Did. Bd. IL

576 Qpus minus, p. 363—364. Kt dicuntur coniungentes naturae,
quae simul se coniungunt et patiuntur simul in eodem subiecto actu; ut
album et dulce in lacte, Contraria vero sunt quae sunt in actu suo, non
se compatiuntur in eodem subiecto; ut eadem res secundum eandem partem
non potest esse alba et nigra ete. A. a. O., p. 364. — Den folgenden
Satz halten wir fiir korrumpiert. Statt: Cum igitur natura media inter
calidum et frigidum sunt contraria naturae mediae inter humidum et
siccum, non potest aliquod medium fieri ex istis duabus naturis, lesen
wir: Cum . ... et frigidum non est contraria naturae mediae ete. Der
Sinn verlangt diese Anderung.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 215

Buche De generatione et corruptione, oberflichlich be-
trachten wiirde. Daher bemerkt ganz richtig Rolfes: %7
y,wenn, besonders in der Schrift vom Entstehen und
Vergehen, die elementaren Qualititen, Wirme, Kilte,
Trockenheit, Feuchtigkeit als substanziale Formen aufzu-
treten scheinen, so kommt das eben daher, weil die Wesens-
form der Elemente nicht anders deutlich gemacht werden
kann. Es stehen fir sie die sinnlichen Qualitdten, in
denen sie erscheint und wirkt.“ Wiirden die Qualitidten
identisch sein mit der Natur oder der substanzialen Form57
des Elementes, so konnte von einem Ausgleich nicht mehr
gesprochen werden; zwei Formalprinzipien kénnen sich
nicht untereinander ausgleichen und ein mittleres bilden.
Die gegenteilige Ansicht vertrat Averroés, wie wir durch
den hl. Thomas wissen.57

Man habe nun den Versuch gemacht, bemerkt Roger,
die Einheit des Mixtum zu erkliren, indem man dieselbe
als die Wirkung einer Kraft des Himmels bezeichne, da
Aristoteles (7. Metaph. in fine) sage, die Form des gemischten
Korpers sei weder das Element, noch stamme sie aus den
Elementen, sondern sie sei eine der Natur hinzugefiigte
Kraft. — Diese Erklirung erscheint Bacon schon aus dem
Grunde als unhaltbar, weil die Form und das Agens nie
numerisch ein und dasselbe sein kénnen; und indem er
noch auf den Ausspruch des Stagiriten (II De anima, c. 1)
hinweist: materia appropriat sibi formam et e converso,
zieht er den Schluf}: ,also, wenn die Materie des gemischten
Korpers aus der Natur der Elemente stammt, dann muf
das auch von der Form gelten.58°

Item, fihrt Bacon fort, die einfachen Formen sind
vornehmer als die des gemischten Korpers, weil sie voll-
kommener sind. Diese nennt man aber nicht himmlische
Krifte, sondern sagt, daB sie aus der Potenz der Materie
herausgefiihrt werden. Also ist auch die Form des
Mixtum keine himmlische Kraft.5s!

577 Die substanziale Form, S. 31 und 32.

58 Wir konnen die Form der Natur, im Sinne von Wesenheit, gleich-
stellen, insofern die abstrakte Form eben die metaphysische Wesenheit des
Korpers ausdriickt. Vgl. Schneid, Naturphilosophie, S. 103.

879 T, De gener. et corrupt., lect. 24,

580 (Qpus minus, p. 364. Ergo si materia mixti est de natura elemen-
torum, oportet quod forma eius similiter.

58t Qpus minus, p. 364—365.



216 Roger Bacons Hylomorphismus

Zu diesem Argument miissen wir hier schon eine
Bemerkung machen. Einfache Formen im thomistischen
Sinne kennt unser Philosoph nicht, wie wir von friither
her wissen; die forma simplex ist die Form des-Elementes.>82
Die Vollkommenheit eines Dinges ist aber durch seine
Form bedingt. Also miiite das Element nach Bacon das
Mixtum an Vollkommenheit iibertreffen. Das steht aber
im Widerspruch mit seinen eigenen Worten: nobiliora sunt
omnia mixta, inanimata et animata et coelestia, quam
elementa.?83

Nun folgt noch ein Beweis gegen jene Behauptung,
daBl die Form des Gemischten eine Kraft des Himmels
sei, der uns den Baconischen Hylomorphismus wieder in
seiner ganzen Gestalt vor Augen fiihrt.

Die Erzeugung des Mixtum, also argumentiert Roger,
geschieht aus der Potenz der Materie. Diese Materie ist
die Wesenheit eines Genus. Eine solche Essenz in dem
Praedikament der Substanz ist aber aus einer inkom-
pletten Materie und Form zusammengesetzt, und durch
die Kraft des Erzeugers geht diese Form in eine spezi-
fische iiber, wie die Materie, so dall ein spezifisches
Kompositum erzeugt wird, eine neue spezifische Materie
und Form. Er verweist auf Aristoteles, der lehre, nicht
die Form allein werde erzeugt, sondern das aus spezifischer
Form und Materie Zusammengesetzte. Daher werde die
spezifische Form des Mixtum aus der fritheren inkom-
pletten Form hervorgebracht.’® Das geschehe aber nicht
auf dem Wege einer dulleren Addition. Sondern ein und
dieselbe Wesenheit habe ein unvollstindiges und spéter ein
vollkommeneres Sein, da sie aus der Potenz der Materie

82 In elemento sunt materia simplex et forma simplex, ita in mixto
est materia mixta et forma mixta. ibid, p. 367.

88 Qpus maius, Vol. II, p. 451.

38t Jtem generatio mixti fit vel erit de potentia materiae; sed materia
hic est essentia alicuins generis, et omnis essentia generis in pradicamento
substantiae est composita ex materia incompleta et forma incompleta, cuius
forma per virtutem generantis cedit in formam specificam, completam, et
materia in materiam, ut compositum specificum generetur, et nova materia
specifica et nova forma, sicut docetur septimo Metaphysicorum, ubi probat
quod non generatur forma tantum, sed compositum ex materia specifica et
forma specifica. . . . Quapropter specifica forma mixti producitur de forma
completa priori. Opus minus, p. 365. Wir halten die Lesart: ,Qua-
propter specifica forma mixti producitur de forma completa priori®
picht fiir sinngeméfl; es mufl heiffen: de forma incompleta.



als Grundlage seiner philosophischen Anschaunngen. 217

durch das Agens zum kompletten Akt gefiihrt werde,
geradeso wie ein und dasselbe Embryo, Knabe und Mann
sei; es sel nur der Ubergang vom inkompletten zum
kompletten Sein. Daher sei offenbar das ganze Mixtum
aus der elementaren Natur entstanden, die Form aus den
Formen der Elemente, die Materie aus deren Materien.>83

Damit ist wenigstens ausgeschlossen, daB die Form
des Mixtum von aullen hinzutrete. Unser Philosoph muB
uns noch klar machen, wie denn aus den verschiedenen
Faktoren die Einheit des gemischten Korpers resultiert.
Wir konnen uns auf eine ganz aristotelische Erklédrung
im Sinne Bacons gefalt machen, die eine Anwendung des
Grundgedankens der ganzen aristotelischen Philosophie
enthélt, die Anwendung von Akt und Potenz.

Bacon hatte vorhin gesagt, daB} sich in dem gemischten
Korper zwei mittlere Naturen vorfinden miiliten, die sich
aus den kontriren Qualitidten bilden. Obwohl nun die
so entstandenen Naturen nicht kontrir entgegengesetzt
sind, so fiihrt Roger weiter aus, mithin keine mittlere
Natur sich aus ihnen bilden kann, so ist dennoch das
Mixtum etwas Einheitliches, und zwar entsteht diese
Einheit dadurch, daB die mittlere Natur des Warmen und
Kalten tiiber die des Trockenen und Feuchten dominiert.
Letztere verhilt sich zur ersteren, wie die Materie zur
Form, so daBl beide zusammen ein einheitliches Ganzes
ausmachen, &hnlich wie der Korper in der Potenz zur
Seele ist, und keine mittlere Materie entsteht aus ihnen.
Das Element besteht aus einer einfachen Form und einer
einfachen Materie, das Mixtum aus einer gemischten
Materie und Form. In der gemischten Materie finden sich
die beiden mittleren materiellen Naturen, von denen eine
im Verhéltnis der Potenz zur anderen steht; die gemischte
Form enthilt zwei mittlere Formen, die sich auch wie
Potenz und Akt verhalten. SchlieBlich ist die ganze
Materie in der Potenz zur ganzen Form; und das geniigt

5¢5 Sed hoc non fit per additionem alicuius extrinseci. , . . Sed una
et eadem essentia numquam habet esse incomplete postea completius, cum
educatur de potentia materiae per agens in actum completum, sicut eadem
res est embryo, puer et vir, et vadit de incompleto esse ad complementum.
Manifestum igitur est, quod totum mixtum est de natura elementari. Kt
ideo forma eius est de formis elementorum, et materia de materiis Opus
minus, a. a. O. Nach unserem Dafiirhalten ist ,,numquam* in dem
zitierten Texte zu streichen,



218 Roger Bacons Hylomorphismus

zur Einheit der zusammengesetzten Dinge. So lehre ja
auch Aristoteles (7. Metaph.), dal weder aus zweien, die
beide in actu seien, noch aus zweien, die beide in Potenz
seien, eine Einheit entstehe, sondern aus zweien, von denen
eines in Potenz sei mitbezug auf das andere, wie aus
Seele und Korper und, ganz allgemein, aus Materie und
Form etwas Einheitliches entstehe.?36 '

Dieser Entstehung des gemischten Korpers aus den
Elementen steht gegeniiber die Erzeugung der Elemente
aus dem Mixtum. Beide kommen ja nach Bacon in der
natiirlichen Materie iiberein; ihr gemeinsames Genus heifit
corpus non celeste, das in Potenz zum Element und
Mixtum ist und darum beides werden kann, wenn ein
geeignetes Agens mitwirkt.’” — Eine wirklich sehr ein-
fache Erklirung.

Die Bildung der gemischten Korper aus den Elementen
und das Wiederauftreten derselben bei Auflosung des
Kompositums haben bis auf unsere Tage noch keine
allgemein iibereinstimmende Erklidrung gefunden. Eine
besondere Schwierigkeit ergibt sich stets bei der Frage,
wie man das Verbleiben der Elemente in dem neuent-
standenen Korper aufzufassen habe, falls man iiberhaupt
zugibt, daB substanziale Verinderungen bei den unor-
ganischen Wesen statthaben.’8® Aristoteles und, im An-
schluf an ihn, der hl. Thomas definierten die Verbindung
der Elemente, d. h. die Mischung aus ihnen, als ,misci-
bilium alteratorum wunio“. Nach ihrer Ansicht werden
die Elemente in der Verbindung weder vollig vernichtet,
noch bleiben sie formal, d. h. in ihrer Natur unverindert,
zuriick, sondern die Elemente sind virtuell in dem
gemischten XKorper vorhanden, der nur eine einzige
substanziale Form hat und darum ein einheitliches Ganzes

586 Qpus minus, p. 366—367. Similiter a parte formae mixtae sunt
duae materiales mediae, sed una est in potentia ad aliam. A, a. O.,p. 367.
Statt duae materiales mediae lesen wir duae formales mediae.

387 Ms. 1, col. 79 b—79 e.

588 Rolfes z. B. hilt die Beweise fiir ein substanziales Werden in der
toten Natur durchaus nicht fiir zwingend. Indem er darauf hinweist, daf
ein und derselbe Stoff unter ganz verschiedenem Gepriige auftreten kann,
schliefit er: ,Es mochte dann aber auch der Schlufy, den man aus dem
verschiedenen Charakter der Mischung und ihrer einzelnen Bestandteile
zieht, hinfillig sein. Denn wenn schon ein Stoff fiir sich allein mit so
verschiedenem Geprige auftritt, wie vielmehr in der Mischung?“ Die
substanziale Form S. 62.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 219

bildet.58® Die Worte des hl. Thomas: Formae elementorum
manent in mixto non actu, sed virtute®®® haben bei den
Anhingern des Aquinaten eine verschiedene Deutung
gefunden. Es gehort nicht in den Rahmen unserer Arbeit,
eine ausfiihrliche Abhandlung iiber diesen Gegenstand zu
bieten, wir beschrianken uns darauf, auf die Kosmologie
des Lowener Professors Nys®! hinzuweisen, der zur Klérung
dieser Frage zweifellos viel beigetragen hat und in der
Auslegung des obigen Textes wesentlich mit den AuBerungen
des Freiburger Professors P. de Munnynck auf dem Gelehrten-
kongreBl in Freiburg (Schweiz)%*? iibereinstimmt. D. Nys
findet die Ansicht des englischen Lehrers vor allem in
dessen Summa zum Ausdruck gebracht, wo es heiBt:
Manent qualitates propriae elementorum, licet remisse, in
quibus est virtus formarum elementarium. Et huiusmodi
qualitas mixtionis est propria dispositio ad formam sub-
stantialem corporis mixti.’?® Aus dieser Stelle 148t sich
zunichst auf das aktuelle Verbleiben der elementiren
Qualitdten in der Mischung schliefen, wenn sie auch ausge-
glichen, neutralisiert sind. Sodann folgt hieraus, daB} die
mittlere Qualitat, die durch die gegenseitige Einwirkung
der Elemente entsteht und als Disposition fiir das Eintreten
der neuen Form betrachtet wird, keineswegs als eine
Einheit im eigentlichen Sinne angesehen werden darf, sie
stellt vielmehr ein Beisammensein der verschiedenen har-
monisch ausgeglichenen Qualititen dar, was der wesent-
lichen Einheit des gemischten Korpers keinen Eintrag tut.5%+

Wir konnten uns nicht davon tiberzeugen, daBB Bacon
in dieser oder dhnlicher Weise den Philosophen verstanden
und ausgelegt habe. Bei ihm macht sich, dhnlich wie bei
Albertus Magnus®?® in diesem Punkte, der EinfluB eines
Avicenna und Averroés geltend, und wir konnten hier
schon in die Untersuchung eintreten, ob Bacon eine plura-

589 Aristoteles besonders De gen. et corrupt. II, 7 u. 8, St. Thomas,
Opusc. De mixtione elementorum ad magistrum Philippum. De natura
materiae, cc. 4 u. 8.

590 Summa Theol. 1, q. 76. a. 4, ad 4.

591 p, 385 ff.

52 L'atomisme et I’hylémorphisme. Compte rendu du congrés scienti-
fique tenu & Fribourg (Suisse) 1897. Fribourg (Suisse) 1898, Sciences
philosophiques, p. 448 ff.

598 Summa Theol. 1, q. 76, a. 1, ad 4.

894 Vgl, Nys, Cosmologle, p. 397.

595 De coelo et mundo, lib, 3, traet. 2, e. 1.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVI. 15



220 Roger Bacons Hylomorphismus

litas formarum annehme oder nicht. Um uns nicht wieder-
holen zu miissen, werden wir spiter diese Frage wieder
aufwerfen, wenn es sich um die Generatio des Menschen
handelt. Eine Verinderung tritt bei den Elementen Bacons
auch ein, und er sagt ja nur: elementa manent quodam-
modo in composito;%¢ aber aus dem Angefiihrten ist
eigentlich schon ersichtlich, wie das zu verstehen sei.
Sein erster Fehler, die materia prima als ein aus Materie
und Form Zusammengesetztes zu betrachten, geht ihm
iiberall nach. |

An diese Ausfiihrung iiber die Elemente reiht Bacon
noch eine Reflexion, die ihm besonders fiir die Theologie
von Bedeutung erscheint, aber auch fiir den Philosophen
ein Interesse hat; er will von der Ausgleichung der
verschiedenen Elemente in dem gemischten Koérper reden.

Jedes Mixtum, so sagt Roger Bacon, hat notwendig
mehr von dem einen Element als von einem anderen, und
zwar bezieht sich dieses Mehr sowohl auf die Substanz
des Elementes, als Qualitdt, Gewicht usw. Dieses vor-
herrschende Element ist in den meisten Koérpern Erde,
in vielen Wasser, in einigen Luft und in wenigen Feuer.
Unter diesem Gesichtspunkt gibt es keine Aequalitas in
den Korpern.

Betrachtet man dagegen die Elemente nicht nach
ihrer Substanz, Quantitit usw., sondern nach ihren Quali-
tdten: warm, kalt, trocken und feucht, so gelangt man zu
einem anderen Resultat. Unter diesen primiren Quali-
tdten konstatiert Bacon folgende Verschiedenheit. Das
Trockene und FFeuchte sind passive Qualitdten im Vergleich
zu der heftigen Titigkeit des Warmen und Kalten, aber
in sich betrachtet, sind sie aktiv. Umgekehrt sind die
warmen und kalten Qualititen in sich passiv, obwohl sie
mit Bezug auf die anderen Qualititen aktiv genannt
werden. In dieser Weise entsteht die complexio im
gemischten KoOrper, unter der man nach unserem Philo-
sophen jene Qualitat zu verstehen hat, die aus der Aequa-
litas der vier Elemente oder aus dem Vorherrschen eines
derselben resultiert. Daher ist eine reine Gleichfoérmigkeit
(aequalitas pura) der aktiven Kraft nach mdglich, nicht
aber der Quantitit nach, und wo diese Aqualitit der
aktiven Potenzen vorhanden ist, dort gibt es keine

596 Ms, 1, col. 33 d.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 221

Zerstorung, sondern Unsterblichkeit. Der Grund dieser
Erscheinung liegt nach Bacon darin, daBl die Materie in
letzter Linie jene Gleichférmigkeit der elementiren Quali-
titen anstrebt, und ihr Streben ruht, wenn sie eingetreten
ist. Die Aquahtat der Elemente Verhalt sich geradeso zu
dem gemischten Korper, wie die Form zu den Himmels-
korpern, die unverginglich und unverénderlich sind, weil
die Materie keine neue Form anstrebt, da die vorhandene
ihren Appetitus vollig befriedigt. Tritt also die Aequalitas
der Elemente ein, so ruht alles weitere Streben der
elementiren Materie; es gibt keinen Kampf mehr unter
den verschiedenen Qualititen und darum auch keinen Sieg.
Adam mulite im Paradies vom Baume des Lebens essen,
um diese Gleichformigkeit der Elemente und damit seine
Unsterblichkeit zu erhalten, die er sonst selbst im status
innocentiae nicht gehabt hétte.?97

Bei der Auferstehung werden die Korper der Ver-
dammten sowohl, wie die der Seligen wegen der Aequalitas
unsterblich sein.?9%

Je besser es iibrigens der Mensch versteht, sich dieser
Aequalitas zu ndhern, um so mehr kann er sein Leben
verlingern. Wir wollen etwas niher auf die Kunst der
Lebensverlingerung eingehen, weil sie uns Gelegenheit
bietet, Bacon als iibertriebenen Astrologen und Magiker
kennen zu lernen.

Adam und Eva, so weill unser Philosoph zu berichten,
haben auch nach dem Siindenfall noch einen hohen Grad
der Gleichheit der Elemente bewahrt; daher konnten sie
so lange leben. Sie haben aber auch durch Geheimmittel
das Greisenalter hintangehalten. Diese Kunst, das Leben zu
verlingern, war auch ihren Nachkommen von Gott selbst mit-
geteilt worden, so daB auch diese ein sehr hohes Alter
erreichten.? Aus Aristoteles lasse sich entnehmen, behauptet
Roger, daBl Gott ein Heilmittel zur Erhaltung der Gesundheit
und Zuriickhaltung des Alters angeordnet und seinen Auser-
wihlten mitgeteilt habe; dieses Geheimmittel, das Lebens-
elexir, fihrte den Namen: ,gloria ineffabilis“ und ,thesaurus
philosophorum?®,600

Auch in spiteren Zeiten seien noch manche Menschen

597 Opus minus, p. 367—370.

s8 A. a. 0., p. 370.

99 A, a. 0., p. 378; Opus maius, ed. Bridges, Vol. 1I, p. 208.

600 Opus maius, Vol. II, p. 208.

15%



222 Roger Bacons Hylomorphismus

dieser Aequalitas sehr nahe gekommen und hétten durch
Einnehmen geheimer Medizinen ein Alter von mehreren
hundert Jahren erreicht; so soll z. B. Artephius 1025
Jahre alt geworden sein.?®! Viele Menschen sterben iiber-
haupt viel friher, als es dem gewdhnlichen Lauf der Dinge
nach geschehen sollte; sie kiirzen sich das Leben ab, weil
sie die Mittel zum Leben nicht in gebiihrender Weise
gebrauchen oder in sittlicher Beziehung Fehler begehen.
Dadurch wird die Zerstorung der rechten Komplexion
herbeigefiihrt, die dann vom Vater auf den Sohn iibergeht.t02
Roger gibt dann noch ein besonderes Heilmittel an, das
er von glaubwiirdigen Autoren in Erfahrung gebracht
haben will, und erklirt seine Bestandteile,®%® die, #hnlich
wie die Bestandteile des Philosopheneis,5%* fast das Lachen
des Lesers herausfordern.

Man diirfe sich nicht dariiber wundern, meint Bacon,
daBl Aristoteles und Plato kein so hohes Alter erreichten,
wie manche andere, es waren ihnen noch viele Wahrheiten
unbekannt; so wullte Aristoteles noch nichts von der
Quadratur des Kreises.?0—TUm so mehr muf} es befremden,
dal Bacon selbst, trotz seiner Kenntnis aller Geheim-
mittel, es nicht weit iiber 80 Jahre gebracht hat. Er war
wohl von der Wahrheit des Schriftwortes vollig tiberzeugt,
das er einmal ausspricht,®°® die gewdhnliche Lebensdauer
des Menschen sei auf 80 Jahre begrenzt, und was dariiber
gehe, sei Mithsal und Schmerz.

Die Gestirne haben natiirlich auch noch einen groBen
EinfluB auf die Komplexion des Korpers, so daBl man
schon in der Astronomie und Astrologie etwas bewandert
sein muBl, um der Stellung der Planeten gemil stets den
rechten Beschiftigungen sich hinzugeben und seine Gesund-
heit zu fordern.f°” So lebte zu seiner Zeit, erzihlt Roger,
eine IFrau in England, die 20 Jahre lang nichts gegessen
hatte und doch wohlgendhrt aussah. Das sei jedoch kein
Wunder gewesen, sondern nur eine Folge der Konstellation

601 Qpus minus, p. 878; Opus maius, Vol. II, p. 212; Epistola Fratris
Rogerii Baconis de secretis operibus artis et naturae, et de nullitate Magiae,
c. VII, ed. Brewer, p. 538 ff.

602 Qpus maius, Vol. II, p. 204—205.

603 A a. 0., p. 210—211.

60+ Epistola de secretis, ¢. IX, ed. Brewer, p. 545—550.
605 Qpus maius, Vol. II, p. 213.

606 Epistola de secretis, p. 540.

607 Opus maius, Vol, I, p. 383.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 223

in jener Zeit, die besonders geeignet war, die Elemente auf
einen niheren Grad der Aequalitas zuriickzufithren, wozu
dann eine besondere Disposition von seiten jener Person
mitwirkte, die sie fiir den EinfluBl empfinglich machte.508
In diesen und vielen anderen Fillen hat Bacon sich
als Anhinger einer ungesunden Astrologie erwiesen, die
er wohl groBtenteils den arabischen Philosophen entlehnt
hat. Wie er selbst sagt, hat er sich zur Aufgabe gestellt,
die Alchimie des Avicenna zu erkliren.®®® Dabei gibt er
oft Proben seines unkritischen Geistes, der ihn Berichte
als Tatsachen annehmen l40t, die noch einer niheren
Untersuchung bedurft hitten. Seinen Zeitgenossen erschien
Roger dieses Umstandes wegen verdichtig, und er selbst
klagt dariiber, daB das Vulgus samt seinen Doktoren sich
nicht mit Astrologie beschéftige, und dafl man jene gleich
als Magiker verschreie, die doch als die Gelehrtesten zu
betrachten seien.f® Auch die spétere Zeit huldigte der
gleichen Ansicht iiber Bacon. Als im Jahre 1750 die
Ausgabe des Opus maius in Venedig erfolgte, beschuldigte
der Censor des Werkes Roger Bacon in so schroffer Weise
der astrologia iudiciaria, daB der Herausgeber sich zur
Abfassung einer besonderen Apologie genotigt sah.fl!

4. Entstehung der Pflanzen.

Bisher war nur von unbelebten Wesen die Rede, nun
fiithrt uns Bacon in das Gebiet des Lebens mit seinen
verschiedenen Abstufungen ein.

Alles Belebte kommt darin {iberein, lehrt Roger Bacon,
daBl es eine vegetative Seele als Prinzip der Erzeugung
besitzt. Dieses Lebensprinzip iibt eine dreifache Tétigkeit
aus, die seinen drei Kréften entspricht. Die ernihrende
Kraft mul die Nahrung verarbeiten und dem Lebewesen
assimilieren, um die verlorengegangenen Stoffe zu ersetzen.
Mit dieser Kraft ist in den jungen Wesen eine vermehrende

68 Qpus minus, p. 373—374.

609 Ms, I, col. 79 c.

610 Vyulgus cum suis doctoribus non vacat operibus sapientiae (sel.
Astrologiae), ideo vix est aliquis ausus loqui de his operibus in publico,
Statim enim vocantur magici, cum tamen sint sapientissimi, qui haec sciunt.
Opus maius, ed. Bridges, Vol. 1. 894.

611 Abgedruckt bei Brewer, Opera inedita, Appendix II, Apologia in
Hieronymum Tartarottum, nuperum censorem doctrinae Fr. Rogerii Baconis,
Minoritae, p. 552—573.



224 Roger Bacons Hylomorphismus

Kraft verbunden, die fiir die entsprechende Quantitit des
Korpers zu sorgen hat, und ist diese erreicht, so setzt die
erzeugende Kraft ein. Diese virtus generativa ist eine
zweifache, eine minnliche und eine weibliche, die jedoch
bei den Pflanzen in ein und demselben Individuum ver-
einigt sind. Bei der Generatio selbst sind drei Faktoren
titig: die Seele des Erzeugers als partikuliares und nichstes
Tatigkeitsprinzip, dessen Werkzeug das semen masculi ist.
Dazu kommt dann die Kraft des Himmels, die mitwirkt,
bis die Erzeugung vollendet ist. Diese drei Agentien
zerstoren die spezifische Materie des weiblichen Samens
bis zur gemeinsamen Materie, dem corpus mixtum, und
aus dieser wird dann das Lebewesen herausgefiihrt. Bei
diesem ProzeB ist der Himmel nur durch seinen Beweger
tatig, die Intelligenz; denn er selbst konnte zur Hervor-
bringung eines Lebewesens nicht mitwirken, da er leblos
ist.612 — Unser Philosoph glaubt noch auf eine Stelle bei
Aristoteles in seinem Werke iiber die Pflanzen aufmerksam
machen zu miissen, die zu MiBverstindnis fiihren koOnnte.

Aristoteles spricht nimlich von einer minnlichen und
weiblichen Palme und #hnlich so von den iibrigen Biumen.
Die Erklirung liege darin, bemerkt Roger, daB minnlich
und weiblich dquivoke Bedeutung haben, indem sie bald
zur Bezeichnung des betreffenden Geschlechts gebraucht
werden, bald fur etwas, in dem die Eigentiimlichkeiten des
einen oder anderen Geschlechts deutlicher zum Vorschein
kommen. In der ersteren Bedeutung kann man von jeder
Pflanze sagen, sie sei gleichzeitig ménnlich und weiblich,
in letzterer Hinsicht kann man eine Pflanze méannlich, eine
andere weiblich nennen, je nachdem die Eigentiimlich-
keiten des einen oder anderen Geschlechts mehr ent-
wickelt sind.f1®

5. Entstehung der Tiere.

Spérlicher noch als die Angaben iiber das Pflanzen-
leben sind Bacons AuBerungen tiber das Entstehen der
Tiere. Ks sind einige Bemerkungen, die er teils aus
Aristoteles, teils aus Avicenna entlehnt haben will, die
in ihren Biichern De animalibus dieses Thema behandeln.

812 Vo], Ms. I, col. 79 d—80 b.
613 Ms, I. col. 80 b—80 ec.



als Grundlage seiner philosophischen Anschaunungen. 225

Bei Erzeugung der Tiere werde zuerst das Herz
gebildet. In diesem entstehen dann unter Einwirkung des
Erzeugers Loécher (foramina), die zu Ausgangspunkten
(capita) der Nerven und Venen werden. Schliefllich durch-
bohre der erzeugende Samen den Rest des weiblichen
Samens und bilde die Venen und Nerven bis zum Gehirn
und zur Leber. Die Mediziner seien zwar nicht der
Ansicht, daBl die Nerven vom Gehirn und die Venen von
der Leber ausgingen, aber Aristoteles und Avicenna hétten
es bewiesen und letzterer besonders gegen Galienus diese
Lehre verteidigt.

Sind auf diese Weise die Hauptglieder gebildet, so
werden, fihrt Roger fort, die iibrigen der Reihe nach
gebildet, bis die Erzeugung komplett ist. Ist somit der
Zweck erreicht, so wird der méinnliche Samen zum Geiste
(spiritus), wihrend er bei der Pflanze, die aus dhnlichen
Teilen wie das Tier zusammengesetzt ist, zu etwas dem
Geiste dhnlichem wird, nimlich zu Dampf, der durch die
ganze Pflanze hindurch sich ausbreitet, um die Téitigkeiten
der Pflanzenseele auszufiithren. Der Spiritus im Tiere ist
diesem Dampfe (vapor) #hnlich, geht vom Herzen aus
durch alle Teile des Lebewesens und liiftet das Herz stets
aus durch Zusammenziehen und Ausdehnen.®!4

Es ist wirklich wenig und von geringer Bedeutung, was
Bacon uns bisher {iiber die Lebewesen berichtet hat.
Eingehender wird er sich nun mit der Generatio des

Menschen befassen.
(Schlufy folgt.)

614 Ms, I, col. 80 ¢c—81 a.



	Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen [Fortsetzung]

