
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Verteidigung der Möglichkeit einer anfanglosen Weltschöpfung

Autor: Jellouschek, Carl J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VEETEIDIGUNG DEE MÖGLICHKEIT

EINEE ANFANGSLOSEN WELTSCHÖPFUNG

DURCH HERVEUS NATALIS, JOANNES A NEAPOLI,
GREGORIUS ARIMINENSIS UND JOANNES CAPREOLUS.

Von P. CARL JOH. JELLOUSCHEK O. S. B.

Illud modicum quod ex ea (se. ex
metaphysica) habetur, praeponderat
omnibus, quae per alias scientias
cognoscuntur.

(S. Thorn. In 1. Met. lect. III.)
„Von allem Sichtbaren das Größte ist die Welt, aller

unsichtbaren Dinge größtes ist Gott. Die Welt ist da, sagt
uns der Augenschein; daß Gott ist, glauben wir. Gott aber
hat die Welt geschaffen: er selbst ist's, dem wir hierin
so sicher wie niemand anderem glauben. Wo haben wir
seine Stimme vernommen? Bislang nirgends besser als
in den heiligen Schriften, wo sein Prophet gesprochen:
Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Jener Prophet
war aber doch nicht dabei, als Gott Himmel und Erde
geschaffen? Nein, aber Gottes Weisheit war dort, durch die
alles geworden, die heiligen Seelen sich mitteilt, zu Freunden
Gottes macht und Propheten bestellt und diesen geräuschlos

durch eine innere Stimme ihre Werke kündet. Es
sprechen zu ihnen auch Gottes Engel, die immerdar das
Antlitz des Vaters schauen und seinen Willen denen,
welchen sie sollen, kundtun. Davon war einer jener
Prophet, der das Wort niederschrieb: „Im Anfang schuf
Gott Himmel und Erde." Der hl. Augustinus1 legt
hier, wo er sich über die Lehre von der Schöpfung
ergeht, den größten Nachdruck auf die Autorität der
Hl. Schrift — und mit Recht. „Daß die Welt geschaffen
sei und nur von Gott, dessen Größe und Schönheit kein
Wort auszusprechen und kein Auge zu schauen vermag,
erschaffen werden konnte, das bezeugt sie selbst still und

1 De civ. Dei 11, 4.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 11



156 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

doch beredt durch die weise Ordnung in ihrem Wandel
und ihrer Bewegung",1 das ist wohl die Vernunft allein
auch ohne Offenbarung zu erkennen imstande — aber
auch, daß die Welt in der Zeit oder richtiger mit ihr
begonnen, wer wollte das so leichthin behaupten? Volle
Gewißheit bietet da nur der Glaube. Es gibt ja, wie auch
Augustinus berichtet, tatsächlich manche, welche die Welt
als Werk Gottes anerkennen, von einem zeitlichen Anfang
aber nichts wissen wollen, „so daß sie also auf eine schwer
faßbare Art und Weise (modo quodam vix intellegibili)
immer geworden sei".3

Immerhin also läßt sich die Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung doch irgendwie denken, und es ist auch
nicht ganz unerklärlich, wie manche Philosophen und selbst
Theologen wirklich zu dieser Annahme gelangten. Es
sollte durch sie wohl jeder Schein von Veränderlichkeit
von Gott abgewandt werden, als ob es ihm auf einmal in
den Sinn gekommen wäre, sich schöpferisch zu betätigen,
nachdem er zuvor nie daran gedacht. Wenn die Allmacht
Gott von Ewigkeit her zukommt, lehrt Orig enes,3 müsse
sie die ganze Ewigkeit hindurch einen Gegenstand für ihr
Wirken haben, ohne einen solchen sei Gott einfach nicht
allmächtig, ebensowenig wie man von einer Vaterschaft
eines kinderlosen Menschen sprechen könne. Hätte aber
die Kreatur einmal zu sein begonnen, so könne man
erst von da ab von einer Allmacht Gottes reden, er
hätte somit eine neue Vollkommenheit erhalten — ganz
gegen den wahren Gottesbegriff. Freilich habe man sich
nicht unsere gegenwärtige Welt als anfangs- und endlos
zu denken, denn so könnte sie von keinem Geiste, auch
nicht vom göttlichen, umfaßt werden, sondern es sei ihr
eine andere vorhergegangen und so fort ins Unendliche,
eine Ansicht, die in etwa an stoische und neuplatonische
Gedanken erinnert. Wenn Plotin,4 einer der größten
Meister der neuplatonischen Schule, „einen Kreislauf der
Weltentwicklung annimmt, indem die Welt nach gewissen

1 ebda.
_

2 ebda.
3 Vgl. Uberweg-Heinze, Grundriß der Geschichte der Philosophie II8,

Berlin 1898; 92 f. und A. Stöckl, Gesch. d. christl. Phil, zur Zeit der
Kirchenväter, Mainz 1891; 125 ff. 143.

4 Vgl. Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen, III, 2 3, Leipzig 1881,
552. Für die Ewigkeit der Welt traten alle bedeutenderen Anhänger der
neuplatonischen Schule, deren Begründer, Ammonius Sakkas, des Origenes
Lehrer war, ein.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsehöpfung. 157

Perioden wieder in den früheren Zustand zurückkehren
sollte", so haben schon lange vor ihm Heraklit1 und
Empedokles,2 vielleicht auch schon Anaximenes und
Anaximander ähnliche Anschauungen vertreten. Unsere
Welt erklärt als erster Aristoteles8 für ewig: die Ewigkeit
und Notwendigkeit, die dem höchsten Prinzip, das reine
Aktualität ist, wesentlich zukommt, wird auch seiner
Wirkung zugeschrieben. Des Stagiriten Lehre verteidigt
Theophrast4 gegen den Stoiker Zeno; ihr hängen in der
Mehrzahl die Neupythagoreer an.

Daß die Alten über diesen Gegenstand oft Meinungen
hegten, die unserer Überzeugung ganz zuwiderlaufen,
darf uns nicht wundernehmen, da sie ja vielfach unserem
Schöpfungsbegriff gänzlich fernstanden. Gewißheit in der
schwierigen Frage nach dem Weltanfang zu erlangen ward,
wie schon angedeutet, erst der gläubigen Menschheit ermöglicht,

und so wenden sich die Kirchenväter, die
überhaupt Aristoteles nicht sonderlich begünstigten, gegen
dessen Lehre von der Ewigkeit der Welt. Mit regem
Interesse wurde das Problem des Weltanfanges beziehungsweise

der ewigen Schöpfung, insofern wir hierbei bloß die
Vernunfteinsicht zu Rate ziehen, wieder in der Zeit der
Hochscholastik erörtert, nachdem schon die Araber5
hier den christlichen Abendländern vorangegangen waren.
Alexander von Haies (geb. zwischen 1170—80, gest.
1245) und Albertus Magnus6 (geb. 1193, gest. 1280)
tun beide dar, daß die Beweise, die man für die Ewigkeit
der Welt vorbringt, nicht stichhaltig sind, und sie suchen

1 Zeller, ebda. 1 2S, Leipzig 1892; 687 f.
2 Zeller, a. a. 0. 773 f.
3 Zeller, a. a. 0. II, 23, Leipzig 1879, 432 ff. Siebeek, Die Lehre des

Aristoteles von der Ewigkeit der Welt. (Untersuchungen zur Philosophie
der Griechen, Halle 1873; 137—189.) Eug. Eolfes, Aristoteles'
Metaphysik II, Leipzig 1904, 180 f. Anmork. 34.

4 Zeller, a. a. O. 836. Über die Neupythagoreer ders. III, 2, 131.
5 Vgl. M. Worms, Die Lehre von der Anfangslosigkeit der Welt bei

den mittelalterlichen arabischen Philosophen des Orients und ihre Bekämpfung
durch die arabischen Theologen. Münster 1900 (Baumker und Hertlmg,
Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. B. III. H. 4.)
Die Behandlung des Problems in der jüdischen Philosophie siehe bei
A. Stöekl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters II, Mainz 1865,
254 f. (Saadiah Fajjumi); 276—83 (Moses Maimonides f 1204, der über
die Frage so denkt wie später Thomas von Aquino).

6 Vgl. C. Werner, Der hl. Thomas von Aquino I, Eegensburg
1889, 334 f.

11*



158 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

auch den zeitlichen Beginn der Welt durch Vernunftgründe
strenge zu beweisen. Der hl. Thomas1 aber bringt im
apologetischen Interesse gegen diese Gründe Bedenken vor, ja er
erklärt ausdrücklich, daß die zeitliche Schöpfung weder aus
dem Wesen der Welt noch aus ihrer Ursache demonstrativ
bewiesen werden könne, und er bemerkt am Schlüsse seiner
Auseinandersetzung:2 „Et hoc utile est ut consideretur, ne
forte aliquis quod fidei est demonstrarepraesumens, ratjones
non necessarias inducat, quae praebeant materiam irridendi
infidelibus existimantibus nos propter huiusmodi rationes
credere quae fidei sunt." 'Trotzdem ist aber der hl. Thomas
weit entfernt, die Möglichkeit einer anfangslosen
Weltschöpfung mit positiven Gründen zu stützen, ja er verteidigt
vielmehr die Angemessenheit der zeitlichen Entstehung.

Während einige Scholastiker der folgenden Zeit z. B.
Ägidius Colonna von Rom (t 1316), Joh. Duns Scotus
(f 1308), Thomas von Straßburg (f 1357), in der Lösung
unserer Frage ganz auf Seiten des engelgleichen Lehrers
stehen, gehen andere weiter als er und formulieren die Frage
geradezu: Utrum mundus potuerit esse ab aeterno?
Es wären hier viele Namen zu nennen (vgl. Esser a. a. O.
S. 29 ff.), jedoch nur die ersten drei sollen herausgegriffen
werden, die Thomas Esser in seiner Liste unter den Scholastikern

aufführt, welche auf Grund der Lehre des hl. Thomas
für die Möglichkeit der Ewigkeit aller Geschöpfe (mit einziger
Ausnahme des Menschen) eintreten. Diesen dreien: Her veus
Natalis3 (f 1323), Gregorius Ariminensis1 (f 1358)
und dem Fürsten der Thomisten, Joannes Capreolus5

1 Vgl. Th.- Esser, Die Lehre des hl. Thoraas von Aquino über die
Möglichkeit einer anfangslosen Schöpfung, Münster 1895.

2 S. theol. 1. q. 46. a. 2.
3 Nach Carl Werner (a. a. 0. III, 104) der ausgezeichnetste Vertreter

der thomi8tischen Lehre im vierzehnten Jahrhundert. Benützt wurden seine:
In quattuor Petri Lombardi volumina scripta subtilissima, Vonetiis 1505
und von den acht den Quodlibeta subtilissima (Venetiis 1513) angefügten
Traktaten der dritte: De aeternitate mundi.

4 cf. Hurter, Nomenciator literarius theol. cathol. IIs, Oeniponte 1906,
620. Wichtig ist für uns: In secund. Sent. (Venetiis 1518) dist. 1, q. 3.

5 Johannes Capreolus, mit dem ehrenden Beinamen Princeps Thomi-
starum, schrieb die Defensiones theologiae Divi Thomae Aquinatis, „unstreitig
das vorzüglichste Werk der mittelalterlichen Thomistenschule mit
vollständigster Berücksichtigung aller Meinungsgegensätzo zur thomistischen
Doktrin, welche aus der nachthomistisohen Entwicklung der Scholastik
während zweier Jahrhunderte sich herausgebildet hatten". Vgl. Werner,
a. a. O. 151 ff. Im 2. Buch dist. 1. quaest. 1 handelt er über unseren
Gegenstand.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 159

(f 1444), möge noch Joannes a Neapoli,1 ein Zeitgenosse
des Erstgenannten, beigesellt werden. Es sollen nun aber
nicht die Lehren dieser Männer im einzelnen nacheinander

dargelegt werden, da dies viele Wiederholungen
nötig machen und den Überblick erschweren würde, sondern
was sie über unseren Gegenstand in ihren Schriften niedergelegt

haben, soll zu einem nach gewissen Gesichtspunkten
geordnetem Ganzen, zusammengefügt werden, so daß sich
uns ein einheitliches Bild von der Lösung des Problems
der Ewigkeit der Welt2 ergibt, wie sie sich auf Grund
der Denkbarkeit dieser Gelehrten uns darstellt.

Bei der Untersuchung, ob eine anfangslose Schöpfung
möglich sei, ist — wir folgen hierin dem hl. Thomas3 —
auf ein Zweifaches das Augenmerk zu richten: ob Gott
von Ewigkeit schaffen konnte und ob die Anfangslosigkeit
nicht gegen das Wesen der Geschöpfe sei. Letzteres ist
nun an der ganzen Frage das Wichtigere, denn läßt sich
zeigen, daß zwischen dem Anfangslossein und Geschaffensein

kein Widerspruch besteht, so ist bezüglich des ersten
Punktes nicht mehr zu zweifeln, da Gott alles vermag,
was in sich möglich ist. Das die Grundgedanken für den
ersten Hauptteil der folgenden Darlegung, der zweite wird
Einwänden gegen die Ewigkeit der Welt gewidmet sein.

Erster Teil.
I.

Gott vermag alles, was, wie soeben gesagt wurde, in
sich möglich ist, was, wie Johann von Neapel4 sich
ausdrückt, irgendwie die ratio entis haben kann. Der
Beweis ist leicht. Wie sich die Macht zu irgendeinem
Möglichen verhält, so die Allmacht, die wir Gott beilegen,
zu allem Möglichen. Möglich aber ist alles Notwendige,
der konträre Gegensatz des Unmöglichen, und alles Kontingente,

das kontradiktorisch dem Unmöglichen entgegensteht.

1 In Betracht kommen seine Quaestiones variae Parisiis disputatae
(Neapoli 1618) und zw. q. 23.

2 cf. Joli, a Neap. a. a. 0. q. 23, responsio ad quaest. punctum
primum : ,,Ad praesens nomine aeternitatis intelligitur duratio quaedam
creata, qaaecnmque sit ilia, sc. vel liabens successionem vel non, carens
principio". Das möge zur Klarstellung der Ausdrücke: Anfangslosigkeit,
Ewigkeit, sempitcrnitas in unserer Arbeit genügen.

3 Sum. theol. 1. q. 46, a. 2. Dreg. Arim. a. a. 0. ad oppositum.
4 a. a. 0.



160 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Da nun alles Seiende entweder notwendig oder kontigent
ist, erstreckt sich Gottes Macht auf alles, was sein kann.
Ein zweiter Grund ist noch der, daß jedes tätige Ding
etwas ihm Ähnliches wirkt; möglich also ist der aktiven
Potenz eines Dinges nur, was ihm ähnlich werden kann.
Gott vermag sonach, da er alle S ein s Vollkommenheit
besitzt, alles, was die ratio entis haben und so ihm ähnlich
sein kann; was aber Sein und Nichtsein oder einen
Widerspruch in sich schließt, ist ihm unmöglich. Es erübrigt
also bei dem Gegenstande, der uns beschäftigt, nur noch
zu prüfen, ob der Begriff einer ewigen Weltschöpfung
(Hervorgebrachtsein und ewige Dauer) in sich
widerspruchsvoll sei oder nicht. Doch zuvor sollen noch einige
Argumente des Johannes, welche die Möglichkeit einer
anfangslosen Schöpfung von Seiten Gottes
beleuchten, hier Platz finden. Wenn Gott in der Zeit die
Welt geschaffen, versichert er einmal, so war es ihm auch
von ewig her möglich, da seine Macht immer dieselbe ist.1
— Eine vollkommene Ursache, die von Ewigkeit her zum
Wirken keiner Überlegung und keiner Materie bedarf, noch
eines Werkzeuges oder einer Frist, kann einen mit ihr
gleichwährenden, ewigen Effekt haben, und das trifft bei
Gott zu; ergo.2 Denken wir uns nämlich ein solches
vollkommenes Agens, wo alle diese Bedingungen erfüllt sind,
so kann es, wann immer es gesetzt wird, mit seiner Tätigkeit

anheben; wenn nun diese eine augenblickliche, plötzliche

(nicht über einen Zeitraum sich erstreckende) ist,
so muß auf denselben Moment, indem die Handlung
einsetzt, auch deren Terminus fallen. In dem Augenblick
aber, in den der Terminus der Handlung fällt, liegt der
Effekt vor, der durch die Handlung zustande kommt und
auf den sie hingeordnet ist. Somit kann in unserem Falle
alsogleich, da ein solches Agens gesetzt wird, auch seine
Wirkung sein. Zu demselben Ergebnis kommen wir, wenn
wir von der Erwägung der Gründe ausgehen, derentwegen
eine Wirkung mit ihrer Ursache nicht gleichdauernd sein
kann. Es kann das daher rühren, daß die Ursache nicht
sogleich, wenn sie in die reale Ordnung eintritt,
vollkommen ist und wirken kann (der Mensch in seiner
Kindheit z. B,), oder daß zum Handeln Überlegung

1 qu. 23, pro parte opposita.
2 a. a. 0. punct. IV. primo.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 161

erforderlich ist, oder wegen des Mangels einer Materie
oder geeigneter Instrumente, auf die eine Wirkursache
angewiesen ist, oder weil sich endlich die Hervorbringung
selbst über eine gewisse Zeit hin ausdehnt, vor deren
Ablauf der Effekt nicht vorliegen kann. Wo sich aber
alle diese Hemmnisse nicht finden, kann, sobald die wirkende
Ursache da ist, auch ihre Wirkung eintreten.

Es wäre dann, um auf einen weiteren Grund des
Johannes1 einzugehen, doch merkwürdig, wenn Gott das
nicht vermöchte, was ein Geschöpf zustande bringt. Wenn
nämlich die Sonne ewig wäre und auch die Luft, so hätte
sie von Ewigkeit die Luft erleuchten können; sie hätte
also einen mit ihr gleichewigen Effekt. Ein solcher muß
auch bei Gott möglich sein, da er doch mächtiger ist als
jegliche Kreatur. Mit dem Einwand aber, daß Gott nicht
mit Naturnotwendigkeit wirkt wie die Sonne, ist gar nichts
erreicht, denn mit freiem Willen tätig zu sein, ist Zeichen
der Vollkommenheit und tut der Macht keinen Eintrag,
zumal ja Gott bei seinem Wollen der Überlegung
überhoben ist. — Gott vermag sodann2 mehr zu wirken, als
unser Verstand denken kann. Daß aber etwas geworden
und doch von Ewigkeit her ist, können wir uns denken,
wenn auch nur schwer; man erinnere sich nur an das
„modo quodam vix intellegibili" St. Augustins.3 Schwierigkeit

bereitet eben unserem Intellekte das, was sich unserer
Einbildungskraft entzieht (ovdtJioze voel avev cpavzào/iazoç
V ipv/rj. Arist. de anima 3; 7, 431a 16, 17). Unendliches
aber, wie sollen wir uns das vorstellen? Der eben erwähnte
hl. Lehrer führt in seinem Werke vom Gottesstaat4 einen
Versuch der Platoniker an, wie sie eine ewige Schöpfung
dem Verständnisse näher zu bringen suchten; es ist das
bekannte Beispiel vom Fuße, der, wenn er von ewig her
im Sande stünde, von Ewigkeit darin seine Spur verursachte.
So einsichtsvolle Philosophen wie diese, meint Johannes,
hätten sich zu dieser Aufstellung sicherlich nicht
verstanden, wenn zwischen Hervorgebrachtsein und Immersein
ein Widerspruch wäre. Zum Schlüsse sei noch auf Her veus5
Rücksicht genommen, der einmal von dem Gedanken
ausgeht, daß Gott die Welt vor einem Zeiträume schaffen
konnte, der größer ist als jeder beliebig angenommene

1 a. a. U. p. IV. secundo. 2 a. a. 0. p. IV. tertio.
3 Vgl. Seite 156. 4 De civit. Dei 1. 10, c. 31.
5 Tractat. de aeternitate mundi q. 5, in contrar.



162 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

andere, was sich nur von einer anfangslosen Dauer
behaupten läßt. Also ist eine ewige Welt möglich. Daß
Gott sie früher erschaffen konnte, als es tatsächlich geschah,
sei es um eine bestimmte Anzahl von Jahren früher oder
um eine Zahl, die größer ist als jede gegebene, läßt sich
nicht in Abrede stellen, was im besonderen das zweite
anlangt, so ist ja Gottes Wirksamkeit nicht auf eine gewisse
Zahl von Jahren beschränkt; es läßt sich immer wieder
eine Zahl denken, die größer ist als die in Frage stehende,
und auch für sie besteht die Möglichkeit der Schöpfung
von seifen Gottes, und so müssen wir zum Unendlichen
fortschreiten.

II.
Gott kann zweifelsohne von Ewigkeit schaffen, es

müßte denn sein, daß ein anfangsloses Geschöpf, weil
einen Widerspruch in sich schließend, nicht denkbar wäre.
Das zu untersuchen, ist nunmehr unsere Aufgabe: es ist
der Kernpunkt der ganzen Frage.1 Der folgenden Erörterung

möge die Einteilung des Herveus (in quaestio V.
seines tractatus de aeternitate mundi) zugrunde gelegt
werden: Wenn es der Kreatur widerstreitet ewig zu sein,
so hat dies seinen Grund entweder darin, daß sie geworden,
hervorgebracht ist, oder wenn das nicht, weil die Möglichkeit

besteht, daß sie auch nicht sei oder endlich, weil sie
aus dem Nichts ist. Im Anhange soll dann noch einiges
über das Notwendige gesagt werden.

A.

Trotzdem die Kreatur geworden ist, kann sie immer
noch eine anfangslose Dauer haben. Was nämlich das
Werden betrifft, so spricht man davon in zweifacher
Weise.2 Es kann etwas entstehen durch schlechthinnige
Annahme des Seins — das Hervorbringen, das dem dann
entspricht, besteht in der unmittelbaren Mitteilung des
Seins an ein anderes wesentlich Verschiedenes — oder es
entsteht etwas durch Umwandlung eines Subjekts (quod

1 Johann von Neapel sagt geradezu: „Est ergo intellectus tituli quae-
stionis quaerere, utrum ista duo répugnent ad invicem, sc. aliquid factum
esse a Deo et carere durationis prineipio, quia si non repugnant, poterit
Dens creaturam aliquam produxisse ab aeterno, si autem repugnant, non
poterit." (a. a. 0. punct. I.)

2 Zum folgenden siehe: Hervei tract, de aet. mundi q. 2Respond. I,
II, III und: In secund. Sent. dis. I. q. 1. a. 1.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 163

fit de non tali tale). Zum Begriffe des Werdens genügt es

nun, das Sein von einem anderen dem Subjekte nach
verschiedenen Dinge zu haben, ob mit einem Beginn oder
anfangslos, kommt hier nicht in Betracht, denn der Umstand,
daß das Sein einmal begonnen (novitas essendi), fügt zur
Inempfangnahme des Seins, wie es das Werden ist, nichts
hinzu. Er besagt ja nur die Negation oder Privation des Seins
in der vorausgehenden existierenden oder möglichen Zeit;
etwas Negatives oder Privatives kann aber doch nicht
zum Begriff eines Positiven, wie es das facere und fieri
ist, gehören. Herveus führt hier auch das Beispiel von
der ewigen Fußspur im Sande an, bei der doch niemand
einen Zweifel hat, daß sie vom Fuße verursacht sei. Daß
sodann Hervorbringendes und Hervorgebrachtes dem
Subjekte nach verschieden, das eine außerhalb des anderen
dem Subjekte nach sei, ergibt sich aus dem Wesen
der Hervorbringung, factio, die im Gegensatz zur actio
immanens auf die äußere Materie hingeht.

In der zweiten Quaestio des schon zitierten Traktates
zeigt Herveus, daß das Gewordene darin, daß es geworden,
nicht die Möglichkeit nicht zu sein, das possibile non esse,
einschließt, oder dieses ihm zukommt, weil es geworden
ist. Daraus folgt dann, daß das Gewordensein nicht
dem widerstrebt, was notwendig von ewig her ist.
Bei dieser Gelegenheit sei zum besseren Verständnisse des
Weiteren einiges über die Natur des Möglichen und
Notwendigen bemerkt. Abgesehen vom possibile der potentia
activa kann man nach Herveus ein dreifaches Möglichsein
unterscheiden: das possibile subiective mit Rücksicht auf
die potentia passiva, wie es von der Materie mit Bezug
auf die substantielle Form oder von einem Subjekt mit
Rücksicht auf ein Akzidens ausgesagt wird, ferner das
possibile obiective, wenn etwas Objekt einer transienten
(nach außen gehenden, an einem anderen sich vollziehenden)
Tätigkeit ist, so die Kreatur, weil sie Gegenstand des
göttlichen Wirkens ist. Endlich spricht man in Sätzen
von Möglichkeit wegen der Vereinbarkeit der Termini
(Subjekt und Prädikat). Notwendig aber ist, was sich
unmöglich anders verhalten kann. Was also, wie es oben
hieß, notwendig von ewig her ist, kann unmöglich von
Ewigkeit her nicht sein.

Nun zum Beweise selbst, daß das Gewordene als solches
nicht das possibile non esse einschließt! Man kann da



164 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsehöpfung.

sowohl von der Natur des objektiv Möglichen als auch
von einem Vergleich der Wirkung und ihrer Ursache
ausgehen. In der Natur des Gewordenen liegt nach dem
früher Gesagten das possibile obiective, deshalb aber muß
ihm nicht auch das possibile non esse (die Möglichkeit
nicht zu sein oder das Nichtsein möglicherweise) folgen,
und es steht so nichts im Wege, daß es notwendig von
Ewigkeit sei. Daß etwas, weil es objektiv möglich ist,
nicht die Möglichkeit zum Nichtsein haben muß, versichert
Herveus, indem er sich auf des Aristoteles Lehre stützt,
daß nicht jede Möglichkeit Potenz zu Entgegengesetztem
sei (<pavsQov ôi] ozi ob jcäv zo ôvvazbv r) sivai y ßaöt&iv
xal za dvzixsifisva ôvvazai und Zzi ob Jiâoa âvva/iiç zmv
àvzixsi/iévcov 2. Periherm. lect. XI; vergl. auch 9 Met. c. V).
Das Gewordene braucht demnach, weil es objektiv möglich
ist, nicht auch die Möglichkeit nicht zu sein aufzuweisen.
Dasselbe ergibt auch folgende Überlegung: wie sich das
possibile subiective zum Akt dessen verhält, wessen Subjekt

es ist, so verhält sich das objektiv Mögliche zum
Wirklichsein, zu dem durch die Tätigkeit des Agens
aktuierten Sein. Aber nicht jedes subjektiv Mögliche ist
es im Hinblick auf entgegengesetzte Akte, also ist auch
nicht jedes objektiv Mögliche mit Rücksicht auf entgegengesetzte

Akte möglich, so daß es notwendigerweise die
Möglichkeit nicht zu sein besitzen müßte. Zum Reweis
des Obersatzes: Wie es ein Subjekt gibt, das eine
notwendige Beziehung zu seinem Akt hat, z. B. Mensch zu
seiner Eigentümlichkeit risibilitas, so sind auch Dinge
denkbar mit einer notwendigen Beziehung zu ihrer Tätigkeit

und darum auch ein objektiv Mögliches, das notwendig
von ihr betroffen wird (z. B. bei Erleuchtung der Luft
durch die Sonne). Die Wahrheit des Untersatzes aber
erhellt leicht aus Beispielen. Die Materie des Himmels
ist subjektiv in Potenz hinsichtlich der Form des Himmels,
ohne daß aber auch nur im geringsten die Möglichkeit
zum entgegengesetzten Akt besteht.1 Ähnlich ist es beim
Menschen bezüglich der soeben berührten Eigentümlichkeit
der risibilitas.

1 Vgl. Sum. theol. 1. q. 97. a. 1: „ aliquid potest dici
incorruptibile tripliciter. Uno modo ex parte materiae, eo sc. quod
vel non habet materiam sicut angelus, vel habet materiam, quae non est
in potentia nisi ad unam formam sicut corpus caeleste et hoc dicitur
secundum naturam incorruptibile."



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 165

Daß das Gewordene als solches nicht das possibile non
esse in sich befaßt, läßt sich auch aus dem Vergleich des
Wirkenden und der Wirkung zeigen. Wenn es sich um
ein Ding handelt, das mit Notwendigkeit von einem anderen
hervorgebracht wird, so tritt, wenn die Ursache da ist,
mit Notwendigkeit auch die Wirkung ein. In einem solchen
Fall sind demnach Wirkursache und Effekt zugleich. Zum
besseren Verständnisse möge auch hier das Beispiel von
der Sonne dienen, mit deren Dasein die Erleuchtung des
Luftraumes untrennbar verbunden ist. Wenn nun Dinge
unter einem bestimmten Verhältnisse mit Notwendigkeit
zugleich existieren, so ist für diese Koexistenz die Frage,
ob sie in einer gewissen Zeit oder von Ewigkeit her
mitsammen da sind, völlig belanglos, denn bei einer
Notwendigkeit, die auf Beziehungen gründet, auf denen die
Wissenschaften beruhen, sehen wir von jedem Zeitunterschiede

ab. Nach dem Gesagten nun gibt es Dinge, die
mit Notwendigkeit zugleich sind und deren eines Ursache
und das andere Wirkung ist (Sonne und Erleuchtung' der
Luft). Existierten sie nun beide von ewig her, so müßte
die Wirkung, das Gewordene notwendig ewig mit ihrer
Ursache koexistieren.

Hier liegt durchaus keine petitio principii vor, wie
man vielleicht einwenden wird. Unser Argument setzt
nämlich, so könnte man sagen, schon voraus, daß es ein
Agens gibt, das von Ewigkeit notwendigerweise handelt;
das sei erst zu beweisen. Wenn es ein solches gäbe und
es mit Notwendigkeit handelte, so müßte ja sicherlich ein
von Ewigkeit an Hervorgebrachtes da sein. Es ist jedoch
der ganze Einwurf verfehlt, da es sich ja bei der ganzen
Sache nicht darum handelt, ob ein agens ex necessitate
naturae von Ewigkeit existiert, sondern darum, ob es einem
Ding, falls es von Ewigkeit her da wäre, widerstreiten
würde, von Ewigkeit her mit Naturnotwendigkeit tätig zu
sein. Daß dem nicht so ist, beweist unser Argument, denn
es tut dar, daß der Ursache nicht die notwendige Koexistenz

des Effektes widerspricht, auch wenn sie von ewig
her statt hat. — Zu unserem Argument ex comparatione
effectus ad efficiens sei noch einiges bemerkt. Würde die
Wirkung nicht notwendig ewig mit ihrer aus Notwendigkeit
wirkenden Ursache existieren, so käme das entweder daher,
weil es zum Wesen der causa efficiens gehört, daß ihr
Effekt die Möglichkeit hat nicht zu sein, wenn die Ursache



166 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

selbst existiert, oder aber weil die Wirkung später sein
muß als ihre Ursache. Keines von beiden trifft jedoch zu,
denn sowie eine mit Notwendigkeit wirkende Ursache
vorliegt, bringt sie auch ihre Wirkung hervor. Wenn deshalb
etwas von Ewigkeit her mit Notwendigkeit ist, dem das
agere de necessitate widerstreitet, so ist nicht die ewige
Dauer der Grund davon, sondern die Willensfreiheit, die
dem Handelnden eignet. Aus diesen Ausführungen geht
hervor, daß zwischen dem, was mit Notwendigkeit von
ewig her ist, und dem Gewordensein kein Widerspruch
besteht. In jenen Fällen aber, wo der Effekt tatsächlich
nicht mit Notwendigkeit ewig sein kann, ist der Grund
entweder darin zu suchen, daß die Wirkung durch Bewegung

entsteht,1 oder weil die Ursache nicht ewig oder
nicht mit Notwendigkeit tätig ist. Letzteres ist auf dreifache
Art möglich: entweder weil das Agens freien Willen besitzt
oder in sich behindert wird durch den Verlust seiner
Kraft, durch die eigene Ohnmacht, wie die körperlichen
Ursachen, oder von seiten des leidenden Subjekts durch
die gegenteilige Disposition.

Wir haben früher den Satz aufgestellt: Wenn die
Kreatur nicht ewig sein kann, so kann das daher rühren,
daß sie geworden ist, und wir haben dargelegt, was Herveus
in seinem Traktat von der Ewigkeit der Welt darüber
ausführt. Auch in seinem Sentenzenkommentar-' kommt
er darauf zu sprechen. Der Gedankengang ist dort folgender:
ein Effekt, der sein Sein von der Ursache durch fieri
indivisibile hat, kann sogleich, wenn die Ursache da ist,
eintreten, so daß also, wenn die Ursache von Ewigkeit ist,
auch der Effekt von Ewigkeit sein kann. Das ist nun
bei den Geschöpfen Gottes denkbar, da sie auf die
angegebene Art entstehen. Zum Beweise ist zu sagen: kann
der Effekt nicht zugleich mit seiner Ursache sein, so
kommt das daher, weil er der Dauer nach (duratione)
später ist als das Werden oder Hervorbringen oder weil
das Hervorbringen oder wenigstens das Vollenden später
ist als der Handelnde selbst. Doch wenn wir es mit einem
fieri indivisibile zu tun haben, trifft keines von beiden
zu. Denn in diesem Falle ist das Hervorbringen, Werden
und Gewordensein zugleich (simul duratione), also folgt

1 Die nähere Ausführung siehe Seite 172 f.
2 In secund. Sent. vol. dist. 1. q. 1. a. 2, primo, ratio prima.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 167

der Effekt nicht zeitlich seiner Ursache nach und auch
das Werden, Hervorbringen und Vollenden sind nicht
notwendig später (duratione) als die wirkende Ursache.
Sobald sie nämlich im vollkommenen Sein ist, kann sie
mit ihrer Tätigkeit einsetzen, Beginn der Handlung aber
und Vollendung fallen beim fieri indivisibile zusammen.

Hier kann ein anderes Argument des Herveus1 angereiht

werden, entnommen aus den Prinzipien, die beim
Werden in Betracht kommen. Es sind dies: die wirkende
Ursache z. B. bei der Erwärmung der Wärmespender,
das Feuer; das Subjekt, der Gegenstand in unserem Beispiel,
der erwärmt wird ; die Form selbst, die terminus ad quem,
Zweck und Ziel des ganzen Werdens ist, und endlich der
terminus a quo, beim Erwärmungsprozeß die Kälte,
während Form die Wärme ist. Mit Ausnahme des terminus
a quo braucht nun nichts von alledem der Wirkung in
der Dauer vorauszugehen. Denn in augenblicklichen
Handlungen ist die Wirkung nicht später als das Bewirkende

oder das Subjekt und die Form ist selbstverständlich
nicht früher (duratione) als das, dessen Form sie ist.

Der terminus a quo freilich, das negative Prinzip
(Privation), mit dem bestimmenden, positiven Prinzip, der
Form, unvereinbar, kann nicht zugleich mit der Wirkung
sein, die durch die Form ihr Sein empfängt. Es darf
indes nicht übersehen werden, daß — genau gesprochen
— ein terminus a quo bei der Schöpfung gar nicht
vorliegt, weil dort kein Subjekt im realen Sein sich findet,
das einem von den Gegensätzen zugrunde läge (sub aliquo
oppositorum), von dem dann durch die Tätigkeit des
bewegenden Agens der Übergang zum Gegenteil stattfände.
Wenn ein Ding in seiner Gänze, ohne daß irgend etwas
vorherbesteht, hervorgebracht wird, so gibt es da kein
reales Substrat für einen der Gegensätze; man kann somit
auch nicht — außer in der Einbildung — von einem
terminus a quo reden. Infolgedessen läßt sich also
argumentieren : Das kann ewig sein, dem nichts in der Dauer
vorausgehen muß. Was nun durch Erschaffung entsteht,
ist derart: ergo. Der Untersatz ist klar. Zur Erläuterung
des Obersatzes : wenn etwas nicht von Ewigkeit sein kann,
muß es etwas geben, was der Dauer nach früher sein muß,
mit dem es nicht bestehen kann.

1 a. a. 0., ratio tertia.



168 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Eine Ergänzung zu dem eben Gesagten bietet Joannes
a Neapoli, der in seiner Abhandlung (Resp. punct. IV,
quarto) ausführt, daß die ewige Dauer nicht unverträglich
ist mit der Natur des Geschöpfes im Hinblick darauf, daß
sie geworden — abgesehen davon, daß sie ihr nicht
widerspricht, insofern sie ein Seiendes ist, da doch auch Gott
ein solches und ewig ist. Wäre es also unmöglich, daß
die Kreatur, weil geworden, ewig ist, so könnte man da
wieder unterscheiden hinsichtlich der Hervorbringung
(factio) selbst und dessen, was ihr zugrunde liegt. Was
das erstere angeht, so könnte die ewige Dauer
ausgeschlossen werden entweder durch das Nacheinander des
Werdens (propter factionis successionem), weshalb das
Ende des Werdens nicht zugleich mit dem Anfang sein
könnte — allein bei der Schöpfung haben wir ein Werden
ohne Sukzession — oder wegen der Unvereinbarkeit der
termini der factio, die es mit sich brächte, daß einer dem
anderen folgen müßte. Doch auch das schließt die Möglichkeit

nicht aus, daß die Kreatur von Ewigkeit sei, denn
es gibt Hervorbringungen, in denen wohl der terminus
a quo dem terminus ad quem vorangeht, aber nur der
Natur nach. Johannes verweist nun auf das Beispiel von
der Erleuchtung der Luft durch die Sonne. Nach der
gewöhnlichen Ansicht der Theologen, sagt er, sind Sonne
und Luft zugleich (u. zw. ante opus distinctionis et ornatus
seu ante omnem diem) erschaffen worden. Die Sonne
erleuchtete im ersten Moment ihrer Hervorbringung die
Luft. Der terminus a quo dieser Erleuchtung aber, die
Finsternis, ging dem terminus ad quem nicht der Dauer
oder Zeit nach voraus, sondern einzig und allein der
Natur nach, weil allenthalben das, was ein Ding aus sich
hat, früher der Natur nach (prius natura) ist als das, was
es von einem anderen hat; die Luft ist aus sich finster,
hell wird sie erst durch der Sonne Licht. In noch höherem
Maße kann man aber von der Kreatur sagen, daß ihr
Nichtsein dem Sein der Natur nach vorangeht, nicht aber
zeitlich oder in der Dauer. Wendet man aber ein, daß
sich die Sache bei Gott anders verhalte, da er die Geschöpfe
nicht mit Notwendigkeit hervorbringe gleichwie die Sonne
ihre Wirkung, so ist zu erwidern, daß Gott, da er — alles
Sichbesinnens überhoben — von Ewigkeit den
Willensentschluß hat sie hervorzubringen, nichts im Wege steht,
sie von Ewigkeit hervorzubringen. — Was das anlangt,



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 169

was der Hervorbringung zugrunde liegt, nämlich das
Geschöpf selbst, kann man nicht sagen, daß es einer anfangslosen

Dauer nicht fähig sei. Es gibt doch Kreaturen, die
unvergänglich sind (z. B. reine Geister). Die endlose Dauer
aber, die einem Geschöpf zukommen kann, ist nicht
weniger unendlich (infinita) als die anfangslose; also dürfen
wir auch diese der Kreatur nicht kurzweg absprechen.

Die zuletzt behandelten Beweisgründe des Herveus
und Johannes haben uns schon zur Frage hinübergeleitet,
wie man sich dieses ab aeterno fieri, das ewige Werden,
zu denken habe. Gregor von Rimini stellt drei conclu-
siones1 auf, die die Sache noch näher beleuchten. Erstens:
es ist möglich, daß ein Ding in seiner Gänze (rem simul
totam) von Gott hervorgebracht wird, ohne daß dabei
etwas an ihm erst zu sein beginnt. So wird ja auch die
zweite göttliche Person vom Vater hervorgebracht ganz
zumal, ohne daß sie selbst oder etwas von ihr erst zu sein
beginnt. Es ist aber nicht in höherem Maße möglich, daß
etwas hervorgebracht wird und, wenn es entsteht, zu sein
beginnt, als daß etwas, wenn es gezeugt oder sonstwie
wirklich hervorgebracht wird, nicht erst beginnt zu sein,
und auch Gott kann dies nicht minder als jenes. Zur
Begründung seiner ersten Konklusion verweist Gregor noch
auf folgendes. Wenn die Sonne einen gewissen Teil der
Luft erleuchtete, ohne ihre Stellung ihm gegenüber zu
wechseln und ohne daß auch dieser eine Veränderung in
Bezug auf die Beleuchtung erführe, so entstünde das Licht
in der Luft auf einmal in seiner Gänze. Die Luft wird,
wie schon St. Augustin2 bemerkt, in Anwesenheit eines
leuchtenden Körpers leuchtend (non est factus lucidus sed

fit) und mag die Luft noch so lange leuchten, so entsteht
ihr Licht in jedem Augenblicke jener Zeit und zwar in
seiner Totalität zugleich, da ja nicht ein Teil davon früher
und der andere später ist, und doch beginnt in keinem
Momente jener Dauer, den ersten ausgenommen, jenes Licht
oder etwas von ihm zu sein.

Wenn nun eine Sache zugleich in ihrer Gänze
hervorvorgebracht werden kann, ohne daß sie dabei selbst oder
etwas von ihr zu sein beginnt, so ist es auch möglich,
daß etwas in seiner Totalität zumal entsteht ohne plötzliche

1 Id secund. Sent. dist. I. q. 3. a. 1.
2 Nach Gregor, 8 sup. Gen. ad lit. c. 19.



170 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

oder allmähliche Veränderung. Damit ist aber auch schon
die zweite Schlußfolgerung Gregors ausgesprochen. Wäre
sie unzulässig, so würde daraus folgen, daß es unmöglich
sei, daß etwas vollständig auf einmal entstünde, ohne aber
dabei erst zu beginnen. Das Gegenteil davon wurde jedoch
vorhin bewiesen. Daß sich aber diese Folgerung ergeben
müßte, erhellt sehr leicht. Wenn etwas mit einer
Veränderung entsteht, so muß ein Übergang vom Nichtsein
zum Sein stattfinden, denn jede Veränderung ist zwischen
Entgegengesetztem und eine derartige Veränderung wie
hier (beim fieri) kann nur vom Nichtsein zum Sein
statthaben. Dann aber muß das auf diese Weise in seiner Gänze
zugleich entstehende Ding einen Anfang besitzen, denn sobald
es entsteht, ist es da ; unmittelbar zuvor aber war es nicht.

In der dritten conclusio behauptet Gregor die
Möglichkeit des ewigen Seins eines von Gott verschiedenen
Dinges. Als ersten Beweis bringt er folgenden: wenn die
bewirkende Ursache eines von Gott verschiedenen Dinges,
das in seiner Gänze zumal hervorgebracht werden konnte,
von Ewigkeit da war, ohne irgendeines Requisites zur
Hervorbringung jenes Dinges zu ermangeln, so steht der
Möglichkeit, daß es von Ewigkeit her gewesen, nichts im
Wege.1 Es gibt nun tatsächlich Dinge, die in der besagten
Weise entstehen, z. B. die Engel, und eine Willensursache,
die von Ewigkeit ohne allen Defekt hinsichtlich ihres
Handelns existiert, Gott. Sonach läßt sich die Möglichkeit
des Ewigseins eines von Gott verschiedenen Dinges nicht
von der Hand weisen. Was den Obersatz betrifft — der
Untersatz ist ja einleuchtend — so kann die ewig bestehende
Ursache, von der dort die Rede ist, mit Naturnotwendigkeit
oder frei von ewig her tätig sein (causa naturaliter activa
vel libere). Das erstere bedeutet keine Schwierigkeit, sie
bringt dann eben mit Naturnotwendigkeit ewig ihren Effekt
hervor; aber auch eine frei wirkende Ursache kann von
Ewigkeit wirksam sein. Bei ihr besteht zwar eine solche
Nötigung zum Handeln nicht im geringsten, auch wenn
alle Erfordernisse dazu vorhanden sind, aber es liegt anderseits

auch — wie es der Begriff der Freiheit mit sich
bringt — nicht die Notwendigkeit vor, nicht sich zu
betätigen oder der Wirkung voranzugehen: sie konnte
also, wenn sie von ewig her da ist, auch von Ewigkeit an

1 Ähnlich Joh. a Neapoli a. a. 0. Eesp. punct IV. primo.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 171

wirksam sein. — Zum Beweise des Obersatzes dient Gregor
ein dem hl. Augustinus1 entlehntes Beispiel. Dieser erklärt
nämlich einmal, wenn das Feuer ewig wäre, müßte auch
der von ihm erzeugte Schein ewig sein. Das trifft aber
auch nur nach dem Grundsatz zu, daß die Wirkung zugleich
eintritt, wenn eine ausreichende mit Naturnotwendigkeit
tätige Ursache samt allen zum Wirken nötigen Erfordernissen

gesetzt ist. Das ist aber auch bei einer frei
handelnden Ursache nicht weniger möglich, ja es gibt,
wenn wir genau zusehen, gar keine totale mit
Naturnotwendigkeit wirkende Ursache, da doch immer der Konkurs

Gottes, dessen Tun ein freies ist, vorausgesetzt wird.
Auch Gregors zweiter Beweis sei hier erwähnt. Der

Sohn Gottes ist in Wahrheit von ewig her vom Vater
hervorgebracht und daraus wird gefolgert: „igitur aliqua
alia res a Deo potuit esse producta ab aeterno". Das
sowohl wie auch was zur Begründung dieser Folgerung
gesagt wird: „consequentia patet ex eo, quod non videtur
aliqua contradictio implicari, si dicatur: aliquid aliud a
Deo ab aeterno productum esse plus quam si dicatur,
quod Deus-Filius productus sit ab aeterno" ist zum
mindesten sehr mißverständlich, ja geradezu falsch
ausgedrückt.2 Der Sohn Gottes ist nicht alia res a Deo, nicht
aliud a Deo, sondern nur alius a Patre (Lateran. IV.
[anno 1215]: Una quaedam summa res est quae
veraciter est Pater, Filius et Spiritus Sanctus, très simul
personae ac singillatim quaelibet earundem. Et ideo in
Deo solummodo Trinitas est, non quaternitas, quia quaelibet
trium personarum est ilia res, videlicet substantia, essentia
seu natura divina, quae sola est universorum principium,
praeter quod aliud inveniri non potest: et ilia res non
est generans neque genita nec procédons, sed est Pater,
qui generat, et Filius, qui gignitur, et Spiritus Sanctus,
qui procedit: ut distinc.tiones sint in personis et unitas
in natura. Licet igitur alius sit Pater, alius Filius, alius
Spiritus Sanctus, non tarnen aliud, sed id, quod est Pater,
est Filius et Spiritus Sanctus idem omnino; ut secundum
orthodoxam et catholicam fidem consubstantiales esse
credantur.)3

Meint man aber, die ewige Dauer stünde mit dem

1 De Trinitate, 1. 6, c. 1.
2 Gewagt erschien auch schon der erste Beweis zur ersten Konklusion.
3 cf. P. Einig, Inst, theol. dogm. tract. I, Treveris 1905, 127 f.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 12



172 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

durch freien Willensentschluß oder in einer vom Urheber
verschiedenen Natur hervorgebrachten Ding im
Widerspruch, so läßt man im ersten Falle außer acht, daß Gott
nicht zu überlegen braucht, daß daher keine Wahl der
Handlung vorangeht; auf das an zweiter Stelle Gesagte
aber ist zu entgegnen, daß es hinsichtlich der ewigen
Dauer gleichgiltig ist, ob das Produkt derselben oder
verschiedener Natur ist im Vergleich mit der
hervorbringenden Ursache, wenn nur diese — vollständig und
zureichend — ewig ist und ihr Effekt in seiner Totalität
zugleich zustande gebracht werden kann. Sonst wäre ja
das vorhin angeführte Argument des hl. Augustin vom
Feuer und seinem Schein verfehlt, da ja der Glanz des
Feuers mit diesem nicht derselben Natur ist. Auch könnte
auf diese Art nicht — was der hl. Augustinus beabsichtigt
— gegen Arius vorgegangen werden, der behauptete, der
Sohn Gottes sei nicht eines Wesens mit dem Vater und
nicht ewig.

Mit diesen Darlegungen Gregors berühren sich vielfach
die ersten zwei Aufstellungen des Johannes Capreolus.1
Die erste conclusio, daß kein Widerspruch darin liegt, daß
ein ens ab alio ewig sei, beweist er also : wo die Handlung
oder Hervorbringung eine augenblickliche und nicht eine
sukzessive ist, braucht die Wirkursache nicht der Dauer
nach ihrer Wirkung voranzugehen, und er zieht, um die
Sache anschaulicher zu machen, das Beispiel von der
illuminatio heran. Anders verhält es sich freilich bei der
Hervorbringung durch Bewegung, wo die hervorbringende
Ursache notwendigerweise der Dauer nach früher ist als
ihre Wirkung, denn diese beginnt erst in termino motus
zu sein, der aber ist später als die Bewegung selbst.
„Ein durch Bewegung im Sein hervorgebrachtes Ding",
lehrt der Aquinate,2 „beginnt erst am Ende der Bewegung
zu sein. Da aber der Anfang der Bewegung notwendigerweise

ihrem Ende in der Dauer vorangeht — notwendig
wegen des Nacheinander der Bewegung — und es auch
keinen Anfang der Bewegung geben kann ohne Ursache,
die zum Hervorbringen bewegt, so muß diese der Dauer
nach dem Produkte vorangehen. Wenn deshalb etwas von
einem andern ohne Bewegung ausgeht, so ist es in der

1 Defens. theol. D. Tbom. Aquin. in sec. Sent. lib. 2 dist. 1 q. 1. a. 1.
2 De potentia Dei, q. 3. a. 13. bei Capreol. a. a. 0.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 173

Dauer zugleich mit diesem wie der Schimmer am Feuer
oder an der Sonne "

Wenn nun zwischen ens ab alio und der ewigen Dauer
kein Widerspruch besteht, so kann man weiterhin — und
damit sind wir schon bei der zweiten conelusio angelangt
— erklären : es schließt auch keinen Widerspruch in sich,
daß etwas in seinem Wesen von Gott Verschiedenes niemals
begonnen hat, denn der Zusatz: „in essentia vel substantia
diversum" involviert keinen Widerspruch mit dem „semper
fuisse".

Im vorausgehenden war einmal die Rede von den
Engeln und reinen Geistern, daß sie nämlich in ihrer
Gänze zumal hervorgebracht werden können. Mit ihnen
hat es überhaupt wie mit allen unvergänglichen Substanzen,
wozu nach aristotelisch-scholastischer Anschauung auch
die Himmelskörper gehören, eine eigene Bewandtnis. Sie
haben nämlich im Gegensatz zu dem in beständigem Flusse
befindlichen Sein der Bewegung, dessen Maß die Zeit ist,
ein esse stans,1 ein feststehendes Sein, zwar nicht im
vollkommenen Sinne wie Gott, weil es eine Macht gibt, durch
die es zum Aufhören gebracht werden kann; auch ist es
bei Gott, in dem es kein Akzidens gibt, ganz und gar
unvermischt mit jeglichem esse fluens. Dem göttlichen
Sein entspricht als Maß, wenn man sich so ausdrücken
kann, die aeternitas, dem esse stans im unvollkommenen
Sinne aber das aevum. Im aevum also, das eine mensura
stans et indivisibilis ist, entstehen und sind die
unvergänglichen Wesen, in der Zeit aber nur insofern, als das
aevum mit ihr koexistiert, wie man ja auch von Gott
aussagen kann, er sei an diesem Tage, weil seine Ewigkeit
mit der Zeit koexistiert. Da das aevum aber eine mensura
stans indivisibilis ist, so kann es in gleicher Weise mit
einer kürzeren oder längeren Zeit zusammengebracht
werden: mit einem Wort, es verhält sich indifferent gegen
derartiges, auch gegenüber einer anfangslosen Zeit. Was
nun wie die unvergänglichen Substanzen im aevum als
seinem eigenen Maße wird und ist, koexistiert ebenso gut
mit einer endlosen wie anfangslosen Dauer, kann also des
Anfangs undEndes entbehren, unbeschadet, daß esgeworden
ist. Das die Ausführungen des Johannes von Neapel2

1 Ausführlicher wird darüber später gehandelt werden.
2 a. a. 0. Eesp. p. IV. septimo.

12*



174 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltseköpfung.

über diese besondere Art von Geschöpfen, bei denen sich
eine ewige Dauer unschwer begreiflich machen läßt.
Ähnliches findet sich auch bei H er veus.1

B.

Wir wenden nunmehr unsere Aufmerksamkeit der
Frage zu, ob nicht etwa der Kreatur die ewige Dauer
deshalb widerstreitet, weil sie die Möglichkeit zum
Nichtsein hat. Wir handeln hier nur von dem possibile
esse et non esse obiective, da der geschaffenen Substanz
im Hinblick auf den Schöpfer nur eine derartige objektive
Potentialität eignet. Ein solches Möglichsein aber, das
sich in gleicher Weise dem Entgegengesetzten gegenüber
verhält, nennt man nicht possibile non esse, weil es
verhindert werden kann entweder dann, wenn ihm der
entgegengesetzte Akt zukommt oder schon vordem, wie
einige meinen, wie ja auch etwas notwendig nicht deshalb
ist, weil es nicht verhindert werden kann, sondern im
Gegenteil: deshalb kann es nicht verhindert werden, weil
es notwendig ist; ähnlich auch in unserm Fall: deshalb
kann man verhindern, daß etwas ist, weil es possibile non
esse ist und nicht umgekehrt. Daraus nämlich, daß etwas
sich anders verhalten kann, also im Zustande der
Möglichkeit Entgegengesetztem gegenüber ist (possibile ad
opposita), ergibt sich, daß es verhindert werden kann.
Ebenso ist auch etwas notwendig, weil es sich nicht anders
verhalten kann und daher kommt es dann, daß es nicht
verhindert werden kann. Untersucht man also, weshalb
man davon spricht, es sei etwas in Potenz zu
Entgegengesetztem, so stellt sich als Grund dessen heraus, weil
keines von beiden dafür mit Notwendigkeit bestimmend
ist. So ist nach Aristoteles möglich oder kontingent das,
dessen Gegenteil nicht notwendig ist, so daß ihm keines
von beiden widerstreitet; deshalb nämlich steht etwas mit
einem anderen im Widerspruch, weil sein Gegenteil jenem
anderen mit Notwendigkeit innewohnt. Daraus nun läßt
sich folgern, daß die Aktualität des einen von zwei Gegensätzen

— außer wir verstehen sie mit der Reduplikation
„dum est" — keineswegs die Möglichkeit zum zweiten
auszuschließen braucht. Denn aus dem Gesagten geht hervor,
daß etwas die Potenz zu etwas anderem hat, wenn dessen

1 a. a. 0. dist. 1, q. 1. a. 2, primo, ratio secunda.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 175

Gegenteil ihm selber nicht notwendigerweise innewohnt.
Somit kann dem, welchem actu einer von zwei Gegensätzen

zukommt und zwar nicht notwendig (convenit et
contingit), absolute et divisim für dieselbe Zeit auch das
Entgegengesetzte eignen — absolute et divisim, denn beide
kann es nicht zur selben Zeit haben, sondern jeden von
ihnen für sich genommen.1

Nach diesen Peststellungen behauptet Herveus mit
Bezug auf die vorliegende Frage, daß sich das, was jetzt
ist, zum posse non esse nunc (zur Möglichkeit jetzt nicht
zu sein) ebenso verhält wie das, was von Ewigkeit ist,
zum posse non esse ab aeterno (zur Möglichkeit von
Ewigkeit her nicht zu sein), wofern es nur einer Ursache
das Sein verdankt, die nicht mit Naturnotwendigkeit
wirksam ist. Dem aber, was jetzt actu ist, widerstreitet
nicht absolut das posse non esse nunc actu, nicht wegen
einer früher existierenden hindernden Macht, sondern weil
ihm der andere der Gegensätze (das Sein) nicht mit
Notwendigkeit zukommt. Analog stellt sonach auch mit dem,
was von Ewigkeit ist, das posse non esse ab aeterno nicht
im Widerspruch. Nur das eine muß hier vorausgesetzt
werden, daß die Ursache nicht mit Notwendigkeit wirkt.
Da wäre es unmöglich, daß der Effekt nicht sei — mit
Rücksicht auf die Ursache, außer sie kann an ihrer
Betätigung gehindert werden; von Seiten des Subjekts der
Tätigkeit aber gilt das Frühere, denn es ist nicht mit
Notwendigkeit auf einen der Gegensätze hingeordnet.

Daß es keinen Widerspruch bedeute, daß etwas ewig
sei und doch die Möglichkeit zum Nichtsein habe, setzt
Herveus auch in seinem Sentenzenkommentar3 auseinander.
Er geht dort von den Sätzen aus, die man nach sensus
compositus und divisus unterscheidet und erklärt, daß

1 Herveus tract, de aet. mundi, q. V. : „ concludo unum, quod
illud, cui convenit aliquid actu post et divisim, est possibile esse sub
opposito actu pro eodem tempore ita, quod aetualitas unius, nisi accipiatur
cum tali reduplications sc. dum est, non exeludit possibile ad alteram
sive subieetive sive obiective pro eodem tempore; quod patet sic: quia

aliquid est possibile ad aliud, quia eius oppositum non inest sibi de

necessitate, sed quod inest, contingit alicui tempore, quo sie inest, non
inesse sibi absolute de necessitate, quia secundum Philosophum, quod est,
dum est, necessario est, non tarnen simpliciter est necessario. Ergo illud,
cui convenit actu unum oppositorum et contingit, potest absolute et divisim
pro eodem tempore convenire alteram oppositorum."

2 a. a. 0. dist. 1 q. 1. a. 2, quarto.



176 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

letzterer Sinn doppelt aufgefaßt werden kann: einmal nach
dem Verhältnisse zu verschiedenen Zeiten (oder nunc), so
wenn ich sage: ambulantem sedere est possibile nunc
ambulantem poste a in alio tempore sedere est possibile);
bisweilen aber hat man dabei die Indifferenz dem Entgegengesetzten

gegenüber hinsichtlich ein und desselben Subjekts
und Zeitpunktes (nunc) im Auge, so wenn ich sage : Deuin
non praedestinasse, quae praedestinavit, est possibile, so
hat das eine Berechtigung in sensu diviso. Der Sinn ist
aber dann nicht, daß Gott, gesetzt, er habe etwas
prädestiniert, dann vermocht habe, es nicht zu praedestinieren,
sondern, daß sich Prädestinieren und Nichtprädestinieren
für dasselbe Jetzt (scilicet ab aeterno) insofern es absolut,
für sich genommen wird, indifferent Gott gegenüber
verhält. Dasselbe gilt auch vom Ewig- oder Nicht-
ewigsein hinsichtlich der Geschöpfe, und so kann man noch
einen Schritt weiter gehen: es widerstreitet der Kreatur,
wenn sie von Ewigkeit wäre, das posse absolute non esse
nicht mehr als Gott, wenn er etwas von Ewigkeit
prädestiniert oder will, das posse non praedestinare vel non
velle. Gott aber hat die Macht, wenn er von Ewigkeit
etwas prädestiniert oder will, auch nicht zu prädestinieren
und nicht zu wollen. Ergo. Daß die Prädestination eine
Beziehung zur Zukunft in sich schließt, nicht aber das
ewige Sein der Kreatur, hat nichts zu bedeuten. Mag auch
das Prädestinierte zukünftig sein, so ist doch das
Prädestiniertsein nichts Zukünftiges sondern ewig. Wie
nämlich das Prädestinieren von Seiten Gottes ewig ist, so
gilt ein Gleiches auch davon, daß z. B. ein bestimmter
Mensch prädestiniert ist, mag ihm auch in seinem Sein
die Ewigkeit nicht zukommen.

C.

Es erübrigt noch zu prüfen, ob nicht etwa die Kreatur
deshalb nicht von Ewigkeit sein kann, weil sie aus dem
Nichts geworden ist. Die Präposition ex kann für die
Materialursache gebraucht werden (e. g. martellus fit ex
ferro), oder sie drückt das Verhältnis zum terminus a quo
recessus aus (e. g. hoc est motum ex tali loco) oder endlich
das Verhältnis des Früher und Später, sei es der Dauer
oder der Natur nach (e. g. hoc est ex hoc, quia est post
hoc natura sive duratione). Wird die Präposition ex in
der ersten Art gebraucht, so kann man den Satz : creatura



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 177

fit ex nihilo entweder so auslegen, daß das Nichts geradezu
Materie des Geschöpfes sei, was offenkundig falsch ist,
oder, daß jedwede Materie negiert wird: ex nihilo non
ex aliquo materialiter, und das gehört wirklich zum Begriffe
des Schaffens. Dieses nun, das Hervorbringen eines Dinges
aus dem Nichts, das Hervorbringen des ganzen Seins eines
Dinges ohne irgendwelche Materie, die dabei vorausgesetzt

würde, schließt eine unendliche Dauer weder a parte
ante noch a parte post aus noch ein, denn nichts Materielles
voraussetzen befaßt nicht die Hinordnung zu etwas, was
der Dauer nach früher oder später ist, in sich, sondern
hält einfach jegliche Beziehung zu einer vorausgesetzten
Materie ferne.

Besagt aber das ex die Beziehung zum terminus, von
dem man durch Hervorbringung abgeht, sich entfernt;
(terminus a quo fit recessus per factionem), so kann man
ähnlich wie oben unterscheiden. Affirmativ verstanden
wäre der Sinn des Satzes : creatura fit ex nihilo, der : das
Werden der Kreatur ist ein recessus a nihilo sive a simpli-
citer non esse, so daß dieses einen terminus a quo darstellen
würde. Von einem terminus a quo kann man jedoch nur
dann reden, wenn etwas, was der Hervorbringung
unterworfen wird, durch diese des terminus, unter dem es bisher
subiective war terminus a quo), verlustig geht und
einem andern mit dem ersten unverträglichen terminus
zustrebt. Die Erschaffung aber, vor welcher doch von
dem Geschöpf gar nichts bestand, kann nicht als ein
recessus a non esse, vom Nichts als (erminus a quo, zum
Sein angesehen werden, sondern ist, wie Herveus1 sagt,
der diese Untersuchungen anstellt, nichts anderes als eine
„simplex et absoluta ipsius esse acceptio post non esse",
das post im Sinne von später der Dauer oder wenigstens
der Natur nach verstanden. Damit ist aber auch schon
jedem Beweis für die novitas creaturae, für den zeitlichen
Anfang der Kreatur, der mit Rücksicht auf einen terminus
a quo bei der Schöpfung versucht werden könnte, der
Boden entzogen. Wenn aber der Ausdruck „aus nichts"
im negativen Sinne genommen wird, unter der Schöpfung
also eine Hervorbringung verstanden wird, die nichts
erfordert, was unter dem entgegengesetzten terminus

terminus a quo) vorher existiert hätte, dessen es dann

1 In q. V. d. tract, de aet. mundi.



178 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

durch die Schöpfung beraubt worden wäre, so ist dieser
Sinn richtig und zulässig, denn durch den Begriff der
Schöpfung als der gänzlichen Hervorbringung einer Sache
aus nichts wird ein terminus a quo ausgeschlossen.

Wenn aber mit dem ex nihilo ein Verhältnis von
Früher und Später zum Ausdruck gebracht werden soll,
so kann das Früher und Später entweder der Dauer oder
der Natur nach gemeint sein. Im ersten Falle
unterscheiden wir wieder wie bisher, ob es affirmiert oder negiert
gemeint ist. Ist es positiv, so bedeutet ex nihilo nach
dem Nichtsein u. zw. der Dauer nach oder nach dem
Nichts, das in der Dauer voranging. Es ist das aber
durchaus nicht notwendig, weder von Seiten des Schaffenden
— es kann ja nicht in Abrede gestellt werden, daß er die
Kreatur von Ewigkeit hätte hervorbringen können, wenn
anders es möglich ist, daß sie von Ewigkeit her erschaffen
werden kann — noch von Seiten des Geschaffenen, denn
dieses als solches schließt nicht die Beziehung zu etwas
in der Dauer Vorausgehendem ein. Anders steht es freilich
bei der Hervorbringung, die notwendig eine Beziehung
zu einem terminus a quo aufweist, der unvereinbar mit
dem durch die Hervorbringung erworbenen terminus ist.
Wir haben jedoch eben erst klar gemacht, daß bei der
Erschaffung überhaupt kein recessus a termino a quo ad
terminum ad quem vorliegt; sie ist somit auch nicht auf
etwas in der Dauer Vorausgehendes hingeordnet. Daß
daher, wie es tatsächlich eintraf, die Schöpfung nach
dem Nichtsein des durch sie Gewordenen stattfand, lag
nicht in der Natur des Geschaffenen begründet, sondern
allein im freien Willen des Schöpfers. Ist aber der
Ausdruck ex nihilo im negativen Sinne genommen, soll also
gesagt werden, daß das Geschöpf entsteht non post aliquid
duratione praecedens, nachdem ihm nichts in der Dauer
vorausgegangen, so ist das richtig und zwar in dem Sinne,
es sei nicht notwendig, daß der Kreatur etwas der Dauer
nach voranging — in der Tat ist ja, wie die Dinge wirklich
stehen, etwas früher gewesen.

Wird aber durch die Präposition ex das prius natura
angezeigt, so hat man wieder zu beachten, ob es im
affirmativen oder negativen Sinne gemeint ist. Im letzteren
Falle hieße der Satz creatura fit ex nihilo : creatura fit
non post aliquid natura praecedens suam factionem. Dieses
Etwas, aliquid, kann ein Zweifaches bezeichnen : ein prius



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 179

ex quo fiat se. creatura, womit also in unserem Satze
gesagt würde, daß bei der Schöpfung nichts Positives, der
Natur nach früheres vorausgesetzt wird, woraus dann das
Geschöpf entstünde, oder es kann aufgefaßt werden als
aliquid prius a quo fiat creatura effective, so daß also der
Sinn unseres Satzes: die Kreatur entsteht aus dem Nichts,
der wäre: creatura fit non post aliquid natura praecedens,
a quo fiat, was zu behaupten im Gegensatz zur ersten
Erklärungsmöglichkeit widersinnig ist. Jedes
hervorgebrachte Wesen verlangt ja eine Wirkursache, die der
Natur nach früher sein muß, da eine Wirkung ohne
Ursache undenkbar ist. Versteht man endlich den so
vieldeutigen Satz creatura fit ex nihilo im positiven Sinne
i. e. creatura fit post non esse natura d. h. es kommt dem
Geschöpf das Nichtsein der Natur nach früher zu, so hat
man wieder zu unterscheiden, je nachdem man das non
esse absolut nimmt oder mit einer Determination. Faßt
man es in der ersten Art, so könnte die Kreatur zugleich
der Dauer nach absolut sein und nicht sein, wenn man
nur das non esse als das Frühere der Natur nach gelten
läßt. Allein Kontradiktorisches wie Sein und Nichtsein,
absolut genommen, kann nicht ein und demselben zugleich
der Dauer nach zukommen, mag auch der Natur oder
dem Wesen nach das eine früher das andere später sein.
Etwas der Natur nach Früheres und Späteres könnte ja
an sich zur selben Zeit bestehen, aber nicht Sein oder
Nichtsein. Bestimmt man aber das non esse näher etwa
als non esse a se oder non esse quantum est de se (als
Nichtsein, insofern es sich selbst überlassen bliebe), so
kann ein derartiges non esse ganz wohl zugleich der
Dauer nach mit dem esse simpliciter bestehen, mag auch
das eine von beiden, das non esse, dem Geschöpfe der
Natur nach früher zukommen als das andere; weil sonach
das non esse nicht zeitlich vor dem esse zu sein braucht,
ist auch die Annahme eines Anfanges der Kreatur nicht
notwendig.

D.

Bisher war von den Geschöpfen im allgemeinen die
Rede; wenn es sich aber im besonderen um solche handelt,
die notwendig sind, läßt sich eine ewige Dauer leichter
einsehen. Das Notwendige vermag nämlich seiner Natur
zufolge immer zu sein. Es gibt nun, wie Aristoteles



180 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

darlegt, Gewisses, das notwendig und verursacht ist (rmv
ulv ôfj Ïtëqov aïriov Tov àvayxaîa eivai, tcov âb oiâtv),1
also stehen das Immersein, wie es dem Notwendigen
zukommt, und das Hervorgebraehtsein in keinem Widerspruch

: es kann ewige Geschöpfe Gottes geben. Was
Johannes a Neapoli2 hier einfach durch einen Hinweis
auf Aristoteles behauptet, daß es Notwendiges gäbe, das
verursacht sei, macht Herveus zum Gegenstand einer
eingehenden Untersuchung. In der II. quaestio seines
Traktates über die Ewigkeit der Welt fragt er: utrum
ei quod est ab aeterno et necessario, répugnât
esse ab alio, und er weist darauf hin, daß die Sonne,
wenn sie von Ewigkeit bestünde, naturnotwendig auch
die Sterne erleuchten würde. Diese Erleuchtung wäre
also notwendigerweise eine ewige und doch verursachte;
Notwendig- und Hervorgebrachtsein widerstreiten also
einander nicht, außerdem gehört ja zum Hervorgebrachtwerden,

wie schon gezeigt wurde, nichts weiter als das
Sein von einem anderen in der Substanz verschiedenen
zu haben. Das kann nun von dem, was mit Notwendigkeit
von ewig her ist, ganz gut ausgesagt werden, denn daß
es ewig ist, steht dem nicht im Wege, wie auch nicht der
Ursache, die dann selbstverständlich ewig sein muß, denn
es gibt ja viele Wirkungen, die mit ihrer Ursache zugleich
sind; auch daß es notwendig ist, bedeutet keine Schwierigkeit,

weil es vieles gibt, das das Sein von einem anderen
mit Notwendigkeit hat. Man könnte vielleicht daran
Anstoß nehmen, daß das von einem anderen
Hervorgebrachte im Gegensatz zum Notwendigen, das sich
unmöglich anders verhalten kann, objektiv möglich sei
und die Möglichkeit habe nicht zu sein (possibile non
esse) und so beides, Notwendig- und Hervorgebraehtsein
miteinander unverträglich sei. Daß dem aber nicht so
ist, erhellt aus der früher über das possibile non esse
angestellten Erwägung.3

In der Fragestellung der III. quaestio geht Herveus
noch einen Schritt weiter: utrum ei quod est per se
necesse esse et praeeipue ab aeterno, répugnât esse
ab alio effective. Wenn hier kein Widerspruch besteht,
wenn das Yerursachtsein demjenigen, dem das per se

1 Met. 5. 5; 1015 b, 9, 10.
2 a. a. 0. Resp. p. IV. sexto.
3 Vgl. Seite 164 ff.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 181

necesse esse innewohnt, widerstreitet, so kommt das
entweder daher, weil dieses notwendig oder weil es ens per
se ist. Was den ersten Punkt betrifft, so hat die
vorhergehende quaestio das Gegenteil gelehrt. Das esse per
se ens aber gehört zu jeder Substanz und macht eben ihren
Unterschied gegenüber dem Akzidens aus. Es ist aber
durchaus nicht mit jeder Substanz das esse effective ab
alio unvereinbar, also kann etwas, das per se ens ist,
von einem andern hervorgebracht sein. Manche finden
nun in der Tat zwischen dem per se necesse esse1 und
dem esse ab alio effective einen Widerspruch. Wären sie
nämlich miteinander verträglich, so wäre das per se

necesse esse nicht per se, sondern per aliud. Aus diesem
Grunde könne auch bei den Substanzen, die entia per se
seien, das, was notwendig ist, nicht von einem anderen
hervorgebracht sein im Gegensatz zum Akzidens, dem es,
weil es nicht in und für sich bestehe, ebensowenig
widerstreite, notwendig durch ein anderes zu sein wie
überhaupt durch ein anderes zu sein. Zudem habe ja auch
das, was durch ein anderes hervorgebracht wird, an sich
genommen die Möglichkeit, nicht zu sein (possibile non
esse). Das müßte nun auch von dem für sich bestehenden
Notwendigen, falls es hervorgebracht wäre, gelten, was
zu behaupten doch gewiß widersinnig wäre. Folglich gebe
es auch keine Substanz, die notwendig und zugleich
hervorgebracht sei. Endlich führt man noch ein Argument ins
Feld, daß nämlich alles von einem andern Hervorgebrachte,
weil möglich, in Potenz zu Entgegengesetztem sei, zu Sein
und Nichtsein; allein wir könnten gar nicht annehmen,
daß das, was notwendig ist, einmal nicht actu sei, folglieh
sei es unmöglich, daß das, dem das per se necesse esse
zukommt, von einem anderen bewirkt sei. Doch diese
Beweisführung richtet sich nicht nur gegen die Notwendigkeit

des substanziellen Seins, falls es von einem anderen
bewirkt ist, sondern auch gegen die des Akzidens. Um
nun letzteres zu vermeiden, unterscheiden die Yertreter
der Ansicht, daß nur das Akzidens notwendig und dabei doch
hervorgebracht sein könne, ein possibile in zweifachem
Sinne: einmal spricht man von möglich, wenn ein
Notwendiges eine wesentliche Beziehung zu einem anderen

1 Die lateinischen termini werden hier absichtlich unübersetzt gelassen.
Sie werden von den Gegnern in ihrer Beweisführung nicht im entsprechenden
Sinne angewandt. Die richtige Deutung folgt etwas später.



182 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

notwendigen Sein hat, von dem das erste Notwendige eine
zweite Form oder einen zweiten Akt hat, hinsichtlich dessen
beziehungsweise deren es möglich ist. So sei, wie sie
angeben, nach Aristoteles der Himmel durch sich
notwendig und nicht von einem anderen hervorgebracht,
habe aber kraft seines Wesens eine Beziehung zu einem
getrennten Beweger, zu einem anderen notwendigen Sein
also, von dem er infolge dieser Beziehung einen Akt habe,
die Bewegung, der zufolge der Himmel nur möglich (est
possibile esse) sei, dennoch aber träfe es in alle Ewigkeit
nicht zu, daß er einmal nicht bewegt werde. Dieses
Mögliche, dem wir nur bei Akzidenzien begegneten, lasse
sich ganz wohl mit dem Notwendigsein vereinen, da es
nur durch eine unmögliche Annahme nicht sein könnte,
nämlich, daß das erste Notwendige nicht auf das zweite
notwendig hingeordnet sei; nicht so aber das Mögliche
der zweiten Art, wie es von der geschaffenen Substanz
ausgesagt wird. Es könne nämlich etwas nach dem Akte
einer Form möglich und gemäß keiner anderen notwendig
sein, so daß es als absolut nicht seiend gedacht werden
könne und somit das notwendige Sein ausschließe.

Allein diese ganzen Aufstellungen werden hinfällig,
wenn man schärfer zusieht und besonders das per se ens
ins Auge faßt. Es kann nämlich — ganz abgesehen davon,
daß es nie im Sinne von causa sui auszulegen ist — non per
aliud subiective sein. Das Akzidens ist ein ens per aliud
(nicht in und für sich bestehend, sondern in einem
Subjekte), die Substanz aber ein ens per se, ob sie nun
kontingent oder notwendig ist. Es kann aber auch
aufgefaßt werden im Sinne von non per aliud effective,
nämlich nicht von einem anderen hervorgebracht und,
da nur Gott keine Ursache seiner selbst hat, kommt dies
ihm allein zu. Es kann demnach etwas durch sich (per se)
notwendig sein auf die eine Art, nämlich non per aliud
subiective, und zugleich nicht notwendig auf die andere
Art, also per aliud effective. Daraus geht auch die Unhalt-
barkeit des über die Akzidenzien im Vergleich zu den
Substanzen Gesagten hervor, daß sie nämlich nicht ein
esse per se hätten und kein Widerspruch darin liege,
daß sie von einem anderen hervorgebracht seien, wohl
aber bei den Substanzen, die entia per se seien. Dem
halten wir entgegen, daß der Substanz im Vergleich zum
Akzidens das per se esse, nämlich das Fürsichselbstsein,



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 183

zukommt, was aber nicht ausschließt, daß sie per aliud
effective, durch ein anderes hervorgebracht sein kann.
Denn ließe dieses per se esse, was soviel ist als non per
aliud, keine Wirkursache zu, so hätten wir die Folge, daß
keine Substanz verursacht sei, was doch niemand im Ernste
behaupten wird. Nach alledem haben die Vertreter der
hier bekämpften Ansicht vom per se esse keinen klaren
Begriff, und der Vorwurf der ignorantia elenchi, den
Herveus gegen sie erhebt, ist berechtigt. Was man endlich
inbetreff der Akzidenzien mit jener doppelten
Unterscheidung des possibile zu erweisen suchte, hält bei einer
gründlichen Prüfung auch nicht stand. Sie stützen sich
dabei, um Averroes zu bekämpfen, der ein notwendiges
Ausgehen der unvergänglichen Geschöpfe von Gott lehrte,
so zwar, daß ihnen die Möglichkeit zum Sein, nicht aber
zum Nichtsein zukäme, auf das Prinzip, daß alle Potenz
Möglichkeit zu Entgegengesetztem sei, daß also das, was
zu sein möglich ist, auch die Möglichkeit nicht zu sein
hat. Dadurch aber verstricken sie sich selbst in einen
unlösbaren Widerspruch, wenn sie behaupten, daß der
Himmel möglich sei rücksichtlich eines ihm notwendig
anhaftenden Akzidens. Durch das „notwendig" nämlich
wird ausgedrückt, daß es immer innewohnt, durch das
„möglich" aber, daß es einmal auch nicht inhirieren
könne. In diesem „einmal" nun, wo es möglicherweise
nicht innewohnt, soll es dennoch zur selben Zeit, weil
notwendig inhirierend, da sein, so daß es also hinsichtlich
ein und desselben zu ein und derselben Zeit innewohnen
und nicht innewohnen kann, und so kommt diese Folgerung
auf dasselbe hinaus, was sie mit dem besagten Prinzip
gegen Averroes folgern wollen, daß nämlich die
unvergänglichen Substanzen zugleich sein und nicht sein könnten.
Absolut sein müßten sie ja ihrer Notwendigkeit wegen,
nicht sein aber könnten sie zur selben Zeit, da sie nicht,
wie Averroes meint, bloß die Potenz zum Sein hätten,
sondern auch nicht sein könnten. Wollen sie sich also
nicht in diese Schwierigkeit verwickeln, so müssen sie
ihr Prinzip fallen lassen, daß jede Potenz Möglichkeit zu
Entgegengesetztem sei.

Dieser Schwierigkeit kann man nicht etwa durch die
Ausflucht entgehen, daß die Möglichkeit zum Nichtsein
nur dann ernstlich in Betracht käme, wenn man die
unmögliche Annahme machte, daß der Zusammenhang des



184 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

Himmels mit seinem Beweger aufgehoben würde. Wer
wird aber im Ernste das noch möglich nennen, was es
nur sein kann infolge einer unmöglichen Annahme! Das
gilt vom objektiv Möglichen ebenso wie vom possibile
subiective, und man kann weiterhin mit gutem Grunde
behaupten: wie etwas subjektiv möglich ist mit Bezug
auf eine andere Form (z. B. die Substanz hinsichtlich
eines Akzidens), zu der es aber notwendig hingeordnet
ist wegen der notwendigen Beziehung zu etwas Drittem,
so kann etwas objektiv die Möglichkeit zum Sein haben,
zu dem es aber notwendig determiniert ist, wenn seine
Wirkursache naturnotwendig tätig ist (ita potest dici
quod aliud est possibile obiective respectu actus essendi,
quod tarnen non potest non esse, propter hoc quod
agens de necessitate determinatur ad agendum), eine
Erwägung, die Averroes für seine Meinung betreffs der
unvergänglichen Substanzen wohl verwerten kann. Damit
ist aber ein neuer Mangel in der vermeintlichen Lösung
der Frage bloßgelegt. Vergeblich wirft man ein, daß die
geschaffene Substanz keine Form aufweise, nach der sie
mit Notwendigkeit sein müßte, daß also die Sache bei den
Substanzen und Akzidenzien doch nicht gleich liege. Allein
bei Averroes sind die unvergänglichen Substanzen gemäß
ihrer Form in der Art möglich, daß sie nur ex hypothesi,
wie sie selbst ein gleiches bei den Akzidenzien annehmen,
nicht sein können, weil er ja dafür hält, daß ihre Ursache
naturnotwendig wirksam sei.

Nachdem diese etwas verschrobene Ansicht abgetan ist,
geht Herveus selbst mit der ihm eigenen Gründlichkeit
und Schärfe des Denkens, so daß ihn S. Antoninus mit
Recht subtilissimum in logica et philosophia nennt,1 an die
Klarstellung der in Frage stehenden Begriffe. Das per
se necesse esse ist nicht positive zu verstehen, daß etwas
selbst Ursache seines Seins sei, sondern negative sive
privative, daß es notwendig ist und zwar non per aliud,
das etwa dafür eine Seinsursache darstellen würde. In
Betracht kommen hier von den vier bekannten Arten der
Ursache nur die Material- und Formalursache. Die Materie
kann Seinsgrund sein einmal constitutive, als konstitutives
Prinzip der aus Materie und Form zusammengesetzten
Substanz ; man spricht dann gemeinhin von einer materia

1 cf. Hurter, Nomenciator liter, theol. cath. II3 (Oeniponte 1906) 476.



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltsehöpfung. 185

ex qua; oder die Materie ist für etwas Seinsgrund nicht
als Wesenskonstitutiv, sondern als etwas, in dem jenes Ding
erhalten wird, nach Art eines Seinsträgers, so wie es bei
den substanziellen Formen der Fall ist, daß sie zwar nicht
— weil nicht zusammengesetzt — eine materia ex qua
aufweisen, wohl aber eine materia in qua; wir können
da die Materie als Seinsprinzip subiective vel sustentative
bezeichnen. Ähnlich kann auch die Form konstitutives
Seinsprinzip für ein Ding sein, wie leicht einzusehen ist,
und contentive oder terminative — Ilerveus entschuldigt
sich wegen der Neuprägung dieser Ausdrücke, die hier
wie manche andere Wendungen wohl oder übel unüber-
setzt bleiben müssen — also terminative, wenn sie (die
Form) nicht als Formalursache rücksichtlich des Wesens,
nicht als ein Wesensbestandteil dessen, worauf sie bezogen
wird, sondern nur mit Bezug auf den actus essendi
(Wirklichsein) desselben in Betracht kommt. In diesem
Sinne kann man die Form als Grund des Seins der Materie
fassen, da sie es ist, welche die Materie verwirklicht.1

Zum Ausdruck per se necesse esse ist noch zu
bemerken, daß per se nähere Bestimmung zu necesse ist.
Wenn daher gesagt wird, es sei etwas per se necesse esse,
so bedeutet das: es hat seine Notwendigkeit daher, weil
es nicht durch ein anderes ist. Dieses necesse esse nun
und das factum esse sind unvereinbar, weil eine
hervorgebrachte Substanz Notwendigkeit nicht deshalb haben
kann, weil sie nicht durch ein anderes ist, sondern weil
sie ihr von Seiten ihrer Wirkursache zukommt, falls diese
mit Notwendigkeit tätig ist. Das per se kann aber auch
zum esse gehören und besagt, daß ein durch sich und
nicht durch ein anderes Existierendes die Seinsnotwendigkeit

hat. Selbstverständlich dürfen wir, da wir doch von
gewordenen Dingen sprechen wollen, nicht das per se ens
schlechterdings ins Auge fassen — da wäre ja jede Ursache
ausgeschlossen — sondern das ens per se non omnino, das teils
per se, teils es nicht ist oder, was auf dasselbe hinausläuft, das
zum Teil nicht durch ein anderes, zum Teil durch ein
anderes ist. Um nun näher auf dieses non esse per aliud

1 Herveus: „quando so. non est causa formalis, cuius dicitur, quantum
ad essentiam, sed quantum ad actum essendi sc. non constituit eius essentiam,
sed terminât et continet ipsam et sie forma est causa esse materiae.
cf. Sum. theol. 1. q. 75. a. 6: „Materia secundum hoe acquirit esse in actu,
quod acquirit forruam."



186 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung.

einzugehen, so kann dadurch die Materialursache
ausgeschlossen werden u. zw. die Materialursache nach unserer
früheren Übersicht sustentative genommen. Auf diese Art
sind alle subsistierenden Wesen per se und alle
unvergänglichen Substanzen necesse esse per se (für sich
bestehend und notwendig), ob sie nun einfache Formen
sind oder eine Zusammensetzung aus Materie und Form
aufweisen. Diesem necesse esse per se widerstreitet nicht
das Hervorgebrachtsein, denn es kann ja das, was non
per aliud sustentative ist, ganz wohl nach dem früher
Ausgeführten per aliud effective sein. Wird aber durch
per se die causa materialis im konstitutiven Sinne
ausgeschlossen und liegt zugleich Seinsnotwendigkeit vor, was
bei der substantia separata statt hätte, wenn Gott
naturnotwendig handelte, so ist auch hier das esse ab alio
effective nicht etwa undenkbar, weil die Form schlechthin
von dem hervorgebracht werden kann, der bei seinem
Wirken der Materie nicht bedarf, was von Gott gilt, und
weil ja das non esse per aliud sicut per materiam con-
stituentem keineswegs das esse per aliud effective unmöglich

macht, wie schon vorhin dargetan wurde. Drückt
aber das per se aus, daß von der Form abzusehen ist, so
kann das im terminativen oder konstitutiven Sinne gemeint
sein. Auf die erste Art sind alle unvergänglichen
Substanzen, ob einfach oder zusammengesetzt, notwendig unter
der Voraussetzung, daß Gott mit Naturnotwendigkeit
handelte. Dieses per se oder non per aliud esse kann
sich mit dem per aliud esse effective in ein und
demselben Ding zusammenfinden. Ebenso verhält es sich, wenn
die Formalursache der zweiten Art durch das per se
ausgeschlossen wird, wie wir es von den immateriellen
Substanzen wissen, deren ganzes Wesen in der Form selbst
besteht. Diese Substanzen wären notwendig, wenn Gott
mit Naturnotwendigkeit tätig wäre, ohne daß jedoch bei
diesem per se (i. e. non per aliud) necesse esse eine
Wirkursache unmöglich wäre. Wo aber diese durch das per
se ausgeschlossen wird, da kann freilich das per se necesse
esse dieser Art nicht hervorgebracht sein, noch irgendeine

andere Ursache haben, denn auch die inneren
Prinzipien eines Dinges, Materie und Form, hängen auf gewisse
Weise von der wirkenden Ursache ab.

Damit ist auch schon die Frage, die Iierveus ursprünglich
als quaestio IV seiner Abhandlung angesetzt hatte,



Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung. 187

beantwortet, nämlich: utrum quod est per se formaliter
necesse esse sit ab alio effective. Je nachdem man das
per se formaliter necesse esse auslegt entweder in der
Weise, daß der Ausdruck per se formaliter das necesse
esse determiniert oder das esse, ist die Frage zu verneinen
oder zu bejahen. Im ersten Falle bedeutet die fragliche
Wendung, daß das, was Notwendigkeit seines Seins hat,
diese deshalb besitzt, weil es nicht durch ein anderes
formaliter ist (d. h. nicht durch ein anderes als seine
Formalursache). Aus diesem Grunde kommt nun keinem
gewordenen Dinge das per se formaliter necesse esse zu,
sondern das Gewordene, Hervorgebrachte hängt von der
wirkenden Ursache ab, welche sich entweder frei oder
mit Naturnotwendigkeit betätigt. Im zweiten Falle, wenn
das per se auf das esse bezogen wird, ist der Ausdruck
so zu verstehen: dieses durch sich formaliter existierende
Ding oder dieses nicht durch ein anderes als seine Formalursache

bestehende Ding hat Seinsnotwendigkeit. Hier
steht nun nichts im Wege, daß es von einem anderen
hervorgebracht ist, ob unter causa formalis die causa
form, constituens oder terminans zu verstehen ist. Es
kann ja etwas per se i. e. non per aliud sein und zugleich
doch per aliud in verschiedener Beziehung: respectu
diversorum. Damit sind, wenn wir von einer Erörterung
der quaestio V bezw. IV (utrum de mente Philosophi
fuerit, quod ilia quae posuit aeterna et necessario esse,
sint effective ab alio) als zu ferne liegend Abstand nehmen,
die beiden wichtigen Quaestionen, die über das schwierige
Problem von den notwendigen Dingen handeln, erledigt.
Nur die vielen scharfsinnig herausgefundenen und
durchgeführten Distinktionen haben es Herveus ermöglicht, in
diese Frage Licht und Klarheit zu bringen.1

(Fortsetzung folgt.)

1 Von seiner Darstellungsweise aber sagt übrigens Jourdain, La
philosophie de Saint Thomas d'Aquin, II, Paris 1858, 123, nicht ganz mit
Unrecht: „Mais ce qui détruit l'effet de ses meilleures qualités aux yeux
du lecteur le plus intrépide, c'est l'inexprimable sécheresse de sa méthode
et de son style. L'art de la composition déjà si effacé chez saint Thomas,
a tout à fait disparu. Une argumentation pesante, des divisions compliquées,
l'abus des termes techniques, ont banni désormais tout ce qui s'adresse
au cœur et à l'imagination, tout ce qui pourrait reposer l'esprit. A travers
ces pages arides, on discerne difficilement les pensées originales et fécondes
qui y ont peut-être enfouies, et que l'œil fatigué ne conserve pas la force
d'apercevoir."

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 13


	Verteidigung der Möglichkeit einer anfanglosen Weltschöpfung

