Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Artikel: Verteidigung der Mdglichkeit einer anfanglosen Weltschopfung
Autor: Jellouschek, Carl J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERTEIDIGUNG DER MOGLICHKEIT
EINER ANFANGSLOSEN WELTSCHOPFUNG

DURCH HERVEUS NATALIS, JOANNES A NEAPOLI,
GREGORIUS ARIMINENSIS UND JOANNES CAPREOLUS.

Vox P. CARL JOH. JELLOUSCHEK O. S. B.

Illud modicum quod ex ea (sc. ex
metaphysica) habetur, praeponderat
omnibus, quae per alias scientias
cognoscuntur,

(S. Thom. In 1. Met. lect. IIL)

y,von allem Sichtbaren das GrofBte ist die Welt, aller
unsichtbaren Dinge grofBtes ist Gott. Die Welt ist da, sagt
uns der Augenschein; daBl Gott ist, glauben wir. Gott aber
hat die Welt geschaffen: er selbst ist’s, dem wir hierin
so sicher wie niemand anderem glauben. Wo haben wir
seine Stimme vernommen? Bislang nirgends besser als
in den heiligen Schriften, wo sein Prophet gesprochen:
Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Jener Prophet
‘-war aber doch nicht dabei, als Gott Himmel und Erde
geschaffen? Nein, aber Gottes Weisheit war dort, durch die
alles geworden, die heiligen Seelen sich mitteilt, zu Freunden
Gottes macht und Propheten bestellt und diesen gerdusch-
los durch eine innere Stimme ihre Werke kiindet. Es
sprechen zu ihnen auch Gottes Engel, die immerdar das
Antlitz des Vaters schauen und seinen Willen denen,
welchen sie sollen, kundtun. Davon war einer jener Pro-
phet, der das Wort niederschrieb: ,Im Anfang schuf
Gott Himmel und Erde“ Der hl. Augustinus! legt
hier, wo er sich {iiber die Lehre von der Schoépfung
ergeht, den groften Nachdruck auf die Autoritit der
HI. Schrift — und mit Recht. ,Dall die Welt geschaffen
sel und nur von Gott, dessen GroBe und Schonheit kein
Wort auszusprechen und kein Auge zu schauen vermag,
erschaffen werden konnte, das bezeugt sie selbst still und

1 De civ. Dei 11, 4,
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVI. 11



156  Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschipfung.

doch beredt durch die weise Ordnung in ihrem Wandel
und ihrer Bewegung‘! das ist wohl die Vernunft allein
auch ohne Offenbarung zu erkennen imstande — aber
auch, dall die Welt in der Zeit oder richtiger mit ihr
begonnen, wer wollte das so leichthin behaupten? Volle
GewiBheit bietet da nur der Glaube. Es gibt ja, wie auch
Augustinus berichtet, tatsdchlich manche, welche die Welt
als Werk Gottes anerkennen, von einem zeitlichen Anfang
aber nichts wissen wollen, ,,s0 dal} sie also auf eine schwer
faBbare Art und Weise (modo quodam vix intellegibili)
immer geworden sei‘ ?

Immerhin also 14Bt sich die Moglichkeit einer ewigen
Weltschopfung doch irgendwie denken, und es ist auch
nicht ganz unerklirlich, wie manche Philosophen und selbst
Theologen wirklich zu dieser Annahme gelangten. Es
sollte durch sie wohl jeder Schein von Veranderlichkeit
von Gott abgewandt werden, als ob es ihm auf einmal in
den Sinn gekommen wire, sich schopferisch zu betétigen,
nachdem er zuvor nie daran gedacht. Wenn die Allmacht
Gott von Ewigkeit her zukommt, lehrt Origenes,? miisse
sie die ganze Ewigkeit hindurch einen Gegenstand fiir ihr
Wirken haben, ohne einen solchen sei Gott einfach nicht
allmichtig, ebensowenig wie man von einer Vaterschaft
eines kinderlosen Menschen sprechen koénne. Hitte aber
die Kreatur einmal zu sein begonnen, so koOnne man
erst von da ab von einer Allmacht Gottes reden, er
hiitte somit eine neue Vollkommenheit erhalten — ganz
gegen den wahren Gottesbegriff. Freilich habe man sich
nicht unsere gegenwirtige Welt als anfangs- und endlos
zu denken, denn so koOnnte sie von keinem Geiste, auch
nicht vom gottlichen, umfallt werden, sondern es sei ihr
eine andere vorhergegangen und so fort ins Unendliche,
eine Ansicht, die in etwa an stoische und neuplatonische
Gedanken erinnert. Wenn Plotin,* einer der groften
Meister der neuplatonischen Schule, ,einen Kreislauf der
Weltentwicklung annimmt, indem die Welt nach gewissen

1 ebda. 2 ebda.

8 Vgl. Uberweg-Heinze, Grundrif} der Geschichte der Philosophie I18,
Berlin 1898; 92 f. und A. St6ckl, Gesch. d. christl. Phil. zur Zeit der
Kirchenviter, Mainz 1891; 125 ff. 143.

+ Vgl. Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen, III, 2 3, Leipzig 1881,
552. Fir die Ewigkeit der Welt traten alle bedeutenderen Anhénger der
neuplatonischen Schule, deren Begriinder, Ammonius Sakkas, des Origenes
Lehrer war, ein.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung. 157

Perioden wieder in den fritheren Zustand zuruckkehren
sollte“, so haben schon lange vor ihm Heraklit! und
Empedokles,? vielleicht auch schon Anaximenes und
Anaximander ahnliche Anschauungen vertreten. Unsere
Welt erkliart als erster Aristoteles? fiir ewig: die Ewigkeit
und Notwendigkeit, die dem hochsten Prinzip, das reine
Aktualitit ist, wesentlich zukommt, wird auch seiner
Wirkung zugeschrieben. Des Stagiriten Lehre verteidigt
Theophrast* gegen den Stoiker Zeno; ihr héngen in der
Mehrzahl die Neupythagoreer an.

Dafl die Alten {iiber diesen Gegenstand oft Meinungen
hegten, die wunserer Uberzeugung ganz zuwiderlaufen,
darf uns nicht wundernehmen, da sie ja vielfach unserem
Schopfungsbegriff ginzlich fernstanden. GewiBlheit in der
schwierigen Frage nach dem Weltanfang zu erlangen ward,
wie schon angedeutet, erst der glaubigen Menschheit ermog-
licht, und so wenden sich die Kirchenviter, die iiber-
haupt Aristoteles nicht sonderlich begiinstigten, gegen
dessen Lehre von der Ewigkeit der Welt. Mit regem
Interesse wurde das Problem des Weltanfanges beziehungs-
weise der ewigen Schépfung, insofern wir hierbei bloB} die
Vernunfteinsicht zu Rate ziehen, wieder in der Zeit der
Hochscholastik erortert, nachdem schon die Araber?
hier den christlichen Abendlindern vorangegangen waren.
Alexander von Hales (geb. zwischen 1170—80, gest.
1245) und Albertus Magnus® (geb. 1193, gest. 1280)
tun beide dar, daBl die Beweise, die man fiir die Ewigkeit
der Welt vorbringt, nicht stichhaltig sind, und sie suchen

1 Zeller, ebda, 1 25, Leipzig 1892; 687 f.

2 Zeller, a. a. 0. 778 1.

s Zeller, a. a. O. II, 28, Leipzig 1879, 432 ff. Siebeck, Die Lehre des
Aristoteles von der Ewigkeit der Welt. (Untersuchungen zur Philoscphie
der Griechen, Halle 1873; 187—189.) Eug. Rolfes, Aristoteles’ Meta-
physik II, Leipzig 1904, 180 f. Anmerk. 34.

4+ Zeller, a. a. 0. 836. Uber die Neupythagoreer ders. I1I, 2, 131.

5 Vgl. M. Worms, Die Lehre von der Anfangslosigkeit der Welt bei
den mittelalterlichen arabischen Philosophen des Orients und ihre Bekdmpfung
durch die arabischen Theologen. Miinster 1900 (Bidumker und Hertling,
Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, B. IIL H. 4.)
Die Behandlung des Problems in der jiidischen Philosophie siehe bei
A. Stockl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters II, Mainz 1865,
254 f. (Saadiah Fajjumi); 276—83 (Moses Maimonides 1 1204, der iiber
die Frage so denkt wie spiter Thomas von Aquino).

¢ Vgl. C. Werner, Der hl. Thomas von Aquino I, Regensburg
1889, 334 f.

11*



158 Verteldlgung der Moghchkelt einer anfangslosen Weltschopfung

auch den zeitlichen Beginn der Welt durch Vernunftgriinde
strenge zu beweisen. Der hl. Thomas! aber bringt im apolo-
getischen Interesse gegen diese Griinde Bedenken vor, ja er
erklédrt ausdriicklich, daB die zeitliche Schopfung weder aus
dem Wesen der Welt noch aus ihrer Ursache demonstrativ
bewiesen werden kdnne, und er bemerkt am Schlusse seiner
Auseinandersetzung:? , Et hoc utile est ut consideretur, ne
forte aliquis quod fidei est demonstrare praesumens, ratjones
non necessarias inducat, quae praebeant materiam irridendi
infidelibus existimantibus nos propter huiusmodi rationes
credere quae fidei sunt.“ Trotzdem ist aber der hl. Thomas
weit entfernt, die Moglichkeit einer anfangslosen Welt-
schopfung mit positiven Grinden zu stiitzen, ja er verteidigt
vielmehr die Angemessenheit der zeitlichen Entstehung.

Wihrend einige Scholastiker der folgenden Zeit z. B.
Agidius Colonna von Rom (§ 1316), Joh. Duns Scotus
(T 1308), Thomas von StraBburg (¥ 1357), in der Losung
unserer Frage ganz auf seiten des engelgleichen Lehrers
stehen, gehen andere weiter als er und formulieren die Frage
geradezu: Utrum mundus potuerit esse ab aeterno?
Es wiren hier viele Namen zu nennen (vgl. Esser a. a. O.
S. 29 ££.), jedoch nur die ersten drei sollen herausgegriffen
werden, die Thomas Esser in seiner Liste unter den Schola-
stikern auffihrt, welche auf Grund der Lehre des hl. Thomas
fiir dieMoglichkeit der Ewigkeitaller GeschOopfe (miteinziger
Ausnahme des Menschen) eintreten. Diesendreien: Herveus
Natalis?® (7 1323), Gregorius Ariminensis? (§ 1358)
und dem Fiirsten der Thomisten, Joannes Capreolus?

1 Vgl Th. Esser, Die Lehre des hl. Thomas von Aquino tiber die
Mboglichkeit einer anfangqlosen Schopfung, Miinster 1895.

2 S. theol. 1. q. 46. a. 2.

8 Nach Carl Werner (a. a. O. III, 104) der ausgezeichnetste Vertreter
der thomistischen Lehre im vierzehnten Jahrhundert. Beniitzt wurden seine:
In quattuor Petri Lombardi volumina scripta subtilissima, Venetiis 1505
und von den acht den Quodlibeta subtilissima (Venetiis 1513) angefiigten
Traktaten der dritte: De aeternitate mundi.

4 cof. Hurter, Nomenclator literarius theol. cathol. IL3, Oeniponte 1906,
620. Wichtig ist fiir uns: In secund. Sent. (Venetiis 1518) dist. 1, q. 3.

5 Johannes Capreolus, mit dem ehrenden Beinamen Princeps Thomi-
starum, schrieb die Defensiones theologiae Divi Thomae Aquinatis, ,,unstreitig
das vorzughchste Werk der mittelalterlichen Thomistenschule mit voll-
stindigster Beriicksichtigung aller Meinungsgegensitze zur thomistischen
Doktrin, welche aus der nachthomistischen Entwicklung der Scholastik
wihrend zweier Jahrhunderte sich herausgebildet hatten*. Vgl. Werner,
a. a. 0. 151 ff. Im 2. Buch dist. 1. quaest. 1 handelt er fiber unseren
Gegenstand.



Verteldlgung der Moghchkelt einer anfangslosen Weltsohopfung 159

(T 1444), mége noch Joannes a Neapoli,! ein Zeitgenosse
des Erstgenannten, beigesellt werden. Es sollen nun aber
nicht die Lehren dieser Ménner im einzelnen nachein-
ander dargelegt werden, da dies viele: Wiederholungen
notig machen und den Uberbhek erschweren wiirde, sondern
was sie liber unseren Gegenstand in ihren Schriften nieder-
gelegt haben, soll zu einem nach gewissen Gesichtspunkten
geordnetem Ganzen zusammengefiigt werden, so daf} sich
uns ein einheitliches Bild von der Lésung des Problems
der Ewigkeit der Welt? ergibt, wie sie sich auf Grund
der Denkbarkeit dieser Gelehrten uns darstellt.

Bei der Untersuchung, ob eine anfangslose Schopfung
moglich sei, ist — wir folgen hierin dem hl. Thomas? —
auf ein Zweifaches das Augenmerk zu richten: ob Gott
von Ewigkeit schaffen konnte und ob die Anfangslosigkeit
nicht gegen das Wesen der Geschopfe sei. Letzteres ist
nun an der ganzen Frage das Wichtigere, denn l4Bt sich
zeigen, dafl zwischen dem Anfangslossein und Geschaffen-
sein kein Widerspruch besteht, so ist beziiglich des ersten
Punktes nicht mehr zu zweifeln, da Gott alles vermag,
was in sich moglich ist. Das die Grundgedanken fiir den
ersten Hauptteil der folgenden Darlegung, der zweite wird
Einwinden gegen die Ewigkeit der Welt gewidmet sein.

Erster Teil.

I.

Gott vermag alles, was, wie soeben gesagt wurde, in
sich moglich ist, was, wie Johann von Neapel? sich
ausdriickt, irgendwie die ratio entis haben kann. Der
Beweis ist leicht. Wie sich die Macht zu irgendeinem
Moglichen verhilt, so die Allmacht, die wir Gott beilegen,
zu allem Moglichen. Moglich aber ist alles Notwendige,
der kontrire Gegensatz des Unmoglichen, und alles Kontin-
gente das kontradiktorisch dem Unmoglichen entgegensteht.

1 In Bet:acht kommen seine Quaestiones variae Parisiis disputatae
(Neapoli 1618) und zw. q. 23.

2 of. Joh. a Neap. a. a. O. q. 28, responsio ad quaest. punctum
primum: ,,Ad praesens nomine aeternitatis intelligitur duratio quaedam
creata, quaecumque sit illa, se. vel habens successionem vel non, carens
principio*. Das moége zur Klarstellung der Ausdriicke: Anfangslosigkeit,
Ewigkeit, sempiternitas in unserer Arbeit geniigen.

3 Sum. theol. 1. q. 46, a. 2. Greg. Arim. a. a. O. ad oppositum.

“.q a, 0



160  Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschépfung.

Da nun alles Seiende entweder notwendig oder kontigent
ist, erstreckt sich Gottes Macht auf alles, was sein kann.
Ein zweiter Grund ist noch der, daB ]edes tatige Ding
etwas ihm Ahnliches wirkt; moghch also ist der aktiven
Potenz eines Dinges nur, Was ihm &hnlich werden kann.
Gott vermag sonach, da er alle Seinsvollkommenheit
besitzt, alles, was die ratio entis haben und so ihm #hnlich
sein kann; was aber Sein und Nichtsein oder einen Wider-
spruch in sich schlieBt, ist ihm unmoglich. Es ertibrigt
also beli dem Gegenstande, der uns beschéiftigt, nur noch
zu prifen, ob der Begriff einer ewigen Weltschépfung
(Hervorgebrachtsein und ewige Dauer) in sich wider-
spruchsvoll sei oder nicht. Doch zuvor sollen noch einige
Argumente des Johannes, welche die Moglichkeit einer
anfangslosen Schépfung von seiten Gottes be-
leuchten, hier Platz finden. Wenn Gott in der Zeit die
Welt geschaffen, versichert er einmal, so war es ihm auch
von ewig her moglich, da seine Macht immer dieselbe ist.1
— Eine vollkommene Ursache, die von Ewigkeit her zum
Wirken keiner Uberlegung und keiner Materie bedarf, noch
eines Werkzeuges oder einer Frist, kann einen mit ihr
gleichwéhrenden, ewigen Effekt haben, und das trifft bei
Gott zu; ergo.? Denken wir uns ndmlich ein solches voll-
kommenes Agens, wo alle diese Bedingungen erfiillt sind,
so kann es, wann immer es gesetzt wird, mit seiner Tatig-
keit anheben; wenn nun diese eine augenblickliche, plotz-
liche (nicht iiber einen Zeitraum sich erstreckende) ist,
so mufl auf denselben Moment, indem die Handlung ein-
setzt, auch deren Terminus fallen. In dem Augenblick
aber, in den der Terminus der Handlung fillt, liegt der
Effekt vor, der durch die Handlung zustande kommt und
auf den sie hingeordnet ist. Somit kann in unserem Falle
alsogleich, da ein solches Agens gesetzt wird, auch seine
Wirkung sein. Zu demselben Ergebnis kommen wir, wenn
wir von der Erwigung der Griinde ausgehen, derentwegen
eine Wirkung mit ihrer Ursache nicht gleichdauernd sein
kann, Es kann das daher rithren, daB die Ursache nicht
sogleich, wenn sie in die reale Ordnung eintritt, voll-
kommen ist und wirken kann (der Mensch in seiner
Kindheit z. B.), oder daB zum Handeln Uberlegung

1 qu. 23, pro parte opposita.
2 a, a. 0. punct. IV, primo.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung, 161

erforderlich ist, oder wegen des Mangels einer Materie
oder geeigneter Instrumente, auf die eine Wirkursache
angewiesen ist, oder weil sich endlich die Hervorbringung
selbst  lUiber eine gewisse Zeit hin ausdehnt, vor deren
Ablauf der Effekt nicht vorliegen kann. Wo sich aber
alle diese Hemmnisse nicht finden, kann, sobald die wirkende
Ursache da ist, auch ihre Wirkung eintreten.

Es wire dann, um auf einen weiteren Grund des
Johannes! einzugehen, doch merkwiirdig, wenn Gott das
nicht vermochte, was ein Geschopf zustande bringt. Wenn
namlich die Sonne ewig ware und auch die Luft, so hitte
sie von Ewigkeit die Luft erleuchten konnen; sie hétte
also einen mit ihr gleichewigen Effekt. Ein solcher mul}
auch bei Gott moglich sein, da er doch michtiger ist als
jegliche Kreatur. Mit dem Einwand aber, daBl Gott nicht
mit Naturnotwendigkeit wirkt wie die Sonne, ist gar nichts
erreicht, denn mit freiem Willen tatig zu sein, ist Zeichen
der Vollkommenheit und tut der Macht keinen Eintrag,
zumal ja Gott bei seinem Wollen der Uberlegung {iber-
hoben ist. — Gott vermag sodann? mehr zu wirken, als
unser Verstand denken kann. DaB aber etwas geworden
und doch von Ewigkeit her ist, konnen wir uns denken,
wenn auch nur schwer; man erinnere sich nur an das
,modo quodam vix intellegibili* St. Augustins.? Schwierig-
keit bereitet eben unserem Intellekte das, was sich unserer
Einbildungskraft entzieht (ovdémore voet avev gavrasuarog
7 woyrn. Arist. de anima 3; 7, 431a 16, 17). Unendliches
aber, wie sollen wir uns das vorstellen? Der eben erwahnte
hl. Lehrer fiihrt in seinem Werke vom Gottesstaat? einen
Versuch der Platoniker an, wie sie eine ewige Schopfung
dem Verstandnisse ndher zu bringen suchten; es ist das
bekannte Beispiel vom FuBe, der, wenn er von ewig her
im Sande stiinde, von Ewigkeit darin seine Spur verursachte.
So einsichtsvolle Philosophen wie diese, meint Johannes,
hitten sich zu dieser Aufstellung sicherlich nicht ver-
standen, wenn zwischen Hervorgebrachtsein und Immersein
ein Widerspruch wire. Zum Schlusse sei noch auf Herveus?®
Riicksicht genommen, der einmal von dem Gedanken aus-
geht, daB Gott die Welt vor einem Zeitraume schaffen
konnte, der grofler ist als jeder beliebig angenommene

1 a. a. O. p. IV. secundo. 2 a. a. 0. p. IV, tertio.
3 Vgl. Seite 156. 4 De civit. Dei 1. 10, c. 31.
5 Tractat. de aeternitate mundi q. 5, in contrar.



162  Verteidigung der Méglichkeit einer anfangslosen Weltschépfung.

andere, was sich nur von einer anfangslosen Dauer
behaupten 148t. Also ist eine ewige Welt moéglich. DaB
Gott sie friher erschaffen konnte, als es tatséichlich geschah,
sel es um eine bestimmte Anzahl von Jahren friiher oder
um eine Zahl, die groBer ist als jede gegebene, 146t sich
nicht in Abrede stellen, was im besonderen das zweite
anlangt, so ist ja Gottes Wirksamkeit nicht auf eine gewisse
Zahl von Jahren beschriankt; es ldft sich immer wieder
eine Zahl denken, die groBer ist als die in Frage stehende,
und auch fiir sie besteht die Moglichkeit der Schopfung
von seiten Gottes, und so miissen wir zum Unendlichen
fortschreiten.

11.

Gott kann zweifelsohne von Ewigkeit schaffen, es
miiite denn sein, dall ein anfangsloses Geschopf, weil
einen Widerspruch in sich schlieBend, nicht denkbar wire.
Das zu untersuchen, ist nunmehr unsere Aufgabe: es ist
der Kernpunkt der ganzen Frage.! Der folgenden Erorte-
rung moge die Einteilung des Herveus (in quaestio V.
seines tractatus de aeternitate mundi) zugrunde gelegt
werden: Wenn es der Kreatur widerstreitet ewig zu sein,
so hat dies seinen Grund entweder darin, daf} sie geworden,
hervorgebracht ist, oder wenn das nicht, weil die Moglich-
keit besteht, daBl sie auch nicht sei oder endlich, weil sie
aus dem Nichts ist. Im Anhange soll dann noch einiges
iiber das Notwendige gesagt werden,

A,

Trotzdem die Kreatur geworden ist, kann sie immer
noch eine anfangslose Dauer haben. Was nimlich das
Werden betrifft, so spricht man davon in zweifacher
Weise.2 Es kann etwas entstehen durch schlechthinnige

Annahme des Seins — das Hervorbringen, das dem dann
entspricht, besteht in der unmittelbaren Mitteilung des
Seins an ein anderes wesentlich Verschiedenes — oder es

entsteht etwas durch Umwandlung eines Subjekts (quod

1 Johann von Neapel sagt geradezu: ,,Est ergo intellectus tituli quae-
stionis quaerere, utrum ista duo repugnent ad invicem, sc. aliquid factum
esse a Deo et carere durationis principio, quia si non repugnant, poterit
Deus ecreaturam aliquam produxisse ab aeterno, si autem repugnant, non
poterit.* (a. a. O. punct. L)

2 Zum folgenden siehe: Hervei tract. de aet. mundi q. 2 Respond. I,
II, III und: In secund. Sent. dis. 1. q. 1. a. 1.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung. 163

fit de non tali tale). Zum Begriffe des Werdens geniigt es
nun, das Sein von einem anderen dem Subjekte nach ver-
schiedenen Dinge zu haben, ob mit einem Beginn oder
anfangslos, kommt hier nicht in Betracht, denn der Umstand,
dafl das Sein einmal begonnen (novitas essendi), fiigt zur
Inempfangnahme des Seins, wie es das Werden ist, nichts
hinzu. Er besagtja nur die Negation oder Privation des Seins
in der vorausgehenden existierenden oder moglichen Zeit;
etwas Negatives oder Privatives kann aber doch nicht
zum Begriff eines Positiven, wie es das facere und fieri
ist, gehdren. Herveus fiihrt hier auch das Beispiel von
der ewigen FFuflspur im Sande an, bei der doch niemand
einen Zweifel hat, dal sie vom Fulle verursacht sei. Dal
sodann Hervorbringendes und Hervorgebrachtes dem Sub-
jekte nach verschieden, das eine auBlerhalb des anderen
dem Subjekte nach sei, ergibt sich aus dem Wesen
der Hervorbringung, factio, die im Gegensatz zur actio
immanens auf die dulere Materie hingeht.

In der zweiten Quaestio des schon zitierten Traktates
zeigt Herveus, dall das Gewordene darin, dal} es geworden,
nicht die Moglichkeit nicht zu sein, das possibile non esse,
einschlieBt, oder dieses ihm zukommt, weil es geworden
ist. Daraus folgt dann, dall das Gewordensein nicht
dem widerstrebt, was notwendig von ewig her ist.
Bei dieser Gelegenheif sel zum besseren Verstindnisse des
Weiteren einiges iiber die Natur des Moglichen und Not-
wendigen bemerkt. Abgesehen vom possibile der potentia
activa kann man nach Herveus ein dreifaches Moglichsein
unterscheiden: das possibile subiective mit Riicksicht auf
die potentia passiva, wie es von der Materie mit Bezug
auf die substantielle Form oder von einem Subjekt mit
Riicksicht auf ein Akzidens ausgesagt wird, ferner das
possibile obiective, wenn etwas Objekt einer transienten
(nach auflen gehenden, an einem anderen sich vollziehenden)
Tatigkeit ist, so die Kreatur, weil sie Gegenstand des
gottlichen Wirkens ist. KEndlich spricht man in Sédtzen
von Moglichkeit wegen der Vereinbarkeit der Termini
(Subjekt und Prédikat). Notwendig aber ist, was sich
unmoglich anders verhalten kann. Was also, wie es oben
hieB, notwendig von ewig her ist, kann unmoéglich von
Ewigkeit her nicht sein.

Nun zum Beweise selbst, daBl das Gewordene als solches
nicht das possibile non esse einschlieBt! Man kann da



164  Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.

sowohl von der Natur des objektiv Mdoglichen als auch
von einem Vergleich der Wirkung und ihrer Ursache
ausgehen. In der Natur des Gewordenen liegt nach dem
frither Gesagten das possibile obiective, deshalb aber muf}
ihm nicht auch das possibile non esse (die Mdoglichkeit
nicht zu sein oder das Nichtsein moglicherweise) folgen,
und es steht so nichts im Wege, dall es notwendig von
Ewigkeit sei. DaB etwas, weil es objektiv moglich ist,
nicht die M6glichkeit zum Nichtsein haben muB}, versichert
Herveus, indem er sich auf des Aristoteles Lehre stiitzt,
daB nicht jede Moglichkeit Potenz zu Entgegengesetztem
sei (pavegor dn ote 00 mav To Jvwardv 3 sivar 7 Badilew
xal té avrixelueva dvvarar und . . Ote 0V maca Svveuis Ty
avtixeuévor 2. Periherm. lect. XI; vergl. auch 9 Met. c. V).
Das Gewordene braucht demnach, weil es objektiv moglich
ist, nicht auch die Moglichkeit nicht zu sein aufzuweisen.
Dasselbe ergibt auch folgende Uberlegung: wie sich das
possibile subiective zum Akt dessen verhilt, wessen Sub-
jekt es ist, so verhilt sich das objektiv Mogliche zum
Wirklichsein, zu dem durch die Tatigkeit des Agens
aktuierten Sein. Aber nicht jedes subjektiv Mogliche ist
es im Hinblick auf entgegengesetzte Akte, also ist auch
nicht jedes objektiv Mogliche mit Riicksicht auf entgegen-
gesetzte Akte moglich, so daB es notwendigerweise die
Moglichkeit nicht zu sein besitzen miuBte. Zum Beweis
des Obersatzes: Wie es ein Subjekt gibt, das eine not-
wendige Beziehung zu seinem Akt hat, z. B. Mensch zu
seiner Eigentiimlichkeit risibilitas, so sind auch Dinge
denkbar mit einer notwendigen Beziehung zu ihrer Tatig-
keit und darum auch ein objektiv Mogliches, das notwendig
von ihr betroffen wird (z. B. bei Erleuchtung der Luft
durch die Sonne). Die Wahrheit des Untersatzes aber
erhellt leicht aus Beispielen. Die Materie des Himmels
ist subjektiv in Potenz hinsichtlich der Form des Himmels,
ohne daBl aber auch nur im geringsten die Moglichkeit
zum entgegengesetzten Akt besteht.! Ahnlich ist es beim
Menschen beziiglich der soeben beriihrten Eigentiimlichkeit
der risibilitas.

1 Vgl. Sum. theol. 1. ¢q. 97. a. 1: ,, ... aliquid potest dici
incorruptibile tripliciter. Uno modo ex parte materiae, eo sc. quod
vel non habet materiam sicut angelus, vel habet materiam, quae non est
in potentia nisi ad unam formam sicut corpus caeleste et hoc dicitur
secundum naturam incorruptibile,



Verteidigung der Méglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung. 169

DaB das Gewordene als solches nicht das possibile non
esse in sich befafBt, 148t sich auch aus dem Vergleich des
Wirkenden und der Wirkung zeigen. Wenn es sich um
ein Ding handelt, das mit Notwendigkeit von einem anderen
hervorgebracht wird, so tritt, wenn die Ursache da ist,
mit Notwendigkeit auch die Wirkung ein. In einem solchen
Fall sind demnach Wirkursache und Effekt zugleich. Zum
besseren Verstindnisse moge auch hier das Beispiel von
der Sonne dienen, mit deren Dasein die Erleuchtung des
Luftraumes untrennbar verbunden ist. Wenn nun Dinge
unter einem bestimmten Verhiltnisse mit Notwendigkeit
zugleich existieren, so ist fiir diese Koexistenz die Frage,
ob sile in einer gewissen Zeit oder von Ewigkeit her mit-
sammen da sind, vollig belanglos, denn bei einer Not-
wendigkeit, die auf Beziehungen griindet, auf denen die
Wissenschaften beruhen, sehen wir von jedem Zeitunter-
schiede ab. Nach dem Gesagten nun gibt es Dinge, die
mit Notwendigkeit zugleich sind und deren eines Ursache
und das andere Wirkung ist (Sonne und Erleuchtung’ der
Luft). Existierten sie nun beide von ewig her, so miifite
die Wirkung, das Gewordene notwendig ewig mit ihrer
Ursache koexistieren.

Hier liegt durchaus keine petitio principii vor, wie
man vielleicht einwenden wird. Unser Argument setzt
nidmlich, so kdonnte man sagen, schon voraus, daB} es ein
Agens gibt, das von Ewigkeit notwendigerweise handelt;
das sei erst zu beweisen. Wenn es ein solches géibe und
es mit Notwendigkeit handelte, so miiite ja sicherlich ein
von Ewigkeit an Hervorgebrachtes da sein. Es ist jedoch
der ganze Einwurf verfehlt, da es sich ja bei der ganzen
Sache nicht darum handelt, ob ein agens ex necessitate
naturae von Ewigkeit existiert, sondern darum, ob es einem
Ding, falls es von Ewigkeit her da wire, widerstreiten
wiirde, von Ewigkeit her mit Naturnotwendigkeit tatig zu
sein. DalB dem nicht so ist, beweist unser Argument, denn
es tut dar, daB der Ursache nicht die notwendige Koexi-
stenz des Effektes widerspricht, auch wenn sie von ewig
her statt hat. — Zu unserem Argument ex comparatione
effectus ad efficiens sei noch einiges bemerkt. Wiirde die
Wirkung nicht notwendig ewig mitihrer aus Notwendigkeit
wirkenden Ursache existieren, so kime das entweder daher,
weil es zum Wesen der causa efficiens gehort, daB ihr
Effekt die Moglichkeit hat nicht zu sein, wenn die Ursache



166  Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschdpfung.

selbst existiert, oder aber weil die Wirkung spéiter sein
mull als ihre Ursache. Keines von beiden trifft jedoch zu,
denn sowie eine mit Notwendigkeit wirkende Ursache vor-
liegt, bringt sie auch ihre Wirkung hervor. Wenn deshalb
etwas von Ewigkeit her mit Notwendigkeit ist, dem das
agere de necessitate widerstreitet, so ist nicht die ewige
Dauer der Grund davon, sondern die Willensfreiheit, die
dem Handelnden eignet. Aus diesen Ausfiihrungen geht
hervor, daBl zwischen dem, was mit Notwendigkeit von
ewig her ist, und dem Gewordensein kein Widerspruch
besteht. In jenen Féllen aber, wo der Effekt tatsdchlich
nicht mit Notwendigkeit ewig sein kann, ist der Grund
entweder darin zu suchen, dafl die Wirkung durch Bewe-
cung entsteht,! oder weil die Ursache nicht ewig oder
nicht mit Notwendigkeit titig ist. Letzteres ist auf dreifache
Art moglich: entweder weil das Agens freien Willen besitzt
oder in sich behindert wird durch den Verlust seiner
Kraft, durch die eigene Ohnmacht, wie die korperlichen
Ursachen, oder von seiten des leidenden Subjekts durch
die gegenteilige Disposition.

Wir haben frither den Satz aufgestellt: Wenn die
Kreatur nicht ewig sein kann, so kann das daher rihren,
dal} sie geworden ist, und wir haben dargelegt, was Herveus
in seinem Traktat von der Ewigkeit der Welt dariiber
ausfiithrt. Auch in seinem Sentenzenkommentar? kommt
er darauf zu sprechen. Der Gedankengang ist dort folgender:
ein Effekt, der sein Sein von der Ursache durch fieri
indivisibile hat, kann sogleich, wenn die Ursache da ist,
eintreten, so dal} also, wenn- die Ursache von Ewigkeit ist,
auch der Effekt von Ewigkeit sein kann. Das ist nun
bei den Geschopfen Gottes denkbar, da sie auf die ange-
gebene Art entstehen. Zum Beweise ist zu sagen: kann
der Effekt nicht zugleich mit seiner Ursache sein, so
kommt das daher, weil er der Dauer nach (duratione)
spiter ist als das Werden oder Hervorbringen oder weil
das Hervorbringen oder wenigstens das Vollenden spiter
ist als der Handelnde selbst. Doch wenn wir es mit einem
fieri indivisibile zu tun haben, trifft keines von beiden
zu. Denn in diesem Falle ist das Hervorbringen, Werden
und Gewordensein zugleich (simul duratione), also folgt

1 Die ndhere Ausfithrung siche Seite 172 f.
2 In secund. Sent. vol. dist. 1. q. 1. a. 2, primo, ratio prima.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung. 167

der Effekt nicht zeitlich seiner Ursache nach und auch
das Werden, Hervorbringen und Vollenden sind nicht
notwendig spater (duratione) als die wirkende Ursache.
Sobald sie nidmlich im vollkommenen Sein ist, kann sie
mit ihrer Tatigkeit einsetzen, Beginn der Handlung aber
und Vollendung fallen beim fieri indivisibile zusammen.

Hier kann ein anderes Argument des Herveus! ange-
reiht werden, entnommen aus den Prinzipien, die beim
Werden in Betracht kommen. Es sind dies: die wirkende
Ursache z. B. bei der Erwirmung der Wirmespender,
das Feuer; das Subjekt, der Gegenstand in unserem Beispiel,
der erwirmt wird; die Form selbst, die terminus ad quem,
Zweck und Ziel des ganzen Werdens ist, und endlich der
terminus a quo, beim ErwirmungsprozeB die Kilte,
wihrend Form die Wirme ist. Mit Ausnahme des terminus
a quo braucht nun nichts von alledem der Wirkung in
der Dauer vorauszugehen. Denn in augenblicklichen
Handlungen ist die Wirkung nicht spdter als das Bewir-
kende oder das Subjekt und die Form ist selbstverstiand-
lich nicht frither (duratione) als das, dessen Form sie ist.
Der terminus a quo freilich, das negative Prinzip (Pri-
vation), mit dem bestimmenden, positiven Prinzip, der
Form, unvereinbar, kann nicht zugleich mit der Wirkung
sein, die durch die Form ihr Sein empféingt. Es darf
indes nicht iibersehen werden, dafl -—— genau gesprochen
— ein terminus a quo bei der Schopfung gar nicht vor-
liegt, weil dort kein Subjekt im realen Sein sich findet,
das einem von den Gegensitzen zugrunde lige (sub aliquo
oppositorum), von dem dann durch die Tétigkeit des
bewegenden Agens der Ubergang zum Gegenteil stattfinde.
Wenn ein Ding in seiner Génze, ohne dall irgend etwas
vorherbesteht, hervorgebracht wird, so gibt es da kein
reales Substrat fiir einen der Gegensitze; man kann somit
auch nicht -— auBler in der Einbildung — von einem
terminus a quo reden. Infolgedessen 148t sich also argu-
mentieren: Das kann ewig sein, dem nichts in der Dauer
vorausgehen mufl,. Was nun durch Erschaffung entsteht,
ist derart: ergo. Der Untersatz ist klar. Zur Erlduterung
des Obersatzes: wenn etwas nicht von Ewigkeit sein kann,
mull es etwas geben, was der Dauer nach frither sein mub,
mit dem es nicht bestehen kann.

13, a, 0., ratio tertia.



168  Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.

Eine Erginzung zu dem eben Gesagten bietet Joannes
a Neapoli, der in seiner Abhandlung (Resp. punct. IV,
quarto) ausfithrt, daBl die ewige Dauer nicht unvertréiglich
ist mit der Natur des GeschOpfes im Hinblick darauf, daB
sie geworden — abgesehen davon, daf} sie ihr nicht wider-
spricht, insofern sie ein Seiendes ist, da doch auch Gott
ein solches und ewig ist. Wire es also unméglich, daB
die Kreatur, weil geworden, ewig ist, so kénnte man da
wieder unterscheiden hinsichtlich der Hervorbringung
(factio) selbst und dessen, was ihr zugrunde liegt. Was
das erstere angeht, so konnte die ewige Dauer ausge-
schlossen werden entweder durch das Nacheinander des
Werdens (propter factionis successionem), weshalb das
Ende des Werdens nicht zugleich mit dem Anfang sein
konnte — allein bei der Schépfung haben wir ein Werden
ohne Sukzession — oder wegen der Unvereinbarkeit der
termini der factio, die es mit sich brichte, dafl einer dem
anderen folgen miilite. Doch auch das schlieBt die Moglich-
keit nicht aus, daBl die Kreatur von Ewigkeit. sei, denn
es gibt Hervorbringungen, in denen wohl der terminus
a quo dem terminus ad quem vorangeht, aber nur der
Natur nach. Johannes verweist nun auf das Beispiel von
der Erleuchtung der Luft durch die Sonne. Nach der
gewoOhnlichen Ansicht der Theologen, sagt er, sind Sonne
und Luft zugleich (u. zw. ante opus distinctionis et ornatus
seu ante omnem diem) erschaffen worden. Die Sonne
erleuchtete im ersten Moment ihrer Hervorbringung die
Luft. Der terminus a quo dieser Erleuchtung aber, die
Finsternis, ging dem terminus ad quem nicht der Dauer
oder Zeit nach voraus, sondern einzig und allein der
Natur nach, weil allenthalben das, was ein Ding aus sich
hat, friiher der Natur nach (prius natura) ist als das, was
es von einem anderen hat; die Luft ist aus sich finster,
hell wird sie erst durch der Sonne Licht. In noch héherem
MaBe kann man aber von der Kreatur sagen, daf} ihr
Nichtsein dem Sein der Natur nach vorangeht, nicht aber
zeitlich oder in der Dauer. Wendet man aber ein, daB
sich die Sache bei Gott anders verhalte, da er die Geschopfe
nicht mit Notwendigkeit hervorbringe gleichwie die Sonne
ihre Wirkung, so ist zu erwidern, dall Gott, da er — alles
Sichbesinnens iiberhoben — von Ewigkeit den Willens-
entschluB hat sie hervorzubringen, nichts im Wege steht,
sie von Ewigkeit hervorzubringen. — Was das anlangt,



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung, 169

was der Hervorbringung zugrunde liegt, nidmlich das
Geschopf selbst, kann man nicht sagen, daf} es einer anfangs-
losen Dauer nicht fahig sei. Es gibt doch Kreaturen, die
unverginglich sind (z. B. reine Geister). Die endlose Dauer
aber, die einem Geschépf zukommen kann, ist nicht
weniger unendlich (infinita) als die anfangslose; also diirfen
wir auch diese der Kreatur nicht kurzweg absprechen.

Die zuletzt behandelten Beweisgriinde des Herveus
und Johannes haben uns schon zur Frage hintibergeleitet,
wie man sich dieses ab aeterno fieri, das ewige Werden,
zu denken habe. Gregor von Rimini stellt drei conclu-
siones! auf, die die Sache noch nidher beleuchten. Erstens:
es ist moglich, daf ein Ding in seiner Ginze (rem simul
totam) von Gott hervorgebracht wird, ohne daB dabei
etwas an ihm erst zu sein beginnt. So wird ja auch die
zweite gottliche Person vom Vater hervorgebracht ganz
zumal, ohne dal} sie selbst oder etwas von ihr erst zu sein
beginnt. Es ist aber nicht in h6herem Mafle méglich, daB3
etwas hervorgebracht wird und, wenn es entsteht, zu sein
beginnt, als daBl etwas, wenn es gezeugt oder sonstwie
wirklich hervorgebracht wird, nicht erst beginnt zu sein,
und auch Gott kann dies nicht minder als jenes. Zur
Begriindung seiner ersten Konklusion verweist Gregor noch
auf folgendes. Wenn die Sonne einen gewissen Teil der
Luft erleuchtete, ohne ihre Stellung ihm gegeniiber zu
wechseln und ohne daBl auch dieser eine Veridnderung in
Bezug auf die Beleuchtung erfiihre, so entstiinde das Licht
in der Luft auf einmal in seiner Géanze. Die Luft wird,
wie schon St. Augustin? bemerkt, in Anwesenheit eines
leuchtenden Korpers leuchtend (non est factus lucidus sed
fit) und mag die Luft noch so lange leuchten, so entsteht
ihr Licht in jedem Augenblicke jener Zeit und zwar in
seiner Totalitdt zugleich, da ja nicht ein Teil davon friither
und der andere spéiter ist, und doch beginnt in keinem
Momente jener Dauer, den ersten ausgenommen, jenes Licht
oder etwas von ihm zu sein.

Wenn nun eine Sache zugleich in ihrer Ginze hervor-
vorgebracht werden kann, ohne daB} sie dabei selbst oder
etwas von ihr zu sein beginnt, so ist es auch mdoglich,
daB etwas in seiner Totalitdt zumal entsteht ohne plétzliche

1 In secund. Sent. dist. 1. q. 8. a. 1.
2 Nach Gregor, 8 sup. Gen. ad lit. e. 19.



170  Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.
oder allméahliche Veranderung. Damit ist aber auch schon
die zweite SchluBfolgerung Gregors ausgesprochen. Wire
sie unzulissig, so wiirde daraus folgen, dall es unmoglich
sei, dall etwas vollstindig auf einmal entstiinde, ohne aber
dabei erst zu beginnen. Das Gegenteil davon wurde jedoch
vorhin bewiesen. Dal} sich aber diese Folgerung ergeben
miiBte, erhellt sehr leicht. Wenn etwas mit einer Ver-
anderung entsteht, so muB ein Ubergang vom Nichtsein
zum Sein stattfinden, denn jede Veridnderung ist zwischen
Entgegengesetztem und eine derartige Verinderung wie
hier (beim fieri) kann nur vom Nichtsein zum Sein statt-
haben. Dann aber mul} das auf diese Weise in seiner Géinze
zugleich entstehende Ding einen Anfang besitzen, denn sobald
es entsteht, ist es da; unmittelbar zuvor aber war es nicht.
In der dritten conclusio behauptet Gregor die Mog-
lichkeit des ewigen Seins eines von Gott verschiedenen
Dinges. Als ersten Beweis bringt er folgenden: wenn die
bewirkende Ursache eines von Gott verschiedenen Dinges,
das in seiner Génze zumal hervorgebracht werden konnte,
von Ewigkeit da war, ohne irgendeines Requisites zur
Hervorbringung jenes Dinges zu ermangeln, so steht der
Moglichkeit, daBl es von Ewigkeit her gewesen, nichts im
Wege.! Es gibt nun tatsdchlich Dinge, die in der besagten
Weise entstehen, z. B. die Engel, und eine Willensursache,
die von KEwigkeit ohne allen Defekt hinsichtlich ihres
Handelns existiert, Gott. Sonach 148t sich die Moglichkeit
des Ewigseins eines von Gott verschiedenen Dinges nicht
von der Hand weisen. Was den Obersatz betrifft — der
Untersatz ist ja einleuchtend — so kann die ewig bestehende
Ursache, von der dort die Rede ist, mit Naturnotwendigkeit
oder frei von ewig her titig sein (causa naturaliter activa
vel libere). Das erstere bedeutet keine Schwierigkeit, sie
bringt dann eben mit Naturnotwendigkeit ewig ihren Effekt
hervor; aber auch eine frei wirkende Ursache kann von
Ewigkeit wirksam sein. Bei ihr besteht zwar eine solche
Notigung zum Handeln nicht im geringsten, auch wenn
alle Erfordernisse dazu vorhanden sind, aber esliegt ander-
seits auch — wie es der Begriff der Freiheit mit sich
bringt — nicht die Notwendigkeit vor, nicht sich zu
betiatigen oder der Wirkung voranzugehen: sie konnte
also, wenn sie von ewig her da ist, auch von Ewigkeit an

1 Ahnlich Joh. a Neapoli a. a. O. Resp. punct IV. primo.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschépfung, 171

wirksam sein. — Zum Beweise des Obersatzes dient Gregor
ein dem hl. Augustinus! entlehntes Beispiel. Dieser erklirt
namlich einmal, wenn das Feuer ewig wire, miiite auch
der von ihm erzeugte Schein ewig sein. Das trifft aber
auch nur nach dem Grundsatz zu, dafl die Wirkung zugleich
eintritt, wenn eine ausreichende mit Naturnotwendigkeit
tatige Ursache samt allen zum Wirken nétigen Erforder-
nissen gesetzt ist. Das ist aber auch bei einer frei
handelnden Ursache nicht weniger moglich, ja es gibft,
wenn wir genau zusehen, gar keine totale mit Natur-
notwendigkeit wirkende Ursache, da doch immer der Kon-
kurs Gottes, dessen Tun ein freies ist, vorausgesetzt wird.

Auch Gregors zweiter Beweis sei hier erwidhnt. Der
Sohn Gottes ist in Wahrheit von ewig her vom Vater
hervorgebracht und daraus wird gefolgert: ,igitur aliqua
alia res a Deo potuit esse producta ab aeterno“. Das
sowohl wie auch was zur Begriindung dieser Folgerung
gesagt wird: ,consequentia patet ex eo, quod non videtur
aliqua contradictio implicari, si dicatur: aliquid aliud a
Deo ab aeterno productum esse plus quam si dicatur,
quod Deus-Filius productus sit ab aeterno” ist zum
mindesten sehr miBverstindlich, ja geradezu falsch ausge-
driickt.2 Der Sohn Gottes ist nicht alia res a Deo, nicht
aliud a Deo, sondern nur alius a Patre (Lateran. IV.
[anno 1215]: Una quaedam summa res est .. .., quae
veraciter est Pater, Filius et Spiritus Sanctus, tres simul
personae ac singillatim quaelibet earundem. Kt ideo in
Deo solummodo Trinitas est, non quaternitas, quia quaelibet
trium personarum est illa res, videlicet substantia, essentia
seu natura divina, quae sola est universorum principium,
praeter quod aliud inveniri non potest: et illa res non
est generans neque genita nec procedens, sed est Pater,
qui generat, et Filius, qui gignitur, et Spiritus Sanctus,
qui procedit: ut distinctiones sint in personis et unitas
in natura. Licet igitur alius sit Pater, alius Filius, alius
Spiritus Sanctus, non tamen aliud, sed id, quod est Pater,
est Filius et Spiritus Sanctus idem omnino; ut secundum
orthodoxam et catholicam fidem consubstantiales esse
credantur.)?

Meint man aber, die ewige Dauer stiinde mit dem

1 De Trinitate, 1. 6, c. 1.
2 Gewagt erschien auch schon der erste Beweis zur ersten Konklusion.
8 ¢f. P. Einig, Inst. theol. dogm. tract. I, Treveris 1905, 127 f.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVI. 12



172 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschépfung.

durch freien WillensentschluBl oder in einer vom Urheber
verschiedenen Natur hervorgebrachten Ding im Wider-
spruch, so liBt man im ersten Falle auller acht, daBl Gott
nicht zu iiberlegen braucht, daB daher keine Wahl der
Handlung vorangeht; auf das an zweiter Stelle Gesagte
aber ist zu entgegnen, daB es hinsichtlich der ewigen
Dauer gleichgiltig ist, ob das Produkt derselben oder
verschiedener Natur ist im Vergleich mit der hervor-
bringenden Ursache, wenn nur diese — vollstindig und
zureichend -— ewig ist und ihr Effekt in seiner Totalitdt
zugleich zustande gebracht werden kann. Sonst wire ja
das vorhin angefithrte Argument des hl. Augustin vom
Feuer und seinem Schein verfehlt, da ja der Glanz des
Feuers mit diesem nicht derselben Natur ist. Auch koOnnte
auf diese Art nicht — was der hl. Augustinus beabsichtigt
—- gegen Arius vorgegangen werden, der behauptete, der
Sohn Gottes sei nicht eines Wesens mit dem Vater und
nicht ewig.

Mit diesen Darlegungen Gregors beriihren sich vielfach
die ersten zwei Aufstellungen des Johannes Capreolus.?
Die erste conclusio, daBl kein Widerspruch darin liegt, daB
ein ens ab alio ewig sei, beweist er also: wo die Handlung
oder Hervorbringung eine augenblickliche und nicht eine
sukzessive ist, braucht die Wirkursache nicht der Dauer
nach ihrer Wirkung voranzugehen, und er zieht, um die
Sache anschaulicher zu machen, das Beispiel von der
illuminatio heran. Anders verh#lt es sich freilich bei der
Hervorbringung durch Bewegung, wo die hervorbringende
Ursache notwendigerweise der Dauer nach friither ist als
ihre Wirkung, denn diese beginnt erst in termino motus
zu sein, der aber ist spidter als die Bewegung selbst.
,HEin durch Bewegung im Sein hervorgebrachtes Ding,
lehrt der Aquinate,? ,beginnt erst am Ende der Bewegung
zu sein. Da aber der Anfang der Bewegung notwendiger-
weise ihrem Ende in der Dauer vorangeht — notwendig
wegen des Nacheinander der Bewegung — und es auch
keinen Anfang der Bewegung geben kann ohne Ursache,
die zum Hervorbringen bewegt, so mull diese der Dauer
nach dem Produkte vorangehen. Wenn deshalb etwas von
einem andern ohne Bewegung ausgeht, so ist es in der

t Defens. theol. D, Thom. Aquin. in sec. Sent. lib. 2 dist.1q. 1. a. 1.
2 De potentia Dei, q. 8. a. 13. bei Capreol. a, a. O.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung. 173

Dauer zugleich mit diesem wie der Schimmer am Feuer
oder an der Sonne . .. .. ‘“

Wenn nun zwischen ens ab alio und der ewigen Dauer
kein Widerspruch besteht, so kann man weiterhin — und
damit sind wir schon bei der zweiten conelusio angelangt
— erklédren: es schlieBt auch keinen Widerspruch in sich,
dafl etwas in seinem Wesen von Gott Verschiedenes niemals
begonnen hat, denn der Zusatz: ,,in essentia vel substantia
diversum‘ involviert keinen Widerspruch mit dem ,semper
fuisse®.

Im vorausgehenden war einmal die Rede von den
Engeln und reinen Geistern, dafi sie n#amlich in ihrer
Génze zumal hervorgebracht werden konnen. Mit ihnen
hat es iiberhaupt wie mit allen unvergéinglichen Substanzen,
wozu nach aristotelisch-scholastischer Anschauung auch
die Himmelskorper gehoren, eine eigene Bewandtnis. Sie
haben nimlich im Gegensatz zu dem in bestindigem Flusse
befindlichen Sein der Bewegung, dessen Mal die Zeit ist,
ein esse stans,! ein feststehendes Sein, zwar nicht im voll-
kommenen Sinne wie Gott, weil es eine Macht gibt, durch
die es zum Aufhoren gebracht werden kann; auch ist es
bei Gott, in dem es kein Akzidens gibt, ganz und gar
unvermischt mit jeglichem esse fluens. Dem gottlichen
Sein entspricht als Mall, wenn man sich so ausdriicken
kann, die aeternitas, dem esse stans im unvollkommenen
Sinne aber das aevum. Im aevum also, das eine mensura
stans et indivisibilis ist, entstehen und sind die unver-
ginglichen Wesen, in der Zeit aber nur insofern, als das
aevum mit ihr koexistiert, wie man ja auch von Gott
aussagen kann, er sei an diesem Tage, weil seine Ewigkeit
mit der Zeit koexistiert. Da das aevum aber eine mensura
stans indivisibilis ist, so kann es in gleicher Weise mit
einer kiirzeren oder ldngeren Zeit zusammengebracht
werden: mit einem Wort, es verhilt sich indifferent gegen
derartiges, auch gegeniiber einer anfangslosen Zeit. Was
nun wie die unverginglichen Substanzen im aevum als
seinem eigenen Mafle wird und ist, koexistiert ebenso gut
mit einer endlosen wie anfangslosen Dauer, kann also des
Anfangs und Endes entbehren, unbeschadet, dafl esgeworden
1st. Das die Ausfiihrungen des Johannes von Neapel?

1 Ausfiihrlicher wird dariiber spiter gehandelt werden.
2 a. a. O. Resp. p. IV. septimo.

12%



174 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.

iiber diese besondere Art von Geschopfen, bei denen sich
eine ewige Dauer unschwer begreiflich machen 148t.
Ahnliches findet sich auch bei Herveus.!

B.

Wir wenden nunmehr unsere Aufmerksamkeit der
Frage zu, ob nicht etwa der Kreatur die ewige Dauer
deshalb widerstreitet, weil sie die Mdglichkeit zum
Nichtsein hat. Wir handeln hier nur von dem possibile
esse et non esse obiective, da der geschaffenen Substanz
im Hinblick auf den Schopfer nur eine derartige objektive
Potentialitit eignet. Ein solches Moglichsein aber, das
sich in gleicher Weise dem Entgegengesetzten gegeniiber
verhidlt, nennt man nicht possibile non esse, weil es ver-
hindert werden kann entweder dann, wenn ihm der
entgegengesetzte Akt zukommt oder schon vordem, wie
einige meinen, wie ja auch etwas notwendig nicht deshalb
ist, weil es nicht verhindert werden kann, sondern im
Gegenteil: deshalb kann es nicht verhindert werden, weil
es notwendig ist; #hnlich auch in unserm Fall: deshalb
kann man verhindern, dall etwas ist, weil es possibile non
esse ist und nicht umgekehrt. Daraus nimlich, dafl etwas
sich anders verhalten kann, also im Zustande der Mog-
lichkeit Entgegengesetztem gegenuber ist (possibile ad
opposita), ergibt sich, daB es verhindert werden kann,
Ebenso ist auch etwas notwendig, weil es sich nicht anders
verhalten kann und daher kommt es dann, dafl es nicht
verhindert werden kann. Untersucht man also, weshalb
man davon spricht, es sei etwas in Potenz zu Entgegen-
gesetztem, so stellt sich als Grund dessen heraus, weil
keines von beiden dafiir mit Notwendigkeit bestimmend
ist. So ist nach Aristoteles moglich oder kontingent das,
dessen Gegenteil nicht notwendig ist, so dafl ihm keines
von beiden widerstreitet; deshalb nimlich steht etwas mit
einem anderen im Widerspruch, weil sein Gegenteil jenem
anderen mit Notwendigkeit innewohnt. Daraus nun a8t
sich folgern, dafl die Aktualitdt des einen von zwei Gegen-
sitzen — aulBler wir verstehen sie mit der Reduplikation
,ydum est — keineswegs die Moglichkeit zum zweiten auszu-
schlieBen braucht. Denn aus dem Gesagten geht hervor,
dall etwas die Potenz zu etwas anderem hat, wenn dessen

1 a, a O. dist. 1, q. 1. a. 2, primo, ratio secunda.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschépfung, 179

Gegenteil ihm selber nicht notwendigerweise innewohnt.
Somit kann dem, welchem actu einer von zwei Gegen-
sdtzen zukommt und zwar nicht notwendig (convenit et
contingit), absolute et divisim fiir dieselbe Zeit auch das
Entgegengesetzte eignen — absolute et divisim, denn beide
kann es nicht zur selben Zeit haben, sondern jeden von
ihnen fiir sich genommen.!

Nach diesen Feststellungen behauptet Herveus mit
Bezug auf die vorliegende Frage, daBl sich das, was jetzt
ist, zum posse non esse nunc (zur Moglichkeit jetzt nicht
zu sein) ebenso verhidlt wie das, was von Ewigkeit ist,
zum posse non esse ab aeterno (zur Moglichkeit von
Ewigkeit her nicht zu sein), wofern es nur einer Ursache
das Sein verdankt, die nicht mit Naturnotwendigkeit
wirksam ist. Dem aber, was jetzt actu ist, widerstreitet
nicht absolut das posse non esse nunc actu, nicht wegen
einer friiher existierenden hindernden Macht, sondern weil
ihm der andere der Gegensitze (das Sein) nicht mit Not-
wendigkeit zukommt. Analog steht sonach auch mit dem,
was von Ewigkeit ist, das posse non esse ab aeterno nicht
im Widerspruch. Nur das eine muf} hier vorausgesetzt
werden, dall die Ursache nicht mit Notwendigkeit wirkt.
Da wire es unmoglich, dall der Effekt nicht sei — mit
Riicksicht auf die Ursache, auBler sie kann an ihrer
Betéitigung gehindert werden; von seiten des Subjekts der
Téatigkeit aber gilt das Friihere, denn es ist nicht mit
Notwendigkeit auf einen der Gegensitze hingeordnet.

Dal} es keinen Widerspruch bedeute, dafl etwas ewig
sei und doch die Moglichkeit zum Nichtsein habe, setzt
Herveus auch in seinem Sentenzenkommentar? auseinander.
Er geht dort von den Sitzen aus, die man nach sensus
compositus und divisus unterscheidet und erkliart, daB

1 Herveus tract. de aet. mundi, q. V.: ,, . . . concludo unum, quod
illad, cui convenit aliquid actu post et divisim, est possibile esse sub
opposito actu pro eodem tempore ita, quod actualitas unius, nisi accipiatur
cum tali reduplicatione se. dum est, non excludit possibile ad alterum
sive subiective sive obiective pro eodem tempore; quod patet sic: quia

. aliquid est possibile ad aliud, quia eius oppositum non inest sibi de
necessitate, sed quod inest, contingit alicui tempore, quo sic inest, non
inesse sibi absolute de necessitate, quia secundum Philosophum, quod est,
dum est, necessario est, non tamen simpliciter est necessario. Ergo illud,
cui convenit actu unum oppositorum et contingit, potest absolute et divisim
pro eodem tempore convenire alterum oppositorum.‘

? a, a. O. dist. 1 q. 1. a. 2, quarto.



176 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.

letzterer Sinn doppelt aufgefallt werden kann: einmal nach
dem Verhéltnisse zu verschiedenen Zeiten (oder nunc), so
wenn ich sage: ambulantem sedere est possibile (= nunc
ambulantem postea in alio tempore sedere est possibile);
bisweilen aber hat man dabei die Indifferenz dem Entgegen-
gesetzten gegeniiber hinsichtlich ein und desselben Subjekts
und Zeitpunktes (nunc) im Auge, so wenn ich sage: Deum
non praedestinasse, quae praedestinavit, est possibile, so
hat das eine Berechtigung in sensu diviso. Der Sinn ist
aber dann nicht, daB Gott, gesetzt, er habe etwas pré-
destiniert, dann vermocht habe, es nicht zu praedestinieren,
sondern, dall sich Préidestinieren und Nichtpridestinieren
fiir dasselbe Jetzt (scilicet ab aeterno) insofern es absolut,
fiir sich genommen wird, indifferent Gott gegeniiber
verhilt. Dasselbe gilt auch vom KEwig- oder Nicht-
ewigsein hinsichtlich der Geschopfe, und so kann man noch
einen Schritt weiter gehen: es widerstreitet der Kreatur,
wenn sie von Ewigkeit wire, das posse absolute non esse
nicht mehr als Gott, wenn er etwas von Ewigkeit pra-
destiniert oder will, das posse non praedestinare vel non
velle. Gott aber hat die Macht, wenn er von Ewigkeit
etwas pridestiniert oder will, auch nicht zu préidestinieren
und nicht zu wollen. Ergo. DalB die Prédestination eine
Beziehung zur Zukunft in sich sechliefit, nicht aber das
ewige Sein der Kreatur, hat nichts zu bedeuten. Mag auch
das Préidestinierte zukiinftig sein, so ist doch das Pra-
destiniertsein nichts Zukiinftiges sondern ewig. Wie
ndmlich das Préidestinieren von seiten Gottes ewig ist, so
gilt ein Gleiches auch davon, dafl z. B. ein bestimmter
Mensch pridestiniert ist, mag ihm auch in seinem Sein
die Ewigkeit nicht zukommen.

C.

Es eriibrigt noch zu priifen, ob nicht etwa die Kreatur
deshalb nicht von Ewigkeit sein kann, weil sie aus dem
Nichts geworden ist. Die Priiposition ex kann fir die
Materialursache gebraucht werden (e. g. martellus fit ex
ferro), oder sie driickt das Verhéltnis zum terminus a quo
recessus aus (e. g. hoc est motum ex tali loco) oder endlich
das Verhéltnis des Frither und Spéter, sei es der Dauer
oder der Natur mnach (e. g. hoc est ex hoc, quia est post
hoc natura sive duratione). Wird die Préposition ex in
der ersten Art gebraucht, so kann man den Satz: creatura



Verteidigung der Méglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung, 177

fit ex nihilo entweder so auslegen, dafBl das Nichts geradezu
Materie des Geschopfes sei, was offenkundig falsch ist,
oder, dall jedwede Materie negiert wird: ex nihilo = non
ex aliquo materialiter, und das gehort wirklich zum Begriffe
des Schaffens. Dieses nun, das Hervorbringen eines Dinges
aus dem Nichts, das Hervorbringen des ganzen Seins eines
Dinges ohne irgendwelche Materie, die dabei voraus-
gesetzt wiirde, schlielt eine unendliche Dauer weder a parte
ante noch a parte post aus noch ein, denn nichts Materielles
voraussetzen befallt nicht die Hinordnung zu etwas, was
der Dauer nach frither oder spiter ist, in sich, sondern
hilt einfach jegliche Beziehung zu einer vorausgesetzten
Materie ferne.

Besagt aber das ex die Beziehung zum terminus, von
dem man durch Hervorbringung abgeht, sich entfernt;
(terminus a quo fit recessus per factionem), so kann man
dhnlich wie oben unterscheiden. Affirmativ verstanden
wire der Sinn des Satzes: creatura fit ex nihilo, der: das
Werden der Kreatur ist ein recessus a nihilo sive a simpli-
citer non esse, so dall dieses einen terminus a quo darstellen
wirde. Von einem terminus a quo kann man jedoch nur
dann reden, wenn etwas, was der Hervorbringung unter-
worfen wird, durch diese des terminus, unter dem es bisher
subiective war (= terminus a quo), verlustig geht und
einem andern mit dem ersten unvertriglichen terminus
zustrebt. Die Erschaffung aber, vor welcher doch von
dem Geschopf gar nichts bestand, kann nicht als ein
recessus a non esse, vom Nichts als terminus a quo, zum
Sein angesehen werden, sondern ist, wie Herveus?! sagt,
der diese Untersuchungen anstellt, nichts anderes als eine
»,Simplex et absoluta ipsius esse acceptio post non esse,
das post im Sinne von spiter der Dauer oder wenigstens
der Natur nach verstanden. Damit ist aber auch schon
jedem Beweis fiir die novitas creaturae, fiir den zeitlichen
Anfang der Kreatur, der mit Riicksicht auf einen terminus
a quo bei der Schiépfung versucht werden koénnte, der
Boden entzogen. Wenn aber der Ausdruck ,aus nichts
im negativen Sinne genommen wird, unter der Schopfung
also eine Hervorbringung verstanden wird, die nichts
erfordert, was unter dem entgegengesetzten terminus
(= terminus a quo) vorher existiert hitte, dessen es dann

1 In q. V. d. tract. de aet, mundi



178 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung,

durch die Schopfung beraubt worden wéire, so ist dieser
Sinn richtig und zuldssig, denn durch den Begriff der
Schopfung als der génzlichen Hervorbringung einer Sache
aus nichts wird ein terminus a quo ausgeschlossen.

Wenn aber mit dem ex nihilo ein Verhiltnis von
Friher und Spéter zum Ausdruck gebracht werden soll,
so kann das Frither und Spiiter entweder der Dauer oder
der Natur nach gemeint sein. Im ersten Falle unter-
scheiden wir wieder wie bisher, ob es affirmiert oder negiert
gemeint ist. Ist es positiv, so bedeutet ex nihilo nach
dem Nichtsein u. zw. der Dauer nach oder nach dem
Nichts, das in der Dauer voranging. Es ist das aber
durchaus nicht notwendig, weder von seiten desSchaffenden
— es kann ja nicht in Abrede gestellt werden, daf} er die
Kreatur von Ewigkeit hétte hervorbringen koénnen, wenn
anders es moglich ist, daB} sie von Ewigkeit her erschaffen
werden kann — noch von seiten des Geschaffenen, denn
dieses als solches schlieBt nicht die Beziehung zu etwas
in der Dauer Vorausgehendem ein. Anders steht es freilich
bei der Hervorbringung, die notwendig eine Beziehung
zu einem terminus a quo aufweist, der unvereinbar mit
dem durch die Hervorbringung erworbenen terminus ist.
Wir haben jedoch eben erst klar gemacht, dall bei der
Erschaffung iiberhaupt kein recessus a termino a quo ad
terminum ad quem vorliegt; sie ist somit auch nicht auf
etwas Iin der Dauer Vorausgehendes hingeordnet. Daf
daher, wie es tatsiichlich eintraf, die Schopfung nach
dem Nichtsein des durch sie Gewordenen stattfand, lag
nicht in der Natur des Geschaffenen begriindet, sondern
allein im freien Willen des Schopfers. Ist aber der Aus-
druck ex nihilo im negativen Sinne genommen, soll also
gesagt werden, dafl das Geschopf entsteht non post aliquid
duratione praecedens, nachdem ihm nichts in der Dauer
vorausgegangen, so ist das richtig und zwar in dem Sinne,
es sei nicht notwendig, daB der Kreatur etwas der Dauer
nach voranging — in der Tat ist ja, wie die Dinge wirklich
stehen, etwas frither gewesen.

Wird aber durch die Préiposition ex das prius natura
angezeigt, so hat man wieder zu beachten, ob es im
affirmativen oder negativen Sinne gemeint ist. Im letzteren
Falle hieBe der Satz creatura fit ex nihilo: creatura fit
non post aliquid natura praecedens suam factionem. Dieses
Etwas, aliquid, kann ein Zweifaches bezeichnen: ein prius



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschipfung. 179

ex quo fiat sc. creatura, womit also in unserem Satze
gesagt wirde, daB bei der Sechopfung nichts Positives, der
Natur nach fritheres vorausgesetzt wird, woraus dann das
GeschOpf entstiinde, oder es kann aufgefalit werden als
aliquid prius a quo fiat creatura effective, so daf} also der
Sinn unseres Satzes: die Kreatur entsteht aus dem Nichts,
der wire: creatura fit non post aliquid natura praecedens,
a quo fiat, was zu behaupten im Gegensatz zur ersten
Erklirungsmoglichkeit widersinnig ist. dJedes hervor-
gebrachte Wesen verlangt ja eine Wirkursache, die der
Natur nach frither sein mull, da eine Wirkung ohne
Ursache undenkbar ist. Versteht man endlich den so
vieldeutigen Satz creatura fit ex nihilo im positiven Sinne
i. e. creatura fit post non esse natura d. h. es kommt dem
Geschopf das Nichtsein der Natur nach frither zu, so hat
man wieder zu unterscheiden, je nachdem man das non
esse absolut nimmt oder mit einer Determination. Falit
man es in der ersten Art, so konnte die Kreatur zugleich
der Dauer nach absolut sein und nicht sein, wenn man
nur das non esse als das Friihere der Natur nach gelten
l1afgt. Allein Kontradiktorisches wie Sein und Nichtsein,
absolut genommen, kann nicht ein und demselben zugleich
der Dauer nach zukommen, mag auch der Natur oder
dem Wesen nach das eine frither das andere spéiter sein.
Etwas der Natur nach Friitheres und Spéiteres konnte ja
an sich zur selben Zeit bestehen, aber nicht Sein oder
Nichtsein. Bestimmt man aber das non esse nidher etwa
als non esse a se oder non esse quantum est de se (als
Nichtsein, insofern es sich selbst i{iberlassen bliebe), so
kann ein derartiges non esse ganz wohl zugleich der
Dauver nach mit dem esse simpliciter bestehen, mag auch
das eine von beiden, das non esse, dem Geschopfe der
Natur nach frither zukommen als das andere; weil sonach
das non esse nicht zeitlich vor dem esse zu sein braucht,
ist auch die Annahme eines Anfanges der Kreatur nicht
notwendig.

D.

Bisher war von den Geschopfen im allgemeinen die
Rede; wenn es sich aber im besonderen um solche handelt,
die notwendig sind, 1408t sich eine ewige Dauer leichter
einsehen. Das Notwendige vermag nidmlich seiner Natur
zufolge immer zu sein. Es gibt nun, wie Aristoteles



180 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschipfung.

darlegt, Gewisses, das notwendig und verursacht ist (vav
utv 47 frepov alriov Tov dvayxaia sivar, Tdy J8 0vdév),t
also stehen das Immersein, wie es dem Notwendigen
zukommt, und das Hervorgebrachtsein in keinem Wider-
spruch: es kann ewige Geschopfe Gottes geben. Was
Johannes a Neapoli? hier einfach durch einen Hinweis
auf Aristoteles behauptet, daB es Notwendiges gibe, das
verursacht sei, macht Herveus zum Gegenstand einer
eingehenden Untersuchung. In der IL quaestio seines
Traktates iiber die Ewigkeit der Welt fragt er: utrum
ei quod est ab aeterno et necessario, repugnat
esse ab alio, und er weist darauf hin, daBl die Sonne,
wenn sie von Ewigkeit bestlinde, naturnotwendig auch
die Sterne erleuchten wiirde. Diese Erleuchtung wire
also notwendigerweise eine ewige und doch verursachte;
Notwendig- und Hervorgebrachtsein widerstreiten also ein-
ander nicht, auBlerdem gehoOrt ja zum Hervorgebracht-
werden, wie schon gezeigt wurde, nichts weiter als das
Sein von einem anderen in der Substanz verschiedenen
zu haben. Das kann nun von dem, was mit Notwendigkeit
von ewig her ist, ganz gut ausgesagt werden, denn daB
es ewig ist, steht dem nicht im Wege, wie auch nicht der
Ursache, die dann selbstverstandlich ewig sein muB, denn
es gibt ja viele Wirkungen, die mit ihrer Ursache zugleich
sind; auch daB} es notwendig ist, bedeutet keine Schwierig-
keit, weil es vieles gibt, das das Sein von einem anderen
mit Notwendigkeit hat. Man konnte vielleicht daran
Anstofl mnehmen, daB das von einem anderen Hervor-
gebrachte im Gegensatz zum Notwendigen, das sich
unmo&glich anders verhalten kann, objektiv moglich sei
und die Moglichkeit habe nicht zu sein (possibile non
esse) und so beides, Notwendig- und Hervorgebrachtsein
miteinander unvertriglich sei. Dall dem aber nicht so
ist, erhellt aus der friiher {iber das possibile non esse
angestellten Erwigung.?

In der Fragestellung der III. quaestio geht Herveus
noch einen Schritt weiter: utrum ei quod est per se
necesse esse et praecipue ab aeterno, repugnat esse
ab alio effective. Wenn hier kein Widerspruch besteht,
wenn das Verursachtsein demjenigen, dem das per se

1 Met. 5. 5; 1015b, 9, 10.
2 a. a. 0. Resp. p. IV, sexto.
5 Vgl. Seite 164 ff.




Verteidigung der Méglichkeit einer anfangslosen Weltschopfang. 181

necesse esse innewohnt, widerstreitet, so kommt das ent-
weder daher, weil dieses notwendig oder weil es ens per
se ist. Was den ersten Punkt betrifft, so hat die vorher-
gehende quaestio das Gegenteil gelehrt. Das esse per
se ens aber gehort zu jeder Substanz und macht eben ihren
Unterschied gegeniiber dem Akzidens aus. Es ist aber
durchaus nicht mit jeder Substanz das esse effective ab
alio unvereinbar, also kann etwas, das per se ens isf,
von einem andern hervorgebracht sein. Manche finden
nun in der Tat zwischen dem per se necesse esse! und
dem esse ab alio effective einen Widerspruch, Wiren sie
nimlich miteinander vertriglich, so wire das per se
necesse esse nicht per se, sondern per aliud. Aus diesem
Grunde konne auch bei den Substanzen, die entia per se
seien, das, was notwendig ist, nicht von einem anderen
hervorgebracht sein im Gegensatz zum Akzidens, dem es,
weil es nicht in und fiir sich bestehe, ebensowenig wider-
streite, notwendig durch ein anderes zu sein wie iber-
haupt durch ein anderes zu sein. Zudem habe ja auch
das, was durch ein anderes hervorgebracht wird, an sich
genommen die Md&glichkeit, nicht zu sein (possibile non
esse). Das miifite nun auch von dem fiir sich bestehenden
Notwendigen, falls es hervorgebracht wéire, gelten, was
zu behaupten doch gewill widersinnig wére. Folglich gebe
es auch keine Substanz, die notwendig und zugleich hervor-
gebracht sei. Endlich fiihrt man noch ein Argument ins
Feld, daB nidmlich alles von einem andern Hervorgebrachte,
weil moglich, in Potenz zu Entgegengesetztem sei, zu Sein
und Nichtsein; allein wir kénnten gar nicht annehmen,
daB das, was notwendig ist, einmal nicht actu sei, folglich
sei es unmdoglich, daf das, dem das per se necesse esse
zukommt, von einem anderen bewirkt sei. Doch diese
Beweisfithrung richtet sich nicht nur gegen die Notwendig-
keit des substanziellen Seins, falls es von einem anderen
bewirkt ist, sondern auch gegen die des Akzidens. Um
nun letzteres zu vermeiden, unterscheiden die Vertreter
der Ansicht, daB nur das Akzidens notwendig und dabei doch
hervorgebracht sein koOnne, ein possibile in zweifachem
Sinne: einmal spricht man von mdoglich, wenn ein
Notwendiges eine wesentliche Beziehung zu einem anderen

1 Die lateinischen termini werden hier absichtlich uniibersetzt gelassen.
Sie werden von den Gegnern in ibrer Beweisfiihrung nicht im entsprechenden
Sinne angewandt. Die richtige Deutung folgt etwas spiter.



182 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.

notwendigen Sein hat, von dem das erste Notwendige eine
zweite Form oder einen zweiten Akt hat, hinsichtlich dessen
beziehungsweise deren es moglich ist. So sei, wie sie
angeben, nach Aristoteles der Himmel durch sich not-
wendig und nicht von einem anderen hervorgebracht,
habe aber kraft seines Wesens eine Beziehung zu einem
getrennten Beweger, zu einem anderen notwendigen Sein
also, von dem er infolge dieser Beziehung einen Akt habe,
die Bewegung, der zufolge der Himmel nur moglich (est
possibile esse) sei, dennoch aber tréafe es in alle Ewigkeit
nicht zu, dafl er einmal nicht bewegt werde. Dieses
Mogliche, dem wir nur bei Akzidenzien begegneten, lasse
sich ganz wohl mit dem Notwendigsein vereinen, da es
nur durch eine unmogliche Annahme nicht sein kdnnte,
niamlich, dafl das erste Notwendige nicht auf das zweite
notwendig hingeordnet sei; nicht so aber das Mogliche
der zweiten Art, wie es von der geschaffenen Substanz
ausgesagt wird. Es konne ndmlich etwas nach dem Akte
einer Form moglich und gemil keiner anderen notwendig
sein, so daBl es als absolut nicht seiend gedacht werden
konne und somit das notwendige Sein ausschlieBe.

Allein diese ganzen Aufstellungen werden hinfillig,
wenn man schirfer zusieht und besonders das per se ens
ins Auge fafit. Es kann ndmlich — ganz abgesehen davon,
dafl es nie im Sinne von causa sui auszulegen ist — non per
aliud subiective sein. Das Akzidens ist ein ens per aliud
(nicht in und fiir sich bestehend, sondern in einem Sub-
jekte), die Substanz aber ein ens per se, ob sie nun
kontingent oder notwendig ist. Es kann aber auch auf-
gefallit werden im Sinne von non per aliud effective,
namlich nicht von einem anderen hervorgebracht und,
da nur Gott keine Ursache seiner selbst hat, kommt dies
ihm allein zu. Es kann demnach etwas durch sich (per se)
notwendig sein auf die eine Art, ndmlich non per aliud
subiective, und zugleich nicht notwendig auf die andere
Art, also per aliud effective. Daraus geht auch die Unhalt-
barkeit des tiiber die Akzidenzien im Vergleich zu den
Substanzen Gesagten hervor, dall sie nimlich nicht ein
esse per se hitten und kein Widerspruch darin liege,
daBl sie von einem anderen hervorgebracht seien, wohl
aber bei den Substanzen, die entia per se seien. Dem
halten wir entgegen, dall der Substanz im Vergleich zum
Akzidens das per se esse, namlich das Fiirsichselbstsein,



Verteidigung der Méglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung, 183

zukommt, was aber nicht ausschlieit, daBl sie per aliud
effective, durch ein anderes hervorgebracht sein kann.
Denn liefe dieses per se esse, was soviel ist als non per
aliud, keine Wirkursache zu, so hétten wir die Folge, daf§}
keine Substanz verursacht sei, was doch niemand im Ernste
behaupten wird. Nach alledem haben  die Vertreter der
hier bekdmpften Ansicht vom per se esse keinen klaren
Begriff, und der Vorwurf der ignorantia elenchi, den
Herveus gegen sie erhebt, ist berechtigt. Was man endlich
inbetreff der Akzidenzien mit jener doppelten Unter-
scheidung des possibile zu erweisen suchte, hélt bei einer
griundlichen Priifung auch nicht stand. Sie stiitzen sich
dabei, um Averroes zu bekimpfen, der ein notwendiges
Ausgehen der unvergiinglichen Geschopfe von Gott lehrte,
so zwar, dafl ihnen die Moglichkeit zum Sein, nicht aber
zum Nichtsein zukime, auf das Prinzip, daB alle Potenz
Moglichkeit zu Entgegengesetztem sei, daf also das, was
zu sein moglich ist, auch die Moglichkeit nicht zu sein
hat. Dadurch aber verstricken sie sich selbst in einen
unlosbaren Widerspruch, wenn sie behaupten, daBl der
Himmel moglich sei riicksichtlich eines ihm notwendig
anhaftenden Akzidens. Durch das ,notwendig“ nfmlich
wird ausgedriickt, dall es immer innewohnt, durch das
,2moglich“ aber, dall es einmal auch nicht inhirieren
kénne. In diesem ,einmal“ nun, wo es moglicherweise
nicht innewohnt, soll es dennoch zur selben Zeit, weil
notwendig inhirierend, da sein, so daB} es also hinsichtlich
ein und desselben zu ein und derselben Zeit innewohnen
und nicht innewohnen kann, und so kommt diese Folgerung
auf dasselbe hinaus, was sie mit dem besagten Prinzip
gegen Averroes folgern wollen, daBl nédmlich die unver-
ginglichen Substanzen zugleich sein und nicht sein kénnten.
Absolut sein miiBten sie ja ihrer Notwendigkeit wegen,
nicht sein aber konnten sie zur selben Zeit, da sie nicht,
wie Averroes meint, bloB die Potenz zum Sein hitten,
sondern auch nicht sein konnten. Wollen sie sich also
nicht in diese Schwierigkeit verwickeln, so miissen sie
ihr Prinzip fallen lassen, daf jede Potenz Moglichkeit zu
Entgegengesetztem sei.

Dieser Schwierigkeit kann man nicht etwa durch die
Ausflucht entgehen, dafl die Moglichkeit zum Nichtsein
nur dann ernstlich in Betracht kime, wenn man die
unmogliche Annahme machte, dafl der Zusammenhang des



184 Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung.

Himmels mit seinem Beweger aufgehoben wiirde. Wer
wird aber im Ernste das noch moglich nennen, was es
nur sein kann infolge einer unmoglichen Annahme! Das
gilt vom objektiv Moglichen ebenso wie vom possibile
subiective, und man kann weiterhin mit gutem Grunde
behaupten: wie etwas subjektiv moglich ist mit Bezug
auf eine andere Form (z. B. die Substanz hinsichtlich
eines Akzidens), zu der es aber notwendig hingeordnet
ist wegen der notwendigen Beziehung zu etwas Drittem,
so kann etwas objektiv die Moglichkeit zum Sein haben,
zu dem es aber notwendig determiniert ist, wenn seine
Wirkursache naturnotwendig tétig ist (ita potest diei . . .
quod aliud est possibile obiective respectu actus essendi,
quod tamen non potest non esse, propter hoc quod
agens de mnecessitate determinatur ad agendum), eine
Erwigung, die Averroes fiir seine Meinung betreffs der
unverginglichen Substanzen wohl verwerten kann. Damit
ist aber ein neuer Mangel in der vermeintlichen Ldsung
der Frage bloBgelegt. Vergeblich wirft man ein, dal} die
geschaffene Substanz keine Form aufweise, nach der sie
mit Notwendigkeit sein miilite, dafl also die Sache bei den
Substanzen und Akzidenzien doch nicht gleich liege. Allein
bei Averroes sind die unvergédnglichen Substanzen gemiaf3
ihrer Form in der Art mdoglich, daB sie nur ex hypothesi,
wie sie -selbst ein gleiches bei den Akzidenzien annehmen,
nicht sein konnen, weil er ja dafiir hdlt, daBl ihre Ursache
naturnotwendig wirksam sei.

Nachdem diese etwas verschrobene Ansicht abgetan ist,
geht Herveus selbst mit der ihm eigenen Griindlichkeit
und Schirfe des Denkens, so daB ihn S. Antoninus mit
Recht subtilissimum in logica et philosophia nennt,! an die
Klarstellung der in Frage stehenden Begriffe. Das per
se necesse esse ist nicht positive zu verstehen, dall etwas
selbst Ursache seines Seins sei, sondern negative sive
privative, daBl es notwendig ist und zwar non per aliud,
das etwa dafiir eine Seinsursache darstellen wiirde. In
Betracht kommen hier von den vier bekannten Arten der
Ursache nur die Material- und Formalursache. Die Materie
kann Seinsgrund sein einmal constitutive, als konstitutives
Prinzip der aus Materie und Form zusammengesetzten
Substanz; man spricht dann gemeinhin von einer materia

1 ¢f. Hurter, Nomenclator liter. theol. cath. II$ (Oeniponte 1906) 476.



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltsehopfung, 18D

ex qua; oder die Materie ist fiir etwas Seinsgrund nicht
als Wesenskonstitutiv, sondern als etwas, in dem jenes Ding
erhalten wird, nach Art eines Seinstrigers, so wie es bei
den substanziellen Formen der ¥all ist, dal} sie zwar nicht
~— weil nicht zusammengesetzt —— eine materia ex qua
aufweisen, wohl aber eine materia in qua; wir kOnnen
da die Materie als Seinsprinzip subiective vel sustentative
bezeichnen. Ahnlich kann auch die Form konstitutives
Seinsprinzip fiir ein Ding sein, wie leicht einzusehen ist,
und contentive oder terminative — Herveus entschuldigt
sich wegen der Neuprigung dieser Ausdriicke, die hier
wie manche andere Wendungen wohl oder iibel uniiber-
setzt bleiben miissen — also terminative, wenn sie (die
Form) nicht als Formalursache riicksichtlich des Wesens,
nicht als ein Wesensbestandteil dessen, worauf sie bezogen
wird, sondern nur mit Bezug auf den actus essendi
(Wirklichsein) desselben in Betracht kommt. In diesem
Sinne kann man die Form als Grund des Seins der Materie
fassen, da sie es ist, welche die Materie verwirklicht.l
Zum Ausdruck per se necesse esse 1st noch zu be-
merken, daBl per se nihere Bestimmung zu necesse ist.
Wenn daher gesagt wird, es sei etwas per se necesse esse,
so bedeutet das: es hat seine Notwendigkeit daher, weil
es nicht durch ein anderes ist. Dieses necesse esse nun
und das factum esse sind unvereinbar, weil eine hervor-
gebrachte Substanz Notwendigkeit nicht deshalb haben
kann, weil sie nicht durch ein anderes ist, sondern weil
sie ihr von seiten ihrer Wirkursache zukommt, falls diese
mit Notwendigkeit titig ist. Das per se kann aber auch
zum esse gehOren und besagt, daB ein durch sich und
nicht durch ein anderes Existierendes die Seinsnotwendig-
keit hat. Selbstverstindlich diirfen wir, da wir doch von
gewordenen Dingen sprechen wollen, nicht das per se ens
schlechterdings ins Auge fassen — da wire ja jede Ursache
ausgeschlossen —sondern das ens per se non omnino, das teils
per se, teils es nicht ist oder, was auf dasselbe hinauslauft, das
zum Teil nicht durch ein anderes, zum Teil durch ein
anderes ist. Um nun ndher auf dieses non esse per aliud

! Herveus: ,,quando sc. non est causa formalis, cuius dicitur, quantum
ad essentiam, sed quantum ad actum essendi sc. non constituit eius essentiam,
sed terminat et continet ipsam et sic forma est causa esse materiae.
cf. Sum. theol. 1.q.75.a. 6: ,,Materia secundum hoe acquirit esse in actu,
quod acquirit formam.*



186 Verteidigung der Méglichkeit einer anfangslosen Weltschipfung.

einzugehen, so kann dadurch die Materialursache ausge-
schlossen werden u. zw. die Materialursache nach unserer
fritheren Ubersicht sustentative genommen. Auf diese Art
sind alle subsistierenden Wesen per se und alle unver-
ganglichen Substanzen necesse esse per se (fiir sich
bestehend und notwendig), ob sie nun einfache Formen
sind oder eine Zusammensetzung aus Materie und Form
aufweisen. Diesem necesse esse per se widerstreitet nicht
das Hervorgebrachtsein, denn es kann ja das, was non
per aliud sustentative ist, ganz wohl nach dem friiher
Ausgefiihrten per aliud effective sein. Wird aber durch
per se die causa materialis im konstitutiven Sinne ausge-
schlossen und liegt zugleich Seinsnotwendigkeit vor, was
bei der substantia separata statt hitte, wenn Gott natur-
notwendig handelte, so ist auch hier das esse ab alio
effective nicht etwa undenkbar, weil die Form schlechthin
von dem hervorgebracht werden kann, der bei seinem
Wirken der Materie nicht bedarf, was von Gott gilt, und
weil ja das non esse per aliud sicut per materiam con-
stituentem keineswegs das esse per aliud effective unmog-
lich macht, wie schon vorhin dargetan wurde. Driickt
aber das per se aus, dal von der Form abzusehen ist, so
kann das im terminativen oder konstitutiven Sinne gemeint
sein. Auf die erste Art sind alle unverginglichen Sub-
stanzen, ob einfach oder zusammengesetzt, notwendig unter
der Voraussetzung, daBl Gott mit Naturnotwendigkeit
handelte. Dieses per se oder non per aliud esse kann
sich mit dem per aliud esse effective in ein und dem-
selben Ding zusammenfinden. Ebenso verhilt es sich, wenn
die Formalursache der zweiten Art durch das per se ausge-
schlossen wird, wie wir es von den immateriellen Sub-
stanzen wissen, deren ganzes Wesen in der Form selbst
besteht. Diese Substanzen wiren notwendig, wenn Gott
mit Naturnotwendigkeit tétig wire, ohne daf} jedoch bei
diesem per se (i. e. non per aliud) necesse esse eine Wirk-
ursache unmdoglich wire. Wo aber diese durch das per
se ausgeschlossen wird, da kann freilich das per se necesse
esse dieser Art mnicht hervorgebracht sein, noch irgend-
eine andere Ursache haben, denn auch die inneren Prin-
zipien eines Dinges, Materie und Form, héngen auf gewisse
Weise von der wirkenden Ursache ab.

Damit ist auch sechon die Frage, die Herveus urspring-
lich als quaestio IV seiner Abhandlung angesetzt hatte,



Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschépfung, 187

beantwortet, ndmlich: utrum quod est per se formaliter
necesse esse sit ab alio effective. Je nachdem man das
per se formaliter necesse esse auslegt entweder in der
Weise, daBl der Ausdruck per se formaliter das necesse
esse determiniert oder das esse, ist die Frage zu verneinen
oder zu bejaher. Im ersten Falle bedeutet die fragliche
Wendung, daBl das, was Notwendigkeit seines Seins hat,
diese deshalb besitzt, weil es nicht durch ein anderes
formaliter ist (d. h. nicht durch ein anderes als seine
Formalursache). Aus diesem Grunde kommt nun keinem
gewordenen Dinge das per se formaliter necesse esse zu,
sondern das Gewordene, Hervorgebrachte hingt von der
wirkenden Ursache ab, welche sich entweder frei oder
mit Naturnotwendigkeit betitigt. Im zweiten Falle, wenn
das per se auf das esse bezogen wird, ist der Ausdruck
so zu verstehen: dieses durch sich formaliter existierende
Ding oder dieses nicht durch ein anderes als seine Formal-
ursache bestehende Ding hat Seinsnotwendigkeit. Hier
steht nun nichts im Wege, dall es von einem anderen
hervorgebracht ist, ob unter causa formalis die causa
form. constituens oder terminans zu verstehen ist. Es
kann ja etwas per se i. e. non per aliud sein und zugleich
doch per aliud in verschiedener Beziehung: respectu
diversorum. Damit sind, wenn wir von einer Erdrterung
der quaestio V bezw. IV (utrum de mente Philosophi
fuerit, quod illa quae posuit aeterna et necessario esse,
sint effective ab alio) als zu ferne liegend Abstand nehmen,
die beiden wichtigen Quaestionen, die iber das schwierige
Problem von den notwendigen Dingen handeln, erledigt.
Nur die vielen scharfsinnig herausgefundenen und durch-
gefiihrten Distinktionen haben es Herveus ermdglicht, in
diese Frage Licht und Klarheit zu bringen.!

(Fortsetzung folgt.)

1 Von seiner Darstellungsweise aber sagt tibrigens Jourdain, La philo-
sophie de Saint Thomas d’Aquin, II, Paris 1858, 128, nicht ganz mit
Unrecht: ,,Mais ce qui détruit l'effet de ses meilleures qualités aux yeux
du lecteur le plus intrépide, c’est l'inexprimable sécheresse de sa méthode
et de son style. L’art de la composition déja si effacé chez saint Thomas,
a tout & fait disparu. Une argumentation pesante, des divisions compliquées,
I’abus des termes techniques, ont banni désormais tout ce qui s’adresse
au ccur et & l'imagination, tout ce qui pourrait reposer ’esprit. A travers
ces pages arides, on discerne difficilement les pensées originales et fécondes
qui y ont peut-étre enfouies, et que I'eil fatigué ne conserve pas la force
d’apereevoir,*

Jahrbuch fiir Philosephie etc. XXVI. 13



	Verteidigung der Möglichkeit einer anfanglosen Weltschöpfung

