Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

126 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. P. Jos. Gredt O. S. B.: Elementa philosophiae aristo-
telico-thomisticae. Vol. 1. Logica. Philosophia na-
turalis. Ed. 2. Friburgi, Herder 1909.

Das vorliegende Buch verridt uns eine jener immer seltener werdenden,
tiefangelegten Seelen, die nicht ruhen und nicht rasten, bis sie der Ldsung
einer Frage auf den Grund gekommen. Im bescheidenen Titel des Werkes:
Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae 148t der hochw. Verfasser,
P. Jos. Gredt O. 8. B., Professor der Philosophie am Anselmianum in Rom,
die eigene Arbeit iiber der Arbeit der beiden groBen Philosophen der Vor-
zeit vergessen. Er will nur nachdenken, was Aristoteles und Thomas ihm
vorgedacht haben. Diese Bescheidenheit hat dem Bueh den Vorwurf der
»Repristination® eingetragen. Die ungeheure geistige Arbeit, die in diesen
Elementen steckt, wird mit diesem zweideutigen Ausdruck ebenso kiihl als
ungerecht beiseite geschoben. Das Resultat einer jahrzehntelangen, auf-
reibenden Spekulation, das uns hier in der denkbar knappsten Form geboten
wird, suchte man auf diese Weise einfach vom Biichertisch wegzublasen.
Aber dieses Buch 148t sich nicht auf diese Art abweisen. Sein Irhalt
wiegt zu schwer. Es wird studiert und noch mehr studiert werden und
vielen Klarheit bringen. Man muf dann allerdings bei der Beurteilung
des Buches auch Sinn fiir die alten, philosophischen Klassiker mitbringen.
Sonst schligt man eben das Buch auf, durchblittert schnell den Index,
findet da die alten Fragen und alten Losungen verzeichnet und legt
es dann als ,veraltet® beiseite, Wer aber mit den Fragen und Ant-
worten der Alten in etwa vertraut ist und dann die Fragen und die Ant-
worten des V., verfolgt, wird staunen iiber die Selbstindigkeit, mit der
P. Gredt die schwierigsten Probleme lost. Und in diesen Losungen sind
im Grunde genommen auch die Losungen der Zeitfragen enthalten. Jede
Seite des Buches zeigt aufs neue, wie die scholastische Wahrheit sich in
ihrer ganzen Liebenswiirdigkeit denen offenbart, die sie mit Liebe studieren.

Die Quellenangaben zu den einzelnen Abschnitten enthalten nur die
Namen der allerbesten Thomas- und Aristoteleskenner. Schon diese feine
Auswahl 148t vom Buch etwas Klassisches erwarten.

P. Gredt kennt denn auch Aristoteles sehr gut, den hl. Thomas aus-
gezeichnet. Die dem Text beigegebenen Belegstellen beweisen dies schon.
Die Verwertung dieser Stellen im Text zeigen dies noch klarer. Den
klarsten Beweis dafiir aber erbringt die souverine Art, mit der der V. —
ohne Riicksicht auf die gangbaren scholastischen Handbiicher — die Kin-
teilung und Reihenfolge der philosophischen Disziplinen begriindet und
durchfithrt. Indem er damit die alte Philosophie in ihrer alten Reinheit
vorlegen will, bietet er uns etwas ganz Neues. Die Naturphilosophie
nimmt in diesem Lehrbuch wieder die erste Stelle unmittelbar nach der
Logik ein. So ging schon Aristoteles vor. Diese Methode ist einzig natur-
gemidB, — Die ,Kriteriologie“ wird aus der Logik hinausgewiesen. Denn
der Gegenstand der Logik ist das Gedankending. Das Objekt der , Krite-
riologie“ ist kein Gedankending. Also gehort sie nicht in die Logik, Mit
diesem schlichten Syllogismus ist die ganze Aufriumungsarbeit getan. Sie
geniigt. Viele Worte konnten die Sache nur verdunkeln.



Literarische Besprechungen, 127

Bevor wir nun auf einzelne Punkte der Logik und Naturphilosophie
(der beiden Teile des 1. Bandes, der uns zur Rezension vorliegt) nidher
eingehen, mochten wir uns ein paar Bemerkungen gestatten, die die An-
ordnungen des Stoffes betreffen. Diese Bemerkungen sollen keinen Tadel
des Buches darstellen. Sie wollen bloB Anregungen sein.

Die Verbannung der ,Kriteriologie“ aus dem Gebiete der Logik ist
vom wissenschaftlichen und didaktischen Gesichtspunkte aus leb-
haft zu begriiBen. Vom rein wissenschaftlichen Standpunkte aus ist
es ebenfalls ganz richtig, die ,Kriteriologie“ der Metaphysik ein- und
unterzuordnen, da die Verteidigung der Prinzipien Sache der Metaphysik
ist. Ob aber die Behandlung und Verteidigung der Grundlagen der Philo-
sophie so als eine Art Anhingsel der Metaphysik sich aus didaktischen
Griinden auch heutzutage noch rechtfertigen lasse, mochten wir stark
bezweifeln. Fiir frithere Zeiten, in denen die Prinzipien der Philosophie
nur von einzelnen angefochten wurden, lag dieses Vorgehen auf der Hand.
Seit Cartesius aber versteift sich die ganze neuere Philosophie auf ihre
» Yoraussetzungslosigkeit.“ Dieser verdnderten Sachlage kann u. E. nur
dadurch geniigend Rechnung getragen werden, daB die Verteidigung der
Prinzipien der Metaphysik vorweggenommen und allen philosophischen Real-
disziplinen vorangestellt wird. Diese Apologie der Fundamente der Philo-
sophie wiirde gar keinen groBen metaphysischen wissenschaftlichen Apparat
voraussetzen. Die Fundamente werden klargelegt, der Skeptizismus widerlegt,
der aristotelische Realismus verteidigt, die Zuverldssigkeit der Erkenntnis-
vermégen dargetan und das Kriterium der Wahrheit und Gewilheit be-
stimmt. In diesen fiinf Punkten ist die ganze Aufgabe angegeben. Der
5. Punkt 146t sich ganz kurz und ganz einfach lésen, wenn nur der Aus-
druck ,Kriterium® im urspriinglichen Sinne gefaBit und in dieser Ein-
deutigkeit beibehalten wird.

Die Einteilung der Logik in Logica formalis und Logica materialis
ist auf den ersten Blick sehr bestechend. Der V. sucht diese Einteilung
folgendermaBen zu begriinden. In der dritten Denkoperation wird diese
Einteilung von allen zugegeben. Nun ist aber die erste und die zweite
Denkoperation wesentlich auf die dritte hingeordnet. -Also gilt die Ein-
teilung auch von ihnen und mithin von der ganzen Logik.

Weiter scheint sich die Einteilung aus dem Gegenstand der Logik
als dem ens rationis cum fundamento in re zu ergeben.

Die logische Behandlung der Priddikamente gewinnt dadurch als
mate rieller Teil der ersten Denkoperation eine ganz eigene Stellung.

Wir sehen nur nicht ein, weshalb der V. in der materiellen Logik
fiir die zweite Denkoperation nichts fibrig hat. Weshalb fiillt er diese
Liicke nicht durch die Betrachtung der logischen Wahrheit in Beziehung
auf ihr Fundament aus? Oder gehort diese Betrachtung vielleicht in die
Metaphysik hinein? Dann aber fillt die ganze Begriindung seiner Ein-
teilung zusammen.

Auf jeden Fall geben wir der Einteilung des V. in praktischer Hin-
sicht vor allen iibrigen gangbaren Einteilungen den Vorzug.

Die Einstellung der Naturphilosophie zwischen Logik und Metaphysik
bedeutet entschieden einen tiichtigen Schritt vorwirts. Unser Ideal einer
Naturphilosophie ist aber auch durch P. Gredt — so dankbar wir ihm
auch fiir das Gebotene sind — noch nicht ganz verwirklicht. Wir finden
in seiner Naturphilosophie zun viel Metaphysik — und doch wieder zu
wenig, zu wenig Natarphilosophie, und doch wieder — zu viel. Die vielen
metaphysichen Punkte nimlich, die in diesen naturphilosophischen Unter-
suchungen sich iiberall aufdringen, legen die Frage allzu nahe, ob denn



128 Literarische Besprechungen.

bei einer solchen Behandlung der Naturphilosophie die Ontologie nicht
notwendig vorausgeschickt werden miite. Bei der Erorterung moderner
naturwissenschaftlicher Theorien, z. B. der Kant-Laplaceschen Hypothese
dagegen wird die alte Metaphysik mit ihrer goldenen Terminologie etwas
zu wenig in Anwendung gebracht, Es hétten noch viel mehr Resultate
der modernen Naturwissenschaft herangezogen werden diirfen. Und doch
mochte man im Interesse der Einheitlichkeit des Buches wiinschen, die
eine oder andere der angezogenen neueren Fragen wiren weggefallen, Das
Alte und Neue erscheinen zwar in dieser Darstellung nicht gerade als
feindliche Briider, aber man kann sich doch des Eindruckes nicht erwehren,
dall sie sich nicht ganz verstehen. Ein vollstindig gelungener Ausgleich
der alten mit der neuen Naturphilosophie kann nur durch eine vollstindige
Uberwindung des neuen Stoffes durch die alten Prinzipien geschehen. In
der Anordnung des Stoffes mulBl allerdings Aristoteles maBgebend bleiben.
Allein der Unterban der Doktrin soll erweitert werden durch systematische
Aufnahme aller verwertbaren KElemente aus der neuen Naturwissenschaft.
Der Auf- und Ausbau aber geschieht durch eine bis in die letzten Ver-
zweigungen hinein konsequent durchgefiibrte Anwendung des physischen
Akt- und Potenzbegriffes. Dadurch wird die mathematische Auffassungs-
weise und die aus dieser Auffassung sich ergebende einseitige Ausdrucks-
weise der modernen Naturwissenschaft ergénzt, die Physik selbst gefestigt,
dem Sinnesidealismus und allen monistischen Tendenzen, die sich auf den
Boden der Naturwissenschaft stellen, die vermeintliche naturwissenschaft-
liche Grundlage griindlich entzogen und — last but not least — der Geist
des Studenten auf die Metaphysik vorbereitet.

Zu einzelnen Punkten des Buches moichten wir noch folgendes
bemerken:

Die stattliche Reihe seiner durchweg klaren und prézisen Begriffs-
bestimmungen wird vom V. durch das wichtige Begriffspaar conceptus for-
malis und conceptus objectivus erdffnet. (pg. 10, n, 7.) Dem econceptus
formalis ist in Klammern der Ausdruck ,subjectivum® beigefiigt. Man
mag aber das elementum formale des Begriffes als quod oder als quo oder
als in quo nehmen, immer muB es objektiv gefaBt werden. Offenbar soll
zwar das subjectivum hier bloB besagen quod est in subjecto und nicht
quod est a subjecto, allein im Interesse einer scharfen Auseinanderhaltung
der thomistischen und kantschen Ausdrucksweise wire dieses eingeklammerte
subjectivum wohl besser weggeblieben.

Die Folgerung, physisch genommen, hilt P. Gredt (pg. 60. n. 52) fiir
einen einfachen Denkakt, Damit scheint aber die Folgerung als Denk-
bewegung aufgehoben zu sein. So richtig es ist, daB wir den SchluBsatz
und die Prdmissen durch einen einzigen, einfachen Denkakt erkennen,
vorausgesetzt, daBl wir im Denken beim SchluBisatz angelangt
sind, ebenso einleuchtend ist, daB eine Bewegung zum SchluBsatze hin,
worin doch das Wesen der Folgerung besteht, ohne einen doppelten Denkakt
gar nicht gedacht werden kann.

Ein Glanzpunkt des Buches ist der Paragraph: ,de actione et pas-
sione earumque habitudine ad motum® (pg. 253). Die Frage ist eine der
schwersten in der ganzen Philosophie. Zunichst zerlegt der V. die Frage
in ihre Teile. Schon hier verbinden sich Klarheit und Tiefe in erstaun-
licher Weise. Sodann beweist er den realen Unterschied zwischen actio
und motus, zwischen actio und passio und zwischen motus und passio.
Die Beweise sind kurz, einfach und scharf, In sechs Scholien werden noch
weitere tiefsinnige Erklarungen gegeben, Endlich wird die Stellung, die
Arisloteles und der hl. Thomas in der Frage eingenommen, interessant



Literarische Besprechungen., 129

<charakterisiert. Der V. hat dieser scheinbar recht subtilen Frage wohl
deBhalb eine so groBie Sorgfalt zugewendet, weil seine langjihrigen Speku-
lationen ihn iiberzeugt haben, daf eine griindliche Losung dieser Frage
fiir eine ganze Reihe anderer spekulativer Fragen von entscheidender Be-
deutung ist. Seine Losung ist auch sehr bedeutungsvoll fiir eine griind-
liche, prinzipielle Auseinandersetzung der scholastischen Naturphilosophie
mit der modernen Naturwissenschaft.

Die Art und Weise, wie unser Verstand hier auf Erden die Existenz
geiner selbst, des Erkenntnisaktes und der Erkenntnisform wahrnimmt,
erklirt der Verf. so: intelloctus suum actum, huius terminum et principium
non cognoscit, nisi quatenus in obiecto suo formali continentur. Quidquid
enim est extra obiectum formale, non cognoscitur, nisi per obiectum for-
male; atqui ommnia ista in obiecto formali continentur conotative, ita ut
simplici reflexione seu advertentia cognosci possint; conceptus enim directe
repraesentativus quidditatis materialis (species expressa) corepraesentat
se ot actum, cuius est terminus . . . (pg. 448). In dieser Erklarung will
uns der Ausdruck ,corepraesentat®, den wir oben unterstrichen haben und
auf den die ganze Erkldrung hinauslduft, nicht recht einleuchten. Muf
denn wirklich die species expressa, um in ihrer Existenz dem Verstande
gegenwirtig zu sein, sich selbst mitvorstellen? Und da in der species
-expressa nur das vorgestellt wird, was in ihr ausgedriickt ist, mufl die
species expressa sich selbst mit ausdriicken? Und der Erkenntnisakt muf
auch mit ausgedriickt werden. Ist das notwendig? Ist das moglich? Ist
der Erkenntnisakt nicht durch sich selbst unmittelbar dem Erkennenden
gegenwirtig? Wiirde man nicht besser tun, den Erkenntnisakt in den .
Mittelpunkt dieser reflexiven Intuition zu stellen und das conotative nicht
bloB auf das Prinzip, sondern auech auf den Terminus zu beziehen?

Die sinnliche Wahrnehmung des konkreten Individuums scheint der
Verf. (pgg. 458 u. 54) auschlieBlich der schematisierenden Phantasie zuzu-
schreiben, Nach dem hl. Thomas aber gehdrt die intentio individui con-
creti zu den intentiones insensatae. Also kann — wenigstens nach dem
hl, Thomas — ein individuelles Schema nur unter dem EinfluB der vis
aestimativa zustande kommen.

Zum Schlusse verbinden wir mit einer aufrichtigen Gratulation an
den hochw. Verfasser auch eine herzliche Gratulation an die Philosophie-
studenten des Collegium Anselmianum, fiir die das Buch in erster Linie
geschrieben ist. Das Buch ist schwer. Bei allen, denen das Buch zum
Studium in die Hand gelegt wird, muB eine ungew6hnliche Zucht des
Denkens vorausgesetzt werden.

Rom, Collegium Angelicum. P. Antonius Rohner O. P.

2. Prof. Dr. Joseph Pohle: Die Sternenwelten und ihre
Bewohner. 6. Aufl. C6ln, Bachem 1Y10.

Schon in sechster (vollstéindig umgearbeiteter) Auflage kann Dr. Pohle
seine ,Sternenwelten® dem deutschen gebildeten Lehrer darbieten. Der
ungeahnte Erfolg des Buches ist der beste Beweis fiir die Notwendigkeit
gut geschriebener Biicher naturwissenschaftlichen Inhaltes, Das. kath.
Volk hungert geradezu nach solchen Schriften, Es will im alten Glauben
bleiben und doch auch mit den Fortschritten der modernen Naturforschung
vertraut gemacht werden; es mochte gediegene Darstellungen aus den
verschiedenen Zweigen der Naturwissenschaften lesen, ohne auf Schritt und
Tritt Ausfillen gegen unseren heiligen Glauben begegnen zu miissen.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVI. 9



130 Literarische Besprechungen.

Speziell fiir unsere Zeit sind solche Biicher awch noch aus einem
anderen Grunde notwendig geworden, Die Phrase vom »inneren Erlebnis“
hat unsere gelehrten und ungelehrten Schriftsteller derart in ihren Bann
gezogen, dafl der Biichermarkt in gefahrdrohender Weise von Erzeugnissen
iiberschwemmt wird, die das Innere des Menschen zerfasern und den ohnehin
schon nervosen Menschen nur noch nervoser machen. In dieser Beziehung
kann man naturwissenschaftliche Abhandlungen eine wahre Wohltat nennen,
besonders wenn sich darin mit griindlicher Sachkenntnis eine schione, klare,
ansprechende Darstellungsweise verbindet, und wenn der Verfasser ver-
wickelte Fragen in ihre Teile aufzulosen und schwierige Partien in gemein-
vorstdndlicher Fassung darzulegen versteht.

In der Beherrschung des Stoffes und in der Kunst der Darstellung
ist Dr. Pohle Meister. Die Meisterschaft aber, womit er sein Werk hochst.
interessant zu gestalten und auch den Nichtfachmann ganz unauffillig in
die groBen Wunder des Sternenhimmels einzufiihren weil}, ist seine Methode,
ndie Forschungsergebnisse und Anschauungen der modernen Astronomie an
die Hypothese von Astralgeschipfen wie eine Art von Staffage anzulehnen®.

Was jedoch methodisch als Stidrke des Buches erscheint, stellt.
inhaltlich die Schwache desselben dar. Und dieser Schwiche des vor-
liegenden Werkes méochte sich unsere Kritik besonders zuwenden. Die schon
angezogenen Vorziige erkennen wir dabei voll und ganz an. Nach dieser
Seite hat das Buch ein so einstimmiges Lob gefunden, derart alle Wiinsche
und Erwartungen erfiillt, ja tibertroffen, dafi wir von weiteren Empfehlungen
glauben hier absehen zu diirfen. Die Zahl der Auflagen ist seine beste
Empfehlung.

Der Beweis, den das Buch fiir die Theorie der Sternenbewohner ent-
hélt, 1aBt sich auf folgenden Syllogismus zusammendréngen: Alle Him-
melskdrper waren, sind oder werden bewohnbar sein. Nun
mufBl aber das Bewohnbare auch bewohnt sein., Also gab es,
gibt es oder wird es Sternenbewohner geben,

Den n#heren Untersuchungen zum Ober- und Untersatz dieser Fol-
gerung schickt der Verf. einen ,Autorititsbeweis® voraus, um so gleich
anfangs den Leser fiir die Annahme einer Belebtheit des Universums giinstig:
zu stimmen. .

Als Kronzeugen fiir seine These zitiert er die Indier, die Agypter,
Chaldéer, Baktrer, Meder, Perser, Kelten, Griechen und Romer aus dem
Altertum. Die Lehre von der Seelenwanderung aber — um die handelt es
sich dabei — muf als Produkt eines Phantasiespieles erkldrt werden
und wurde auch stets dafiir gehalten. Der Wahrheitskern ist die Unsterb-
lichkeit der Seele und die Vergeltung nach dem Tode, alles weitere Zutat
der Phantasie. Auch Celsus, der Religionsspétter und Christushasser, der
seine Phantasie bekanntlich gar nicht zu beherrschen wulite, wird ge-
nannt. Giordano Brumo, der in der Geschichte der Philosophie als aus-
schweifender Phantast bekannt ist, nimmt in dieser (Geschichte einen
ungebiibrlich breiten Raum ein. Fiir Thomas Campanella, der auch keine-
Kraft besall, den wilden Rossen seiner Phantasie die Ziigel umzuwerfen,
wird nebenbei noch eine Lanze gebrochen, und ein Stein auf jene ,iiberaus
befangene traurige Zeit“ geworfen. Auch Kopernikus wird angefiihrt, kann
aber nur als indirekter Zeuge namhaft gemacht werden. Galilei und
Keppler werden ihre diesbeziiglichen Ansichten selber kaum hoher als einen
yastronomischen Traum® eingeschatzt haben. Wenn der Verf. beziiglich
der neueren und neuesten Ausbreitung der Lehre von der, Belebtheit der
Sternenwelten glaubt den allgemeinen Satz aufstellen zu diirfen, ,daB
dieselbe sich in demselbe MafBe behauptete und verbreitete, als das wahre



Literarische Besprechungen. 131

Weltsystem selbst sich Anhénger erwarb® (8. 50), so sehen wir darin nicht
nur eine starke Ubertreibung, sondern auch eine ungehérige Verquickung
zweier durchaus nicht zusammengehoriger Dinge: des kopernikanischen
Weltsystems und der Belebtheit des Alls. Der Grund dafiir, daB so viele
Astronomen fiir die Bewohntheit der auBerirdischen Welten sprechen, braucht
weder in einer besonderen Einsicht derselben, noeh in einer besonderen
Leidenschaft gesucht zu werden. Die Phantasie reicht als subjektiver
Erklarungsgrund vollstindig aus, wihrend objektiv eine gewisse Ahnlich-
keit Veranlassung dazu geben kann, Similitudo rei est causa omnis falsi-
tatis in intellectu, sagten die alten Scholastiker, Die groBe Liicke, die
der , Autorititsbeweis® in den christlichen Jahrhunderten aufweist, wird
durch den Hinweis auf den Gegensatz zwischen ptoleméischer und koper-
nikanischer Weltanschauung nicht geniigend erklirt. Diese Liicke hitte
den Verf. zu tieferem Nachsinnen bestimmen konnen. Der lebendige
Glaube jener Jahrhunderte wulite die Phantasie zu ziigeln und prigte
den Wirklichkeitssinn jener Zeit viel schiarfer aus, als dies heutzutage
der Fall ist.

Den ,theoretischen Folgerungen, die der Verf. aus seiner ,Geschichte
der Mehrheit bewohnter Welten“ zieht, stellt er als Motto die Worte des
hl. Thomas voran: ,Quod ab omnibus communiter dicitur, impossibile est
totaliter esse falsum,“ Man traut den Augen kaum, diese Worte an dieser
Stelle zu finden. Selbst wenn man mit dem Verf. die Vertreter seiner
These fiir die ,erleuchtetsten und scharfsinnigsten Vertreter des Menschen-
geschlechtes” hilt, darf mandoch in dieser Sache nicht von einem ,ab omnibus
communiter dicitur“ sprechen. Auch der Irrtum kann ibrigens recht weit-
verbreitet und recht langlebig sein, besonders wenn er auf Grund einer
vermeintlichen Ahnlichkeit in der ungeziigelten Phantasie wurzelt.

Endlich darf der Satz: ,Die Geschichte ist eine groBfe Lehrmeisterin
der Wahrheit“, mit dem der Verf, (S. 83) auf den , Autoritdtsbeweis® iiber-
leitet, nicht unbeanstandet bleiben. Denn der Geschichte einer Phan-
tasterei diirfen wir das Adelspriddikat, das der wirklichen Geschichte
zukommt, nicht beilegen.

Was nun den Obersatz des oben formulierten Syllogismus beziiglich
der Bewohnbarkeit des Kosmos betrifft, méchten wir an den Verf. zu-
nidchst eine Frage stellen, Hilt er den Satz: Die Sterne sind bewohnbar
fir eine ausgemachte Sache oder nur fiir wahrscheinlich? Diese Frage
dringt sich uns auf, weil der Verf. im 3., 4., 5., 6., 7., 8. und 9. Kapitel,
um die es sich jetzt bandelt, die Bewohnbarkeit und Bewohntheit
nicht so scharf auseinanderbilt, wie unser Syllogismus es tut. Fiir den
ersten Teil der Alternative scheint indessen das folgende allgemeine Urteil
zu sprechen: ,dafl fiir jeden Weltkdrper ohne Ausnahme in der Reihen-
folge dieses Entwicklungsganges irgend einmal eine Periode der Bewohn-
barkeit eintreten mu8, liegt wohl auf der Hand; denn es kann beim Durch-
laufen einer so grofen Wiarme, Licht- und Stoffskala mit allen zugehorigen
Nuancen des Chemismus kaum an dem Eintritte derjenigen Bedingungen
fehlen, unter welchem faktisch auf unserem Erdglobus Leben in (!) sich
entwickelt hat und teilweise noch immer entwickelt.“ (S. 298—94). Oder
sollen vielleicht das ,wohl® und das ,kaum® der mit so groBer Zuversicht
ausgesprochenen GewiBheit wiederum die Spitze abbrechen? Wie dem
auch sei, bisher ist weder die GewiBlheit der Bewohnbarkeit der
Sterne bewiesen, noch auch die Wahrscheinlichkeit derselben
hinreichend begriindet.

Um von Gewilheit sprechen zu konnen, miiite in erster Linie das
kopernikanische Weltsystem , bezw. die Einheit und Gleichartigkeit des

9*



132 Literarische Besprechungen.

Weltstoffes gegen jeden verniinftigen Zweifel sichergestellt sein. Der Verf.
wird dies sicher zugeben. Er tritt auch dafiir ein, daf die kopernikanische
Weltanschauung nicht bloB wahr, sondern auch gewiB sei. ,Die Spektral-
analyse hat die vollste Gleichheit zwischen Fixsterne und Sonne auf das
unzweideutigste dargetan.“ (8. 13). Solange es aber der Wissenschaft
noch nicht gelungen ist, die Resultate der Spektralanalyse — und das
gleiche gilt von der Astralphotographie — so auf ihre Objekte als Ursache
zurlickzufiihren, daB alle Medien ausgeschlossen erscheinen, gestatte man
uns, die Folgerung vorliufig nur als sehr gut begriindete Hypothese
anzusehen,

Zweitens miifite, damit von GewiBheit die Rede sein konnte, der
strikte Beweis erbracht werden, dal die astralen Stoffverbindungen in jenen
bestimmten physikalischen und chemischen Verhfltnissen auftreten,
die die Voraussetzung der Lebensfihigkeit des Stoffes bilden. Bis jetzt ist
aber kaum ein Schein der Ahnlichkeit und damit der Wahrscheinlichkeit
dafiir erbracht worden.

Und selbst wenn — drittens — das einmal gelingen sollte, wire
beziiglich der Bewohnbarkeit bezw. Lebensfahigkeit der Astralmaterie noch
gar nichts bewiesen. Was ist denn das Lebensfihige? Durch Angabe der
physikalischen und chemischen Bedingungen samt allen zugehorigen Pro-
portionen ist dieser Begriff nicht erschopft. Es tritt, wie schon der Aus-
druck besagt, noch eine Beziehung zum Leben hinzu. Diese Beziehung
liegt schon im Lebensfihigen., Wer das Lebensfihige oder die Mdglichkeit
des Lebens mit den mechanischen Vorbedingungen des Lebens verwechselt,
steckt, ohne es zu bemerken, im Materialismus. Wenn wir also das ganz
richtige Prinzip: von Ahunlichem gilt Ahnliches, in unserem Falle anwenden
wollen, miissen wir in die Analogie auch das genannte dritte Moment ein-
beziehen. Wie ist das aber moglich? Wer mithin auch nur iiber die
Mboglichkeit der Belebtheit, geschweige liber die Moglichkeit menschendhn-
licher Bewohner der Sterne etwas aussagen will, mull entweder allen Tat-
sachen zum Trotz das Leben auf die Materie einschrinken oder aber eine
grofBe Fertigkeit im Uberspringen logischer Abgriinde besitzen. Wo immer
hier auf Erden ILeben gegeben ist, sind auch bestimmte materielle Vor-
bedingungen vorbanden, aber nicht umgekehrt. Also wenn auch
zugegeben wird, daB auf andern Himmelskdrpern &hnliche mechanische
Vorbedingungen und Vorgédnge sich zeigen, ist der SchluB8 auf Leben und
Lebensfihigkeit unstatthaft.

Will vielleicht der Verf. unsere Bedenken durch den Hinweis auf die
,Marskanile“ piederschlagen? Den ,Marskanilen® wird es noch ergehen
wie dem Hickelschen Bathybius und den Hahnschen ,Organismen®, Wir
wetten darauf,

Wiihrend der Monismus mit dem Beweise des oben formulierten
Untersatzes: Das Bewohnbare mull auch bewohnt sein, schnell fertig ist,
(die Moglichkeit des Lebens fillt ihm naturwissenschaftlich mit der Wirk-
lichkeit zusammen, da die materiellen Vorbedingungen nach ihm die zu-
reichende Ursache fiir die Lebenserscheinungen enthalten (8. 462), sucht
Dr. Pohle auf metaphysischen Umwegen zum Ziele zu gelangen.

yWeder der rein naturwissenschaftliche noch der blo8 philosophische
Standpunkt darf zur Entscheidung unserer Frage ausschlieBlich maBgebend
sein, sondern beide miissen durch eine angemessene Verabredung ver-
schmolzen werden in der Weise, daBl die Naturwissenschaften die empirische
Basis legen, auf welcher die Philosophie ihre Schliisse baut. Die Schluf-
folgerung selbst ist demzufolge weder eine ausschlieBlich naturwissenschaftliche



Literarische Besprechungen. 133

noch eine bloB philosophische, sondern gemischt wie der Syllogismus, aus
dem sie erflieft.“ (S. 60—64.)

DaBl die empirische Basis im Obersatz vom logischen Gesichtspunkt
aus mehr als wackelig ist, glauben wir gezeigt zu haben. Die Meta-
physik aber, aus der der Verf. den Untersatz folgert, ist noch viel
schwicher.

Die erste Schwéche offenbart sich gleich anfangs in der Fest-
stellung des Fragepunktes. Der Verf., unterscheidet da zwischen dem
metaphysischen, physischen und moralischen Miissen. Wie das irdische,
so lasse sich auch auBerirdisches Leben als Tatsache weder aus einer
metaphysischen noch physischen Notwendigkeit begreifen. Es bleibe also
nur die moralische Notwendigkeit iibrig, das heiit, es miisse gezeigt werden,
daf eine freie Intelligenz, sozusagen unter dem Drucke eines moralischen
Sollens, iiberall dort Organismen ins Leben rufe, wo sich gilinstige Be-
dingungen zur Entfaltung und Erhaltung derselben darbieten. Die Griinde,
die dieses moralische Sollen begreiflich machen, nennt der Verf. Kongruenz-
griinde. Diese erzeugen nur Wahrscheinlichkeit. (S. 4656—67.) Fiir dieses
sein Vorgehen sucht der Verf. Deckung hinter den ,schonen Vernunft-
betrachtungen der Scholastiker iiber die Existenz und Anzahl von reinen
Geistern (Engeln), tiber die Vollkommenheit des Universums usw.“ (8. 466.)

Dagegen mochten wir ein Zweifaches bemerken. Fiirs erste scheint
dem Verf. entgangen zu sein, daf Notwendigkeit und Gewilfiheit
korrelative Begriffe sind, daB somit jede Notwendigkeit in der Sache eine
ibr entsprechende GewiBlheit erzeugt. GewiBheit aber und Wahrscheinlich-
keit schlieBen sich gegenseitic aus. Wir verstehen also nicht, wie seine
auf moralische Notwendigkeit gegriindete Beweisfiihrung nur Wahrschein-
lichkeit erzeugen soll.

Zweitens haben die grofien Scholastiker im Anschluff an den hl. Thomas
die Konvenienz der durch den Glauben verbiirgten Existensz
der reinen Geister bewiesen, nicht die Existenz als solche. Der positive
Wille Gottes, der ihnen durch die Offenbarung bekannt war, bildete das
reale Fundament des Beweises. Ohne dieses reale Fundament hitte der
realistisch gerichtete Scholastiker das ganze Beweisgeschift als unniitze
Zeitvergeudung angesehen oder gar als nominalistische Wortmacherei ver-
urteilt.

Das metaphysisch-teleologische Argument aus dem hochsten Weltzweck
leidet u. E. an drei Schwéchen. -

1. Es kommt mit dem héchsten Weltzweck selbst in Kon-
flikt. Der hiochste Weltzweck darf nidmlich nicht so gefallt werden, als
wiirde Gott durch die Ehre und Verherrlichung, die ihm von den Geschopfen
zuteil wird, etwas gewinnen. ,Non ita (sc. Deus est finis rerum) quod
aliquid ei a rebus acquiratur, sed hoc solo modo, quia ipse rebus acquiritur®
(S. e. Gent. 1. IIL, c. 18). Nun kénnte aber der oberste Weltzweck auf
die gottliche Freiheit in Bezug auf die Auswahl der Mittel nur unter der
Voraussetzung einen moralischen Druck ausiiben, da Gott durch die Ver-
wirklichung des Weltzweckes etwas gewinnen wiirde. Ferner hat das Be-
miihen des Verf,, der objektiven Verherrlichung Gottes den selbstédndigen
Charakter einer wahren, eigentlichen Gottesverherrlichung zu nehmen, nur
unter der Voraussetzung einen Sinn, dafl aus dieser Art der Verherrlichung
fiir Gott ein zu geringfiigiger Zuwachs entspringen wiirde. Die Wahrheit,
dal jedes Ding nur darum Gott verherrlicht und verherrlichen kann,
weil Gott sich in ihm verherrlicht, und nur in so weit Gott verherrlicht,
als Gott sich in ihm verherrlicht, wirft allein schon das ganze erste
Argument iiber den Haufen,



134 Literarische Besprechungen.

2. Das Argument verkennt die Stellung des Geschépfes
zum Schopfer. Die Scholastik hat folgende drei Fundamentalsitze
beziiglich des Geschopfes aufgestellt: omne quod est et quomodocunque
est, a Deo est; — verum ontologicum dicit essentialem et primarium ordi-
nem ad intellectum divinum, ad intellectum creatum vero ordinem secun-
darium et per accidens; — bonum ontologicum dicit essentialem et primarium
ordinem cum voluntate divina, cum voluntate vero creata secundarium et
per accidens. In diesen drei Sdtzen kommt das zum Ausdruck, was man
Lobeshymnus des Geschopfes auf den Schopfer nennt. Dem Verf. dagegen
scheint ,die mit Verstand und Vernunft begabte Kreatur ein notwendiges
Mittelglied, durch welches die vernunftlose Schopfung erst mit einbezogen
werden kann in die brausenden Lobrufe, welche die Welt der Geister
unaufhorlich ihrem Schépfer darzubringen verpflichtet ist.“ (S. 474.)

8. Das Argument verkennt die Stellung des Menschen
zur Schopfung. Da nach dem Verf. ,der rein materiellen Welt ihr
unmittelbares und néchstes Ziel im erkennenden Geiste und erst mittelbar
und zuletzt in Gott gesteckt® (5. 474) ist, sagt er auch ganz konsequent:
,Ohne den Menschen wire die Erde, was eine Uhr ohne Zeiger.“ (S. 499).
Der Mensch bringt also den Zeiger an das Uhrwerk Gottes. Der Zeiger,
der am Uhrwerk Gottes auf Gott hinzeigt, ist aber das allerwichtigste an
dieser Uhr. Der Mensch bringt also das Wichtigste in die Schépfung
hinein. Selbstverstindlich fiihrt diese Anschauung, wenn sie folgerichtig
weiter gedacht wird, mitten in den Kantianismuos hinein. Wir miissen also
die objektive Verherrlichung Gottes durch die Geschiépfe in ihrer ganzen
Selbstindigkeit, Eigenart und GréBe festhalten. Sonst kommen wir auf
Abwege oder verwickeln uns in Widerspriiche. Und so wenig Gott durch
die Verherrlichung etwas gewinnt, ebenso wenig gewinnt die vernunftlose
Schopfung dadurch etwas, daB sie in die gloria formalis des Menschen ein-
bezogen wird. Der einzige Gewinner ist der Mensch.

Das zweite Argument aus der Vollkommenheit des Universums ist auf
ein MiBverstindnis aufgebaut, das seinen Grund im Mangel einer Unter-
scheidung zwischen finis prmclpahs und finis secundarius oder finis cui hat.
Wire der Mensch finis principalis der materiellen Schopfung, dann wire
die Schopfung vom Menschen abhédngig und dann hitte der Beweis Hand
und FufBl. Nun ist aber der Mensch nur finis cui, mit anderen Worten
die Schopfung ist, soweit sie iiberhaupt auf den Menschen bezogen wird,
ausschlieBlich zu seinem Nutzen da, héngt also nicht vom Menschen ab.
Also kann von einer Unvollkommenheit der Himmelskérper ohne geistige
Bewohner keine Rede sein.

Beziiglich des dritten Argumentes aus der Allmacht und Weisheit
Gottes diirfte es dem Verf. wohl schwer fallen, den Vorwurf einer illatio
a posse ad esse zu entkriften. Der Sylloglsmus lautet ungeféhr so: Nach
dem gegenwirtigen Weltplane Gottes will Gott offenbar eine mdglichst
reiche Mannigfaltigkeit von Wesen, Spezies etec. zur Entfaltung bringen.
Nun aber ist auf Erden nur ein uuendlich kleiner Bruchteil moglicher
Organisationen verwirklicht, Mithin miissen andere Planeten die Triger
von anderen organischen Lebensformen sein. Der Terminus medius in dieser
SchluBfolgerung — alle moglichen organischen Lebensformen — wird ent-
weder in beiden S&tzen im Sinne einer realen Moglichkeit oder in beiden
Sitzen im Sinne einer logischen Moglichkeit oder in einem Satze im Sinne
der logischen und im anderen Satze im Sinne der realen Moglichkeit ge-
nommen, Im dritten Falle hitten wir die quaternio terminorum. Im
zweiten Fille ligo die illatio a posse ad esse vor. Im ersten Falle endlich
ergiibe sich eine offenbare petitio principii. Der Obersatz: Das Real-Mégliche



Literarische Besprechungen. 135

soll nach Gottes Plan im weitesten Umfange verwirklicht werden, kann
zugegeben werden, Der Untersatz: Auf Erden ist das Real-Mogliche in
sehr beschrinktem Umfange verwirklicht, kann in seiner Allgemeinheit
ebenfalls nicht bestritten werden. Der SchluBisatz: Also muB dieser
Mangel auf den Planeten ergéinzt werden, steht mit den Pramissen in gar
keinem Zunsammenhange. Sol] dieser Zusammenhang hergestellt werden,
dann moB der Schluf lauten: Also muBl auch auf den Planeten alles,
was in der realen Moglichkeit angelegt ist, nach und nach im weitesten
Umfange verwirklicht werden Ob aber unter diesen realen Méglichkeiten
auch die Moglichkeit des Lebens vorhanden ist, mufB eben erst bewiesen
werden. Wenn der Verf. diese, wie es scheint, einfach voraussetzt, begeht
er eine petitio prinecipil.

Im SchluBkapitel zieht der Verf, die Mehrheit bewohnter Welten noch
vor den Richterstuhl des Christentums. Er macht sich hier die Sache
sehr leicht. Denn wenn der Glaube in abstracto auf den Richterstuhl
gesetzt wird, kann man ihn ja schlieBlich dazu bewegen, zu erkliren, die
Frage iiber die Bewohnbarkeit anderer Himmelskorper beriihre die Dogmen
der Erbsiinde, der Inkarnation, der Erlosung, der Einheit der Kirche und
der Einheit des Menschengeschlechtes nicht. Wenn dagegen das Richter-
am{ dem Glauben in concreto d. h. um von dem obersten Hiiter des
Glaubens abzusehen etwa den hl, Vitern iibertragen wiirde, diirfte das
Urteil wohl anders lauten. Die hl, Viter, die in den Sachen des Glaubens
eine grofie Erfahrung hatten, sahen in dem MiBbrauch der Phantasie eine
groBe Gefahr fir den Glauben. Nun aber heit es mit dieser Gefahr
spielen, wenn man in einem Buche von 525 Seiten die Phantasie beinahe
auf jeder Seite auf den fernen Sternen spazieren fiihrt und ihr da iiberall
Leben und geistige Wesen vorspiegelt, wofiir doch kein einziger stichhaltiger
Grund vorhanden ist. Die Phantasie wird — das ist so ihre Art — fiir
diese eingebildeten Sternenbewohner sich bald eine eigene Dogmatik zurecht-
legen, und wenn dann ihre neue Dogmatik mit der alten Dogmatik der
Kirche nicht iibereinstimmen will, wird sie den Fortschritt der Wissenschaft
gegen den Glauben ins Feld fuhren Wir zweifeln zwar nicht daran, da8
der Verf. mit der Hereinziehung der Bewohner in seine Sternenwelten den
Interessen des Glaubens zu dienen meinte. Er wollte wohl den Gegnern
der Religion die Wasser abgraben, um sie auf die christlichen Miihlen zu
leiten. - Das ist ja ganz gut, wenn die Wasser rein sind. Sonst nicht.

Rom (Colleg. Angelicum). P. Anton M. Rohner O. P.

3. Dr. M. E. Gans: Spinozismus. Ein Beitrag zur
Psychologie und Kulturgeschichte des Philosophierens.
- Wien, Lenobel, 1907. 8.°

Der Verfasser des 111 Seiten betragenden Buches will Spinoza und
seine Philosophie aus seiner, des Spinoza, ich michte sagen, auf die Re-
naissance hin angelegten Gefiihlsstimmung dem Leser nahe bringen und
dadurch den Grund seines, des Sp., Philosophierens auch dem Laien ver-
stindlich offenbaren. '

Er geht davon aus, daB Sp. auf der Scheidegrenze zwischen Scholasti-
zismus und Erlebnisphilosophie steht, und zeigt, wie er der letzteren
mittelst des von ihm nicht abgewiesenen ersteren zum Ziele zu kommen
verhilft. Es sind einigermaBen verschlungene Wege, wodurch dem Verf.
dies zu beweisen moglich ist, aber in Wahrheit ist sein Ziel klar und
deutlich angezeigt. Schon sein Vergleich des Spinozistischen Verhaltens



136 Literarische Besprechungen.

Goethes (S. 26) deutet auf den schlieBlichen Erfolg der Schrift: Sp. und
Goethe stdnden sich darin gleich, dal das Erlebnis sie alle beide zu ihrem
Errungenschaften treibe, Goethe habe ebenso die Wissenschaftlichkeit iiber-
wunden, wie Sp. Aber bei Sp. pbedeutet jene Uberwmdung der Wissen-
schaftlichkeit zunéichst keine Entscheidung gegen sie, sondern eine Unter-
ordnung dieser Werte unter andere Zwecke, ihre Erhebung in die Sphire
der ethischen Emotion.* Was iiber (Goethe gesagt ist, bezieht sich natur-
gemill auf dessen Lebenswerk, den Faust; und die Einschitzung des
Philosophierens Sp.s und seiner Ziele ist darauf hingewendet, wie wir
etwa sagen kénnten, den ,lntellektualismus“ als Ausflul und Produkt der
Emotionalitit zu erweisen. In dem, von der Verlagshandlung dem Buche
beigelegten Begleitworte heilit es demgemdl, dal man bei dem allgemeinen
MiBkredit, in welchen die spekulative Philosphie geraten ist, Aufschliisse
iiber das metaphysische Philosophieren erwiinscht finde. Hiebei trete vor
allem eine Doppelseitigkeit des Verhéltnisses Sp.s zur Scholastik uns ent~
gegen, der Gegensatz zwischen der durchaus scholastischen Form eines
Werkes und dem wesentlich widerscholastischen Inhalte seiner Hauptlehren.
»Gegeniiber der italienischen Renaissancephilosophie, dem englischen Em-
pirismus und der deutschen Mystik, welchen allen die schroffe, bedingungs-
lose Negation der Scholastik gemeinsam ist, ist er der einzige, der aus den
innersten, noch unentwickelten Triebfedern und Motiven der Vergangenheit.
heraus diese iiberwindet“ (S. 27). Schon dieser Umstand wére hinreichend
gowesen, den Verf. davon abzuhalten, den allerdings nicht abzuleugnenden
Formalismus, der in der Scholastik gelibt wurde, mit Ausdriicken zu
charakterisieren, wie ,Verworrenheit,“ ,kalte verstandesmifBige Routine,
ygroteske Eigenart der sich nun entwickelnden Kulturbewegung, die es
zustande brachte, die Wissenschaft allen tatsichlichen Inhalts nach und
nach so zu entkleiden, daf zum Schlusse als vollgiltiger Selbstzweck
geistigen Schaffens Anerkennung fand, was sich nicht einmal als zureichendes
Mittel der gelehrten Forschung erwiesen hatte. Auch Raimundus Lullus
mulfl man mehr nach dem Geiste seiner Zeit wiirdigen, als es Verf.
(S. 28 f. 109) tut. Auch G. kann iibrigens (S. 29 f.) die durch die
Scholastik errungene ,formalistische Schulung des Geistes® nicht ver-
kennen. Und man kdnnte daher fragen, ob die von G. (8. 45) verworfene
wasketische Ethik des Katholizismus“ nicht eine conditio sine qua non fiir
diese Schulung war. So ist auch der zu S. 36 ff. gehorige Anhang (S. 107—
111) ,iiber mittelalterliche Philosophie“ im (eiste dieser Auffassung des
Verf.s gehalten. Nicht kann ich es gutheiBen, wenn G. das Wort Bona-
venturas’: ,Schmecken Gottes“, ,trunken von Gott® u. dgl. als ,mystische
Ekstasen* erkldart; es ist ja doch nur eine Symbolik.

Merkwiirdig 'ist nun folgende Gegeniiberstellung: Wie schon (S. 26)
vom Verf. angedeutet, wird ndmlich jetzt (S. 42 ff.) bewiesen, dafl Sp. es
war, der in die Wissenschaft ein ethisches Moment legte, das allerdings
nur auf Grund einer ,letzten und feinsten Reizbarkeit in geistigen Dingen
als in der Scholastik enthaltenes Kulturmotiv geahnt werden“ konnte,
wihrend die Renaissance nach einigen bemerkenswerten Anfingen hiezu
noch ,viel zu kraftvoll, zu gesund war, als daBl sie jene, fast mochte ich
sagen, dekadente Reizbarkeit in geistigen Dingen hétte besitzen konnen.“
Man fragt sich aber unwillkiirlich, wie es moglich war, daB auf der einen
Seite zwar eine feine Reizbarkeit, auf der anderen aber eine zu kraftvolle
Gesundheit herrscht, und doch wieder dort Formalismus ,ganz Tod und
Erstarrung® usw. (S. 44), hier Leben und Leidenschaftlichkeit in einer
Weise, dall einerseits ,unter solchen Umsténden jenes Verhiltnis der
Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und Leben nicht zum BewuBtsein



Literarische Besprechungen. 137

der Philosophen kommen konnte,“ weil ,das letzte Refugium des von
einem Dimonium bewegten und aufgeriittelten Klerikers war und blieb das
Kruzifix und alle zur Beschworung des Teufels dienlichen und festgesetaten
Symbole“ (S. 45) und doch andererseits ,die gesteigerte Technik des euro-
pédischen Denkens, die in demselben MaBe fortgeschritten war, als die
Wissenschaft ihren Zusammenhang mit Leben und Sein verloren hatte,
geeignet war, den verborgenen Mechanismus des menschlichen Erkennens, . ..
mit unverhiillter Deutlichkeit zum Ausdrucke zu bringen® (S. 44). Jeden-
falls muBite also — das gesteht ja auch Verf, selbst zu, im Scholastizis-
mus ebenso, wie in der Renaissance ein gesunder Kern gesteckt haben.

Verf. geht nun darauf aus, zu zeigen, worin das eigentlich Neue in
der Philosophie Sp.s gelegen war, weshalb ihm dieser auch als ,ethisches
Phéanomen“ gilt: ,Die Wissenschaft ist dann zum ethischen Erlebnis ge-
worden, wenn Wissenschaft und Denken als Refugium vor dem Sturm und
Drang des wildbewegten Willens empfunden und dieser Empfindung nun-
mehr das gesamte Dasein angepafit wird.“ Das war aber doch beim
Scholastiker auch so; nur daB die Lebensbedingungen selbstredend damals
andere waren als jetzt, da der europiische Erfinder- und Denkergeist weiter
vorgeschritten war, Um nun die, offenbar wieder in den Gedankengang
G.s mit einflieBende Eigenart der scholastischen Askese, die Pessimismus
ist, wieder los zu werden, begibt sich G. auf die optimistische Seite, welche
er, fast wie Nietzsche, dahin interpretiert, daBl er das Wissen als Mittel
zur Macht hinstellt, durch welche Lebenswerte erzeugt werden, wahrend
der Pessimist ihm offenbar mit dem Intellektualisten identisch erscheint
(S. 85 f.). Schon der ganze Lebensgang Sp.s, wie er sich im Zusammen-
hange mit dessen Philosophie darstellt, weist uns auf die eigentiimliche
Art seines Philosophierens, das durch die Devise ,Wille zur Macht“
charakterisiert wird. Aber um dahin zu gelangen, ,hat Sp. den lateinischen
Unterricht des Arztes van der Enden genossen . .., hat die Probleme
scholastischer Forschung kennen gelernt und den Fortschritt des rationalen
Wissens, die Entwicklung der Astronomie, der Physik und Mathematik
bewundernd und staunend miterlebt® (S. 61 f.). Wir sehen somit, daB
Sp.s Genie nicht so in der Luft schwebt, wie man nach G. glauben koénnte,
sondern daf dasselbe vieles seinen Vorgingern zu verdanken hat. Aber
wenn Sp. als ,grofler Mensch® und groBer Geist erscheint (S. 59 f.), so
braucht deshalb nicht mit dem Verf. so stark betont zu werden, daBl die
wDynamis der vollendeten Personlichkeit® (3. 60) es war, durch welche
Sp. ,zur Bindung aller nach aufen stromenden Kriifte durch den nach
innen gerichteten Drang der begrifflichen Formung® kam. Denn das tut
jeder ,groBe Mensch® und nicht bloB Sp, Man wird deshalb schwerlich
mit dem Verf. einverstanden sich erkldren, wenn er sagt (S. 64): ,DaB
der philosopbische Mensch, d. h. der durch Erkenntnis zur Ruhe und Er-
losung gelangte Tatenmensch . . . das Zentrum der Sp.schen Philosophie
bildet, hat Sp. selbst klar genug zur Darstellung gebracht, indem er seine
Metaphysik nach ihren drei letzten Biichern als Ethik bezeichnet.“ Also
das Praktische, das Titige, das Kraftvolle soll vor dem Logischen und
Theoretischen stehen. Horen wir aber weiter! , Erkennen und Sein durch-
dringen sich jetzt“ bei Sp. ,gegenseitiz so, daBl das erstere als Quietiv
des unruhvoll bewegten Willens das Leben umgestaltet . . . Das wissen-
schaftliche Leben, urspriinglich Ziel und Zweck des philosophischen Menschen,
wird ihm ndmlich zum Ausgangspunkte des metaphysischen Glaubens.“
Man mochte glauben, das sei bei jedem Philosophen so.

Wichtiger deucht mich schon die Bemerkung G.s (8. 72), da Sp.
zwischen Affekt und Erkenntnis ,einen nur graduellen Unterschied postuliert,“



138 Literarische Besprechungen.

Daraus ergibt sich nun der nach innen fiihrende Zug, den wir nur mit
dem Unpersonlichen erkliren konnen, so daB auch der Gott Sp.s nichts
mehr Personliches, sondern nur Unperséuliches sein kann (S. 95—97). Wie
kann aber, fragt G. (S. 80) — um wieder zum Graduellen zuriickzukehren
— das niedriger Stehende (nennen wir es Empfindung) und der oberste
Grad der Erkenntnis, das Denken, voneinander geschieden werden? Hiezu
ist erfordert, da3 das Erkenntnisbild als etwas angesehen worde, von dem
nicht ein ObJekt vorausgesetzt wird, dessen Bild mittelst einer Vorstellung
erzeugt wird, sondern es muB rein aktiv nur als Darstellung gelten
(S. 80, 82, 86, 88). Diesem Umstand kommt dann der andere zuhilfe,
dafl infolge der Komplexitéit der inneren, physiologischen Zustéinde bei was
immer fir einer Erkenntnis der Erkenntniswert steigt, wihrend &uBere
Umstéinde einen heterogenen Faktor und damit eine Verminderung jenes
Wertes zustande bringen (S. 86—89). Allerdings ist die Verwendung der
Komplexitdt bei den Darlegungen des Verf.s ziemlich unklar gehalten,
da er z. B. eine umgekehrte Proporzionalitit des MalBes der Selbsttétigkeit
gegeniiber beiden Faktoren, der Komplexitit und der Heterogenitéit be-
hauptet (S. 85) und der Komplexitit ein Erleiden, ebenso wie der Hetero-
genitit (S. 84 f. 89), zuschreibt. Daher leidet auch sein Vergleich der
»Darstellung®, die er mit der ,doppelsinnigen Representation® des Leibniz
zusammenstellt mit der ,Vorstellung®, an Unklarheit. DaB jedoch die
y» Wechselwirkung® bei Sp. nicht das gleiche bedeutet, wie die parallelistische
Theorie unserer Psychophysiker (S. 83, 85), ist richtig. Zum Behufe der
Festsetzung der Selbsttétigkeit des Denkens auf seiner héchsten Stufe wird
die sogenannte Introjektion, auf welche Avenarius sein System griindet,
allerdings ohne diesen Namen zu gebrauchen (S. 87 f.), angewendet. Und
selbsttitig ist dem Verf, mit ,formale“ gleichbedeutend. Daher er seine
Erlebnisphilosophie schon in Aristoteles’ £idog, in der Scholastik, in Plato
und in Kants Kategorien findet (S. 88). Sp.s Tat ist eine ,wissenschaft-
liche Kultur“. ,In der grandiosen Frage: Was bedeutet denn eigentlich
dieses hochgepriesene Wissen, . . . lebt der ganze richtende Trutz der
neuen Zeit. Die Autoritit aber, durch weleche der affektlose Erkenntnis-
mensch zum Sinnbild menschlicher Vollkommenheit erhoben und mit der
Aufstellung des Substanzbegriffs die logische Kausalitit ins Ontologische
verschoben und umgewertet wird, ist die letzte, unerhdrt verwegene Kon-
sequenz der scholastischen Irrung, zu welcher diese selbst sich nie hatte
aufschwingen konnen“ (8. 101).

Verf. schlieBt, wie er angefangen, mit einem Vergleich zwischen Sp.
und Goethe, zwischen Sp.s Endigung im Erkennen und Faustens Endigung
in der Tat und bloBem Leben, wozu der vom Verf. unbegrundeterwelse
geriigte Platonismus, der in rein metaphysischen Ergiissen ausklinge, ein
durch das ganze Buch sich hindurchschlingendes Pendant bildet, ohne daB
die letzteren und auch die Tat, sowie das Erlebnis bei Sp. vom Erkennen
ausgeschlossen wéren,

Das ganze Buch zeigt, daB Verf. im Fahrwasser derjenigen histori-
schen Methode segelt, welche von Heinrich Maier in Tiibingen mittelst
seiner Psychologie des emotionalen Denkens theoretisch begriindet und schon
vor ihm durch Dilthey und Eucken praktisch gelibt wurde. Es fragt sich
aber, ob man nicht in anderer Weise der gegen das Gefiihl als Grund-
motiv nun einmal so eingenommenen philosophischen Welt hitte beikommen
konnen. Der Verf, stellt lebendig dar; er ist ganz Feuer und Flamme fiir
seinen Gedanken; schade, daB er nur ein Reflex jener Idee ist, welche nun
einmal auf jeden beliebigen Philosophen Anwendung findet,

Schonhof bei Padersam (Bthmen). Prof. Dr. Joh. Zahlfleisch.



Literarische Besprechungen. 139

4. Dr. Karl Staab: Die Gottesbeweise in der katho-
lischen deutschen Literatur von 1850 —1900. Ein
Beitrag zur Geschichte der Philosophie im 19. Jahr-
hundert. Paderborn, Schéningh 1910. VIII. u. 191 S.

Der Verf. der vorliegenden Schrift wollte, wie er selbst in der Ein-
leitung berichtet, die philosophische Arbeit der Theologen iiber das be-
deutendste aller philosophischen Probleme zum Gegenstande seines Studiums
machen. Die zeitliche Abgrenzung seines Stoffes begriindet er damit, daB
seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts die kath. Wissenschaft in Deutsch-
land einen besonderen Aufschwung genommen hat. Die Gliederung der
Schrift ist sehr iibersichtlich: im ersten Teile wird iiber die Moglichkeit
und Notwendigkeit der Gottesbeweise im allgemeinen gehandelt, wahrend
der zweite Teil an der Hand der kath., theologischen Literatur die ein-
zelnen Gottesbeweise durchgeht und zwar zuerst die Gottesbeweise a priori,
sodann die a posteriori, letztere mit der weiteren Einteilung in Gottes-
beweise aus dem Makrokosmos und solche aus dem Mikrokosmos, bespricht.
Die Anordnung des Stoffes ist also nach inhaltlichen und nicht nach
chronologischen Gesichtspunkten vorgenommen worden. Doch kommt die
Chronologie dadurch zu ihrem guten Recht, daB am Schlusse der Arbeit
(S. 178—185) ein chronologisches Verzeichnis der einschligigen Literatur
beigefiigt ist. Das Ergebnis, zu weléhem der Verf. seine Untersuchung
fiihrt (S. 174—177), ist folgendes: ,Man hélt katholischerseits unbedingt
fest an der Moglichkeit eines wissenschaftlichen Beweises fiir das Dasein
Gottes und betont dessen Notwendigkeit als Voraussetzung des Glaubens. ..
Man beguiigt sich jedoch nicht mit der einfachen Tradierung der scholasti-
schen bezw. thomistischen Beweise, sondern sucht entsprechend den Be-
diirfnissen der Zeit und in Benutzung der wissenschaftlichen Forschungs-
ergebnisse der Neuzeit ,die alten Wahrheiten im neuen Gewande®
darzustellen , . . . ,Man wiirdigt fast durchweg eingehend die Einwinde
der modernen Philosophie und Naturwissenschaft.“ Als zeitgemiBe Fort-
bildung der thomistischen Gottesbeweise erscheint dem Verf. das Ankniipfen
an die #uBeren und inneren Erfahrungstatsachen, der besondere Ausbau
der psychologischen Gottesbeweise und die Neueinfiihrung des biologischen
und entropologischen Argumentes. Dieses Werturteil des Verf. vermag ich
mir nicht ganz zu eigen zu machen. Es liegt mir gewiB ferne, die Fiille
wissenschaftlicher Arbeit, welche Herrn Dr. Staabs Schrift vor unserem
Geistesauge voriiberziehen 1iBt, verkennen zu wollen, und es wire unbillig,
das 19. Jahrhundert ans der Geschichte der Philosophie zu streichen, wie
es ungerecht ist, wenn man das 13. Jahrhundert ignoriert; allein anderer-
seits miissen wir uns vor schidlicher Selbstiiberschitzung hiiten, und das
erhebende Gefiihl, es so herrlich weit gebracht zu haben, darf uns nicht
verleiten, das Auge vor den Mingeln der geleisteten Arbeit zu schlieBen.
Deswegen sei es gestattet hier in jener Kiirze, zu der der enge Rahmen
einer einfachen Besprechung notigt, unsere Auffassung, soweit sie von der
des Verf.s abweicht, zu begriinden.

Zunichst befremdet es etwas, dal Herr Dr. Staab mit Dr. J. Geyser
beziiglich der zu den Gottesbeweisen erforderlichen Begriffe betont, man
diirfe dieselben nicht mehr (in Anbetracht der verschiedenen Erkenntnis-
theorien) als gegeben hinnehmen, noch dirfe man sie der Hauptsache nach
durch eine bloBe Berufung auf Aristoteles begriinden wollen, sondern man
miisse auf #duBlere und innere Erfahrungstatsachen zuriickgehen, um dort
die Waffen zur Verteidigung dieser Begriffe zu holen (z. B. Kausalitits-



140 Literarische Besprechungen.

gesetz). Die Frage nach der richtigen Erkenntnistheorie gehort in ein
anderes Kapitel; sie muB im objektivistischen Sinne gelost vorausgesetzt
wnrden, ehe man auch nur an die Moglichkeit eines Gottesheweises denken
kann; der Vorwurf aber, welcher in den angefiihrten Worten indirekt der
Philosophie der Vorzeit gemacht wird, ist ungerechtfertigt; auch diese hat
jene Begriffe nicht unbesehen von Aristoteles heriibergenommen, noch
weniger dieselben (Begriffe!) ,durch eine bloBe Berufung auf Aristoteles
begriinden wollen.“ In der theologischen Summe des hl. Thomas sind die
bekannten fiinf Gottesbeweise von der Erfahrungstatsache an, welche den
Ausgangspunkt bildet, bis zur metaphysischen SchluBfolgerung liickenlos
ausgefiihrt; und doch zitiert der hl. Lehrer ein einzigesmal (im 4. Beweis)
den Aristoteles) und auch dort nicht als Begriindung, sondern nur als
Bekriftigung seiner eigenen Lehre. Dal alle unsere geistige Erkenntnis
letztlich auf duBeren und inneren Erfahrungstatsachen beruht, ist eine
Lehre, welche die Scholastik jederzeit vertreten und deren praktische Kon-
sequenzen sie in der Regel auch besser befolgt hat, als dies seitens vieler
wissenschaftlicher Richtungen im 19. Jahrhundert der Fall war. (Ge-
legentlich dieser erkenntnistheoretischen Auseinandersetzung sei nur im
Vorbeigehen zu 8. 43 angemerkt, daB angeborene Ideen mit der Objektivitiat
des Erkennens ganz gut vereinbar wiren.)

Was nun die vorziigliche Pflege der sogen. psychologischen Gottes-
beweise in der Gegenwart anbelangt, so ist vor allem zu bemerken, dal
schon die ganze Einteilung der Gottesbeweise in kosmologische und psycho-
logische, welche dem Verf. die prignanteste zu sein scheint (S. 63), einen
Riickschritt gegeniiber dem hl. Thomas bedeutet; denn sie ruht nicht auf
dem Wesen, sondern nur auf einer Zufélligckeit des Beweises. In der Tat
ist es fiir den Gottesbeweis einerlei, ob eine Bewegung, eine Ursédchlichkeit,
ein kontingentes Sein, ein Vollkommenheitsgrad, eine Zielstrebigkeit der
AuBlenwelt oder der Innenwelt angehort. Man kdnnte ja schlieBlich auch
die Sinnenwesen einteilen in EinfiiBler, Zweifiiler, Vierfiiler usw., aber
niemand wird eine solche Einteilung als wissenschaftlich bLezeichnen, be-
sonders wenn man etwa Menschen, denen ein Bein amputiert wurde, bei
den Einfiillern einreihen wollte. Darum ist es auch ganz unrichtig, die
fiinf Wege des hl. Thomas zu den kosmologischen Beweisen aus dem Ma-
krokosmos zu rechnen (S. 61), vielmehr sehen sie von dieser ganz unwesent-
lichen Seite des Beweisgrundes véllig ab und stehen iiber der erwdhnten
unwissenschaftlichen Einteilung., Was sodann die psychologischen Gottes-
beweise im einzelnen betrifft, so mull Herr Dr. Staab selbst beziiglich
mehrerer derselben, ndmlich des deontologischen (8. 150—151) und des
ethnologischen (S. 165—166) ablehnende oder einschrinkende Kritiken
registrieren, beziiglich anderer, nidmlich des euddmonologischen (8. 152)
und des historischen (8. 158) zugeben, daBl sie nur besondere Anwendungen
des teleologischen Beweises sind, Uberdies mochte ich darauf hinweisen,
dal beim euddmonologischen Beweis die zweckmiBige Einrichtung der mensch -
lichen Natur ohne Begriindung vorausgesetzt wird. Der hl. Thomas
bedient sich zwar auch gelegentlich dieses Beweisverfahrens (S. theol. 1 q.
75. a. 1. — C. g. IL. 79. — Vgl. C. g. 1. 43), aber doch erst, nachdem er
das Dasein Gottes anderwirts bewiesen hat und voraussetzen kann, daB
in den Werken Gottes und der Natur nichts zwecklos sei. Der Gottes-
beweis aus der Wandellosigkeit und Ewigkeit der Wahrheit scheint einer-
seits auf einer Verwechselung der negativen Ewigkeit d. i. der Nicht-
beschrinktheit auf eine bestimmte Zeit, wie sie unseren Begriffsinhalten eigen
ist, mit der positiven Ewigkeit, wie sie Gott allein zukommt, zu beruhen
und andererseits ebenso wie der ,ontologische“ Beweis einen unbefugten



Literarische Besprechungen. 141

Ubergang von der idealen zur realen Ordnung zu enthalten. Wenn (8. 175)
trotz dieser Mingel der psychologischen Beweise die Bevorzugung derselben
in der Gegenwart mit Schanz dadurch motiviert wird, daf ,es den modernen
Anschauungen mehr entspricht, wenn man von den Tatsachen des Bewult-
seing, von dem, was wir selbst, was viele mit uns und vor uns erlebt
haben ausgeht und die psyr-h1snhen Tatsachen der Erfahrung in ihrer
unmlttelb&ren, konkreten Realitit zur Grundlage der Weltanschauung
macht, als wenn man eine durch Abstraktion gewonnene metaphysische
These zum Ausgangspunkt wahlt, so ist daran zu erinnern, daB erstens
die Tatsachen der Bewegung oder des Vollkommenheitsunterschiedes in der
Welt keine durch Abstraktion gewonnene metaphysische Thesen sind, daB
es zweitens mehr als fraglich ist, ob sich die Tatsachen des ,BewuBtseins®
(natiirlich nicht des individuellen), das, ,was viele mit uns und vor uns
erlebt haben“, leichter und sicherer feststellen 148t als die Tatsachen der
AufBienwelt, und daB drittens in der Bevorzugung der inneren Erfahrung
vor der duBeren ein Zugestindnis an den Subjektivismus liegt, das sach-
lich der Begriindung entbehrt und durch den weiteren obJektlven Verlauf
des Beweises ohnehin gegenstandslos gemacht wird. Alles in allem vermag
ich in der Bevorzugung der psychologischen Beweise nicht einen Fortschritt,
sondern nur eine Mode zu sehen. Und zwer keine gliickliche Mode!

Was endlich die beiden neuen Beweise aus dem Ursprung des orga-
nischen Lebens und aus der Entropie betrifft, so sind sie in der Form, wie
sie vorgelegt werden, nicht durchschlagend. Denn aus der Tatsache, daf
das Leben bezw. die Bewegung und deren natiirliche Ursache, die ver-
schiedenen Arten der korperlichen Substanzen im Weltall, angefangen haben,
folgt doch nur, daB dieselben auch eine Ursache haben; daB dieser Ursache
gottliche Eigenschaften zuzuschreiben sind, bediirfte noch eines weiteren
Beweises, und daB das Leben eine schdopferische Ursache fordert, wie
nach Vosen (8. 85), Hontheim, Boedder und Reinhold (S. 89) behauptet
wird, daf die jetzt existierenden Weltdinge, weil sie einen zeitlichen Anfang
haben, erschaffen worden sein miissen (S, 90), ist geradezu unrichtig.
Man kénnte diese Beweise zwingend gestalten durch Zuriickfiihrung etwa
auf den Ursachenbeweis des hl. Thomas, damit verlieren sie aber ihre
Selbstiandigkeit und Existenzberechtigung als eigene Beweise.

Ich kann also nicht glauben, daBl die Arbeit des 19. Jahrhunderts
den alten Gottesbeweisen etwas Neues von wesentlicher Bedeutung bei-
gefiigt habe; hat sie wenigstens das Uberkommene treu bewahrt? Es will
mir schemen daB die Denker der Vorzeit das Band, welches die Konklusion
der Existenz Gottes mit dem Tatsachenmaterial verknﬁpft, fester geschlungen
haben, als man gegenwirtig vielfach zu begreifen scheint. Nur hinweisen
will ich bei dieser Gelegenheit auf die Leugnung des Unterschiedes zwischen
Notwendigem und Kontingentem (S. 75) und auf die Preisgabe der Tat-
sache des Entstehens und Vergehens durch C. Th. Isenkrahe., Von einem
MiBverstindnis des Textes des hl, Thomas zeugt es, wenn behauptet wird,
er setze das ,DaB¥% der Entstehung der Bewegung (S. 75, Isenkrahe) oder
das tatsichliche Vorhandensein einer Kette von Bewegungen als evident
voraus (8. 79): Der hl. Thomas setzt als evident (sensu constat) voraus
aliqua moveri in hoc mundo, das und keinen Beistrich dariiber hinaus,
Das eigentliche Beweismittel des hl. Thomas ‘wird auch verkannt, wenn
man sich zur Ausschaltung des progessus in infinitum auf die Unmoghch-
keit einer aktuell unendlichen Zahl (S. 81) und eines anfangslosen kon-
tingenten Seins (S. 84. 85. 87) beruft. Damit héngt zusammen, daf man
mit dem Beweis aus der Ursachenordnung nichts Rechtes anzufangen weild:
die Frage, ob der hl. Thomas von einer wesentlichen oder unwesentlichen



142 Literarische Besprechungen.,

Ursachenordnung spreche, scheint man sich in dem ganzen Zeitraum, welchen
der Verf. behandelt, nicht vorgelegt zu haben, und nach den Belegen,
welche Staab bringt, wire H. Schell allein dem Gedanken des hl. Thomas
nahegekommen (S. 86). Ebenso ist es hochst bezeichnend, daBl der 4. Be-
weis des hl. Thomas, freilich der schwierigste, aber auch der tiefste und
schonste, ,in der Gegenwart am wenigsten betont wird“ (S. 77). Die
Scheu vor der Metaphysik, ohne die nun einmal ein Gottesbeweis eine
contradictio in adiecto ist, wird sogar (von Schanz) zum Prinzip der
Methode gemacht, wenn er schreibt (Staab S. 88): ,Ich habe es mdglichst
vermieden, nur die logischen Folgerungen geltend zu machen, um dem
Vorwurf zu begegnen, daf nur die Gedanken und Begriffe hypostasiert
werden. Ich wollte anch weniger den Schluf von der Existenz eines
wirkenden Seienden auf jedem Punkt der Kausalitit auf ein der Gesamt-
heit derselben zugrunde liegendes und von ihr verschieden wirkendes
Seiendes ziehen, als vielmehr empirisch die Gesamtheit der wirkenden Dinge
bis zum Anfang binauf verfolgen, um hier auf den Punkt hinzuweisen,
welcher auch den Empiriker zwingt, tiber das Gebiet der Erfahrung hin-
auszugehen. Man fragt sich freilich, ob einerseits ein solcher Regrell
wirklich ein empirisches Hinaufverfolgen der Gesamtheit der wirkenden
Dinge bis zum Anfang sei, und ob anderseits der Empiriker, der sich nicht
iiberall zwingen 148t iiber das Gebiet der Erfahrung hinauszugehen, einen
Anfang wirklich anerkennt oder sich hinter ein Ignoramus verschanszt.
Einen Nachteil hat diese Methode ganz sicher: statt den Ubergang vom
sinnlich Gegebenen zum vernunftmifig Erschlossenen, auf den doch bei
den Gottesbeweisen alles ankommt, scharf zu zeigen, verleitet sie zu jener
yrohen Stoffanhdufung® — so ungefdhr driickt sich Braig irgendwo aus, —
die ihren krassesten Ausdruck bei G. Pesci findet, der zum Beweis der
Riickstindigkeit der thomistischen Gottesbeweise die zwei Seiten des
hl. Thomas den 175 Seiten Hontheims gegeniiberstellt.

Vorliegende Besprechung ist mir unter der Hand ldnger geworden,
als es bei dem mé&figen Umfang der Schrift Dr. Staabs zu erwarten wire.
Die Eigenart der besprochenen Arbeit, welche sozusagen eine Gewissens-
erforschung tiber 50 Jahre wissenschaftlichen Bemiihens ist, hat es mit sich
gebracht, daB auch die Kritik, welche sich ja in diesem Falle nicht auf
ein einzelnes Werk, sondern auf die Arbeit eines halben Jahrhunderts
erstreckt, mehr Raum beansprucht. Nicht Norgelsucht hat mich bei der
Niederschrift der vorstehenden Zeilen geleitet, sondern dasselbe Streben,
das gewill auch Dr, Staab bei der Abfassung seines Werkes beseelte, das
Streben dem wahren Fortschritt der katholischen Wissenschaft zu dienen.

Rom, S. Alfonso. Dr. Heinrich Kirfel, C. Ss. R.

5. David Hume: Anfang und Entwicklung der Religion.
Deutsch mit einer Einleitung von Wilhelm Bolin.
Leipzig, W. Engelmann. 1909. 108 S.

Bolin, ein Schiiler Feuerbachs, stellt Kant gegen den radikaleren Hume
zuriick, Es wire leicht, gegen die veraltete Schrift zu polemisieren. Vor
allem, wie weill der Skeptiker Hume, wie in jenen fernen Zeiten die Religion
entstanden ist? Aber auch seine Zeit beurteilt er falsch. So sagt er,
unter den Christen bekennen sich die Englinder und Holldnder zur To-
leranz. Aber damals, i. J. 1755, bestanden noch die Blutgesetze gegen
die Katholiken. Bolin selbt muBl zugeben, Hume habe nur zum Schein den
Glauben an einen Gott anerkannt. Die Ubersetzung ist mangelhaft deutsch.

Linz a. D. Dr, Ignaz Wild.



Literarische Besprechungen. 143

6. P. Mandonnet: Des Eerits authentiques de saint
Thomas d’Aquin. Fribourg 1910, Imprimerie de
P’Euvre de St. Paul, pag. 160. 8% 5 fr.

P. Mandonnets Untersuchung stiitzt sich auf die vorhandenen Ver-
zeichnisse, vor allen auf die beim ersten Kanonisationsprozesse gemachten
Aussagen Bartholomédus’ von Capua, genannt Logotheta. Die Liste muf}
ihm vom Predigerorden selbst geliefert worden sein, Man wird gegen die
kritischen Resultate kaum etwas einwenden kdnnen. Verf. sagt uns iibrigens
selbst, daf einige kleinere Schriften, die Thomas auf Anfragen an abwesende
Personen geschickt hatte, in jenem Kataloge fehlen. Wenn wir Einzel-
heiten hervorheben sollen, so ist es gewil von Interesse, daff Thomas einen
zweiten Kommentar zu den Sentenzen des Lombardus begann und das
erste Buch vollendete. Ks verschwand, weil der Heilige das Werk aufgab
und dafiir die Summa theol. schrieb. Von den Opera dubia sind die aller-
meisten unecht; einige derselben sind Zusammenstellungen aus echten
Werken. Andere riihren aus seiner Schule her und geben getreu seine
Lehre wieder. KEine dritte Klasse steht ihm freilich ferner. Die Liste der
philosophisechen Apokryphen weist 49 Nummern auf, die der exegetischen 7,
die der theologischen 21 Nummern. Man kann sich nur freuen, daB ein
groBer Teil derselben, darunter einige umfangreiche, die kiinftigen Gesamt-
ausgaben nicht mehr belasten wird. HKinigen freilich diirfte ein Asylrecht
zustehen, weil sie bisher auch von den besten Autoren zitiert wurden, z. B.
Summa totius Logicae Aristotelis, de natura generis. M. nennt nur einen
Tractatus de universalibus, wihrend die Ausgaben zwei haben. Der zweite:
ist eine Einleitung in die Logik und kénnte mit den Introductoria ad
Logicam, welche Tolomeo von Luecca nennt, identisch sein. M. gebraucht
das Wort apokryph nur mit Ricksicht auf die duBlere Bezeugung und be-
sonders den offiziellen Katalog des Logotheten. Trotzdem 148t er einige
der vorliegenden Predigten fiir echt gelten und gibt zu, daB fiir einige
Schriften der Nachweis noch moglich sei.

Rez, fithlte lingst das Bediirfnis einer Klarstellung tiber die Opuscula;
er hat deshalb in den Jahrgg., XVIII und XXI dieses Jahrbuchs Studien
dariiber verdffentlicht, die M. auch beriicksichtigte. Es sei nur erwéhnt,
daB in der von mir beniitzten Ausgabe von Lethielleux die Resultate
Graleas nicht verwertet sind, Nur der Ursprung von Opuse. 19 de mixtione
elementorum aus dem Commentar zu Ar. de Gen. et Corr. Lib. I lect. 24
ist dort angegeben. Ich kannte die Resultate Galeas nicht und mein
Zusammentreffen mit ihm iiber die fiinf von ihm behandelten Opuscula
beruht nur auf dem objektiven Sachverhalte. Mandonnets Arbeit erschien
zuerst in der Revue Thomiste. Die vorliegende Auflage ist die zweite
revidierte des Separatabdruckes. Wir zweifeln nicht, daB sie auch bei uns
freudige Aufnahme finden wird.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

7. 1. Lederbogen: Friedrich Schlegels Gesechichts-
philosophie. Ein Beitrag zur Genesis der historischen
Weltanschauung. Leipzig, Diirr 1908. VIII u. 158 S.

II. G. Mehlis: Die Gesehichtsphilosophie Auguste
Comtes kritisch dargestellt. Leipzig, Eckart 1909. 158 S.

I. In Schlegels Werke haben sich, nach dem Ausdruck des Verf. der
Theologe, Historiker und Philosoph zu einem Triumvirat verbunden. In



144 Literarische Besprechungen,

seiner empfinglichen Seele spiegelten sich der Reihe nach die Lehren
Winckelmanns, den er den heiligen nannte; Herders, dann Kants, der
deutschen Idealphilosophen; spiter, wie wir hinzufiigen wollen, de Maistres
und Bonalds. Schon 1804 bekannte er, dal die einzige ewige Wahrheit in
der katholischen Kirche und alle anderen Systeme bloBe Versuche seien,
die dazu hinfiihren oder davon entfernen. Er gehorte zu jenen entschie-
denen Bannertrigern fiir die Zeit der Sammlung nach der Revolution, die
immer unsere Bewunderung verdienen. ,Diese dsthetische Triumerei, dieser
unméinnliche pantheistische Schwindel, diese Formenspielerei hitten die
besten Krifte des deutschen Herzens verzehrt und miilten aufhoren,“ so
schreibt er im Jahre seiner Konversion 1808. Sein hoher idealer Sinn
gewann ihm die Sympathie des Verf. trotz dessen verschiedener Denkweise
— er widmet seine Schrift Dr. Rudolf Eucken in Jena. Sein Urteil ist,
daBl Schlegels Geschichtsphilosophie eine viel grifere Beachtung verdient,
als ihr bisher zuteil geworden. Schlegel sucht in einer Zeit zur Klarheit
tiber das historische (Geschehen zu kommen, in welcher der jetzt hers-
schende Historismus erst sein Wurzelgeflecht erzeugte. Er habe viel zur
weiteren Verbreitung und zum tieferen Verstindnis des historischen Denkens
beigetragen.

II. Die Ausginge Comtes sind &hnlich wie die Schlegels: Romantik und
Traditionalismus. Beide bewunderten das Mittelalter; aber wéhrend Schlegel
den Glauben der Kirche mit ganzer Seele ergriff, wollte sich Comte nur
ibrer #dulerlichen Formen bedienen. An die Stelle Gottes wollte er einen
neuen Fetisch (das ist sein eigener Ausdruck), die Menschheit setzen. Der

* Verfasser ist Redakteur der neuen Zeitschrift Logos fir Kulturwissenschaft,
Mbge dieses Unternehmen den falschen Liberalismus bekdmpfen, den Comte
80 sehr verabscheute.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

8. Joan. Lottini O. P: 1. Institutiones Theologiae Dog-
maticae Specialis ex Summa Theologica S. Thomae
Aquinatisdesumptae et hodiernis scholis accommodatae.
22 ed. 3 vol. 8° 624, 637, 724. Ratisbonae (Romae).
Pustet, 1908/10.

2. Compendium Philosophiae Scholasticae ad mentem
S. Thomae Aquinatis. 32 ed. Vol. 1. Logica et Ontologia.
129, p. 605, Ebenda 1911.

Das Lehrbuch der Dogmatik erschien in 1. Aufl. 1903/05 (vgl.
dies. Jahrb. XVIII, 8, 119 ff,, XX, S. 222 ff.). Die neue Ausgabe ist
bedeutend verbessert und vermehrt; jeder Band ist wenigstens um 50 Seiten
erweitert. Die Druckdurchsicht ist, wenn auch noch nicht ganz voll-
kommen, so doch viel besser und zeugt dies von der groflen Strebsamkeit
der noch jungen Dominikaner-Buchdruckerei in Florenz. Reicher sind die
Literaturangaben und zwar nicht blo8 thomistischer Richtung. Gediegene
Werke verschiedener Farbung sind binldnglich vertreten. Zum leichteren
Gebrauch des Werkes dient der neu beigegebene Index alphabeticus fiir
alle 3 Bénde am Schlusse. Bei baldiger Neuauflage liefe sich der Titel
dahin vereinfachen, daB die Worte ,ex Summa Theologica S. Thomae
Aquinatis desumptae et hodiernis scholis accommodatae“ wegfielen und in
einem kurzen Vorwort bei Darlegung der Bebhandlungsweise etwas niher
erklirt wiirden, Neben der vernunftgeméflen Begriindung nach St. Thomas



Literarische Besprechungen. 145

ist recht zeitgem#l auch der Beweis aus der Hl. Schrift und den hheil.
Viitern, sowie aus den entsprechenden kirchlichen Beschliissen gefiihrt,
Zudem sind die modernistischen einschligigen Irrtiimer und deren Quellen
mit Riicksicht anf das Dekret ,Lamentabili sane exitu® (8. Juli 1907) und
die Enzyklika ,Pascendi dominici gregis® (8. Sept. 1907) eingehend wider-
legt. So entspricht denn die ganze Ausfithrung durchaus der Anordnung
des HI. Vaters Pius’ X., der in dem letztgenannten Rundschreiben (8. Teil)
ausdriicklich sagt: ,Man muf in der Tat der positiven Theologie mehr
Wichtigkeit beilegen als friiher; aber das muBl ohne den geringsten Nach-
teil fiir die scholastische Theologie geschehen. Zur weiteren Erliuterung
des Erkennens und Wollens der Engel (vgl. 1. Bd. Kap. 60 f., 64 f.)
mochten wir aufmerksam machen auf die diesbeziigliche griindliche Arbeit
in unserem Jahrbuch (XXII, XXIII, XXIV); und zwar im geraden Gegen-
satze zum Urteile einer kurzen Besprechung des 23. Bandes unseres Jahr-
buches in Nr. 4 der ,Allgemeinen Rundschau® (Miinchen 1911). Rihmend
werden daselbst GloBners Verdienste um das Jahrbuch hervorgehoben.
Auch finden noch einzelne andere Abhandlungen Gnade; keineswegs aber
die erwdhnte vom Krkennen der Engel. Als durchweg spekulativ paft
diese gewill in ein Jahrbuch fiir spekulative Theologie. Zudem entspricht
sie auch vollauf Wunsch und Willen des Papstes Pius X., der, wie sein
Vorgénger, Papst Leo XIII., nicht miide wird, immer wieder die Befolgung
der Lehre des hl. Thomas von Aquin einzuschirfen; so u. a. in eigenem
Handschreiben an den neuen Leiter der Revue Thomiste (v. 23. Nov. 1908),
sowie an den Rektor und die Professoren der St. Thomas-Universitit in
Manila auf den Philippinen (v. 7. Marz 1909). Wie nach Vollendung der
1. Aufl. der Dogmatik, so belobte der HI. Vater aueh nach der neuen
Ausgabe Lottini in eigenem Briefe (v. 9. Aug. 1910), weil derselbe treu
der Lehre des hl. Thomas folge.

Schon zur 1. Aufl. (a. a. 0. XX, S. 222 f.) haben wir gewarnt vor
der tibergroBen Vorliebe der modernen Kritik fiir die sogen. ZwGélf- Apostel-
lehre (Didache). Abgesehen von deren verworrenem, widerspruchsvollem
Inhalt, von ihrem ganz mangelhaften Wortlaut und véllig unbekannten
Verfasser, hat die hl. Kirche stets Biicher mit solchem Titel als apokryph
im Sinne von ,hiretisch® angesehen. Dagegen hat sowohl die abend- wie
die morgenldndische Kirche die areopagitischen Schriften als echte Werke
des Apostelschiilers, des hl. Dionysius vom Areopag von uraltersher aner-
kannt. Die diesbeziigliche uralte Uberlieferung ist dadurch glinzend selbst
von der modernen Hyperkritik gerechtfertigt, weil nach deren eigenem Ge-
stdndnis diese Schriften ,bei ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des
Schiilers Pauli vom Areopage gelten® und zwar sowohl bei Recht- wie
Irrglaubigen. Patriarch Photius von Konstantinopel, der auch heutzutage
noch als ,ausgezeichneter, kenntnisreicher Kritiker“ gilt (vgl. ,Theologie
und Glaube“, Paderborn 1910, Schoningh, II, S, 677), bespricht (Bibliotheca,
Codex 1.) eine ihm selbst vorgelegene Schrift des Theodorus presbyter (von
Antiochien um 420) und sagt ausdriicklich, dieser Theodorus habe un-
widerleglich bewiesen, dall die Biicher des Areopagiten echt seien.
Die moderne Hyperkritik aber ist so voreingemommen von der Abhingig-
keit des Verfassers der Areopagitika vom Neuplatonismus, insbesondere
vom Neuplatoniker Proklus, dall sie ganz willkiirlich des Photius Urteil
unbeachtet 14Bt. Juvenalis, Bischof von Jerusalem (um 450) beruft sich
in einem Briefe an Kaiser Marcian und dessen Gemahlin Pulcheria fir
das Begribnis der Gottesmutter auf das Zeugnis des Areopagiten aus dessen
Schrift von den gottlichen Namen (3. Kap.), beweist damit aber auch, daB
damals schon die uralte Uberlieferung von der Echtheit der areopagitischen

Jahrbuch fiir Philosophie etc, XXVI. 10



146 Literarische Besprechungen.

Schriften bestand. Der hl. Bekenner Maximus (580—662) fiihrt in seinem
Kommentar zur ,Himmlischen Hierarchie‘ des Areopagiten (5. Kap.) Worte
des hl. Dionysius von Alexandrien an aus dessen Scholien zur genannten
areopagitischen Schrift. Georgios von Skythopolis (um 530) berichtet, der
hl, Dionysius von Alexandrien habe schon in einem Briefe an Papst
Sixtus II. die Echtheit der Areopagitika verteidigt. Maruta, Bischof von
Maiparkat in Syrien, kannte bereits um 410 diese Schriften, wie aus seiner
Geschichte des Nicinums hervorgeht. Der Verdacht der Abhingigkeit vom
Areopagiten, welcher nach dem Gestdndnis der modernen Kritik von altersher
auf Proklus ruhte, ist damit offenbar zur GewiBheit geworden. Im 5. Jahr-
hundert konnen also die fraglichen Schriften nicht entstanden sein; aber
ebenfalls nicht im 4. Jahrhundert, wie gegeniiber Hipler iiberzeugend nach-
gowiesen wurde. KEs bleibt demnach nichts anderes tibrig, als sie ins
apostolische Jahrhundert zu verweisen (vgl. dies. Jahrb. XIII, S. 88).

Wie die moderne Kritik selbst zugesteht, bringt der Verfasser nur
Sachen aus der Apostelzeit vor und nicht das geringste, was nicht zu
dieser Zeit vollstindig paBt. Dies bestitigt ebenfalls das vom Patriarchen
der unierten Syrier zu Antiochien, Ignatius Ephraem II. Rahmani, neu
aufgefundene 3. Dokument ,De Ordinationibus’. Der hier gegebene Text
des Weiherituals stimmt nédmlich genau mit dem in der ,Kirchlichen
Hierarchie‘ des Areopagiten (5. Kap.) mitgeteilten. Da ja die Kirche von
Antiochien apostolischen Ursprungs ist, hat sie auch ihr Weiheritual aus
der Apostelzeit. Klar wird so der Areopagite als Kronzeuge der aposto-
lichen Uberlieferung erwiesen. Und die vielen Anklinge aus den Schriften
der Neuplatoniker vor Proklus, insbesondere Plotius, sowie der &lteren
Viter und Kirchenschriftsteller bezeugen deren Abhéngigkeit vom aposto-
lischen Vater, dem hl. Dionysius Areopagita, nicht umgekehrt. Die areo-
pagitischen Schriften abhéngig machen von den Neuplatonikern heiflt den
Modernisten in die Hinde arbeite, welche, wie gesagt wird, im angefiihrten
Rundschreiben ,Pascendi‘, sich Miihe geben, den Charakter der Tra-
dition treulos zu fdlschen, ihr Ansehen zu untergraben und ihr jeden
Wert zu nehmen (vgl. a. a. O. 2. Teil: Kritik des Modernismus. 3. Die
Kunstgriffe der Modernisten).

Die 3. Auflage des Lehrbuehesderscholastischen Philosophie
ist von 2 auf 3 Bédnde erweitert und auf einen zwei- und dreijédhrigen
Pbilosophiekurs berechnet. Der 1. Band liegt vor und umfaBt Logik
und Ontologie. Die Einteilung der Logica major ist bedeutend geindert.
In diese sind zundchst aufgenommen die Kapp. von der argumentatio de-
monstrativa, probabilis, sophistica aus der Logica minor; sodann aus der
Ontologia die Kapp. von der natura universalium, vom nominalismus et
conceptualismus, sowie vom realismus (falsus et temperatus). Darauf folgt
der scepticismus (absolutus et universalis hypotheticus) und dann erst die
2 Kapp. von der assecutio veritatis und de actibus quibus meuns veritatem
assequitur (beide frither im 1. Kap.). Zur griindlicheren Widerlegung des
Kantischen Subjektivismus kommen in 2 Kapp. ndher zur Sprache die
definitio et origo judicii analytici et synthetici, sowie die identitas prae-
dicati et subjecti in judiciis. Es werden dann nédher erliutert die Er-
kenntnismittel media seu criteria seu motiva veritatis): Die inneren sub-
jektiven (Sinne, BewuBtsein, Verstand, Vernunft) und objektiven (evidentia
et prima principia), sowie die duBeren (magisterium divinum et humanum).
Der Wichtigkeit der Sache wegen wird nach Erwigung der inneren Er-
kenntnismittel noch eigens ein Uberblick iiber Kants idealismus criticus
und Hegels transcendentalismus geboten und beide kurz und biindig wider-
legt. An die Betrachtung der duBleren Erkenntnismittel schlieBt sich die



Literarische Besprechungen. 147

der ars critica. Darauf wird als supremum veritatis criterium erwiesen
die evidentia objective spectata. Den SchluB bildet die Behandlung der
scientiarum coordinatio (vgl. zur Einteilung der logica major S. 106 ff.).
Die Ontologie handelt ,10 de ente in se considerato; 20 de ente quoad
suas proprietates; 30 de ente auoad suas praecipuas divisiones in sua
transcendentalitate considerato; 40 de ente quoad suas divisiones in genera
idest de praecipuis categoriis entis; 50 de ente in suis causis“ (S. 301).
Voraus geht zunéchst recht zeitgemiB ein Kap. de objectivitate ontologiae,
in welchem die Wirklichkeit des Seins gegen Subjektivisten und Positi-
visten und deren moderne Gefolgschaft niher verteidigt wird, Es kommen
dann der Reihe nach zur Sprache: Die Natur und Bestimmungen des
Seins; die Wesenheiten der Dinge und ihr Dasein; die Einheit, Wahrheit
und Giite und ihre Gegensitze, sowie als Folge die Schonheit; Akt und
Potenz (insbes. die potentia objectiva seu ontologica); die Vollkommen-
keiten des Seins im allgemeinen und besonderen; die hauptsichlichen
hochsten Gattungen (categoriae) des Seins und schlieBlich seine Trsachen.
Der Epilogus am Ende der logica minor und maior, sowie die ontologia
faBt nochmals kurz den entsprechenden Gedankengang zusammen und hebt
die Hauptpunkte scharf hervor. Durchweg ist die moderne gegnerische
Philosophie genau berticksichtigt und eingehend widerlegt. Auch in Deutsch-
land hat Lottinis Philosophie-Lehrbuch Anerkennung gefunden. Der Kar-
dinal-Erzbischof von K&ln bat dasselbe im Bonner theologischen Konvikt
zur Ergidnzung des philosophischen Unterrichts und als Vorbereitung auf
die spekulative Theologie des hl. Thomas eingefiihrt. Sicherlich wird das
Lehrbuch in der neuen, viel erweiterten und verbesserten Auflage noch
mehr Anklang finden.

Zundem ist das Lehrbuch wohlgeeignet, so manche Vorurteile gegen
die Thomistenschule zu heben. Gelegentlich der anerkennenden Besprechung
der Summa Philosophiae christianae von Jos. Donat 8. J. (Literarische
Beilage zur Augsb. Postz., Nr. 8. v. 17. Febr. 1911) wurde der Lowener
Schule (vgl. dies. Jahrb. XXIV, S. 257 ff.) hohes Lob gespendet. Betreffs
der praedeterminatio (seu praemotio) physica wurde von Uberspannungen
der Dominikanerschule (= Thomistenschule) geredet in Abhéngigkeit von
Bannez. Abgeseben davon, daB diese Lehre lingst vor Bannez bestand
und selbst von Molina als Lehre des hl. Thomas anerkannt wurde, stimmt
die Lowener Schule auch in dieser Grundlehre durchaus mit der Domini-
kanerschule iiberein. Wenn dann u. a. ferner vom reellen Unterschied der
essentia und existentia in den geschaffenen Dingen als formalistischer Sub-
tilitit geredet wird, so diirfte doch das Kap. de essentiis rerum et earum
existentia im Lehrbuche (S. 362 ff.) eines Besseren belehren (vgl. auch
Revue Thomiste, 1910, XVIII, S, 228 ff.; 1911, XIX, S. 89 ff.). Die Be-
handlung von actus et potentia hétte sich wohl besser gleich an die von
essentia et existentia angeschlossen.

Konigshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa O. M. Cap.

9. Tanquerey, Ad.: Synopsis Theologiae Dogmaticae
Fundamentalis ad mentem S. Thomae Aquinatis, ho-
diernis moribus accommodata. De Vera Religione,
de Ecclesia, de Fontibus Revelationis. Editio 132,
penitus recognita. Desclée et Soc. 1910. Romae, Tor-
naci (Belg.), Parisiis. 8% S. XXXIII, 748.

- 10%



148 Literarische Besprechungen.

Innerhalb 14 Jahren 13 Auflagen erleben ist fiir ein dogmatisches
Lehrbuch gewiBl ein Zeichen groBer Brauchbarkeit. Auch in thomistischen
Kreisen sind Tanquereys Werke wohlgeschiitzt. Die neue Auflage der
Fundamentaldogmatik ist ganz umgearbeitet mit besonderer Riicksicht auf
die modernen Irrtiimer. Eine iiberaus reiche, katholische und akatholische,
einschligige #ltere, neuere und neueste vielsprachige Literatur ist ver-
wertet. Nach einer kurzen Einleitung in die Theologie (Begriff,
Einteilungen, Vortrefflichkeit) folgen Prolegomena in Apologeticam.
Es ist da ndher Rede von der moralischen GewiBheit in der Apologetik
(vgl. dazu: Revue Thomiste 1909, XVII, S, 275—298; 1910, XVIII,
S. 478—490, 618—652), vom Glauben, zu welchem die Apulogetlk bei-
trigt, sowie von der Geschichte der Apologetik. Der Traktat von
der wahren Religion handelt im 1. Teile von der Religion im
allgemeinen (Begriff und Notwendigkeit der Religion; geoffenbarte
Religion); im 2. Teile von der christlichen Religion (ihre Géttlich-
keit wird innerlich [intrinsece] und geschichtlich, sowie durch Vergleich
mit anderen Religionen nachgewiesen); darum mulBl sie angenommen
werden (Conclusio), Im Traktat von der Kirehe Christi handelt der
1. Teil (apologetisch) von der Auffindung der Kirche, Ihre gottliche
Stiftung wird von der Vernunft erwiesen aus der moralischen Notwendig-
keit irgend einer Auktoritit und insbesondere eines lebendigen und unfehl-
baren Lehramts; sodann geschichtlich bestiatigt und durch duBere Merk-
male bekriftigt. Der 2. Teil behandelt die Verfassung der Kirche
(theologisch): Die Gewalt der Kirche (zu lehren und zu regieren) — deren
Ausiibung (durch Papst und Bischofe iiber die Glieder der Kirche) — die
Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Der Traktat von den Quellen
der Offenbarung behandelt die Uberlieferung (Dasein und Orgape)
und die Hl. Schrift (Kanon, Inspiration, Gebrauch und Regeln der Aus-
legung) und als Schlufl kurz den Vergleich zwischen Schrift, Uberlieferung
und lebendigem Lebramt., Es folgen 4 Appendices: Uber die Irrtimer
der Modernisten — Reihenfolge der 6kumenischen Konzilien — die Kirchen-
schriftsteller der ersten 6 Jahrhunderte — die Beschliisse des Vatikanischen
Kounzils. Ein genaues alphabetisches Sachregister erleichtert den
Gebrauch des vortrefflichen Lehrbuchs. Gardeil O. P. (La Crédibilité et
I'Apologétique, Paris 1908, Gabalda, pp. 142—1565) miBbilligt diese Ein-
teilung, weil die apologetischen Fragen nicht zur Theologie gehéren. Den-
noch glaubt der Verf. die Eintnilung beibehalten zu konnen. Er anerkennt
in gewisser Hinsicht Gardeils Tadel, sagt aber (S. 11, n.2): attamen nonne
dici potest praefatas quaestiones reducetive ad theologiam pertinere, quatenus
harum solutio ad theologiam proprie dictam immediate et connaturaliter introi-
ducit? Ubrigens ersehen wir aus dem Lektionsplan der theologischen Fakultit
in Freiburg (Schweiz) fiir 1910/11, daf auch dort die Fundamentalthelogie
apologetisch-theologisch behandelt wird; desgleichen im Collegium Angehr'um
in Rom bei der Propaedeutica ad S, Theologiam der Traktat de Vera Religione
auBer dem Nachweis des ordo supernaturalis (vgl. dies. Jahrb. XXIII, 8. 395—
407, insbes. S. 403 ff.). Letzterer wird leider, ex professo gefiihrt, bei
Tanquerey vermiBt; nur gelegentlich ist Rede vom Ubernatiirlichen bei der
geoffenbarten und christlichen Religion (vgl. Revue Thomiste 1911, XIX,
S. 101 ff.). Recht praktisch wird niher bewiesen, daf} nur die Romische
Kirche die Kirche Christi ist, weil nur sie ,formaliter visibilis, apostolica
et indefectibilis“; sowie der bekannte Satz erldutert: ,Extra Ecclesiam
nulla salus.“ Am Schluf der Lehre von der Kirche wird noch eigens ihre
Erhabenheit hervorgehoben. Keineswegs zeigt sich der Verf. einem wohl-
berechtigten Fortschritt abhold, wie dies besonders aus der fleifigen Ver-



Literarische Besprechungen. 149

wertung der neueren zuverldssigen kritischen und geschichtlichen Forschungen
hervorgeht. Aberin allem bekundet sich die treue kirchliche Anhinglichkeit
an unsere Mutter, die hl. Kirche,

Konigshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa O. M. Cap.

10. Alphonse P. O. C. D.: Pratique de 1’0Oraison
mentale et de la Perfection d’aprés S. Thérése et
S. Jean de la Croix. Tome 3e. Desclée, De Brouwer
et Cie; Lille, Paris, Bruges. 129 pp. 400.

Der 1. und 2. (Supplement-)Band wurden schon angezeigt (dies.
Jahrb. XXV, 8. 118 f.). Der 3. Band behandelt: L’Oraison d’affec-
tion et la voie illuminative, und zwar den 1. Teil. Zur Erklirung
dieser (vebetsart wird (S. 8 f.) bemerkt: LIl est bon de remarquer, que
Sainte Thérése, Saint Jean de la Croix et "fous les anciens auteurs, n’em-
ploient jamais dans leurs éerits les expressions d’oraison aﬂectwe ou
d’oraison d’affection, ou d’affections dans l’oraison: mais ils se servent de
termes qui expriment clairement la nature de 'oraison, tels que: dévotion
ou ferveur dans l'oraison, dévotion sengible, tendresse de dévotion, conso-
lations splrltueilee oraison de recucillement, sentiments ou gotits splrltuels,
oraison de quiétude, touches divines, sommeil des puissances de l’ame,
consolations divines, unicn divine. Toutes ces expressions désignent 'oraison
propre aux dmes dans la voie illuminative, bien mieux que le terme vague
d’oraison affective. Co n’est que depuis le dix-septieme siecle, qu’on
adopta dans les onvrages ascétiques cette derniere expression; nous nous en
servirons cependant, pour ne pas embrouiller nos lecteurs.“ Der 3. Band
nun wird eingeteilt in drei Biicher: Les degrés de l'oraison d’affection. —
Les personnes d’oraison dans la voie illaminative — Purification des pas-
sions, Im 1. Buche kommen 8 verschicdene Stufen des affektiven Gebetes
niher zur bpravhe unter diesen sind einige libernatiirliche Gebetsgnaden,
welche durch cigenes Bemiihen durchaus nicht erlangt werden kdnnen.
Fir die so begnadeten Seelen werden besondere eingehende Verhaltungs-
regeln angegeben. Im 2. Buche lernen wir ndher kennen 12 verschiedene
Gruppen von Betern auf dem Erleuchtungswege. Der einzelnen Seelen-
zustand wird genau auseinandergesetzt und treffliche Anleitung zum Fort-
schritt gegeben. Das 3. Buch “behandelt die Reinigung von ‘den Leiden-
schaften. Eingehend werden besprochen die grofien Nachteile ungeregelter
Leidenschaften; die Notwendigkeit sie vollig zu beherrschen, um zur Gott-
einigung zu gelancren die Anleitung zur Uberwindung der ungeordneten
Leidenschaften (insbesondere der Freude). Seelenfriede und trluok sind der
Lohn des vollen Sieges iiber die Leidenschaften. Die verschledenen Werke
der hl. Theresia und des hl. Johann vom Kreuz sind fleifig verwertet.
Der Fundort der angefiihrten Stellen ist genau am Rande vermerkt. Wir
wiinschen dem Verf, gliickliche Fortsetzung seiner segensreichen Arbeit.

Konigshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa O. M. Cap.

11. Dr. Alfons Schulz: Doppelberichte im Pentateuch.
Ein Beitrag zur Einleitung in das Alte Testament.
(Biblische Studien, XIIIL. B, i. H.) Freiburg i. B,
Herder 1908. gr. 8°. VI, 96 S.

Schulz setzt sich hier die Aufgabe, das Vorkommen von Doppel-
berichten nachzuweisen, um so einen der Griinde, die von der Kritik fiir



150 Literarische Besprechungen,

die Quellenscheidung im Pentateuch angefiihrt werden, zu stiitzen, Und
ewar nimmt er flir folgende Abschnitte Doppelberichte an: Schépfung,
Sintflut, Alter Ismaels, geheimnisvoller Besuch bei Abraham und Lot,
einzelne Ziige aus der Geschichte Jakobs (Zweck der Reise Jakobs nach
Mesopotamien, Name Bethel, Name Israel) und Josephs (Joseph wird ver-
kauft, Josephs Herr, erste Reise der Briider nach Agypten, das Geld in
den Sicken, Jakobs Reise nach Agypten), Auszug aus Agypten (Berufung
Moses’, Plagen, das ungesiuerte Brot, Durchgang durch das Rote Meer),
Aussendung der Kundschafter, Korah, Dathan und Abiram. Dagegen
lehnt Sch. mit Recht zwei Turmbauerzihlungen ab, da ,Gn. 11, 1—9
durchaus einheitlich und aus einem GuB gearbeitet ist“ (S. 45). Indes
auch an anderen Stellen sind Doppelberichte, wie sie der Verf. annimmt,
mindestens zweifelhaft, so z. B. in der Erzihlung vom geheimnisvollen
Besuch bei Abraham und Lot, wo er nach dem Vorgang Kraetzschmars
die ,,Singular- und Pluralstiicke® je einer besonderen Quelle zuschreibt.
Die eine Quelle (,Pluralstiicke“) spreche von ,Mé&nnern“ oder ,Engeln®,
die andere von ,Jahwe“. Dieselbe Ansicht vertrat auch Lagrange. Allein
die Erzdhlung macht bei unbefangenem Lesen durchaus nicht den Eindruek,
daB sie aus zwei Quellenschriften zusammengearbeitet sei. Warum sollte
z. B. Abraham nicht das eine Mal seine Worte an den Vornehmsten von
den Dreien und dann wieder an alle gerichtet haben? Ubrigens stehen
der Annahme von Doppelberichten in dem betreffenden Abschnitte auch
gewisse Schwierigkeiten entgegen. Gn. 19, 1 ist von zwei Engeln die Rede,
die abends nach Sodoma kommen. Schulz vermutet hierin einen rabbi-
nischen Erkldrungsversuch. ,In der urspriinglichen Quelle mag aber ge-
standen baben, daB die drei ,M&anner® nach Sodoma gegangen seien®
(S. 56). Ferner vermag Sch. Gn. 19, 29 weder in dem ,Plural- noch in
dem Singularstiick® gut unterzubringen, weshalb er in dem Verse einen
dritten, freilich ganz kurzen Bericht sieht. Endlich vermissen wir bei
dieser Quellenscheidung in dem ,Singularstiick® die Angabe, ob Jahwe
seine Ankiindigung ausgefilhrt habe. Sch. nimmt deshalb eine Liicke an,
»in welcher gestanden haben muBl, daf Jahwe nach Sodoma ging und dort
nicht einmal zehn Gerechte fand“ (8. 55). Sch. sieht auch in der Reise
Jakobs nach Mesopotamien (Gn. 27, 42—28, 9) zwei Quellen verarbeitet,
da fiir diese Reise zwei verschiedene Griinde angegeben werden. Gn. 27,
42—45 werde als Motiv der Reise die Furcht vor Esau, Gn. 27, 46—28, 9
dagegen die Erwerbung einer Frau aus der Verwandtschaft genannt. Beide
Griinde schlieen sich jedoch nicht notwendig aus, sondern konnen gut
nebeneinander bestehen! DalB aber Rebekka ihrem Manne gegeniiber den
zweiten Grund hervorhob, geschah vielleicht aus zarter Schonung fiir Isaak
und in der Voraussetzung, dal dieser seinem Lieblingssohne Esau ein
solches Verbrechen gar nicht zutrauen wiirde.

In anderen biblischen Abschnitten dagegen, wo ,Unebenheiten®,
»Widerspriiche* zutage treten (vgl. z. B. den Flutbericht oder die Er-
zéhlung vom Auffinden des Geldes in den Sécken der Briider Josephs),
ist die Anpnahme von Doppelberichten, wie sie Sch. vertritt, wohl die ein-
fachste Losung. Nach Gn. 42, 35 fanden die Briider — um ein Beispiel
herauszugreifen — zuhause das Geld in den Sécken, als sie das Getreide
ausschiitteten. Gn. 42, 27 dagegen wird erzédhlt, dall einer der Briider in
der Herberge seinen Sack 6ffnete und das Geld fand. Endlich Gn. 43, 21
sagen die Briider dem Verwalter Josephs, daBl sie in der Herberge die
Sicke geoffnet und das Geld oben in den Siécken gefunden haben, Also
nach dem einen Bericht finden sie das Geld unterwegs in der Herberge,
nach dem anderen zu Hause. Durch die Annahme von Doppelberichten



Literarische Besprechungen, 151

wiirde der Wahrhaftigkeit der Heiligen Schrift ebenso wenig Eintrag
geschehen, wie durch die Annahme von citationes tacitae, die durch eine
Entscheidung der Bibelkommission ausdriicklich unter gewissen Voraus-
setzungen als zuldssig erkldrt worden sind.

Wien, ' J. Déller.

12. Dr. Wenzel Posselt: Der Verfasser der Eliu-Reden
(Job Kap. 382—37). Eine kritische Untersuchung.
(Biblische Studien, XIV. B, 3. H.) Freiburg i. B,
Herder, 1909. gr. 8° XI, 111 S. M. 3.

Wihrend die protestantischen Exegeten mit wenigen Ausnahmen in
den Eliu-Reden einen spiteren Zusatz sehen, treten die katholischen
Schriftausleger fast ausnahmslos fiir deren Echtheit ein. Jene Gelehrten,
welche die Echtheit der Eliu-Reden leugner, sind griftenteils der Memung,
daBl der Verfasser dieses Abschnittes das Buch Job habe vervollkommnen
wollen, indem er anstBige AuBerungen Jobs, die ihm im Buche Job nicht
scharf’ genug getadelt schienen, mit Eutschiedenheit zuriickwies. Der Vor-
fasser obiger Studie unternimmt hier neuerdings die Verteidigung der
Echtheit der Eliu-Reden. TUnd zwar bringt er im 1. Teile sachliche, im
2. Teile sprachliche Beweise fiir deren Echtheit, indem er die gegen die
Ursprunghchkelt vorgebrachten Bedenken zu entkriiften sucht. So soll die
Angelogie des Eliu-Abschnittes eine spitere Zeit verraten; durch Einfiigung
der .Elin-Reden werde die Symmetrie zerstort; Eliu werde im Prolog nicht
genannt; Gott fille iiber Eliu im Epilog kein Urteil. Ferner weist man
auf die Weitschweifigkeit und Dunkelheit der Eliu-Reden hin, die inbezug
auf Kunst dem iibrigen Buche bedeutend nachstehen; Bilder und Vergleiche,
die im {ibrigen Buche zahlreich sind, fehlen in den Eliu-Reden vollstindig.
Posselt kommt zu dem Gesamtergebnis: Die Eliu-Reden sind zufolge der
Disposition des Buches notwendig; und wenn auch nicht alle Schwierig-
keiten vollstindig gelost werden konnen, so sind doch diese Schwierigkeiten
nicht so groB, daf nicht der Verfasser des iibrigen Buches auch die Eliu-
Reden geschrieben haben konnte.

Wien. J. Déller.

13. Aloys Fuchs: Textkritische Untersuchungen zum
hebriisechen Ekklesiastikus. Das Plus des hebriischen
Textes des Ekklesiastikus gegeniiber der griechischen
Ubersetzung (Bibl. Studien, XII. B,, 5. H) Freiburg
i. B, Herder, 1907. gr. 8° XI 124 S M. 3. 60.

Der zu fast zwei Drittel seit 1896 entdeckte hebriische Urtext (H)
von Jesus Sirach hat bereits eine reichhaltige Literatur hervorgerufen.
Eine Vergleichung der hebriischen Fragmente mit der griechischen (G)
und syrischen Ubersetzung (S), die beide unmittelbar aus H angefertigt
sind, zeigt, daB H gegeniiber den beiden alten Versionen einerseits ein
betrichtliches Plus, anderseits ein betrichtliches Minus aufweist. Fuchs
untersucht in vorliegender Schrift unter Heranziehung der alten Textzeugen
jenes Plus, das H, sei es mit oder ohne S, gegen G aufweist, und kommt
zu folgendem Gesamtergebnis: In vielen (etwa 83) Fallen ist das, was H



152 Literarische Besprechungen,

tiber G hinaus bietet, nicht als Zusatz, sondern als urspriingliches Gut
des Buches anzusehen, was in G verloren gegangen ist. Im allgemeinen
zeigt sich hier S als guter Zeuge. Allein in den meisten Féllen ist das,
womit H den Umfang des G iberbietet, sekundére Zutat. Auch der Psalm,
der in H nach 51, 12 steht und mit Psalm 136 eine groBe Ahnlichkeit
hat, wird mit guten Griinden als nicht urspriinglicher Bestandteil dargetan,
wihrend viele andere Forscher fiir dessen Echtheit eingetreten sind. F.
weist mit Recht darauf hin, daf der Psalm in allen Textzeugen aufler H
fehle. Auch lasse sich wohl fiir seine spdtere Einschiebung, nicht aber
fiilr seine Weglassung ein plausibler Grund anfihren. In einigen Féllen
wurde bloB — wie der Verf. weiter ausfiihrt — durch eine Umstellung
der Anschein erweckt, als habe H gegeniiber G ein Plus. Fuchs’ griind-
liche Untersuchung wird jedem Ausleger des Ekklesiastikus in textkritischen
Fragen gute Dienste leisten,

Wien. J. Déller.

14. Dr. Fritz Tillmann: Der Menschensohn. Jesu Selbst-
zeugnis fiir seine messianische Wiirde. Eine biblisch-
theologische Untersuchung. (Bibl. Studien, herausg. v.
O. Bardenhewer. XII. Band, 1. u. 2. Heft.) Freiburg,
Herder, 1907, gr. 8° (VII, 181 S.)

Vorliegende Schrift ist gerade wegen ihres nicht so leichten und auch
nicht oft behandelten Themas interessant und wichtig und aus naheliegenden
Griinden von apologetischem Werte, Verf. behandelt mit Geschick zuerst
die Geschichte des Problems (,Menschensohn® in der Patristik und in
kath. wie akath. Exegese), untersucht dann die alttest. Wurzel des Namens,
seine Funktion bei Daniel und in den Apokryphen und die Menschensohn-
stellen im N. T. und kommt zu folgendem Resultat: Schliissel zu diesem
Messiastitel ist Dan. 7, 13 und nach dieser Prophezie ist der Menschensohn
der vom Propheten geschaute gottmenschliche Bringer des messianischen
Heiles, jener, mit dem die Konigsherrschaft Gottes auf Erden ihren Anfang
nimmt. Jesus hat diese Selbstbezeichnung gewihlt, um einerscits seine
messianische Wiirde, anderseits die Ubernahme von Leiden und Tod von
sich aussagen zu kénnen. — Die patristische Literatur ist fleifig, die prot.
gewissenhafter als die kath. zitiert! Im iibrigen ist die griindliche und
klar geschriebene Untersuchung alles Lobes wert.

Wien. Dr. Innitzer.

15. Seisenberger, Dr. Mich., k. Lyzealprof.: Erklarung
des Johannesevangeliums. Regensburg, Verlagsan-
stalt vorm. G. Manz, 1910. gr. 8° (IV u 309 S)
Mk. 4,80.

Vorl. kurzgefalite Erkldrung des Johannesevangeliums ist ganz dhun-
lich gehalten als jene desselben Verf. zum Evang. des hl. Markus und die
des Hebraerbriefes, da sie alle drei als Lehrbuch fiir Priesterkandidaten
gedacht sind. Nach kurzer Einleitung iiber die gewdhnlichen Evangeliums-
fragen folgt die Erliuterung des Evangeliums, von Vers zu Vers fort-
schreitend, deren deutsche Ubersetzung vorangestellt ist. Verf. hilt sich
in der Erklirung durchaus an die traditionellen Prinzipien, was z. B. aus



Literarische Besprechungen. 153

seiner Stellung zu 1, 9 (mdvre avowmov doyousvor xri.) oder 5, 1
(Osterfest) erhellt. Die Darlegungen sind durchwegs klar, geniigend voll-
stindig und leichtverstindlich, so daR man sich iiber Inhalt und Sinn der
Verse leicht orientieren kann. Fiir genauere wissenschaftliche und ein-
gehende Exegese wiirde allerdings der Leitfaden, der z. B. eine Disposition
des Aufbaues und Inhaltes des Evangeliums ganz vermissen ldBt, nicht
geniigen; dieses beabsichtigt er indes auch weniger. Gleichwohl kiénnten
auch in diesem Rahmen mehr und genauere Literaturangaben und bessere
Beriicksichtigung historischer und archéologischer Momente (vgl. 8. 12
zur Logoslehre, 8. 25 zu Bethanien, 8. 85 ff. Kana, oder S. 259 f. GeiBe-
lung: die Ansicht von der GeiBelsdule und Kapelle ganz veraltet, dhnlich
die Ausfithrung zur Dornenkrénung, 265 zu Golgotha, 2756 Grablegung u. a.)
nichts schaden und wiirde fiir die katechetische Praxis recht niitzlich sein !

Wien, Dr. Innitzer.

16. Dr. Joh. Ev. v. Belser: Die Epistel des hl. Jako-
bus. Ubersetzt und erkliart. Freiburg, Herder 1909.
gr. 80 (VIII, 215 S.)

Nach der Briefen des hl. Johannes, den Pastoralbriefen und jenem
an die Epheser behandelt B. in vorliegendem Buche die Jakobusepistel,
deren Erkldrung den bekannten harten Vorurteilen gegeniiber die hohe
Bedeutung des Briefes fiir die Askese und das christliche Leben ins rechte
Licht setzen will. Verf, hat darum auch mehr als bisher auf die praktische
Verwertung der Epistel bei der Erklirung Riicksicht genommen, was die
Verwendbarkeit des Kommentars fiir Predigt und Seelsorge erhoht und zu
begriiflen ist.

Nach Behandlung der Einleitungsfragen iiber Verfasser, Leserkreis,
Abfassungszeit, Charakteristik der ,Epistel“ etc., wobei sich B. auch gegen
die These Maders vom ,Herrenbruder und angebl. Nichtapostel Jakobus
wendet, folgt die Erlduterung des Briefinhaltes in 9 Paragraphen, die in
bewdhrter exegetischer Methode durchgefiihrt wird. Die Viterliteratur findet
ebenso ihre Verwertung wie die neuesten Beitridge (Cladder, Deifmann u. a.).
In manchen Punkten geht B. seine eigenen Wege, so betreff des Leser-
kreises, beziiglich der Auslegung von 2, 21 ff. und 5, 14—16 u. a. St.;
besonders letztere Stelle, daB die hl. Olung an sich nur kérperliche Hei-
lung bewirke, darf zumal in diesen Bléttern nicht unwidersprochen bleiben:
St. Thomas ist da anderer Meinung! Sonst sei das Buch hestens empfohlen!

Wien. Dr. Innitzer.






	Literarische Besprechungen

