
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. P. Jos. Gredt O. S. B.: Elementa philosophiae aristo-
telico-thomistieae. Vol. I. Logica. Philosophia
naturalis. Ed. 2. Friburgi, Herder 1909.

Das vorliegende Buch verrät uns eine jener immer seltener werdenden,
tiefangelogten Seelen, die nicht ruhen und nicht rasten, bis sie der Lösung
einer Frage auf den Grund gekommen. Im bescheidenen Titel des Werkes:
Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae läßt der hochw. Verfasser,
P. Jos. Gredt O. S. B., Professor der Philosophie am Anselmianum in Born,
die eigene Arbeit über der Arbeit der beiden großen Philosophen der Vorzeit

vergessen. Er will nur nachdenken, was Aristoteles und Thomas ihm
vorgedacht haben. Diese Bescheidenheit hat dem Buch 'den Vorwurf der
„Repristination" eingetragen. Die ungeheure geistige Arbeit, die in diesen
Elementen steckt, wird mit diesem zweideutigen Ausdruck ebenso kühl als
ungerecht beiseite geschoben. Das Resultat einer jahrzehntelangen,
aufreibenden Spekulation, das uns hier in der denkbar knappsten Form geboten
wird, suchte man auf diese Weise einfach vom Büchertisch wegzublasen.
Aber dieses Buch läßt sieh nicht auf diese Art abweisen. Sein Inhalt
wiegt zu schwer. Pis wird studiert und noch mehr studiert werden und
vielen Klarheit bringen. Man muß dann allerdings bei der Beurteilung
des Buches auch Sinn für die alten, philosophischen Klassiker mitbringen.
Sonst schlägt man eben das Buch auf, durchblättert schnell den Index,
findet da die alten Fragen und alten Lösungen verzeichnet und legt
es dann als „veraltet" beiseite. Wer aber mit den Fragen und
Antworten der Alten in etwa vertraut ist und dann die Fragen und die
Antworten des V. verfolgt, wird staunen über die Selbständigkeit, mit der
P. Gredt die schwierigsten Probleme löst. Und in diesen Lösungen sind
im Grunde genommen auch die Lösungen der Zeitfragen enthalten. Jede
Seite des Buches zeigt aufs neue, wie die scholastische Wahrheit sich in
ihrer ganzen Liebenswürdigkeit denen offenbart, die sie mit Liebe studieren.

Die Quellenangaben zu den einzelnen Abschnitten enthalten nur die
Namen der allerbesten Thomas- und Aristoteleskenner. Schon diese feine
Auswahl läßt vom Buch etwas Klassisches erwarten.

P. Gredt kennt denn auch Aristoteles sehr gut, den hl. Thomas
ausgezeichnet. Die dem Text beigegebenen Belegstellen beweisen dies schon.
Die Verwertung dieser Stellen im Text zeigen dies noch klarer. Den
klarsten Beweis dafür aber erbringt die souveräne Art, mit der der V. —
ohne Rücksicht auf die gangbaren scholastischen Handbücher — die
Einteilung und Reihenfolge der philosophischen Disziplinen begründet und
durchführt. Indem er damit die alte Philosophie in ihrer alten Reinheit
vorlegen will, bietet er uns etwas ganz Neues. Die Naturphilosophie
nimmt in diesem Lehrbuch wieder die erste Stelle unmittelbar nach der
Logik ein. So ging schon Aristoteles vor. Diese Methode ist einzig
naturgemäß. — Die „Kriteriologie" wird aus der Logik hinausgewiesen. Denn
der Gegenstand der Logik ist das Gedankending. Das Objekt der
„Kriteriologie" ist kein Gedankending. Also gehört sie nicht in die Logik. Mit
diesem schlichten Syllogismus ist die ganze Aufräumungsarbeit getan. Sie
genügt. Viele Worte könnten die Sache nur verdunkeln.



Literarische Besprechungen. 127

Bevor wir nun auf einzelne Punkte der Logik und Naturphilosophie
(der beiden Teile des 1. Bandes, der uns zur Rezension vorliegt) näher
eingehen, möchten wir uns ein paar Bemerkungen gestatten, die die
Anordnungen des Stoffes betreffen. Diese Bemerkungen sollen keinen Tadel
des Buches darstellen. Sie wollen bloß Anregungen sein.

Die Yerbannung der „Kriteriologie" aus dem Gebiete der Logik ist
vom wissenschaftlichen und didaktischen Gesichtspunkte aus
lebhaft zu begrüßen. Vom rein wissenschaftlichen Standpunkte aus ist
es ebenfalls ganz richtig, die „Kriteriologie" der Metaphysik ein- und
unterzuordnen, da die Verteidigung der Prinzipien Sache der Metaphysik
ist. Ob aber die Behandlung und Verteidigung der Grundlagen der
Philosophie so als eine Art Anhängsel der Metaphysik sich aus didaktischen
Gründen auch heutzutage noch rechtfertigen lasse, möchten wir stark
bezweifeln. Für frühere Zeiten, in denen die Prinzipien der Philosophie
nur von einzelnen angefochten wurden, lag dieses Vorgehen auf der Hand.
Seit Cartesius aber versteift sich die ganze neuere Philosophie auf ihre
„Voraussetzungslosigkeit." Dieser veränderten Sachlage kann u. E. nur
dadurch genügend Rechnung getragen werden, daß die Verteidigung der
Prinzipien der Metaphysik vorweggenommen und allen philosophischen
Realdisziplinen vorangestellt wird. Diese Apologie der Fundamente der
Philosophie würde gar keinen großen metaphysischen wissenschaftlichen Apparat
voraussetzen. Die Fundamente werden klargelegt, der Skeptizismus widerlegt,
der aristotelische Realismus verteidigt, die Zuverlässigkeit der Erkenntnisvermögen

dargetan und das Kriterium der Wahrheit und Gewißheit
bestimmt. In diesen fünf Punkten ist die ganze Aufgabe angegeben. Der
5. Punkt läßt sich ganz kurz und ganz einfach lösen, wenn nur der
Ausdruck „Kriterium" im ursprünglichen Sinne gefaßt und in dieser
Eindeutigkeit beibehalten wird.

Die Einteilung der Logik in Logiea formalis und Logica materialis
ist auf den ersten Blick sehr bestechend. Der V. sucht diese Einteilung
folgendermaßen zu begründen. In der dritten Denkoperation wird diese
Einteilung von allen zugegeben. Nun ist aber die erste und die zweite
Denkoperation wesentlich auf die dritte hingeordnet. Also gilt die
Einteilung auch von ihnen und mithin von der ganzen Logik.

Weiter scheint sich die Einteilung aus dem Gegenstand der Logik
als dem ens rationis cum fundamento in re zu ergeben.

Die logische Behandlung der Prädikamente gewinnt dadurch als
materieller Teil der ersten Denkoperation eine ganz eigene Stellung.

Wir sehen nur nicht ein, weshalb der V. in der materiellen Logik
für die zweite Denkoperation nichts übrig hat. Weshalb füllt er diese
Lücke nicht durch die Betrachtung der logischen Wahrheit in Beziehung
auf ihr Fundament aus? Oder gehört diese Betrachtung vielleicht in die
Metaphysik hinein? Dann aber fällt die ganze Begründung seiner
Einteilung zusammen.

Auf jeden Fall geben wir der Einteilung des V. in praktischer
Hinsieht vor allen übrigen gangbaren Einteilungen den Vorzug.

Die Einstellung der Naturphilosophie zwischen Logik und Metaphysik
bedeutet entschieden einen tüchtigen Schritt vorwärts. Unser Ideal einer
Naturphilosophie ist aber auch durch P. Gredt — so dankbar wir ihm
auch für das Gebotene sind — noch nicht ganz verwirklicht. Wir finden
in seiner Naturphilosophie zu viel Metaphysik — und doch wieder zu
wenig, zu wenig Naturphilosophie, und doch wieder — zu viel. Die vielen
metaphysichen Punkte nämlich, die in diesen naturphilosophischen
Untersuchungen sich überall aufdrängen, legen die Frage allzu nahe, ob denn



128 Literarische Besprechungen.

bei einer solchen Behandlung der Naturphilosophie die Ontologie nicht
notwendig vorausgeschickt werden müßte. Bei der Erörterung moderner
naturwissenschaftlicher Theorien, z. B. der Kant-Laplaceschen Hypothese
dagegen wird die alte Metaphysik mit ihrer goldenen Terminologie etwas
zu wenig in Anwendung gebracht. Es hätten noch viel mehr Resultate
der modernen Naturwissenschaft herangezogen werden dürfen. Und doch
möchte man im Interesse der Einheitlichkeit des Buches wünschen, die
eine oder andere der angezogenen neueren Eragen wären weggefallen. Das
Alte und Neue erscheinen zwar in dieser Darstellung nicht gerade als
feindliche Brüder, aber man kann sich doch des Eindruckes nicht erwehren,
daß sie sich nicht ganz verstehen. Ein vollständig gelungener Ausgleich
der alten mit der neuen Naturphilosophie kann nur durch eine vollständige
Überwindung des neuen Stoffes durch die alten Prinzipien geschehen. In
der Anordnung des Stoßes muß allerdings Aristoteles maßgebend bleiben.
Allein der Unterbau der Doktrin soll erweitert werden durch systematische
Aufnahme aller verwertbaren Elemente aus der neuen Naturwissenschaft.
Der Auf- und Ausbau aber geschieht durch eine bis in die letzten
Verzweigungen hinein konsequent durchgeführte Anwendung des physischen
Akt- und Potenzbegriffes. Dadurch wird die mathematische Auffassungs-
weise und die aus dieser Auffassung sieh ergebende einseitige Ausdrueks-
weise der modernen Naturwissenschaft ergänzt, die Physik selbst gefestigt,
dem Sinnesidealismus und allen monistischen Tendenzen, die sieh auf den
Boden der Naturwissensehaft stellen, die vermeintliche naturwissenschaftliche

Grundlage gründlich entzogen und — last, but not least — der Geist
des Studenten auf die Metaphysik vorbereitet.

Zu einzelnen Punkten des Buches möchten wir noch folgendes
bemerken:

Die stattliche Reihe seiner durchweg klaren und präzisen
Begriffsbestimmungen wird vom V. durch das wichtige Begriffspaar conceptus for-
malis und conceptus objectivus eröffnet, (pg. 10, n. 7.) Dem conceptus
formalis ist in Klammern der Ausdruck „subjectivum" beigefügt. Man
mag aber das elementum formale des Begriffes als quod oder als quo oder
als in quo nehmen, immer muß es objektiv gefaßt werden. Offenbar soll
zwar das subjectivum hier bloß besagen quod est in subjecto und nicht
quod est a subjecto, allein im Interesse einer scharfen Auseinanderhaltung
der thomistischen und kantschen Ausdrucksweise wäre dieses eingeklammerte
subjectivum wohl besser weggeblieben.

Die Folgerung, physisch genommen, hält P. Gredt (pg. 60. n. 52) für
einen einfachen Denkakt. Damit scheint aber die Folgerung als
Denkbewegung aufgehoben zu sein. So richtig es ist, daß wir den Schlußsatz
und die Prämissen durch einen einzigen, einfachen Denkakt erkennen,
vorausgesetzt, daß wir im Denken beim Schlußsatz angelangt
sind, ebenso einleuchtend ist, daß eine Bewegung zum Schlußsatze hin,
worin doch das Wesen der Folgerung besteht, ohne einen doppelten Denkakt
gar nicht gedacht werden kann.

Ein Glanzpunkt des Buches ist der Paragraph: „de actione et
passions earumque habitudine ad motum". (pg. 258). Die Frage ist eine der
schwersten in der ganzen Philosophie. Zunächst zerlegt der V. die Frage
in ihre Teile. Schon hier verbinden sich Klarheit und Tiefe in erstaunlicher

Weise. Sodann beweist er den realen Unterschied zwischen actio
und motus, zwischen actio und passio und zwischen motus und passio.
Die Beweise sind kurz, einfach und scharf. In sechs Scholien werden noch
weitere tiefsinnige Erklärungen gegeben. Endlich wird die Stellung, die
Aristoteles und der hl. Thomas in der Frage eingenommen, interessant



Literarische Besprechungen. 129

charakterisiert. Der V. hat dieser scheinbar recht subtilen Frage wohl
deßhalb eine so große Sorgfalt zugewendet, weil seine langjährigen
Spekulationen ihn überzeugt haben, daß eine gründliche Lösung dieser Frage
für eine ganze Reihe anderer spekulativer Fragen von entscheidender
Bedeutung ist. Seine Lösung ist auch sehr bedeutungsvoll für eine gründliche,

prinzipielle Auseinandersetzung der scholastischen Naturphilosophie
mit der modernen Naturwissenschaft.

Die Art und Weise, wie unser Verstand hier auf Erden die Existenz
seiner selbst, des Erkenntnisaktes und der Erkenntnisform wahrnimmt,
erklärt der Verf. so: intellectus suum actum, huius terminum et principium
non cognoscit, nisi quatenus in obiecto suo formali continentur. Quidquid
enim est extra obiectum formale, non cognoseitur, nisi per obiectum
formale; atqui omnia ista in obiecto formali continentur conotative, ita ut
simplici reflexions seu advertentia cognosci possint; conceptus enim directe
repraesentativus quidditatis materialis (species expressa) corepraesentat
se et actum, cuius est terminus (pg. 443). In dieser Erklärung will
uns der Ausdruck „corepraesentat", den wir oben unterstrichen haben und
auf den die ganze Erklärung hinausläuft, nicht recht einleuchten. Muß
denn wirklich die species expressa, um in ihrer Existenz dem Verstände
gegenwärtig zu sein, sich selbst mitvorstellen? Und da in der species
expressa nur das vorgestellt wird, was in ihr ausgedrückt ist, muß die
species expressa sich selbst mit ausdrücken? Und der Erkenntnisakt muß
auch mit ausgedrückt werden. Ist das notwendig Ist das möglich Ist
der Erkenntnisakt nicht durch sich selbst unmittelbar dem Erkennenden
gegenwärtig? Würde man nicht besser tun, den Erkenntnisakt in den

Mittelpunkt dieser reflexiven Intuition zu stellen und das conotative nicht
hloß auf das Prinzip, sondern auch auf den Terminus zu beziehen?

Die sinnliche Wahrnehmung des konkreten Individuums scheint der
Verf. (pgg. 453 u. 54) auscbließlich der schematisierenden Phantasie
zuzuschreiben. Nach dem hl. Thomas aber gehört die intentio individui con-
creti zu den intentiones insensatae. Also kann — wenigstens nach dem
hl. Thomas — ein individuelles Schema nur unter dem Einfluß der vis
aestimativa zustande kommen.

Zum Schlüsse verbinden wir mit einer aufrichtigen Gratulation an
den hochw. Verfasser auch eine herzliche Gratulation an die Philosophiestudenten

des Collegium Anselmiannm, für die das Buch in erster Linie
geschrieben ist. Das Buch ist schwer. Bei allen, denen das Buch zum
•Studium in die Hand gelegt wird, muß eine ungewöhnliche Zucht des
Denkens vorausgesetzt werden.

Rom, Collegium Angelicum. P. Antonius Rohner 0. P.

2. Prof. Dr. Joseph Pohle: Die Sternenwelten und ihre
Bewohner. 6. Aufl. Cöln, Bachem 1910.

Schon in sechster (vollständig umgearbeiteter) Auflage kann Dr. Pohle
seine „Sternenwelten" dem deutschen gebildeten Lehrer darbieten. Der
ungeahnte Erfolg des Buches ist der beste Beweis für die Notwendigkeit
gut geschriebener Bücher naturwissenschaftlichen Inhaltes. Das kath.
Volk hungert geradezu nach solchen Schriften. Es will im alten Glauben
bleiben und doch auch mit den Fortschritten der modernen Naturforschung
vertraut gemacht werden; es möchte gediegene Darstellungen aus den
verschiedenen Zweigen der Naturwissenschaften lesen, ohne auf Schritt und
Tritt Ausfällen gegen unseren heiligen Glauben begegnen zu müssen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXYI. 9



130 Literarische Besprechungen.

Speziell für unsere Zeit sind solche Bücher auch noch aus einem
anderen Grunde notwendig geworden. Die Phrase vom „inneren Erlebnis"
hat unsere gelehrten und ungelehrten Schriftsteller derart in ihren Bann
gezogen, daß der Büchermarkt in gefahrdrohender Weise von Erzeugnissen,
überschwemmt wird, die das Innere des Menschen zerfasern und den ohnehin,
schon nervösen Menschen nur noch nervöser machen. In dieser Beziehung
kann man naturwissenschaftliche Abhandlungen eine wahre Wohltat nennen,
besonders wenn sich darin mit gründlicher Sachkenntnis eine schöne, klare,,
ansprechende Darstellungsweise verbindet, und wenn der Verfasser
verwickelte Prägen in ihre Teile aufzulösen und schwierige Partien in gemein-
vorständlicher Fassung darzulegen versteht.

In der Beherrschung des Stoffes und in der Kunst der Darstellung
ist Dr. Pohle Meister. Die Meisterschaft aber, womit er sein Werk höchst
interessant zu gestalten und auch den Nicbtfachmann ganz unauffällig in
die großen Wunder des Sternenhimmels einzuführen weiß, ist seine Methode,,
„die Forschungsergebnisse und Anschauungen der modernen Astronomie an
die Hypothese von Astralgeschöpfen wie eine Art von Staffage anzulehnen".

Was jedoch methodisch als Stärke des Buches erscheint, stellt
inhaltlich die Schwäche desselben dar. Und dieser Schwäche des
vorliegenden Werkes möchte sich unsere Kritik besonders zuwenden. Die schon
angezogenen Vorzüge erkennen wir dabei voll und ganz an. Nach dieser
Seite hat das Buch ein so einstimmiges Lob gefunden, derart alle Wünsche
und Erwartungen erfüllt, ja übertroffen, daß wir von weiteren Empfehlungen
glauben hier absehen zu dürfen. Die Zahl der Auflagen ist seine beste
Empfehlung.

Der Beweis, den das Buch für die Theorie der Sternenbewohner
enthält, läßt sich auf folgenden Syllogismus zusammendrängen: Alle
Himmelskörper waren, sind oder werden bewohnbar sein. Nun
muß aber das Bewohnbare auch bewohnt sein. Also gab es,
gibt es oder wird es Sternenbewohner geben.

Den näheren Untersuchungen zum Ober- und Untersatz dieser
Folgerung schickt der Verf. einen „Autoritätsbeweis" voraus, um so gleich
anfangs den Leser für die Annahme einer Belebtheit des Universums günstig
zu stimmen.

Als Kronzeugen für seine These zitiert er die Iudier, die Ägypter,.
C'naldäer, Baktrer, Meder, Perser, Kelten, Griechen und Börner aus dem.
Altertum. Die Lehre von der Seelenwanderung aber — um die handelt es
sieh dabei — muß als Produkt eines Phantasiespieles erklärt werden
und wurde auch stets dafür gehalten. Der Wahrheitskern ist die Unsterblichkeit

der Seele und die Vergeltung nach dem Tode, alles weitere Zutat
der Phantasie. Auch Celsus, der Beligionsspötter und Christushasser, der
seine Phantasie bekanntlich gar nicht zu beherrschen wußte, wird
genannt. Giordano Bruno, der in der Geschichte der Philosophie als
ausschweifender Phantast bekannt ist, nimmt in dieser Geschichte einen
ungebührlich breiten Baum ein. Für Thomas Campanella, der auch keine
Kraft besaß, den wilden Bossen seiner Phantasie die Zügel umzuwerfen,
wird nebenbei noch eine Lanze gebrochen, und ein Stein auf jene „überaus
befangene traurige Zeit" geworfen. Auch Kopernikus wird angeführt, kann
aber nur als indirekter Zeuge namhaft gemacht werden. Galilei und
Keppler werden ihre diesbezüglichen Ansichten selber kaum höher als einen
„astronomischen Traum" eingeschätzt haben. Wenn der Verf. bezüglich
der neueren und neuesten Ausbreitung der Lehre von der_ Belebtheit der
Sternenwelten glaubt den allgemeinen Satz aufstellen zu dürfen, „daß
dieselbe sich in demselbe Maße behauptete und verbreitete, als das wahre



Literarische Besprechungen. 131

Weltsystem selbst sich Anhänger erwarb" (S. 50), so sehen wir darin nicht
nur eine starke Übertreibung, sondern auch eine ungehörige Verquickung
zweier durchaus nicht zusammengehöriger Dinge: des kopernikanischen
Weltsystems und der Belebtheit des Alls. Der Grund dafür, daß so viele
Astronomen für die Bewohntheit der außerirdischen Welten sprechen, braucht
weder in einer besonderen Einsicht derselben, noch in einer besonderen
Leidenschaft gesucht zu werden. Die Phantasie reicht als subjektiver
Erklärungsgrund vollständig aus, während objektiv eine gewisse Ähnlichkeit

Veranlassung dazu geben kann. Similitudo rei est causa omnis falsi-
tatis in intellectu, sagten die alten Scholastiker. Die große Lücke, die
der „Autoritätsbeweis" in den christlichen Jahrhunderten aufweist, wird
durch den Hinweis auf den Gegensatz zwischen ptolemäiseher und koper-
nikanischer Weltanschauung nicht genügend erklärt. Diese Lücke hätte
den Verf. zu tieferem Nachsinnen bestimmen können. Der lebendige
Glaube jener Jahrhunderte wußte die Phantasie zu zügeln und prägte
den Wirklichkeitssinn jener Zeit viel schärfer aus, als dies heutzutage
der Fall ist.

Den „theoretischen Folgerungen", die der Verf. aus seiner „Geschichte
der Mehrheit bewohnter Welten" zieht, stellt er als Motto die Worte des
hl. Thomas voran: „Quod ab omnibus communiter dicitur, impossibile est
t.otaliter esso falsum." Man traut den Augen kaum, diese Worte an dieser
Stelle zu finden. Selbst wenn man mit dem Verf. die Vertreter seiner
These für die „erleuchtetsten und scharfsinnigsten Vertreter des
Menschengeschlechtes" hält, darf man doch in dieser Sache nicht von einem „ab omnibus
communiter dicitur" sprechen. Auch der Irrtum kann übrigens recht
weitverbreitet und recht langlebig sein, besonders wenn er auf Grund einer
vermeintlichen Ähnlichkeit in der ungezügelten Phantasie wurzelt.

Endlich darf der Satz: „Die Geschichte ist eine große Lehrmeisterin
der Wahrheit", mit dem der Verf. (S. 33) auf den „Autoritätsbeweis"
überleitet, nicht unbeanstandet bleiben. Denn der Geschichte einer
Phantasterei dürfen wir das Adelsprädikat, das der wirklichen Geschichte
zukommt, nicht beilegen.

Was nun den Obersatz des oben formulierten Syllogismus bezüglich
der Bewohnbarkeit des Kosmos betrifft, möchten wir an den Verf.
zunächst eine Frage stellen. Hält er den Satz: Die Sterne sind bewohnbar
für eine ausgemachte Sache oder nur für wahrscheinlich? Diese Frage
drängt sich uns auf, weil der Verf. im 3., 4., 5., 6., 7., 8. und 9. Kapitel,
um die es sich jetzt bandelt, die Bewohnbarkeit und Bewohntheit
nicht so scharf auseinanderhält, wie unser Syllogismus es tut. Für den
ersten Teil der Alternative scheint indessen das folgende allgemeine Urteil
zu sprechen: „daß für jeden Weltkörper ohne Ausnahme in der Reihenfolge

dieses Entwicklungsganges irgend einmal eine Periode der Bewohnbarkeit

eintreten muß, liegt wohl auf der Hand; denn es kann beim Durchlaufen

einer so großen Wärme, Licht- und Stoffskala mit allen zugehörigen
Nuancen des Chemismus kaum an dem Eintritte derjenigen Bedingungen
fehlen, unter welchem faktisch auf unserem Erdglobus Leben in sich
entwickelt hat und teilweise noch immer entwickelt." (S. 293—94). Oder
sollen vielleicht das „wohl" und das „kaum" der mit so großer Zuversicht
ausgesprochenen Gewißheit wiederum die Spitze abbrechen? Wie dem
auch sei, bisher ist weder die Gewißheit der Bewohnbarkeit der
Sterne bewiesen, noch auch die Wahrscheinlichkeit derselben
hinreichend begründet.

Um von Gewißheit sprechen zu können, müßte in erster Linie das
kopernikanische Weltsystem, bezw. die Einheit und Gleichartigkeit des

9*



132 Literarische Besprechungen.

Weltstoffes gegen jeden vernünftigen Zweifel sichergestellt sein. Der Verf.
wird dies sicher zugeben. Er tritt auch dafür ein, daß die kopernikanische
Weltanschauung nicht bloß wahr, sondern auch gewiß sei. „Die Spektralanalyse

hat die vollste Gleichheit zwischen Fixsterne und Sonne auf das
unzweideutigste dargetan." (S. 13). Solange es aber der Wissenschaft
noch nicht gelungen ist, die Resultate der Spektralanalyse — und das
gleiche gilt von der Astralphotographie — so auf ihre Objekte als Ursache
zurückzuführen, daß alle Medien ausgeschlossen erscheinen, gestatte man
uns, die Folgerung vorläufig nur als sehr gut begründete Hypothese
anzusehen.

Zweitens müßte, damit von Gewißheit die Rede sein könnte, der
strikte Beweis erbracht werden, daß die astralen Stoffverbindungen in jenen
bestimmten physikalischen und chemischen Verhältnissen auftreten,
die die Voraussetzung der Lebensfähigkeit des Stoffes bilden. Bis jetzt ist
aber kaum ein Schein der Ähnlichkeit und damit der Wahrscheinlichkeit
dafür erbracht worden.

Und selbst wenn — drittens — das einmal gelingen sollte, wäre
bezüglich der Bewohnbarkeit bezw. Lebensfähigkeit der Astralmaterie noch
gar nichts bewiesen. Was ist denn das Lebensfähige? Durch Angabe der
physikalischen und chemischen Bedingungen samt allen zugehörigen
Proportionen ist dieser Begriff nicht erschöpft. Es tritt, wie schon der
Ausdruck besagt, noch eine Beziehung zum Leben hinzu. Diese Beziehung
liegt schon im Lebensfähigen. Wer das Lebensfähige oder die Möglichkeit
des Lebens mit den mechanischen Vorbedingungen des Lebens verwechselt,
steckt, ohne es zu bemerken, im Materialismus. Wenn wir also das ganz
richtige Prinzip: von Ähnlichem gilt Ähnliches, in unserem Falle auwenden
wollen, müssen wir in die Analogie auch das genannte dritte Moment
einbeziehen. Wie ist das aber möglich? Wer mithin auch nur über die
Möglichkeit der Belebtheit, geschweige über die Möglichkeit menschenähnlicher

Bewohner der Sterne etwas aussagen will, muß entweder allen
Tatsachen zum Trotz das Leben auf die Materie einschränken oder aber eine
große Fertigkeit im Überspringen logischer Abgründe besitzen. Wo immer
hier auf Erden Leben gegeben ist, sind auch bestimmte materielle
Vorbedingungen vorbanden, aber nicht umgekehrt. Also wenn auch
zugegeben wird, daß auf andern Himmelskörpern ähnliche mechanische
Vorbedingungen und Vorgänge sich zeigen, ist der Schluß auf Leben und
Lebensfähigkeit unstatthaft.

Will vielleicht der Verf. unsere Bedenken durch den Hinweis auf die
„Marskanäle" niederschlagen? Den „Marskanälen" wird es noch ergehen
wie dem Häckelschen Bathybius und den Hahnschen „Organismen". Wir
wetten darauf.

Während der Monismus mit dem Beweise des oben formulierten
Untersatzes: Das Bewohnbare muß auch bewohnt sein, schnell fertig ist,
(die Möglichkeit des Lebens fällt ihm naturwissenschaftlich mit der
Wirklichkeit zusammen, da die materiellen Vorbedingungen nach ihm die
zureichende Ursache für die Lebenserscheinungen enthalten (S. 462), sucht
Dr. Pohle auf metaphysischen Umwegen zum Ziele zu gelangen.

„Weder der rein naturwissenschaftliche noch der bloß philosophische
Standpunkt darf zur Entscheidung unserer Frage ausschließlich maßgebend
sein, sondern beide müssen durch eine angemessene Verabredung
verschmolzen werden in der Weise, daß die Naturwissenschaften die empirische
Basis legen, auf welcher die Philosophie ihre Schlüsse baut. Die
Schlußfolgerungselbstist demzufolge weder eine ausschließlich naturwissenschaftliche



Literarische Besprechungen. 133

noch eine bloß philosophische, sondern gemischt wie der Syllogismus, aus
dem sie erfließt." (S. 60—64.)

Daß die empirische Basis im Obersatz vom logischen Gesichtspunkt
aus mehr als wackelig ist, glauben wir gezeigt zu haben. Die
Metaphysik aber, aus der der Verf. den Untersatz folgert, ist noch viel
sch wacher.

Die erste Schwäche offenbart sich gleich anfangs in der
Feststellung des Fragepunktes. Der Verf. unterscheidet da zwischen dem
metaphysischen, physischen und moralischen Müssen. Wie das irdische,
so lasse sich auch außerirdisches Leben als Tatsache weder aus einer
metaphysischen noch physischen Notwendigkeit begreifen. Es bleibe also
nur die moralische Notwendigkeit übrig, das heißt, es müsse gezeigt werden,
daß eine freie Intelligenz, sozusagen unter dem Drucke eines moralischen
Sollens, überall dort Organismen ins Leben rufe, wo sich günstige
Bedingungen zur Entfaltung und Erhaltung derselben darbieten. Die Gründe,
die dieses moralische Sollen begreiflich machen, nennt der Verf. Kongruenzgründe.

Diese erzeugen nur Wahrscheinlichkeit. (S. 465—67.) Für dieses
sein Vorgehen sucht der Verf. Deckung hinter den „schönen
Vernunftbetrachtungen der Scholastiker über die Existenz und Anzahl von reinen
Geistern (Engeln), über die Vollkommenheit des Universums usw." (S. 466.)

Dagegen möchten wir ein Zweifaches bemerken. Fürs erste scheint
dem Verf. entgangen zu sein, daß Notwendigkeit und Gewißheit
korrelative Begriffe sind, daß somit jede Notwendigkeit in der Sache eine
ihr entsprechende Gewißheit erzeugt, Gewißheit aber und Wahrscheinlichkeit

schließen sich gegenseitig aus. Wir verstehen alBO nicht, wie seine
auf moralische Notwendigkeit gegründete Beweisführung nur Wahrscheinlichkeit

erzeugen soll.
Zweitens haben die großen Scholastiker im Anschluß an den hl. Thomas

die Konvenienz der durch den Glauben verbürgten Existenz
der reinen Geister bewiesen, nicht die Existenz als solche. Der positive
Wille Gottes, der ihnen durch die Offenbarung bekannt war, bildete das
reale Fundament des Beweises. Ohne dieses reale Fundament hätte der
realistisch gerichtete Scholastiker das ganze Beweisgeschäft als unnütze
Zeitvergeudung angesehen oder gar als nominalistische Wortmaeherei
verurteilt.

Das metapbysisch-teleologische Argument aus dem höchsten Weltzweck
leidet u. E. an drei Schwächen.

1. Es kommt mit dem höchsten Weltzweck selbst in
Konflikt. Der höchste Weltzweck darf nämlich nicht so gefaßt werden, als
würde Gott durch die Ehre und Verherrlichung, die ihm von den Geschöpfen
zuteil wird, etwas gewinnen. „Non ita (sc. Deus est finis rerum) quod
aliquid ei a rebus acquiratur, sed hoc solo modo, quia ipse rebus acquiritur"
(S. e. Gent. 1. III., e. 18.). Nun könnte aber der oberste Weltzweck auf
die göttliche Freiheit in Bezug auf die Auswahl der Mittel nur unter der
Voraussetzung einen moralischen Druck ausüben, daß Gott durch die
Verwirklichung des Weltzweckes etwas gewinnen würde. Ferner hat das
Bemühen des Verf., der objektiven Verherrlichung Gottes den selbständigen
Charakter einer wahren, eigentlichen Gottesverherrlichung zu nehmen, nur
unter der Voraussetzung einen Sinn, daß aus dieser Art der Verherrlichung
für Gott ein zu geringfügiger Zuwachs entspringen würde. Die Wahrheit,
daß jedes Ding nur darum Gott verherrlicht und verherrlichen kann,
weil Gott sich in ihm verherrlicht, und nur in so weit Gott verherrlicht,
als Gott sich in ihm verherrlicht, wirft allein schon das ganze erste
Argument über den Haufen.



134 Literarische Besprechungen.

2. Das Argument verkennt die Stellung des Geschöpfes
zum Schöpfer. Die Scholastik hat folgende drei Fundamentalsätze
bezüglich des Geschöpfes aufgestellt: omne quod est et quomodocunque
est, a Deo est; — verum ontologicum dicit essentialem et primarium ordi-
nem ad intellectum divinum, ad intelleetum ereatum vero ordinem secun-
darium et per accidens; — bonum ontologicum dicit essentialem et primarium
ordinem cum voluntate divina, cum voluntate vero creata secundarium et
per accidens. In diesen drei Sätzen kommt das zum Ausdruck, was man
Lobeshymnus des Geschöpfes auf den Schöpfer nennt. Dem Verf. dagegen
scheint „die mit Verstand und Vernunft begabte Kreatur ein notwendiges
Mittelglied, durch welches die vernunftlose Schöpfung erst mit einbezogen
werden kann in die brausenden Lobrufe, welche die Welt der Geister
unaufhörlich ihrem Schöpfer darzubringen verpflichtet ist." (S. 474.)

3. Das Argument verkennt die Stellung des Menschen
zur Schöpfung. Da nach dem Verf. „der rein materiellen Welt ihr
unmittelbares und nächstes Ziel im erkennenden Geiste und erst mittelbar
und zuletzt in Gott gesteckt" (S. 474) ist, sagt er auch ganz konsequent:
„Ohne den Menschen wäre die Erde, was eine Uhr ohne Zeiger." (S. 499).
Der Mensch bringt also den Zeiger an das Uhrwerk Gottes. Der Zeiger,
der am Uhrwerk Gottes auf Gott hinzeigt, ist aber das allerwichtigste an
dieser Uhr. Der Mensch bringt also das Wichtigste in die Schöpfung
hinein. Selbstverständlich führt diese Anschauung, wenn sie folgerichtig
weiter gedacht wird, mitten in den Kautianismus hinein. Wir müssen also
die objektive Verherrlichung Gottes durch die Geschöpfe in ihrer ganzen
Selbständigkeit, Eigenart und Größe festhalten. Sonst kommen wir auf
Abwege oder verwickeln uns in Widersprüche. Und so wenig Gott durch
die Verherrlichung etwas gewinnt, ebenso wenig gewinnt die vernunftlose
Schöpfung dadurch etwas, daß sie in die gloria formalis des Menschen
einbezogen wird. Der einzige Gewinner ist der Mensch.

Das zweite Argument aus der Vollkommenheit des Universums ist auf
ein Mißverständnis aufgebaut, das seinen Grund im Mangel einer
Unterscheidung zwischen finis principalis und finis secundarius oder finis cui hat.
Wäre der Mensch finis principalis der materiellen Schöpfung, dann wäre
die Schöpfung vom Menschen abhängig und dann hätte der Beweis Hand
und Fuß. Nun ist aber der Mensch nur finis cui, mit anderen Worten
die Schöpfung ist, soweit sie überhaupt auf den Menschen bezogen wird,
ausschließlich zu seinem Nutzen da, hängt also nicht vom Menschen ab.
Also kann von einer Unvollkommenheit der Himmelskörper ohne geistige
Bewohner keine Rede sein.

Bezüglich des dritten Argumentes aus der Allmacht und Weisheit
Gottes dürfte es dem Verf. wohl schwer fallen, den Vorwurf einer illatio
a posse ad esse zu entkräften. Der Syllogismus lautet ungefähr so: Nach
dem gegenwärtigen Woltplane Gottes will Gott offenbar eine möglichst
reiche Mannigfaltigkeit von Wesen, Spezies etc. zur Entfaltung bringen.
Nun aber ist auf Erden nur ein unendlich kleiner Bruchteil möglicher
Organisationen verwirklicht. Mithin müssen andere Planeten die Träger
von anderen organischen Lebensformen sein. Der Terminus medius in dieser
Schlußfolgerung — alle möglichen organischen Lebensformen — wird
entweder in beiden Sätzen im Sinne einer realen Möglichkeit oder in beiden
Sätzen im Sinne einer logischen Möglichkeit oder in einem Satze im Sinne
der logischen und im anderen Satze im Sinne der realen Möglichkeit
genommen. Im dritten Falle hätten wir die quaternio terminorum. Im
zweiten Fälle läge die illatio a posse ad esse vor. Im ersten Falle endlich
ergäbe sich eine offenbare petitio prineipii. Der Obersatz: Das Real-Mögliche



Literarische Besprechungen.

soll nach Gottes Plan im weitesten Umfange verwirklicht werden, kann
augegeben werden. Der Untersatz: Auf Erden ist das Real-Mögliche in
sehr beschränktem Umfange verwirklicht, kann in seiner Allgemeinheit
ebenfalls nicht bestritten werden. Der Schlußsatz: Also muß dieser
Mangel auf den Planeten ergänzt werden, steht mit den Prämissen in gar
keinem Znsammenhange. Soll dieser Zusammenhang hergestellt werden,
dann muß der Schluß lauten: Also muß auch auf den Planeten alles,
was in der realen Möglichkeit angelegt ist, nach und nach im weitesten
Umfange verwirklicht werden. Ob aber unter diesen realen Möglichkeiten
auch die Möglichkeit des Lebens vorhanden ist, muß eben erst bewiesen
werden. Wenn der Verf. diese, wie es scheint, einfach voraussetzt, begeht
er eine petitio principii.

Im Schlußkapitel zieht der Verf. die Mehrheit bewohnter Welten noch
vor den Richterstuhl des Christentums. Er macht sich hier die Sache
sehr leicht. Denn wenn der Glaube in abstracto auf den Richterstuhl
.gesetzt wird, kann man ihn ja schließlich dazu bewegen, zu erklären, die
Frage über die Bewohnbarkeit anderer Himmelskörper berühre die Dogmen
der Erbsünde, der Inkarnation der Erlösung, der Einheit der Kirche und
der Einheit des Menschengeschlechtes nicht. Wenn dagegen das Richteramt

dem Glauben in concreto d. h. um von dem obersten Hüter des
Glaubens abzusehen etwa den hl. Vätern übertragen würde, dürfte das
Urteil wohl anders lauten. Die hl. Väter, die in den Sachen des Glaubens
eine große Erfahrung hatten, sahen in dem Mißbrauch der Phantasie eine
große Gefahr für den Glauben. Nun aber heißt es mit dieser Gefahr
spielen, wenn man in einem Buche von 525 Seiten die Phantasie beinahe
auf jeder Seite auf den fernen Sternen spazieren führt und ihr da überall
Leben und geistige Wesen vorspiegelt, wofür doch kein einziger stichhaltiger
Grund vorhanden ist. Die Phantasie wird — das ist so ihre Art — für
diese eingebildeten Sternenbewohner sich bald eine eigene Dogmatik zurechtlegen

und wenn dann ihre neue Dogmatik mit der alten Dogmatik der
Kirche nicht übereinstimmen will, wird sie den Fortschritt der Wissenschaft
gegen den Glauben ins Feld führen. Wir zweifeln zwar nicht daran, daß
der Verf. mit der Hereinziehung der Bewohner in seine Sternenwelten den
Interessen des Glaubens zu dienen meinte. Er wollte wohl den Gegnern
der Religion die Wasser abgraben, um sie auf die christlichen Mühlen zu
leiten. Das ist ja ganz gut, wenn die Wasser rein sind. Sonst nicht.

Rom (Colleg. Angelicum). P. Anton M. Rohner 0. P.

<3. Dr. M. B. Gans: Spinozismus. Ein Beitrag zur
Psychologie und Kulturgeschichte des Philosophierens.
Wien, Lenobel, 1907. 8.°

Der Verfasser des 111 Seiten betragenden Buches will Spinoza und
seine Philosophie aus seiner, des Spinoza, ich möchte sagen, auf die
Renaissance hin angelegten Gefühlsstimmung dem Leser nahe bringen und
dadurch den Grund seines, des Sp., Philosophierens auch dem Laien
verständlich offenbaren.

Er geht davon aus, daß Sp. auf der Scheidegrenze zwischen Scholasti-
zismus und Erlebnisphilosophie steht, und zeigt, wie er der letzteren
mittelst des von ihm nicht abgewiesenen ersteren zum Ziele zu kommen
verhilft. Es sind einigermaßen verschlungene Wege, wodurch dem Verf.
dies zu beweisen möglich ist, aber in Wahrheit ist sein Ziel klar und
deutlich angezeigt. Schon sein Vergleich des Spinozistischen Verhaltens



136 Literarische Besprechungen.

Goethes (S. 26) deutet auf den schließlichen Erfolg der Schrift: Sp. und
Goethe ständen sich darin gleich, daß das Erlebnis sie alle beide zu ihren-
Errungenschaften treibe, Goethe habe ebenso die Wissenschaftlichkeit
überwunden, wie Sp. Aber bei Sp. „bedeutet jene Überwindung der
Wissenschaftlichkeit zunächst keine Entscheidung gegen sie, sondern eine
Unterordnung dieser Werte unter andere Zwecke, ihre Erhebung in die Sphäre-
der ethischen Emotion." Was über Goethe gesagt ist, bezieht sich
naturgemäß auf dessen Lebenswerk, den Faust; und die Einschätzung des-

Philosophierens Sp.s und seiner Ziele ist darauf hingewendet, wie wir
etwa sagen könnten, den „Intellektualismus" als Ausfluß und Produkt der
Emotionalität zu erweisen. In dem, von der Verlagshandlung dem
Buchebeigelegten Begleitworte heißt es demgemäß, daß man bei dem allgemeinen
Mißkredit, in welchen die spekulative Pbilosphie geraten ist, Aufschlüsse
über das metaphysische Philosophieren erwünscht finde. Hiebei trete vor
allem eine Doppelseitigkeit des Verhältnisses Sp.s zur Scholastik uns
entgegen, der Gegensatz zwischen der durchaus scholastischen Form eines
Werkes und dem wesentlich widerscholastischen Inhalte seiner Hauptlehren.
„Gegenüber der italienischen Renaissancephilosophie, dem englischen
Empirismus und der deutschen Mystik, welchen allen die schroffe, bedingungslose

Negation der Scholastik gemeinsam ist, ist er der einzige, der aus den-

innersten, noch unentwickelten Triebfedern und Motiven der Vergangenheit,
heraus diese überwindet" (S. 27). Schon dieser Umstand wäre hinreichend
gewesen, den Verf. davon abzuhalten, den allerdings nicht abzuleugnenden
Formalismus, der in der Scholastik geübt wurde, mit Ausdrücken zu
charakterisieren, wie „Verworrenheit," „kalte verstandesmäßige Routine",,
„groteske Eigenart der sich nun entwickelnden Kulturbewegung, die es
zustande brachte, die Wissenschaft allen tatsächlichen Inhalts nach und
nach so zu entkleiden, daß zum Schlüsse als vollgiltiger Selbstzweck:
geistigen Schaffens Anerkennung fand, was sich nicht einmal als zureichendes
Mittel der gelehrten Forschung erwiesen hatte." Auch Raimundus Lullus
muß man mehr nach dem Geiste seiner Zeit würdigen, als es Verf.
(S. 28 f. 109) tut. Auch G. kann übrigens (S. 29 f.) die durch die
Scholastik errungene „formalistische Schulung des Geistes" nicht
verkennen. Und man könnte daher fragen, ob die von G. (S. 45) verworfene
„asketische Ethik des Katholizismus" nicht eine conditio sine qua non für
diese Schulung war. So ist auch der zu S. 36 ff. gehörige Anhang (S. 107—
111) „über mittelalterliehe Philosophie" im Geiste dieser Auffassung des
Verf.s gehalten. Nicht kann ich es gutheißen, wenn G. das Wort
Bonaventuras': „Schmecken Gottes", „trunken von Gott" u. dgl. als „mystische
Ekstasen" erklärt; es ist ja doch nur eine Symbolik.

Merkwürdig ist nun folgende Gegenüberstellung: Wie schon (S. 26)
vom Verf. angedeutet, wird nämlich jetzt (S. 42 ff.) bewiesen, daß Sp. es
war, der in die Wissenschaft ein ethisches Moment legte das allerdings
nur auf Grund einer „letzten und feinsten Reizbarkeit in geistigen Dingen
als in der Scholastik enthaltenes Kulturmotiv geahnt werden" konnte*
während die Renaissance nach einigen bemerkenswerten Anfängen hiezo
noch „viel zu kraftvoll, zu gesund war, als daß sie jene, fast möchte ich
sagen, dekadente Reizbarkeit in geistigen Dingen hätte besitzen können."
Man fragt sich aber unwillkürlich, wie es möglich war, daß auf der einen
Seite zwar eine feine Reizbarkeit, auf der anderen aber eine zu kraftvolle
Gesundheit herrscht, und doch wieder dort Formalismus „ganz Tod und
Erstarrung" usw. (S. 44), hier Leben und Leidenschaftlichkeit in einer
Weise, daß einerseits „unter solchen Umständen jenes Verhältnis der
Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und Leben nicht zum Bewußtsein



Literarische Besprechungen. 137

der Philosophen kommen konnte," weil „das letzte Refugium des von
einem Dämonium bewegten und aufgerüttelten Klerikers war und blieb das
Kruzifix und alle zur Beschwörung des Teufels dienlichen und festgesetzten
Symbole" (S. 45) und doch andererseits „die gesteigerte Technik des
europäischen Denkens, die in demselben Maße fortgeschritten war, als die
Wissenschaft ihren Zusammenhang mit Leben und Sein verloren hatte,
geeignet war, den verborgenen Mechanismus des menschlichen Erkennens,
mit unverhüllter Deutlichkeit zum Ausdrucke zu bringen" (S. 44). Jedenfalls

mußte also — das gesteht, ja auch Verf. selbst zu, im Scholastizis-
mus ebenso, wie in der Renaissance ein gesunder Kern gesteckt haben.

Verf. geht nun darauf aus, zu zeigen, worin das eigentlich Neue in
der Philosophie Sp.s gelegen war, weshalb ihm dieser auch als „ethisches
Phänomen" gilt: „Die Wissenschaft ist dann zum ethischen Erlebnis
geworden, wenn Wissenschaft und Denken als Refugium vor dem Sturm und
Drang des wildbewegten Willens empfunden und dieser Empfindung
nunmehr das gesamte Dasein angepaßt wird." Das war aber doch beim
Scholastiker auch so; nur daß die Lebensbedingungen selbstredend damals
andere waren als jetzt, da der europäische Erfinder- und Denkergeist weiter
vorgeschritten war. Um nun die, offenbar wieder in den Gedankengang
G.s mit einfließende Eigenart der scholastischen Askese, die Pessimismus
ist, wieder los zu werden, begibt sich G. auf die optimistische Seite, welche
er, fast wie Nietzsche, dahin interpretiert, daß er das Wissen als Mittel
zur Macht hinstellt, durch welche Lebenswerte erzeugt werden, während
der Pessimist ihm offenbar mit dem Intellektualisten identisch erscheint
(S. 55 f.). Schon der ganze Lebensgang Sp.s, wie er sich im Zusammenhange

mit dessen Philosophie darstellt, weist uus auf die eigentümliche
Art seines Philosophierens, das durch die Devise „Wille zur Macht"
charakterisiert wird. Aber um dahin zu gelangen, „hat Sp. den lateinischen
Unterricht des Arztes van der Enden genossen hat die Probleme
scholastischer Forschung kennen gelernt und den Fortschritt des rationalen
Wissens, die Entwicklung der Astronomie, der Physik und Mathematik
bewundernd und staunend miterlebt" (S. 61 f.). Wir sehen somit, daß
Sp.s Genie nicht so in der Luft sohwebt, wie man nach G. glauben könnte,
sondern daß dasselbe vieles seinen Vorgängern zu verdanken hat. Aber
wenn Sp. als „großer Mensch" und großer Geist erscheint (S. 59 f.), so
braucht deshalb nicht mit dem Verf. so stark betont zu werden, daß die
„Dynamis der vollendeten Persönlichkeit" (S. 60) es war, durch welche
Sp. „zur Bindung aller nach außen strömenden Kräfte durch den nach
innen gerichteten Drang der begrifflichen Formung" kam. Denn das tut
jeder „große Mensch" und nicht bloß Sp. Man wird deshalb schwerlich
mit dem Verf. einverstanden sich erkläreu, wenn er sagt (S. 64): „Daß
der philosophische Mensch, d. h. der durch Erkenntnis zur Ruhe und
Erlösung gelangte Tatenraensch das Zentrum der Sp.schen Philosophie
bildet, hat Sp. selbst klar genug zur Darstellung gebracht, indem er seine
Metaphysik nach ihren drei letzten Büchern als Ethik bezeichnet." Also
das Praktische, das Tätige, das Kraftvolle soll vor dem Logischen und
Theoretischen stehen. Hören wir aber weiter! „Erkennen und Sein
durchdringen sich jetzt" bei Sp. „gegenseitig so, daß das erstere als Quietiv
des unruhvoll bewegten Willens das Leben umgestaltet Das
wissenschaftliche Leben, ursprünglich Ziel und Zweck des philosophischen Menschen,
wird ihm nämlich zum Ausgangspunkte des metaphysischen Glaubens."
Man möchte glauben, das sei bei jedem Philosophen so.

Wichtiger deucht mich schon die Bemerkung G.s (S. 72), daß Sp.
zwischen Affekt und Erkenntnis „einen nur graduellen Unterschied postuliert."



138 Literarische Besprechungen.

Daraus ergibt sich nun der nach innen führende Zug, den wir nur mit
dem Unpersönlichen erklären können, so daß auch der Gott Sp.s nichts
mehr Persönliches, sondern nur Unpersönliches sein kann (S. 95—97). Wie
kann aber, fragt G. (S. 80) — um wieder zum Graduellen zurückzukehren
— das niedriger Stehende (nennen wir es Empfindung) und der oberste
Grad der Erkenntnis, das Denken, voneinander geschieden werden? Hiezu
ist erfordert, daß das Erkenntnisbild als etwas angesehen werde, von dem
nicht ein Objekt vorausgesetzt wird, dessen Bild mittelst einer Vorstellung
erzeugt wird, sondern es muß rein aktiv nur als Darstellung gelten
(S. 80, 82, 86, 88). Diesem Umstand kommt dann der andere zuhilfe,
daß infolge der Komplexität der inneren, physiologischen Zustände bei was
immer für einer Erkenntnis der Erkenntniswert steigt, während äußere
Umstände einen heterogenen Faktor und damit eine Verminderung jenes
Wertes zustande bringen (S. 86—89). Allerdings ist die Verwendung der
Komplexität bei den Darlegungen des Verf.s ziemlich unklar gehalten,
da er z. B. eine umgekehrte Proporzionalität des Maßes der Selbsttätigkeit
gegenüber beiden Faktoren, der Komplexität und der Heterogenität
behauptet (S. 85) und der Komplexität ein Erleiden, ebenso wie der Heterogenität

(S. 84 f. 89), zuschreibt. Daher leidet auch sein Vergleich der
„Darstellung", die er mit der „doppelsinnigen Kepresentation" des Leibniz
zusammenstellt mit der „Vorstellung", an Unklarheit. Daß jedoch die
„Wechselwirkung" bei Sp. nicht das gleiche bedeutet, wie die parallelistische
Theorie unserer Psychophysiker (S. 83, 85), ist richtig. Zum Behufe der
Festsetzung der Selbsttätigkeit des Denkens auf seiner höchsten Stufe wird
die sogenannte Introjektion, auf welche Avenarius sein System gründet,
allerdings ohne diesen Namen zu gebrauchen (S. 87 f.), angewendet. Und
selbsttätig ist dem Verf. mit „formale" gleichbedeutend. Daher er seine
Erlebnisphilosophie schon in Aristoteles' elâoç, in der Scholastik, in Plato
und in Kants Kategorien findet (S. 88). Sp.s Tat ist eine „wissenschaftliche

Kultur". „In der grandiosen Frage : Was bedeutet denn eigentlich
dieses hoohgepriesene Wissen, lebt der ganze richtende Trutz der
neuen Zeit. Die Autorität aber, durch welche der affektlose Erkenntnismensch

zum Sinnbild menschlicher Vollkommenheit erhoben und mit der
Aufstellung des Substanzbegriffs die logische Kausalität ins Ontologische
verschoben und umgewertet wird, ist die letzte, unerhört verwegene
Konsequenz der scholastischen Irrung, zu welcher diese selbst sich nie hatte
aufschwingen können" (S. 101).

Verf. schließt, wie er angefangen, mit einem Vergleich zwischen Sp.
und Goethe, zwischen Sp.s Endigung im Erkennen und Faustens Endigung
in der Tat und bloßem Leben, wozu der vom Verf. unbegründeterweise
gerügte Piatonismus, der in rein metaphysischen Ergüssen ausklinge, ein
durch das ganze Buch sich hindurchschlingendes Pendant bildet, ohne daß
die letzteren und auch die Tat, sowie das Erlebnis bei Sp. vom Erkennen
ausgeschlossen wären.

Das ganze Buch zeigt, daß Vorf. im Fahrwasser derjenigen historischen

Methode segelt, welche von Heinrich Maier in Tübingen mittelst
seiner Psychologie des emotionalen Denkens theoretisch begründet und schon
vor ihm durch Dilthey und Eucken praktisch geübt wurde. Es fragt sich
aber, ob man nicht in anderer Weise der gegen das Gefühl als Grundmotiv

nun einmal so eingenommenen philosophischen Welt hätte beikommen
können. Der Verf. stellt lebendig dar; er ist ganz Feuer und Flamme für
seinen Gedanken; schade, daß er nur ein Reflex jener Idee ist, welche nun
einmal auf jeden beliebigen Philosophen Anwendung findet.

Schönhof bei Padersam (Böhmen). Prof. Dr. Joh. Zahlfleisch.



Literarische Besprechungen. 139

4. Dr. Karl Staab: Die Gottesbeweise in der katho¬
lischen deutsehen Literatur von 1850—1900. Ein
Beitrag zur Geschichte der Philosophie im 19.
Jahrhundert. Paderborn, Schöningh 1910. VIII. u. 191 S.

Der Verf. der vorliegenden Schrift wollte, wie er selbst in der
Einleitung berichtet, die philosophische Arbeit der Theologen über das
bedeutendste aller philosophischen Probleme zum Gegenstande seines Studiums
machen. Die zeitliche Abgrenzung seines Stoffes begründet er damit, daß
seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts die kath. Wissenschaft in Deutschland

einen besonderen Aufschwung genommen hat. Die Gliederung der
Schrift ist sehr übersichtlich: im ersten Teile wird über die Möglichkeit
und Notwendigkeit der Gottesbeweise im allgemeinen gehandelt, während
der zweite Teil an der Hand der kath. theologischen Literatur die
einzelnen Gottesbeweise durchgeht und zwar zuerst die Gottesbeweise a priori,
sodann die a posteriori, letztere mit der weiteren Einteilung in
Gottesbeweise aus dem Makrokosmos und solche aus dem Mikrokosmos, bespricht.
Die Anordnung des Stoffes ist also nach inhaltlichen und nicht nach
chronologischen Gesichtspunkten vorgenommen worden. Doch kommt die
Chronologie dadurch zu ihrem guten Beeilt, daß am Schlüsse der Arbeit
(S. 178—185) ein chronologisches Verzeichnis der einschlägigen Literatur
beigefügt ist. Das Ergebnis, zu welöhern der Verf. seine Untersuchung
führt (S. 174—177), ist folgendes: „Man hält katholischerseits unbedingt
fest an der Möglichkeit eines wissenschaftlichen Beweises für das Dasein
Gottes und betont dessen Notwendigkeit als Voraussetzung de3 Glaubens
Man begnügt sich jedoch nicht mit der einfachen Tradierung der scholastischen

bezw. thomistischen Beweise, sondern sucht entsprechend den
Bedürfnissen der Zeit und in Benutzung der wissenschaftlichen Forschungsergebnisse

der Neuzeit „die alten Wahrheiten im neuen Gewände"
darzustellen „Man würdigt fast durchweg eingehend die Einwände
der modernen Philosophie und Naturwissenschaft." Als zeitgemäße
Fortbildung der thomistischen Gottesbeweise erscheint dem Verf. das Anknüpfen
an die äußeren und inneren Erfahrungstatsachen, der besondere Ausbau
der psychologischen Gottesbeweise und die Neueinführung des biologischen
und entropologischen Argumentes. Dieses Werturteil des Verf. vermag ich
mir nicht ganz zu eigen zu machen. Es liegt mir gewiß ferne, die Fülle
wissenschaftlicher Arbeit, welche Herrn Dr. Staabs Schrift vor unserem
Geistesauge vorüberziehon läßt, verkennen zu wollen, und es wäre unbillig,
das 19. Jahrhundert aus der Geschichte der Philosophie zu streichen, wie
es ungerecht ist, wenn man das 13. Jahrhundert ignoriert; allein andererseits

müssen wir uns vor schädlicher Selbstüberschätzung hüten, und das
erhebende Gefühl, es so herrlich weit gebracht zu haben, darf uns nicht
verleiten, das Auge vor den Mängeln der geleisteten Arbeit zu sehließen.
Deswegen sei es gestattet hier in jener Kürze, zu der der enge Rahmen
einer einfachen Besprechung nötigt, unsere Auffassung, soweit sie von der
des Verf.s abweicht, zu begründen.

Zunächst befremdet es etwas, daß Herr Dr. Staab mit Dr. J. Geyser
bezüglich der zu den Gottesbeweisen erforderlichen Begriffe betont, man
dürfe dieselben nicht mehr (in Anbetracht der verschiedenen Erkenntnistheorien)

als gegeben hinnehmen, noch dürfe man sie der Hauptsache nach
durch eine bloße Berufung auf Aristoteles begründen wollen, sondern man
müsse auf äußere und innere Erfahrungstatsachen zurückgehen, um dort
die Waffen zur Verteidigung dieser Begriffe zu holen (z. B. Kausalitäts-



140 Literarische Besprechungen.

gesetz). Die Drage nach der richtigen Erkenntnistheorie gehört in ein
anderes Kapitel; sie muß im objektivistischen Sinne gelöst vorausgesetzt
wnrden, ehe man auch nur an die Möglichkeit eines Gottesbeweises denken
kann; der Vorwurf aber, welcher in den angeführten Worten indirekt der
Philosophie der Vorzeit gemacht wird, ist ungerechtfertigt; auch diese hat
jene Begriffe nicht unbesehen von Aristoteles herübergenommen, noch
weniger dieselben (Begriffe!) „durch eine bloße Berufung auf Aristoteles
begründen wollen." In der theologischen Summe des hl. Thomas sind die
bekannten fünf Gottesbeweise von der Erfahrungstatsache an, welche den
Ausgangspunkt bildet, bis zur metaphysischen Schlußfolgerung lückenlos
ausgeführt; und doch zitiert der hl. Lehrer ein einzigesmal (im 4. Beweis)
den Aristoteles) und auch dort nicht als Begründung, sondern nur als
Bekräftigung seiner eigenen Lehre. Daß alle unsere geistige Erkenntnis
letztlich auf äußeren und inneren Erfahrungstatsachen beruht, ist eine
Lehre, welche die Scholastik jederzeit vertreten und deren praktische
Konsequenzen sie in der Kegel auch besser befolgt hat, als dies seitens vieler
wissenschaftlicher Richtungen im 19. Jahrhundert der Fall war.
(Gelegentlich dieser erkenntnistheoretischen Auseinandersetzung sei nur im
Vorbeigehen zu S. 43 angemerkt, daß angeborene Ideen mit der Objektivität
des Erkennens ganz gut vereinbar wären.)

Was nun die vorzügliche Pflege der sogen, psychologischen
Gottesbeweise in der Gegenwart anbelangt, so ist vor allem zu bemerken, daß
schon die ganze Einteilung der Gottesbeweise in kosmologische und
psychologische, welche dem Verf. die prägnanteste zu sein scheint (S. 63), einen
Kückschritt gegenüber dem hl. Thomas bedeutet; denn sie ruht nicht auf
dem Wesen, sondern nur auf einer Zufälligkeit des Beweises. In der Tat
ist es für den Gottesbeweis einerlei, ob eine Bewegung, eine Ursächlichkeit,
ein kontingentes Sein, ein Vollkommenheitsgrad, eine Zielstrebigkeit der
Außenwelt oder der Innenwelt angehört. Man könnte ja schließlich auch
die Sinnenwesen einteilen in Einfüßler, Zweifüßler, Vierfüßler usw., aber
niemand wird eine solche Einteilung als wissenschaftlich bezeichnen,
besonders wenn man etwa Menschen, denen ein Bein amputiert wurde, bei
den Einfüßlern einreihen wollte. Darum ist es auch ganz unrichtig, die
fünf Wege des hl. Thomas zu den kosmologischen Beweisen aus dem
Makrokosmos zu rechnen (S. 61), vielmehr sehen sie von dieser ganz unwesentlichen

Seite des Beweisgrundes völlig ab und stehen über der erwähnten
unwissenschaftlichen Einteilung. Was sodann die psychologischen Gottesbeweise

im einzelnen betrifft, so muß Herr Dr. Staab selbst bezüglich
mehrerer derselben, nämlich des deontologischen (S. 150—151) und des
ethnologischen (S. 165—166) ablehnende oder einschränkende Kritiken
registrieren, bezüglich anderer, nämlich dos eudämonologischen (S. 152)
und des historischen (S. 158) zugeben, daß sie nur besondere Anwendungen
des teleologischen Beweises sind. Überdies möchte ich darauf hinweisen,
daß beim eudämonologischen Beweis die zweckmäßige Einrichtung der menschlichen

Natur ohne Begründung vorausgesetzt wird. Der hl. Thomas
bedient sich zwar auch gelegentlich dieses Beweisverfahrens (S. theol. 1 q.
75. a. 1. — C. g. II. 79. — Vgl. C. g. I. 43), aber doch erst, nachdem er
das Dasein Gottes anderwärts bewiesen hat und voraussetzen kann, daß
in den Werken Gottes und der Natur nichts zwecklos sei. Der Gottesbeweis

aus der Wandellosigkeit und Ewigkeit der Wahrheit scheint einerseits

auf einer Verwechselung der negativen Ewigkeit d. i. der Nicht-
beschränktheit auf eine bestimmte Zeit, wie sie unseren Begriffsinhalten eigen
ist, mit der positiven Ewigkeit, wie sie Gott allein zukommt, zu beruhen
und andererseits ebenso wie der „ontologische" Beweis einen unbefugten



Literarische Besprechungen. 141

Übergang von der idealen zur realen Ordnung zu enthalten. Wenn (S. 175)
trotz dieser Mängel der psychologischen Beweise die Bevorzugung derselben
in der Gegenwart mit Schanz dadurch motiviert wird, daß „es den modernen
Anschauungen mehr entspricht, wenn man von den Tatsachen des Bewußtseins,

von dem, was wir selbst, was viele mit uns und vor uns erlebt
haben, ausgeht und die psychischen Tatsachen der Erfahrung in ihrer
unmittelbaren, konkreten Realität zur Grundlage der Weltanschauung
macht, als wenn man eine durch Abstraktion gewonnene metaphysische
These zum Ausgangspunkt wählt", so ist daran zu erinnern, daß erstens
die Tatsachen der Bewegung oder des Vollkommenheitsunterschiedes in der
Welt keine durch Abstraktion gewonnene metaphysische Thesen sind, daß
es zweitens mehr als fraglich ist, ob sich die Tatsachen des „Bewußtseins"
(natürlich nicht des individuellen), das, „was viele mit uns und vor uns
erlebt haben", leichter und sicherer feststellen läßt als die Tatsachen der
Außenwelt, und daß drittens in der Bevorzugung der inneren Erfahrung
vor der äußeren ein Zugeständnis an den Subjektivismus liegt, das sachlich

der Begründung entbehrt und durch den weiteren objektiven Verlauf
des Beweises ohnehin gegenstandslos gemacht wird. Alles in allem vermag
ich in der Bevorzugung der psychologischen Beweise nicht einen Fortschritt,
sondern nur eine Mode zu sehen. Und zwer keine glückliche Mode!

Was endlich die beiden neuen Beweise aus dem Ursprung des
organischen Lehens und aus der Entropie betrifft, so sind sie in der Form, wie
sie vorgelegt werden, nicht durchschlagend. Denn aus der Tatsache, daß
das Leben bezw. die Bewegung und deren natürliche Ursache, die
verschiedenen Arten der körperlichen Substanzen im Weltall, angefangen haben,
folgt doch nur, daß dieselben auch eine Ursache haben; daß dieser Ursache
göttliche Eigenschaften zuzusehreiben sind, bedürfte noch eines weiteren
Beweises, und daß das Leben eine schöpferische Ursache fordert, wie
nach Vosen (S. 85), Hontheim, Boedder und Reinhold (S. 89) behauptet
wird, daß die jetzt existierenden Weltdinge, weil sie einen zeitlichen Anfang
haben, erschaffen worden sein müssen (S. 90), ist geradezu unrichtig.
Man könnte diese Beweise zwingend gestalten durch Zurückfiihrung etwa
auf den Ursachenbeweis des hl. Thomas, damit verlieren sie aber ihre
Selbständigkeit und Existenzberechtigung als eigene Beweise.

Ich kann also nicht glauben, daß die Arbeit des 19. Jahrhunderts
den alten Gottesbeweisen etwas Neues von wesentlicher Bedeutung
beigefügt habe; hat sie wenigstens das Überkommene treu bewahrt? Es will
mir scheinen, daß die Denker der Vorzeit das Band, welches die Konklusion
4er Existenz Gottes mit dem Tatsachenmaterial verknüpft, fester geschlungen
haben, als man gegenwärtig vielfach zu begreifen scheint. Nur hinweisen
will ich bei dieser Gelegenheit auf die Leugnung des Unterschiedes zwischen
Notwendigem und Kontingentem (S. 75) und auf die Preisgabe der
Tatsache des Entstehens und Vergehens durch C. Th. Isenkrahe. Von einem
Mißverständnis des Textes des hl. Thomas zeugt es, wenn behauptet wird,
er setze das „Daß" der Entstehung der Bewegung (S. 75, Isenkrahe) oder
das tatsächliche Vorhandensein einer Kette von Bewegungen als evident
voraus (S. 79) : Der hl. Thomas setzt als evident (sensu constat) voraus
aliqua moveri in hoc mundo, das und keinen Beistrich darüber hinaus.
Das eigentliche Beweismittel des hl. Thomas wird auch verkannt, wenn
man sich zur Ausschaltung des progessus in infinitum auf die Unmöglichkeit

einer aktuell unendlichen Zahl (S. 81) und eines anfangslosen kon-
tingenten Seins (S. 84. 85. 87) beruft. Damit hängt zusammen, daß man
mit dem Beweis aus der Ursachenordnung nichts Rechtes anzufangen weiß:
die Frage, ob der hl. Thomas von einer wesentlichen oder unwesentlichen



142 Literarische Besprechungen.

Ursachenordnung spreche, scheint man sich in dem ganzen Zeitraum, welchen
der Verf. behandelt, nicht vorgelegt zu haben, und nach den Belegen,
welche Staab bringt, wäre H. Schell allein dem Gedanken des hl. Thomas
nahegekommen (S. 86). Ebenso ist es höchst bezeichnend, daß der 4.
Beweis des hl. Thomas, freilich der schwierigste, aber auch der tiefste und
schönste, „in der Gegenwart am wenigsten betont wird" (S. 77). Die
Scheu vor der Metaphysik, ohne die nun einmal ein Gottesbeweis eine
contradictio in adiecto ist, wird sogar (von Schanz) zum Prinzip der
Methode gemacht, wenn er schreibt (Staab S. 88): „Ich habe es möglichst
vermieden, nur die logischen Folgerungen geltend zu machen, um dem
Vorwurf zu begegnen, daß nur die Gedanken und Begriffe h^postasiert
werden. Ich wollte auch weniger den Schluß von der Existenz eines
wirkenden Seienden auf jedem Punkt der Kausalität auf ein der Gesamtheit

derselben zugrunde liegendes und von ihr verschieden wirkendes
Seiendes ziehen, als vielmehr empirisch die Gesamtheit der wirkenden Dinge
bis zum Anfang hinauf verfolgen, um hier auf den Punkt hinzuweisen,
welcher auch den Empiriker zwingt, über das Gebiet der Erfahrung
hinauszugehen." Man fragt sich freilich, ob einerseits ein solcher Regreß
wirklich ein empirisches Hinaufverfolgen der Gesamtheit der wirkenden
Dinge bis zum Anfang sei, und ob anderseits der Empiriker, der sich nicht
überall zwingen läßt über das Gebiet der Erfahrung hinauszugehen, einen
Anfang wirklich anerkennt oder sich hinter ein Ignoramus verschanzt.
Einen Nachteil hat diese Methode ganz sicher: statt den Obergang vom
sinnlich Gegebenen zum vernunftmäßig Erschlossenen, auf den doch bei
den Gottesbeweisen alles ankommt, scharf zu zeigen, verleitet sie zu jener
„rohen Stofianhäufung" — so ungefähr drückt sich Braig irgendwo aus, —
die ihren krassesten Ausdruck bei G. Pesci findet, der zum Beweis der
Rückständigkeit der thomistischen Gottesbeweise die zwei Seiten des
hl. Thomas den 175 Seiten Hontheims gegenüberstellt.

Vorliegende Besprechung ist mir unter der Hand länger geworden,
als es bei dem mäßigen Umfang der Schrift Dr. Staabs zu erwarten wäre.
Die Eigenart der besprochenen Arbeit, welche sozusagen eine
Gewissenserforschung über 50 Jahre wissenschaftlichen Bemühens ist, hat es mit sich
gebracht, daß auch die Kritik, welche sich ja in diesem Falle nicht auf
ein einzelnes Werk, sondern auf die Arbeit eines halben Jahrhunderts
erstreckt, mehr Raum beansprucht. Nicht Nörgelsucht hat mich bei der
Niederschrift der vorstehenden Zeilen geleitet, sondern dasselbe Streben,
das gewiß auch Dr. Staab bei der Abfassung seines Werkes beseelte, das
Streben dem wahren Fortschritt der katholischen Wissenschaft zu dienen.

Rom, S. Alfonso. Dr. Heinrich Kirfel, C. Ss. R.

5. David Dume: Anfang" und Entwicklung der Religion-
Deutsch mit einer Einleitung von Wilhelm Bolin.
Leipzig, W. Engelmann. 1909. 108 S.

Bolin, ein Schüler Feuerbachs, stellt Kant gegen den radikaleren Hume
zurück. Es wäre leicht, gegen die veraltete Schrift zu polemisieren. Vor
allem, wie weiß der Skeptiker Hume, wie in jenen fernen Zeiten die Religion
entstanden ist? Aber auch seine Zeit beurteilt er falsch. So sagt er,
unter den Christen bekennen sich die Engländer und Holländer zur
Toleranz. Aber damals, i. J. 1755, bestanden noch die Blutgesetze gegen
die Katholiken. Bolin selbt muß zugeben, Hume habe nur zum Sehein den
Glauben an einen Gott anerkannt. Die Obersetzung ist mangelhaft deutsch.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.



Literarische Besprechungen. 143

6. P. Mandonnet: Des Écrits authentiques de saint
Thomas d'Aquin. Fribourg 1910, Imprimerie de
l'Œuvre de St. Paul, pag. 160. 8°. 5 fr.

P. Mandonnets Untersuchung stützt sich auf die vorhandenen
Verzeichnisse, vor allen auf die heim ersten Kanonisationsprozesse gemachten
Aussagen Bartholomäus' von Capua, genannt Logotheta. Die Liste muß
ihm vom Predigerorden selbst geliefert worden sein. Man wird gegen die
kritischen Resultate kaum etwas einwenden können. Verf. sagt uns übrigens
selbst, daß einige kleinere Schriften, die Thomas auf Anfragen an abwesende
Personen geschickt hatte, in jenem Kataloge fehlen. Wenn wir Einzelheiten

hervorheben sollen, so ist es gewiß von Interesse, daß Thomas einen
zweiten Kommentar zu den Sentenzen des Lombardus begann und das
erste Buch vollendete. Es verschwand, weil der Heilige das Werk aufgab
und dafür die Summa theol. schrieb. Von den Opera dubia sind die
allermeisten unecht; einige derselben sind Zusammenstellungen aus echten
Werken. Andere rühren aus seiner Schule her und geben getreu seine
Lehre wieder. Eine dritte Klasse steht ihm freilich ferner. Die Liste der
philosophischen Apokryphen weist 49 Nummern auf, die der exegetischen 7,
die der theologischen 21 Nummern. Man kann sich nur freuen, daß ein
großer Teil derselben, darunter einige umfangreiche, die künftigen
Gesamtausgaben nicht mehr belasten wird. Einigen freilich dürfte ein Asylrecht
zustehen, weil sie bisher auch von den besten Autoren zitiert wurden, z. B.
Summa totius Logicae Aristotelis, de natura generis. M. nennt nur einen
Tractatus de universalibus, während die Ausgaben zwei haben. Der zweiteist

eine Einleitung in die Logik und könnte mit den Introductoria ad
Logicam, welche Tolomeo von Lucca nennt, identisch sein. M. gebraucht
das Wort apokryph nur mit Rücksicht auf die äußere Bezeugung und
besonders den offiziellen Katalog des Logotheten. Trotzdem läßt er einige
der vorliegenden Predigten für echt gelten und gibt zu, daß für einige
Schriften der Nachweis noch möglich sei.

Rez. fühlte längst das Bedürfnis einer Klarstellung über die Opuscula;
er hat deshalb in den Jahrgg. XVIII und XXI dieses Jahrbuchs Studien
darüber veröffentlicht, die M. auch berücksichtigte. Es sei nur erwähnt,
daß in der von mir benützten Ausgabe von Lethielleux die Resultate
Galeas nicht verwertet sind. Nur der Ursprung von Opusc. 19 de mixtione
elementorum aus dem Commentar zu Ar. de Gen. et Corr. Lib. I lect. 24
ist dort angegeben. Ich kannte die Resultate Galeas nicht und mein
Zusammentreffen mit ihm über die fünf von ihm behandelten Opuscula
beruht nur auf dem objektiven Sachverhalte. Mandonnets Arbeit erschien
zuerst in der Revue Thomiste. Die vorliegende Auflage ist die zweite
revidierte des Separatabdruckes. Wir zweifeln nicht, daß sie auch bei uns
freudige Aufnahme finden wird.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

7. I. Lederbogen: Friedrich Schlegels Geschiehts-
philosophie. Ein Beitrag zur Genesis der historischen
Weltanschauung. Leipzig, Dürr 1908. VIII u. 158 S.

II. G. Mehlis : Die Gesehichtsphilosophie Auguste
Comtes kritisch dargestellt. Leipzig, Eckart 1909. 158 S.

I. In Schlegels Werke haben sich, nach dem Ausdruck dos Verf. der
Theologe, Historiker und Philosoph zu einem Triumvirat verbunden. In



144 Literarische Besprechungen.

seiner empfänglichen Seele spiegelten sich der Reihe nach die Lehren
Winckelmanns, den er den heiligen nannte; Herders, dann Kants, der
deutschen Idealphilosophen; später, wie wir hinzufügen wollen, de Maistres
und Bonaids. Schon 1804 bekannte er, daß die einzige ewige Wahrheit in
der katholischen Kirche und alle anderen Systeme bloße Versuche seien,
die dazu hiuführen oder davon entfernen. Er gehörte zu jenen entschiedenen

Bannerträgern für die Zeit der Sammlung nach der Revolution, die
immer unsere Bewundorung verdienen. „Diese ästhetische Träumerei, dieser
unmännliche pantheistische Schwindel, diese Formen Spielerei hätten die
besten Kräfte des deutschen Herzens verzehrt und müßten aufhören," so
schreibt er im Jahre seiner Konversion 1808. Sein hoher idealer Sinn
gewann ihm die Sympathie des Verf. trotz dessen verschiedener Denkweise
— er widmet seine Schrift Dr. Rudolf Eucken in Jena. Sein Urteil ist,
daß Sehlegels Geschichtsphilosophie eine viel größere Beachtung verdient,
als ihr bisher zuteil geworden. Schlegel sucht in einer Zeit zur Klarheit
über das historische Geschehen zu kommen, in welcher der jetzt
herrschende Historismus erst sein Wurzelgeilecht erzeugte. Er habe viel zur
weiteren Verbreitung und zum tieferen Verständnis des historischen Denkens
beigetragen.

II. Die Ausgänge Comtes sind ähnlich wie die Schlegels ; Romantik und
Traditionalismus. Beide bewunderten das Mittelalter; aber während Schlegel
den Glauben der Kirche mit ganzer Seele ergriff, wollte sich Comte nur
ihrer äußerlichen Formen bedienen. An die Stelle Gottes wollte er einen
neuen Fetisch (das ist sein eigener Ausdruck), die Menschheit setzen. Der
Verfasser ist Redakteur der neuen Zeitschrift Logos für Kulturwissenschaft.
Möge dieses Unternehmen den falschen Liberalismus bekämpfen, den Comte
so sehr verabscheute.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

8. Joan. Lottini O. JP: 1. Institutiones Theologiae Dog-
matieae Specialis ex Summa Theologica S. Thomae
Aquinatis desumptae et hodiernis scholis accommodatae.
2a ed. 3 vol. 8° 624, 637, 724. Ratisbonae (Romae).
Pustet, 1908/10.

2. Compendium Philosophiae Scholasticae ad mentem
S. Thomae Aquinatis. 3a ed. Vol. 1. Logica et Ontologia.
12°. p. 605. Ebenda 1911.
Das Lehrbuch der Dogmatik erschien iu 1. Aufl. 1903/05 (vgl.

dies. Jahrb. XVIII, S. 119 ff., XX, S. 222 ff.). Die neue Ausgabe ist
bedeutend verbessert und vermehrt; jeder Band ist wenigstens uui 50 Seiten
erweitert. Die Druckdurchsicht ist, wenn auch noch nicht ganz
vollkommen, so doch viel besser und zeugt dies von der großen Strebsamkeit
der noch jungen Dominikaner-Buchdruckerei in Florenz. Reicher sind die
Literaturangaben und zwar nicht bloß thomistiseher Richtung. Gediegene
Werke verschiedener Färbung sind hinlänglich vertreten. Zum leichteren
Gebrauch des Werkes dient der neu beigegebene Index alphabeticus für
alle 3 Bände am Schlüsse. Bei haldiger Neuauflage ließe sich der Titel
dahin vereinfachen, daß die Worte „ex Summa Theologica S. Thomae
Aquinatis desumptae et hodiernis scholis accommodatae" wegfielen und in
einem kurzen Vorwort bei Darlegung der Behandlungsweise etwas näher
erklärt würden. Neben der vernunftgemäßen Begründung nach St. Thomas



Literarische Besprechungen. 145

ist recht zeitgemäß auch der Beweis aus der Hl. Schrift und den hheil.
Vätern, sowie aus den entsprechenden kirchliehen Beschlüssen geführt.
Zudem sind die modernistischen einschlägigen Irrtümer und deren Quellen
mit Rücksicht auf das Dekret „Lamentabili sane exitu" (3. Juli 1907) und
die Enzyklika „Pascendi dominici gregis" (8. Sept. 1907) eingehend widerlegt.

So entspricht denn die ganze Ausführung durchaus der Anordnung
des Hl. Vaters Pius' X., der in dem letztgenannten Rundschreiben (3. Teil)
ausdrücklich sagt : „Man muß in der Tat der positiven Theologio mehr
Wichtigkeit beilegen als früher; aber das muß ohne den geringsten Nachteil

für die scholastische Theologie geschehen." Zur weiteren Erläuteruug
des Erkennens und Wollens der Engel (vgl. 1. Bd. Kap. 60 f., 64 f.)
möchten wir aufmerksam machen auf die diesbezügliche gründliche Arbeit
in unserem Jahrbuch (XXII, XXIII, XXIV); und zwar im geraden Gegensatze

zum Urteile einer kurzen Besprechung des 23. Bandes unseres
Jahrbuches in Nr. 4 der „Allgemeinen Rundschau" (München 1911). Rühmend
werden daselbst Gloßners Verdienste um das Jahrbuch hervorgehoben.
Auch finden noch einzelne andere Abhandlungen Gnade; keineswegs aber
die erwähnte vom Erkennen der Engel. Als durchweg spekulativ paßt
diese gewiß in ein Jahrbuch für spekulative Theologie. Zudem entspricht
sie auch vollauf Wunsch und Willen des Papstes Pius X., der, wie sein
Vorgänger, Papst Leo XIII., nicht müde wird, immer wieder die Befolgung
der Lehre des hl. Thomas von Aquin einzuschärfen; so u. a. in eigenem
Handschreiben an den neuen Leiter der Revue Thomiste (v. 23. Nov. 1908),
sowie an den Rektor und die Professoren der St. Thomas-Universität in
Manila auf den Philippinen (v. 7. März 1909). Wie nach Vollendung der
1. Aufl. der Dogmatik, so belobte der Hl. Vater auch nach der neuen
Ausgabe Lottini in eigenem Briefe (v. 9. Aug. 1910), weil derselbe treu
der Lehre des hl. Thomas folge.

Schon zur 1. Aufl. (a. a. 0. XX, S. 222 f.) haben wir gewarnt vor
der übergroßen Vorliebe der modernen Kritik für die sogen. Zwölf-Apostellehre

(Didache). Abgesehen von deren verworrenem, widerspruchsvollem
Inhalt, von ihrem ganz mangelhaften Wortlaut und völlig unbekannten
Verfasser, hat die hl. Kirche stets Bücher mit solchem Titel als apokryph
im Sinne von „häretisch" angesehen. Dagegen hat sowohl die abend- wie
die morgenländische Kirche die areopagitischen Schriften als echte Werke
des Apostelschülers, des hl. Dionysius vom Areopag von uraltersher
anerkannt. Die diesbezügliche uralte Überlieferung ist dadurch glänzend selbst
von der modernen Hyperkritik gerechtfertigt, weil nach deren eigenem
Geständnis diese Schriften „bei ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des
Schülers Pauli vom Areopage gelten" und zwar sowohl bei Recht- wie
Irrgläubigen. Patriarch Photius von Konstantinopel, der auch heutzutage
noch als „ausgezeichneter, kenntnisreicher Kritiker" gilt (vgl. „Theologie
und Glaube", Paderborn 1910, Schöningh, II, S, 677), bespricht (Bibliotheca,
Codex 1.) eine ihm selbst vorgelegene Schrift des Theodoras presbyter (von
Antiochien um 420) und sagt ausdrücklich, dieser Theodoras habe
unwiderleglich bewiesen, daß die Bücher des Areopagiten echt seien.
Die moderne Hyperkritik aber ist so voreingenommen von der Abhängigkeit

des Verfassers der Areopagitika vom Neuplatonismus, insbesondere
vom Neuplatoniker Proklus, daß sie ganz willkürlich des Photius Urteil
unbeachtet läßt. Juvenalis, Bischof von Jerusalem (um 450) beruft sieh
in einem Briefe an Kaiser Marcian und dessen Gemahlin Pulcheria für
das Begräbnis der Gottesmutter auf das Zeugnis des Areopagiten aus dessen
Schrift von den göttlichen Namen (3. Kap.), beweist damit aber auch, daß
damals schon die uralte Überlieferung von der Echtheit der areopagitischen

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 10



146 Literarische Besprechungen.

Schriften bestand. Der hl. Bekenner Maximus (580—662) führt in seinem
Kommentar zur ,Himmlischen Hierarchie' des Areopagiten (5. Kap.) Worte
des hl. Dionysius von Alexandrien an aus dessen Scholien zur genannten
areopagitischen Schrift. Georgios von Skythopolis (um 530) berichtet, der
hl. Dionysius von Alexandrien habe schon in einem Briefe an Papst
Sixtus II. die Echtheit der Areopagitika verteidigt. Maruta, Bischof von
Maiparkat in Syrien, kannte bereits um 410 diese Schriften, wie aus seiner
Geschichte des Nicänums hervorgeht. Der Verdacht der Abhängigkeit vom
Areopagiten, welcher nach dem Geständnis der modernen Kritik von altersher
auf Proklus ruhte, ist damit offenbar zur Gewißheit geworden. Im 5.
Jahrhundert können also die fraglichen Schriften nicht entstanden sein; aber
ebenfalls nicht im 4. Jahrhundert, wie gegenüber Hipler überzeugend
nachgewiesen wurde. Es bleibt demnach nichts anderes übrig, als sie ins
apostolische Jahrhundert zu verweisen (vgl. dies. Jahrb. XIII, S. 88).

Wie die moderne Kritik selbst zugesteht, bringt der Verfasser nur
Sachen aus der Apostelzeit vor und nicht das geringste, was nicht zu
dieser Zeit vollständig paßt. Dies bestätigt ebenfalls das vom Patriarchen
der unierten Syrier zu Antiochien, Ignatius Ephraem II. Rahmani, neu
aufgefundene 3. Dokument ,De Ordinationibus'. Der hier gegebene Text
des Weiherituals stimmt nämlich genau mit dem in der kirchlichen
Hierarchie' des Areopagiten (5. Kap.) mitgeteilten. Da ja die Kirche von
Antiochien apostolischen Ursprungs ist, hat sie auch ihr Weiheritual aus
der Apostelzeit. Klar wird so der Areopagite als Kronzeuge der aposto-
lichen Überlieferung erwiesen. Und die vielen Anklänge aus den Schriften
der Neuplatoniker vor Proklus, insbesondere Plotius, sowie der älteren
Väter und Kirchenschriftsteller bezeugen deren Abhängigkeit vom
apostolischen Vater, dem hl. Dionysius Areopagita, nicht umgekehrt. Die
areopagitischen Schriften abhängig machen von den Neuplatonikern heißt den
Modernisten in die Hände arbeite, welche, wie gesagt wird, im angeführten
Rundschreiben ,Pascendi', sich Mühe geben, den Charakter der
Tradition treulos zu fälschen, ihr Ansehen zu untergraben und ihr jeden
Wert zu nehmen (vgl. a. a. 0. 2. Teil: Kritik des Modernismus. 3. Die
Kunstgriffe der Modernisten).

Die 3. Auflage des Lehrbuches der scholastischen Philosophie
ist von 2 auf 3 Bände erweitert und auf einen zwei- und dreijährigen
Philosophiekurs berechnet. Der 1. Band liegt vor und umfaßt Logik
und Ontologie. Die Einteilung der Logica major ist bedeutend geändert.
In diese sind zunächst aufgenommen die Kapp, von der argumentatio de-
monstrativa, probabilis, sophistica aus der Logica minor; sodann aus der
Ontologia die Kapp, von der natura universalium, vom nominalismus et
conceptualismus, sowie vom realismus (falsus et temperatus). Darauf folgt
der scepticismus (absolutus et universalis hypotheticus) und dann erst die
2 Kapp, von der assecutio veritatis und de actibus quibus mens veritatem
assequitur (beide früher im 1. Kap.). Zur gründlicheren Widerlegung des
Kantischen Subjektivismus kommen in 2 Kapp, näher zur Sprache die
definitio et origo judicii analytici et synthetici, sowie die identitas prae-
dicati et subjecti in judiciis. Es werden dann näher erläutert die
Erkenntnismittel media seu criteria seu motiva veritatis) : Die inneren
subjektiven (Sinne, Bewußtsein, Verstand, Vernunft) und objektiven (evidentia
et prima principia), sowie die äußeren (magisterium divinum et humanum).
Der Wichtigkeit der Sache wegen wird nach Erwägung der inneren
Erkenntnismittel noch eigens ein Überblick über Kants idealismus criticus
und Hegels transcendentalismus geboten und beide kurz und bündig widerlegt.

An die Betrachtung der äußeren Erkenntnismittel schließt sieh die



Literarische Besprechungen. 147

der ars critica. Darauf wird als supremum veritatis critérium erwiesen
die evidentia objective spectata. Den Schluß bildet die Behandlung der
scientiarum coordinatio (vgl. zur Einteilung der logica major S. 106 ff.).
Die Ontologie handelt „1° de ente in se considerato; 2° de ente quoad
suas proprietates ; 3° de ente quoad suas praecipuas divisiones in sua
transcendentalitate considerato; 4° de ente quoad suas divisiones in genera
idest de praecipuis categoriis entis; 5° de ente in suis causis" (S. 301).
Voraus geht zunächst recht zeitgemäß ein Kap. de objeetivitate ontologiae,
in welchem die Wirklichkeit des Seins gegen Subjektivsten und Positi-
visten und deren moderne Gefolgschaft näher verteidigt wird. Es kommen
dann der Reihe nach zur Sprache: Die Natur und Bestimmungen des
Seins; die Wesenheiten der Dinge und ihr Dasein; die Einheit, Wahrheit
und Güte und ihre Gegensätze, sowie als Folge die Schönheit; Akt und
Potenz (insbes. die potentia objectiva seu ontologica); die Vollkommenkeiten

des Seins im allgemeinen und besonderen; die hauptsächlichen
höchsten Gattungen (categoriae) des Seins und schließlich seine Ursachen.
Der Epilogus am Ende der logica minor und maior, sowie die ontologia
faßt nochmals kurz den entsprechenden Gedankengang zusammen und hebt
die Hauptpunkte scharf hervor. Durchweg ist die moderne gegnerische
Philosophie genau berücksichtigt und eingehend widerlegt. Auch in Deutschland

hat Lottinis Philosophie-Lehrbuch Anerkennung gefunden. Der Kar-
dinal-Erzbischof von Köln hat dasselbe im Bonner theologischen Konvikt
zur Ergänzung des philosophischen Unterrichts und als Vorbereitung auf
die spekulative Theologie des hl. Thomas eingeführt. Sicherlich wird das
Lehrbuch in der neuen, viel erweiterten und verbesserten Auflage noch
mehr Anklang finden.

Zudem ist das Lehrbuch wohlgeeignet, so manche Vorurteile gegen
die Thomistenschule zu heben. Gelegentlich der anerkennenden Besprechung
der Summa Philosophiae christianae von Jos. Donat S. J. (Literarische
Beilage zur Augsb. Postz., Nr. 8. v. 17. Febr. 1911) wurde der Löwener
Schule (vgl. dies. Jahrb. XXIV, S. 257 ff.) hohes Lob gespendet. Betreffs
der praedeterminatio (seu praemotio) physiea wurde von Überspannungen
der Dominikanerschule Thomistenschule) geredet in Abhängigkeit von
Bannez. Abgesehen davon, daß diese Lehre längst vor Bannez bestand
und selbst von Molina als Lehre des hl. Thomas anerkannt wurde, stimmt
die Löwener Schule auch in dieser Grundlehre durchaus mit der
Dominikanerschule überein. Wenn dann u. a. ferner vom reollen Unterschied der
essentia und existentia in den geschaffenen Dingen als formalistischer Sub-
tilität geredet wird, so dürfte doch das Kap. de essentiis rerum et earum
existentia im Lehrbuche (S. 362 ff.) eines Besseren belehren (vgl. auch
Revue Thomiste, 1910, XVIII, S. 228 ff.; 1911, XIX, S. 89 ff.). Die
Behandlung von actus et potentia hätte sich wohl besser gleich an die von
essentia et existentia angeschlossen.

Königshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

9. Tanquerey, Ad.: Synopsis Theologlae Dogmatieae
Fundamentalis ad mentem S. Thomae Aquinatis, ho-
diernis moribus accommodata. De Vera Religione,
de Eeelesia, de Fontibus Revelationis. Editio 13»,

penitus recognita. Desclée et Soc. 1910. Romae, Tor-
naci (Belg.), Parisiis. 8°, S. XXXIII, 748.

10*



148 Literarische Besprechungen.

Innerhalb 14 Jahren 13 Auflagen erleben ist für ein dogmatisches
Lehrbuch gewiß ein Zeichen großer Brauchbarkeit. Auch in thomistischen
Kreisen sind Tanquereys Werke wohlgeschätzt. Die neue Auflage der
Fundamentaldogmatik ist ganz umgearbeitet mit besonderer Bücksicht auf
die modernen Irrtümer. Eine überaus reiche, katholische und akatholische,
einschlägige ältere, neuere und neueste vielsprachige Literatur ist
verwertet. Nach einer kurzen Einleitung in die Theologie (Begriff,
Einteilungen, Vortrefflichkeit) folgen Prolegomena in Apologeticam.
Es ist da näher Bede von der moralischen Gewißheit in der Apologetik
(vgl. dazu: Bevue Thomiste 1909, XVII, S. 275—298; 1910, XVIII,
S. 478—490, 618—652), vom Glauben, zu welchem die Apologetik
beiträgt, sowie von der Geschichte der Apologetik. Der Traktat von
der wahren Religion handelt im 1. Teile von der Religion im
allgemeinen (Begriff und Notwendigkeit der Beligion; geoffenbarte
Religion); im 2, Teile von der christlichen Religion (ihre Göttlichkeit

wird innerlich [intrinsece] und geschichtlich, sowie durch Vergleich
mit anderen Religionen nachgewiesen); darum muß sie angenommen
werden (Conclusio). Im Traktat von der Kirehe Christi handelt der
1. Teil (apologetisch) von der Auffindung der Kirche. Ihre göttliche
Stiftung wird von der Vernunft erwiesen aus der moralischen Notwendigkeit

irgend einer Auktorität und insbesondere eines lebendigen und unfehlbaren

Lehramts; sodann geschichtlich bestätigt und durch äußere Merkmale

bekräftigt. Der 2. Teil behandelt die Verfassung der Kirche
(theologisch): Die Gewalt der Kirche (zu lehren und zu regieren) — deren
Ausübung (durch Papst und Bischöfe über die Glieder der Kirche) — die
Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Der Traktat von den Quellen
der Offenbarung' behandelt die Überlieferung (Dasein und Organe)
und die Hl. Schrift (Kanon, Inspiration, Gebrauch und Regeln der
Auslegung) und als Schluß kurz den Vergleich zwischen Schrift, Überlieferung
und lebendigem Lehramt. Es folgen 4 Appendices: Über die Irrtümer
der Modernisten — Reihenfolge der ökumenischen Konzilien — die
Kirchenschriftsteller der ersten 6 Jahrhunderte — die Beschlüsse des Vatikanischen
Konzils. Ein genaues alphabetisches Sachregister erleichtert den
Gebrauch des vortrefflichen Lehrbuchs. Gardeil 0. P. (La Crédibilité et
l'Apologétique, Paris 1908, Gabalda, pp. 142—155) mißbilligt diese
Einteilung, weil die apologetischen Fragen nicht zur Theologie gehören. Dennoch

glaubt der Verf. die Einteilung beibehalten zu können. Er anerkennt
in gewisser Hinsicht Gardeiis Tadel, sagt aber (S. 11, n. 2): attamen nonne
dici potest praefatas quaestiones reductive ad theologiampertinere, quatenus
harum solutio ad theologiam proprie dictum immediate et connaturaliter introi-
ducit?" Übrigens ersehen wir aus dem Lektionsplan der theologischen Fakultät
in Freiburg (Schweiz) für 1910/11, daß auch dort die Fundamentalthelogie
apologetisch-theologisch behandelt wird; desgleichen im Collegium Angelicum
in Rom bei der Propaedeutica ad S. Theologiam der Traktat de Vera Religions
außer dem Nachweis des ordo supernaturalis (vgl. dies. Jahrb. XXIII, S. 395—
407, insbes. S. 403 ff.). Letzterer wird leider, ex professo geführt, bei
Tanquerey vermißt; nur gelegentlich ist Rede vom Übernatürlichen bei der
geoffenbarten und christlichen Religion (vgl. Revue Thomiste 1911, XIX,
S. 101 ff.). Recht praktisch wird näher bewiesen, daß nur die Römische
Kirehe die Kirche Christi ist, weil nur sie „formaliter visibilis, apostolica
et indefectibilk"; sowie der bekannte Satz erläutert: „Extra Ecclesiam
nulla salus." Am Schluß der Lehre von der Kirche wird noch eigens ihre
Erhabenheit hervorgehoben. Keineswegs zeigt sich der Verf. einem
wohlberechtigten Fortschritt abhold, wie dies besonders aus der fleißigen Ver-



Literarische Besprechungen. 149

wertung der neueren zuverlässigen kritischen und geschichtlichen Forschungen
hervorgeht. Aber in allem bekundet sich die treue kirchliche Anhänglichkeit
an unsere Mutter, die hl. Kirche.

Königshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

10. Alphonse F. O. C. F.: Pratique de l'Oraison
mentale et de la Perfection d'après S. Thérèse et
S. Jean de la Croix. Tome 3e. Desclée, De Brouwer
et Cie; Lille, Paris, Bruges. 12°, pp. 400.
Der 1. und 2. (Supplernent-)Band wurden schon angezeigt (dies.

Jahrb. XXV, S. 118 f.). Der 3. Band behandelt: L'Oraison d'affection
et la voie illuminative, und zwar den 1. Teil. Zur Erklärung

dieser Gebetsart wird (S. 8 f.) bemerkt: „II est bon de remarquer, que
Sainte Thérèse, Saint Jean de la Croix et tous les anciens auteurs,
n'emploient jamais dans leurs écrits les expressions d'oraison affective, ou
d'oraison d'affection, ou d'affections dans l'oraison: mais ils se servent de
termes qui expriment clairement la nature de l'oraison, tels que: dévotion
ou ferveur dans l'oraison, dévotion sensible, tendresse de dévotion,
consolations spirituelles, oraison de recueillement, sentiments ou goûts spirituels,
oraison de quiétude, touches divines, sommeil des puissances de l'âme,
consolations divines, union divine. Toutes ces expressions désignent l'oraison
propre aux âmes dans la voie illuminative, bien mieux que le terme vague
d'oraison affective. Co n'est que depuis le dix-septième siècle, qu'on
adopta dans les ouvrages ascétiques cette dernière expression; nous nous en
servirons cependant, pour ne pas embrouiller nos lecteurs." Der 3. Band
nun wird eingeteilt in drei Bücher: Les degrés de l'oraison d'affection. —
Les personnes d'oraison dans la voie illuminative — Purification des
passions. Im 1. Buche kommen 8 verschiedene Stufen des affektiven Gebetes
näher zur Sprache; unter diesen sind einige übernatürliche Gebotsgnaden,
welche durch eigenes Bemühen durchaus nicht erlangt werden können.
Für die so begnadeten Seelen werden besondere eingehende Verhaltungsregeln

angegeben. Im 2. Buche lernen wir näher kennen 12 verschiedene
Gruppen von Betern auf dem Erleuchtungswege. Der einzelnen Seelen-
zustand wird genau auseinandergesetzt und treffliche Anleitung zum
Fortschritt gegeben. Das 3. Buch behandelt die Peinigung von den
Leidenschaften. Eingehend werden besprochen die großen Nachteile ungeregelter
Leidenschaften; die Notwendigkeit sie völlig zu beherrschen, um zur
Gotteinigung zu gelangen ; die Anleitung zur Überwindung der ungeordneten
Leidenschaften (insbesondere der Freude). Seelenfriede und -glück sind der
Lohn des vollen Sieges über die Leidenschaften. Die verschiedenen Werke
der hl. Theresia und des hl. Johann vom Kreuz sind fleißig verwertet.
Der Fundort der angeführten Stellen ist genau am Rande vermerkt. Wir
wünschen dem Verf. glückliche Fortsetzung seiner segensreichen Arbeit.

Königshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

11. Fr. Alfons Schulz: Boppelberiehte im Pentateuch.
Ein Beitrag zur Einleitung in das Alte Testament.
(Biblische Studien, XIII. B., i. H.) Freiburg i. B.,
Herder 1908. gr. 8°. VI, 96 S.

Schulz setzt sich hier die Aufgabe, das Vorkommen von
Doppelberichten nachzuweisen, um so einen der Gründe, die von der Kritik für



150 Literarische Besprechungen.

die Quellenscheidung im Pentateuch angeführt werden, zu stützen. Und
zwar nimmt er für folgende Abschnitte Doppelberichte an: Schöpfung,
Sintflut, Alter Ismaels, geheimnisvoller Besuch bei Abraham und Lot,
einzelne Züge aus der Geschichte Jakobs (Zweck der Reise Jakobs nach
Mesopotamien, Name Bethel, Name Israel) und Josepjis (Joseph wird
verkauft, Josephs Herr, erste Reise der Brüder nach Ägypten, das Geld in
den Säcken, Jakobs Reise nach Ägypten), Auszug aus Ägypten (Berufung
Moses', Plagen, das ungesäuerte Brot, Durchgang durch das Rote Meer),
Aussendung der Kundschafter, Korab, Dathan und Abiram. Dagegen
lehnt Sch. mit Recht zwei Turmbauerzählungen ab, da „Gn. 11, 1—9
durchaus einheitlieh und aus einem Guß gearbeitet ist" (S. 45). Indes
auch an anderen Stellen sind Doppelberichte, wie sie der Verf. annimmt,
mindestens zweifelhaft, so z. B. in der Erzählung vom geheimnisvollen
Besuch bei Abraham und Lot, wo er nach dem Vorgang Kraetzschmars
die „Singular- und Pluralstücke" je einer besonderen Quelle zuschreibt.
Die eine Quelle („Pluralstücke") spreche von „Männern" oder „Engeln",
die andere von „Jahwe". Dieselbe Ansicht vertrat auch Lagrange. Ällein
die Erzählung macht bei unbefangenem Lesen durchaus nicht den Eindruck,
daß sie aus zwei Quellenschriften zusammengearbeitet sei. Warum sollte
z. B. Abraham nicht das eine Mal seine Worte an den Vornehmsten von
den Dreien und dann wieder an alle gerichtet haben? Übrigens stehen
der Annahme von Doppelberichten in dem betreffenden Abschnitte auch
gewisse Schwierigkeiten entgegen. Gn. 19, } ist von zwei Engeln die Rede,
die abends nach Sodoma kommen. Schulz vermutet hierin einen rabbi-
nisehen Erklärungsversuch. „In der ursprünglichen Quelle mag aber
gestanden haben, daß die drei „Männer" nach Sodoma gegangen seien"
(S. 56). Peruer vermag Seh. Gn. 19, 29 weder in dem „Plural- noch in
dem Singularstück" gut unterzubringen, weshalb er in dem Verse einen
dritten, freilich ganz kurzen Bericht sieht. Endlich vermissen wir bei
dieser Quellenscheidung in dem „Singularstück" die Angabe, ob Jahwe
seine Ankündigung ausgeführt habe. Seh. nimmt deshalb eine Lücke an,
„in welcher gestanden haben muß, daß Jahwe nach Sodoma ging und dort
nicht einmal zehn Gerechte fand" (S. 55). Sch. sieht auch in der Reise
Jakobs nach Mesopotamien (Gn. 27, 42—28, 9) zwei Quellen verarbeitet,
da für diese Reise zwei verschiedene Gründe angegeben werden. Gn. 27,
42—45 werde als Motiv der Reise die Furcht vor Esau, Gn. 27, 46—28, 9
dagegen die Erwerbung einer Frau aus der Verwandtschaft genannt. Beide
Gründe schließen sich jedoch nicht notwendig aus, sondern können gut
nebeneinander bestehen Daß aber Rebekka ihrem Manne gegenüber den
zweiten Grund hervorhob, geschah vielleicht aus zarter Schonung für Isaak
und in der Voraussetzung, daß dieser seinem Lieblingssohne Esau ein
solches Verbrechen gar nicht zutrauen würde.

In anderen biblischen Abschnitten dagegen, wo „Unebenheiten",
„Widersprüche" zutage treten (vgl. z. B. den Flutbericht oder die
Erzählung vom Auffinden des Geldes in den Säcken der Brüder Josephs),
ist die Annahme von Doppelberichten, wie sie Sell, vertritt, wohl die
einfachste Lösung. Nach Gn. 42, 35 fanden die Brüder — um ein Beispiel
herauszugreifen — zuhause das Geld in den Säcken, als sie das Getreide
ausschütteten. Gn. 42, 27 dagegen wird erzählt, daß einer der Brüder in
der Herberge seinen Sack öffnete und das Geld fand. Endlich Gn. 43, 21

sagen die Brüder dem Verwalter Josephs, daß sie in der Herberge die
Säcke geöffnet und das Geld oben in den Säcken gefunden haben. Also
nach dem einen Bericht finden sie das Geld unterwegs in der Herberge,
nach dem anderen zu Hause. Durch die Annahme von Doppelberichten



Literarische Besprechungen. 151

würde der Wahrhaftigkeit der Heiligen Schrift ebenso wenig Eintrag
geschehen, wie durch die Annahme von citationes tacitae, die durch eine
Entscheidung der Bibelkommission ausdrücklich unter gewissen
Voraussetzungen als zulässig erklärt worden sind.

Wien. J. Döller.

12. Dr. Wenzel Posselt: Der Verfasser der Eliu-Reden
(Job Kap. 32—37). Eine kritische Untersuchung.
(Biblische Studien, XIV. B., 3. H.) Freiburg i. B.,
Herder, 1909. gr. 8°. XI, 111 S. M. 3.

Während die protestantischen Exegeten mit wenigen Ausnahmen in
den Eliu-Reden einen späteren Zusatz sehen, treten die katholischen
Schriftausleger fast ausnahmslos für deren Echtheit ein. Jene Gelehrten,
welche die Echtheit der Eliu-Reden leugnen, sind größtenteils der Meinung,
daß der Verfasser dieses Abschnittes das Buch Job habe vervollkommnen
wollen, indem er anstößige Äußerungen Jobs, die ihm im Buche Job nicht
scharf genug getadelt schienen, mit Entschiedenheit zurückwies. Der
Verfasser obiger Studie unternimmt hier neuerdings die Verteidigung der
Echtheit der Eliu-Reden. Und zwar bringt er im 1. Teile sachliche, im
2. Teile sprachliche Beweise für deren Echtheit, indem er die gegen die
Ursprünglichkeit vorgebrachten Bedenken zu entkräften sucht. So soll die
Angelogie des Eliu-Abschnittes eine spätere Zeit verraten; durch Einfügung
der,Eliu-Reden werde die Symmetrie zerstört; Eliu werde im Prolog nicht
genannt; Gott fälle über Eliu im Epilog kein Urteil. Ferner weist man
auf die Weitschweifigkeit und Dunkelheit der Eliu-Reden hin, die inbezug
auf Kunst dem übrigen Buche bedeutend nachstehen; Bilder und Vergleiche,
die im übrigen Buche zahlreich sind, fehlen in den Eliu-Reden vollständig.
Posselt kommt zu dem Gesamtergebnis: Die Eliu-Reden sind zufolge der
Disposition des Buches notwendig; und wenn auch nicht alle Schwierigkeiten

vollständig gelöst werden können, so sind doch diese Schwierigkeiten
nicht so groß, daß nicht der Verfasser des übrigen Buches auch die Eliu-
Reden geschrieben haben könnte.

Wien. J. Döller.

13. Aloys Fuchs: Textkritisehe Untersuchungen zum
hebräischen Ekklesiastikus. Das Plus des hebräischen
Textes des Ekklesiastikus gegenüber der griechischen
Übersetzung. (Bibl. Studien, XII. B., 5. H.). Freiburg
i. B., Herder, 1907. gr. 8°. XI, 124 S. M. 3. 60.

Der zu fast zwei Drittel seit 1896 entdeckte hebräische Urtext (H)
von Jesus Sirach hat bereits eine reichhaltige Literatur hervorgerufen.
Eine Vergleichung der hebräischen Fragmente mit der griechischen (G)
und syrischen Übersetzung (S), die beide unmittelbar aus H angefertigt
sind, zeigt, daß H gegenüber den beiden alten Versionen einerseits ein
beträchtliches Plus, anderseits ein beträchtliches Minus aufweist. Fuchs
untersucht in vorliegender Schrift unter Heranziehung der alten Textzeugen
jenes Plus, das H, sei es mit oder ohne S, gegen G aufweist, und kommt
zu folgendem Gesamtergebnis: In vielen (etwa 33) Fällen ist das, was H



152 Literarische Besprechungen.

über G- hinaus bietet, nicht als Zusatz, sondern als ursprüngliches Gut
des Buches anzusehen, was in G verloren gegangen ist. Im allgemeinen
zeigt sich hier S als guter Zeuge. Allein in den meisten Fällen ist das,
womit H den Umfang des G überbietet, sekundäre Zutat. Auch der Psalm,
der in H nach 51, 12 steht und mit Psalm 136 eine große Ähnlichkeit
hat, wird mit guten Gründen als nicht ursprünglicher Bestandteil dargetan,
während viele andere Forscher für dessen Echtheit eingetreten sind. F.
weist mit Beeilt darauf hin, daß der Psalm in allen Textzeugen außer H
fehle. Auch lasse sich wohl für seine spätere Einschiebung, nicht aber
für seine Weglassung ein plausibler Grund anführen. In einigen Fällen
wurde bloß — wie der Verf. weiter ausführt — durch eine Umstellung
der Anschein erweckt, als habe H gegenüber G ein Plus. Fuchs' gründliche

Untersuchung wird jedem Ausleger des Ekklesiastikus in textkritischen
Fragen gute Dienste leisten.

Wien. J. Döller.

14. Dr. Fritz Tillmann: Der Mensehensohn. Jesu Selbst¬
zeugnis für seine messianisehe Würde. Eine
biblischtheologische Untersuchung. (Bibl. Studien, herausg. v.
O. Bardenhewer. XII. Band, 1. u. 2. Heft.) Freiburg,
Herder, 1907. gr. 8°. (VII, 181 S.)

Vorliegende Schrift ist gerade wegen ihres nicht so leichten und auch
nicht oft behandelten Themas interessant und wichtig und aus naheliegenden
Gründen von apologetischem Werte. Verf. behandelt mit Geschick zuerst
die Geschichte des Problems („Mensehensohn" in der Patristik und in
kath. wie akath. Exegese), untersucht dann die alttest. Wurzel des Namens,
seine Funktion bei Daniel und in den Apokryphen und die Menschensohn-
stellen im N. T. und kommt zu folgendem Resultat: Schlüssel zu diesem
Messiastitel ist Dan. 7, 13 und nach dieser Prophezie ist der Mensehensohn
der vom Propheten geschaute gottmenschliche Bringer des messianischen
Heiles, joner, mit dem die Königsherrschaft Gottes auf Erden ihren Anfang
nimmt. Jesus hat diese Selbstbezeichnung gewählt, um einerseits seine
messianisehe Würde, anderseits die Übernahme von Leiden und Tod von
sich aussagen zu können. — Die patristische Literatur ist fleißig, die prot.
gewissenhafter als die kath. zitiert! Im übrigen ist die gründliche und
klar geschriebene Untersuchung alles Lobes wert.

Wien. Dr. Innitzer.

15. Heisenberger, Dr. Mich., k. Lyzealprof. : Erklärung'
des Johannesevangeliums. Regensburg, Verlagsanstalt

vorm. G. Manz, 1910. gr. 8° (IV u. 309 S.)
Mk. 4,80.
Vorl. kurzgefaßte Erklärung des Johannesevangeliums ist ganz ähnlich

gehalten als jene desselben Verf. zum Evang. des hl. Markus und die
des Hebräerbriefes, da sie alle drei als Lehrbuch für Priesterkandidaten
gedacht sind. Nach kurzer Einleitung über die gewöhnlichen Evangeliumsfragen

folgt die Erläuterung^ des Evangeliums, von Vers zu Vers
fortschreitend deren deutsche Übersetzung vorangestellt ist. Verf. hält sich
in der Erklärung durchaus an die traditionellen Prinzipion, was z. B. aus



Literarische Besprechungen.

seiner Stellung zu 1, 9 (navra âv&pœnov èpxôfisvov xr?..) oder 5, 1

(Osterfest) erhellt. Die Darlegungen sind durchwegs klar, genügend
vollständig und leichtverständlich, so daß man sich über Inhalt und Sinn der
Verse leicht orientieren kann. Pur genauere wissenschaftliche und
eingehende Exegese würde allerdings der Leitfaden, der z. B. eine Disposition
des Aufbaues und Inhaltes des Evangeliums ganz vermissen läßt, nicht
genügen; dieses beabsichtigt er indes auch weniger. Gleichwohl könnten
auch in diesem Rahmen mehr und genauere Literaturangaben und bessere
Berücksichtigung historischer und archäologischer Momente (vgl. S. 12
zur Logoslehre, S. 25 zu Bethanien, S. 35 ff. Kana, oder S. 259 f. Geißelung:

die Ansiebt von der Geißelsäule und Kapelle ganz veraltet, ähnlich
die Ausführung zur Dornenkrönung, 265 zu Golgotha, 275 Grablegung u. a.)
nichts schaden und würde für die katechetische Praxis recht nützlich sein

Wien. Dr. Innitzer.

16. Dr. Joh. JEv. v. Heiser: Die Epistel des hl. Jako¬
bus. Übersetzt und erklärt. Freiburg, Herder 1909.
gr. 8° (VIII, 215 S.)

Nach der Briefen des hl. Johannes, den Pastoralbriefen und jenem
an die Epheser behandelt B. in vorliegendem Buche die Jakobusepistel,
deren Erklärung den bekannten harten Vorurteilen gegenüber die hohe
Bedeutung des Briefes für die Askese und das christliche Leben ins rechte
Licht setzen will. Verf. hat darum auch mehr als bisher auf die praktische
Verwertung der Epistel bei der Erklärung Rücksicht genommen, was die
Verwendbarkeit des Kommentars für Predigt und Seelsorge erhöht und zu
begrüßen ist.

Nach Behandlung der Einleitungsfragen über Verfasser, Leserkreis,
Abfassungszeit, Charakteristik der „Epistel" etc., wobei sich B. auch gegen
die These Maders vom „Herrenbruder" und angebl. Niehtapostel Jakobus
wendet, folgt die Erläuterung des Briefinhaltes in 9 Paragraphen, die in
bewährter exegetischer Metbode durchgeführt wird. Die Väterliteratur findet
ebenso ihre Verwertung wie die neuesten Beiträge (Cladder, Deißmannu. a.).
In manchen Punkten geht B. seine eigenen Wege, so betreff des
Leserkreises, bezüglich der Auslegung von 2, 21 ff. und 5, 14—16 u. a. St.;
besonders letztere Stelle, daß die hl. Ölung an sich nur körperliche
Heilung bewirke, darf zumal in diesen Blättern nicht unwidersprochen bleiben:
St. Thomas ist da anderer Meinung! Sonst sei das Buch bestens empfohlen!

Wien. Dr. Innitzer.




	Literarische Besprechungen

