
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Der Monismus : Überblick über Klimkes gleichnamiges Werk

Autor: Seydl, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Monismus. 7 3

DER MONISMUS.

ÜBERBLICK ÜBER KLIMKES GLEICHNAMIGES WERK.

VON Prof. DR. ERNST SEYDL.

Friedrich Klimke S. J. hat den Versuch gewagt, die monistischen
Strömungen der modernen Philosophie in ihrer Gesamtheit methodjsch
darzustellen, systematisch zu entwickeln und von einem einheitlichen
Gesichtspunkte aus auf ihre wissenschaftlich philosophische Haltbarkeit
hin zu prüfen.1 Er hat damit eines der aktuellsten Probleme der Gegenwart

in Angriff genommen, denn die Anschauung verbreitet sich immer
mehr, daß der Monismus allein eine befriedigende Deutung der Welt- und
Lebensrätsel zu bieten vermöge. Klimke hat die geradezu ungeheure
Literatur2 für und wider den Monismus durchgearbeitet und untersucht

nun in seinem vor kurzem erschienenen Werke die metaphysischen
und erkenntnistheoretischen Grundlagen des Monismus. In einem zweiten
Werke gedenkt er, den ethisch-religiösen Ausbau des Monismus zur
Darstellung zu bringen.

Einleitend würdigt er die Bedeutung des Monismus in der
Gegenwart. Er findet, daß sich der Monismus zur herrschenden Idee
des Jahrhunderts erhebt. Der Kampf zwischen Monismus und Theismus,
der Gegensatz zwischen der Annahme einer absoluten Welteinheit und
der eines persönlichen schöpferischen Weltgrundes, tritt immer offener
zutage. Dabei stellt sich alles, was sich modern nennt, auf die Seite des
Monismus. Ihm müssen die exakten Wissenschaften, ihm Literatur und
Kunst dienen. So greift er immer weiter um sich und erscheint als der
moderne Hauptfeind des Christentums.3

Zahlreich sind die Motive, welche zu einer monistischen
Weltanschauung führen sollen. Man sagt, die geschichtliche Entwicklung dränge
zum Monismus; die Entwicklung des menschlichen Denkens bewege sich
in der Richtung auf den Monismus. Auch die psychisch-intellektuelle
Organisation des Menschen führe notwendig zur Anerkennung des Monismus,

denn nur in der Zurückführung aller Dinge auf die Einheit könne
sich das menschliche Denken beruhigen. Überdies sei nur eine monistische
Weltanschauung mit den Errungenschaften der modernen Naturwissenschaft

vereinbar. Der Monismus allein entspreche den Anforderungen und
Bedürfnissen der modernen Kultur, die sich nicht weiter in den Bahnen
des traditionellen Dogmas zu bewegen vermag. Insbesondere seien es die
immer stärker werdenden religiösen Bedürfnisse, welche nur in einer
monistischen Weltanschauung ihre Befriedigung erhoffen können: Das
Bewußtsein unserer Einheit mit Gott und dem Universum verleihe unserem
religiösen und sittlichen Gefühl einen hohen Schwung. Zugleich sei der
Monismus das beste Heilmittel gegen die Zerfahrenheit und Zersplitterung,
die der Dualismus verursacht habe. Der Monismus allein, so sagt man,

1 Friedrich Klimke, Der Monismus und seine philosophischen Grundlagen.

Beiträge zu einer Kritik moderner Geistesströmungen. Freiburg
i. B. 1911, Herder, XXIV u. 620 S.

2 Vgl. das Literaturverzeichnis a. a. 0., S. XIII—XXIII.
3 A. a. 0., S. 1 f.



74 Der Monismus.

ist umfassend genug, um alle Seiten des theoretischen Erkennens wie der
praktischen Lebensgestaltung zu ihrem Rechte kommen zu lassen.4

Kein Wunder daher, daß Stimmen laut werden, dem monistischen
Gedanken gehöre die Welt. Ihm wirklich die Welt zu erobern, das hat
sich der unter Haeckels Ehrenpräsidium gegründete deutsche Monisten-
bund (1906) zur Aufgabe gemacht. Dieser Bund vertritt den materialistisch-
evolutionistischen Monismus. In dem von Drews herausgegebenen Sammelwerke

„Der Monismus" (1908) haben sich die Monisten von mehr
idealistischer Färbung ein Stelldichein gegeben.5

Freilich fehlt es auch nicht an warnenden Stimmen. Es sei an
Wilhelm Jerusalem, Johannes Reinke, Houston Stewart Chamberlain, Paul
Volkmann erinnert. Eucken macht die Modernen auf den Widerspruch
aufmerksam, daß sie monistisch denken wollen, dem Dualismus aber
bereitwillig die Herrschaft über das Leben gewähren. Die Warnungen
verhallen im Winde, der Monismus hebt immer kecker sein Haupt und
rüstet sich zum Kampf gegen den Theismus.6

Das Zentralproblem des Monismus ist die Frage: Auf welchem Wege
ist eine einheitliche und befriedigende Weltanschauung erreichbar? Diese
Frage liegt aber nicht nur den Monisten am Herzen sondern auch uns
Katholiken, und ebendarum stellt sich Klimke die Aufgabe, zu prüfen,
ob der Monismus, der unter dem Titel der einzig wahren, wissenschaftlich
bewiesenen, widerspruchsfreien und vollständigen Weltanschauung heute
immer mehr und mehr Anhänger gewinnt, diesen Titel auch wirklich
verdient.7

Blickt man auf die geschichtliche Entwicklung des Monismus,

so findet man, daß er mit dem Pantheismus innig verwandt ist.
Die pantheistischen Ideen, die schon in der griechischen Philosophie
zutage traten, wurden durch das Christentum eine Zeitlang zurückgedrängt.
Jedoch schon im Mittelalter machten sie sich bei einzelnen Mystikern von
neuem geltend. Bei Nikolaus Cusanus begegnen wir dann der Anschauung,
die Welt zeige alles expliziert, was die Gottheit kompliziert enthalte; bei
Giordano Bruno tritt uns bereits ein immanenter Pantheismus entgegen.
So fiel schließlich Gott mit der Welt selbst in eins zusammen, und da die
sich nun entfaltenden Naturwissenschaften die Aufmerksamkeit ganz auf
die Welt konzentrierten, kam man dazu, anzunehmen, daß sich die Natur
selbst genüge, daß bei ihrer Erklärung auf überempirische Elemente und
Faktoren nicht zurückgegangen zu werden brauche. Erkenntnistheoretische
Untersuchungen stärkten diese Überzeugung durch die Erklärung, daß die
empirische Welt das einzig Wirkliche und Erkennbare sei. Damit war
für den Monismus die Bahn frei, der nun an die Stelle des Pantheismus
trat, mit dem er in der Leugnung eines außerweltlichen, persönlichen
Gottes übereinstimmt. Nach monistischer Lehre ist Gott gleich der Natur,
die Natur selbst das absolute, unendliche, unerschaffene Sein.s

Der Monismus der Gegenwart ist übrigens ein vielgestaltig Ding, so
daß es nicht leicht ist, eine gute Definition und Einteilung des
Monismus zu gehen. Vor allem muß man den „Monismus der Methode"
von der „monistischen Weltanschauung" streng scheiden. Ersterer ist die
durchaus berechtigte wissenschaftliche Forderung, die einzelnen Erkenntnisse

in ein systematisches, widerspruchsfreies Ganzes zusammenzufassen.
Den Monismus als Weltanschauung hingegen kennzeichnet das Bestreben,
unter Annahme eines einzigen Prinzips oder Grundes der Wirklichkeit
sämtliche Einzeldinge und Einzelgeschehnisse der Erfahrung auf dasselbe

4 S. 3 ff. 5 S. 7 ff. 6 S. 9 ff. 7 S. 11 f. 6 S. 12 ff



Der Monismus. 75

zurückzuführen und aus demselben abzuleiten. Der Ausdruck Prinzip hat
einen doppelten Sinn; es kann erste Ursache bedeuten oder innerstes
Wesen, also kausal oder konstitutiv gemeint sein. Einen kausalen Monismus

könnte man die theistische Philosophie nennen. Wenn man aber
sonst von Monismus spricht, so meint man den konstitutiven Monismus,
welcher das Universum aus einem einzigen konstitutiven Prinzip zu
erklären sucht.9

Der Monismus faßt alles Sein als gleichartig auf. Er lehrt vor allem
die Wesensidentität des physischen und psychischen Seins; er lehrt weiterhin

die Einheit von Gott und Welt. Der Monismus ist mithin als diejenige
Weltanschauung zu bestimmen, nach welcher das direkt oder indirekt
Erfahrbare selbst das einzige, absolute, in sich selbst begründete und sich
selbst genügende Sein ist, welches seiner Natur nach überall wesentlich
gleichartig, sich uns in der Mannigfaltigkeit der Einzeldinge sowie in der
Verschiedenheit des physischen und psychischen Geschehens darstellt.10

Sämtliche Monisten wollen also die Welt aus einem einzigen
konstitutiven Prinzip erklären. In der Auffassung dieses Prinzips gehen sie
aber weit auseinander. Je nachdem sie nun von erkenntnistheoretischen
oder von metaphysischen Gesichtspunkten aus ihr Problem in Angriff
nehmen, kann man den Monismus in einen erkenntnistheoretischen und
einen metaphysischen einteilen. Der erkenntnistheoretische Monismus
betrachtet die ganze Welt als identisch mit dem erkennenden Geiste und
zwar entweder so, daß er die ganze Welt als Erscheinung, als Objekt
eines einheitlichen, alles umspannenden Bewußtseins auffaßt, oder
umgekehrt so, daß er das erkennende Bewußtsein in der kontinuierlichen
Reihe des Geschehens schlechthin aufgehen läßt.11

Demgegenüber will der metaphysische Monismus unmittelbar das
Sein in seinem Wesen bestimmen. Glaubt er nun das wahre Wesen des
Seins in einer der beiden Erscheinungsweisen, der physischen oder
psychischen, zu finden, so kann er phänomenaler oder realer Monismus
genannt werden. Liegt jedoch das wahre Sein der Dinge jenseits der
Erscheinungswelt, so muß die monistische Lösung der Welträtsel notwendig
einen transzendenten Charakter bekommen. Man kann also diese Form
des metaphysischen Monismus als transzendenten Monismus bezeichnen.12

Der reale Monismus ist entweder materialistisch oder spiritualistisch.
Der erstere läßt nur die Materie gelten und sieht auch im Psychischen
eine Funktion der Materie, der letztere läßt nur die Psyche gelten und
sieht auch in dem, was uns als Materie erscheint, nur eine unterbewußte,
weniger entwickelte Stufe des Geistes.13

Diese verschiedenen Richtungen des Monismus charakterisiert und
kritisiert nun Klimke in seinem Werke in eingehender Weise. Im 1. Buch
beleuchtet er den materialistischen Monismus, im 2. den spiritualistischen,
im 3. den transzendenten, im 4. den erkenntnistheoretischen Monismus;
im 5. Buche bietet er zusammenfassend eine allgemeine Kritik des
Monismus.

1. Der materialistische Monismus.
Welches ist die These des Materialismus, was behauptet er?

Klimke orientiert uns hierüber in einer „allgemeinen Charakteristik."
Der Materialismus behauptet, daß es ein selbständiges, von der Materie
verschiedenes Prinzip des psychischen Geschehens nicht gebe; und wenn
er konsequent ist, leugnet er auch das Dasein eines außerweltlichen Gottes:

9 S. 16 ff. 10 S. 19 f. 11 S. 20. 12 S. 21. 13 S. 21 f.



76 Der Monismus.

Für den Materialisten ist die Materie das einzige Weltprinzip. Diese
Grundanschauung ist allen Materialisten gemeinsam, in zwei Punkten gehen
sie aber nach verschiedenen Richtungen auseinander, einerseits, wo es
sich darum handelt, wie die psychischen Erscheinungen aus der Materie
abzuleiten sind, und anderseits, wo sich die Frage nach dem Wesen der
Materie selbst aufdrängt.14

Mit Bezug auf die erste Frage begegnet man in der Geschichte des
Materialismus den mannigfachsten Erklärungsversuchen. Die einen halten
das Psychische für einen besonderen Stoff, andere für einen Bewegungszustand

oder auch ganz allgemein für eine Eigenschaft der Materie. Wieder
andere fassen das Psychische als eine Wirkung, ein Produkt physischer
Prozesse auf. Endlich gibt es solche, die das Psychische als eine
Begleiterscheinung, ein Epiphänomen physischer Vorgänge ansehen.15

Auch bezüglich der zweiten Frage (nach dem Wesen der Materie)
gehen die Anschauungen sehr auseinander. Der mechanische Materialismus

meint, die an sich passiven Atome würden durch Druck und Stoß
von außen bewegt. Der dynamische Atomismus stattet die Atome mit
einer ihnen innewohnenden, immanenten Kraft aus. Der reine Dynamis-
mus setzt an die Stelle der kraftbegabten ausgedehnten Atome
unausgedehnte Kraftpunkte oder Kraftzentren. Gewinnen die Kräfte einen
psychischen Charakter, so geht der Dynamismus in Spiritualismus über. Faßt
man die Kraftpunkte nicht als wirklich existierende Dinge, sondern nur
als Symbole für eine Summe von Energien, so wird der Dynamismus zum
phänomenalistischen Energetismus. Die Mängel dieser verschiedenen
Richtungen vermeiden und ihre Vorzüge in sich vereinigen will der
pyknotische Materialismus Haeckels.16

Trotz des vielen Gemeinsamen, was den modernen Materialismus mit
dem antiken verbindet, bestehen doch bedeutende Unterschiede zwischen
beiden. Auf erkenntnistheoretischem Gebiete vertrat der antike Materialismus

einen naiven Dogmatismus, während der moderne eher einen skep-
tisch-agnostischen Zug hat. Auf naturphilosophischem Gebiete haben vor
allem drei Momente auf die Ausbildung des modernen Materialismus
eingewirkt: 1. die verstärkte Überzeugung von der Einheit des Universums,
2. die Entdeckung des Gesetzes von der Erhaltung der Materie und Kraft,
3. die Ausbreitung der Entwicklungslehre. Während der antike Materialismus

fast nur mit spekulativen Mitteln arbeitete, nimmt der moderne
die exakte Forschung in seinen Dienst. Auf ethischem Gebiete zieht der
moderne Materialismus seine Konsequenzen mit größerer Entschiedenheit,
als der antike es getan.1'

Welches sind nun die Gründe des Materialismus, welche
Beweise bringt er für seine monistische Behauptung der Identität des
Physischen und Psychischen? Er versucht eine doppelte Begründung, eine
formale und eine sachliche. Die formale stützt sich einerseits auf die
Natur der Entwicklung menschlicher Erkenntnis, anderseits auf das Wesen
und die Methode wissenschaftlicher Erklärung. Die menschliche Erkenntnis
war einst naiv. Man sah hinter jeder Erscheinung eine besondere Kraft,
die man unmittelbar auf ein übernatürliches Wesen zurückführte. Später
verschwinden diese göttlichen Kräfte, um sich in verschiedene Qualitäten
und Potenzen umzuformen. Erst nach und nach lernte man alles
Geschehen aus den Bedingungen und Gesetzen der Materie abzuleiten und
zu erklären. Sollte sich da das psychische Geschehen, das nur einen ganz
kleinen Ausschnitt des Weltgeschehens darstellt, solcher Erklärung ent-

14 S. 25 f. 15 S. 26 f. 16 S. 28 f. 17 S. 29 f.



77

ziehen? Was ist denn wissenschaftliche Erklärung überhaupt? Sie ist
die Aufstellung gewisser Gesetzmäßigkeiten in der Verknüpfung und
Aufeinanderfolge der Geschehnisse. Auch in den Beziehungen psychischer
Prozesse zu physischen Vorgängen können wir eine streng gesetzliche
Regelmäßigkeit nachweisen und sind mithin berechtigt, das psychische
Leben für mechanisch erklärbar zu halten.18

Das zeigt uns übrigens eine ganze Reihe von Wissenschaften, die
die streng gesetzmäßige Abhängigkeit des psychischen Lebens von
physischen Bedingungen im Organismus erweist. Damit ist aber eine sachliche

Begründung der materialistischen These geboten.18
Die Zoologie und die vergleichende Anatomie lehren, daß die geistigen

Tätigkeiten der Lebewesen um so vollkommener sind, je besser das Nervensystem

ausgebaut, je größer das Gehirn, je zahlreicher die Gehirnwindungen
sind. Ist man da nicht zu dem Schluß berechtigt, das Gehirn denkt und
urteilt? Die modernen Forschungen aus dem Gebiete der Physiologie und
Psychophysik zeigen klar die starke Abhängigkeit der Psyche vom
Organismus, so daß sich die Ansicht aufdrängt: Ohne Gehirn kein Gedanke.
Ein gleiches lehrt die Pathologie: Jede psychisch anormale Erscheinung
läßt sich auf krankhafte Bildungen im Gehirn zurückführen. So scheint
die ganze Psychiatrie ein Beweis für die materialistische These zu sein.20

Zu diesen biologischen treten noch allgemein physikalisch-kosmo-
logische Beweggründe hinzu. Das Gesetz der Erhaltung der Energie
besagt, daß in einem geschlossenen System die Summe potentieller und
kinetischer Energie stets konstant bleibt. Gäbe es nun ein von der Materie
verschiedenes psychisches Geschehen, so müßten wir, behauptet der
Materialismus, mit dem erwähnten Gesetz in einen unversöhnlichen Konflikt

geraten. Denn riefe ein psychischer Akt eine materielle Bewegung
hervor, so träte eine Mehrung des Energie ein, anderseits würde die
Entstehung eines psychischen Aktes durch physiologische Bedingungen das
Verschwinden von Energie bedeuten. Außerdem wären die durch
psychische Prozesse hervorgerufenen Bewegungen wissenschaftlich einfachhin
unerklärlich. Denn es fehlte hier die adäquate und notwendige
(physikalisch-chemische) Ursache. Wenn wir schließlich die ungeheuren Zeiträume
der Formationsgeschichte des Universums betrachten, wie spät scheint da
doch das Geistige auf, wie winzig klein ist sein Bereich! Und woher ist
es plötzlich gekommen? Offenbar ist es eine Eigenschaft der Materie, die
allerdings nur unter ganz besonders günstigen Umständen auftreten kann.21

Nach Darlegung der materialistischen Argumentation geht Klimke
an die Kritik derselben. Die materialistische Auffassungsweise hat eine
für die große Menge frappierende Anschaulichkeit und Durchsichtigkeit.
Aber diese Klarheit, Einheitlichkeit und mathematische Konsequenz ist
nur für einen oberflächlichen Beschauer vorhanden.22

Zunächst kann die formale Begründung des materialistischen Monismus

keineswegs als eine glückliche bezeichnet werden. Das Streben nach
einheitlicher Auffassung ist gewiß berechtigt. Es ist aber eine
Überspannung dieses Einheitsstrebens, wenn man auch das Psychische als etwas
Stoffliches verstehen will, da zwischen Körperlichem und Geistigem
offenkundig ein ungeheurer Unterschied besteht. Eine Ableitung des
Psychischen aus dem Physischen ist ausgeschlossen. Auch das zweite formale
Argument des Materialismus ist unhaltbar. Die wissenschaftliche Erkenntnis
kann sich mit der bloßen Aufstellung gewisser Gesetzmäßigkeiten in der
Verknüpfung und Aufeinanderfolge verschiedener Geschehnisse nicht

18 S. SX ft'. 18 S. 33. 20 S. 33 ff. 21 S. 35 f. 22 S. 37.



78 Der Monismus.

begnügen. Sie verlangt Ableitung der Tatsachen aus Ursachen nach ganz
bestimmten Gesetzen. Der Materialismus müßte also nachweisen, daß die
physischen Vorgänge auch wirklich die Ursachen der psychischen
Erscheinungen sind; und er müßte die Gesetze angeben, nach denen diese
aus jenen notwendig folgen. D. h. er müßte die spezifische psychische
Energie des Gehirns aus den physikalisch-chemischen Eigenschaften der
das Gehirn bildenden Elemente streng ableiten. Das ist nun freilich
unmöglich.23

Nicht minder haltlos ist die sachliche Begründung des materialistischen
Monismus. Wenn er sich auf Tatsachen beruft, welche eine enge,
gesetzmäßige Abhängigkeit des geistigen Lebens von der körperlichen Organisation

beweisen, so antworten wir, daß diese Abhängigkeit auch von jenen
nicht geleugnet wird, welche ein von der Materie wesentlich verschiedenes
psychisches Leben annehmen. Es folgt aber aus diesem Abhängigkeitsverhältnis

keineswegs die Notwendigkeit, das geistige Geschehen zu einer
Eigenschaft der Materie umzuwerten. Daß es etwas von der Materie
Verschiedenes gibt, dafür legt unsere Gedankenwelt Zeugnis ab. Wäre
z. B. der Begriff etwas Stoffliches, so wäre er höchstens das getreue
Abbild eines einzigen Gegenstandes. Nun haben wir aber abstrakte Begriffe.
Der abstrakte Begriff des Seins bedeutet alles, was ist, was war und sein
wird, ja auch das, was nie in die Wirklichkeit tritt, sondern nur als reine
Möglichkeit denkbar ist. Kann nun .ein einzelnes, materielles Etwas die
unendliche Fülle und Mannigfaltigkeit des Seins in solcher Weise wiedergeben,

losgelöst von Zeit und Raum, von Zahl, Form und Größe? Wie
will man das Zustandekommen eines Urteils, eines Schlusses erklären,
wenn die einzelnen Bestandteile dieser logischen Operationen sich an
verschiedenen Stellen der Materie verteilt finden? Wie soll da die
Verknüpfung, der Zusammenschluß Zustandekommen?24

Was nun den Beweis aus dem Gesetze der Energieerhaltung anlangt,
so kann dieses Gesetz innerhalb der anorganischen Welt mit aller Sicherheit

angewendet werden. Angenommen, es gelte auch auf dem Gebiete
des organischen Lebens; ist dadurch wirklich die Existenz geistigen
Geschehens ausgeschlossen? Kann man nicht das Energieprinzip voll
anerkennen und dabei doch dem psychischen Geschehen alle Eigenart wahren?
Es legt sich nämlich der Gedanke nahe, daß die Materialisten dem Energiegesetze

eine unberechtigte Ausdehnung geben. Sie beachten nicht, daß
zur Herbeiführung von Energietransformationen keine neue Energie
erforderlich ist. Sie übersehen, daß das Energiegesetz weder die Richtung,
in welcher die Transformationen erfolgen, noch auch die Zeit, wann sie
erfolgen, bestimmt. Das Energiegesetz bliebe demnach vollständig gewahrt,
wenn man annähme, der menschliche Körper bilde ein geschlossenes
physikalisches System, in dem sich die Energien nach dem Gesetze ihrer
Erhallung umwandeln, die mit dem Körper verbundene Seele könne
jedoch den Zeitpunkt bestimmen, wann eine solche Umwandlung
stattfinden solle, könne diesen Verwandlungen eine bestimmte Richtung geben
usw. Der Dualismus behauptet gar nicht, daß aus psychischem Geschehen
unter Umständen mechanische Vorgänge entstehen, aber umgekehrt
sieht er auch in der physischen Energie nur eine Teilursache, eine
notwendige Bedingung, damit ein psychischer Akt auftrete. Als die andere
komplementäre Ursache betrachtet er das geistige Prinzip.26

Der Fehler der materialistischen Argumentation ist die enge Ver-

23 S. 38 ff. 24 8. 41 ff. 26 S. 43 ff.



Der Monismus. 79

quickung des Energieprinzips mit dem Postulate einer mechanischen
Erklärung und dem Postulate der geschlossenen Naturkausalität.36

Nach solcher Klarstellung kann Klimke an die Widerlegung des
Materialismus gehen. Er findet, daß derselbe gegen die fundamentalsten

Prinzipien verstößt. Zunächst gegen das Kausalitätsprinzip, das
verlangt, die Ursache müsse das, was sie hervorbringt, bereits in irgendeiner
Weise enthalten. Auf welche Weise ließe sich nun denken, daß Geistiges
in der Materie bereits enthalten sei? Alle Versuche des Materialismus,
die tiefe und weite Kluft zwischen Materie und Geist zu verdecken, sind
als mißlungen zu bezeichnen. Der Materialismus verstößt ferner gegen
das Energieprinzip, das er so stark betont, wenn er einen physischen
Prozeß Psychisches erzeugen läßt. Es sei denn, daß er auch die psychische
Energie als materielle Energie faßt. Er verkennt endlich die
erkenntnistheoretische Tatsache, daß für uns eigentlich das Psychische das Primäre
ist, da wir ja auch das Körperliche nur auf Grund eines psychischen Aktes
erkennen.3 '

Der ' Materialismus gerät in eine vollständig schiefe Stellung zum
geistigen Leben, welches er im Widerspruch mit den Tatsachen des Lebens
herabsetzt und geringschätzt. Der Wert des Lebens liegt im Glück, das
Glück aber ruht in den Kulturgütern, die mehr oder weniger geistiger
Natur sind. So macht also die geistige Seite den Wert des Lebens aus.
Geistige Bedürfnisse sind es schließlich, die auch den Materialisten drängen,
über die Welt und den Menschen, ihren Ursprung und Endzweck zu
philosophieren.38

Ist sonach die Basis des Materialismus eine höchst verdächtige,
welcher Art sind seine Konsequenzen? Es ist eine Grundüberzeugung
des modernen Materialismus, daß das einzige Gesetz, welchem die Materie
unterliegt, Haeckels „Substanzgesetz" ist, welches das Gesetz von der
Erhaltung des Stoffes und der Kraft umfaßt. Daraus ergibt sich unmittelbar
die Folgerung, daß alles Geschehen im Universum gleichartig, und zwar
mechanischer Natur ist. In der Kosmologie führt das zu einer mechanistischen,

ateleologisehen Weltauffassung, in der Biologie zum Antivitalis-
mus. Die Anthropologie wird zu einem Zweig der Zoologie. Die Psychologie

zu einem Teil der Physiologie. Von Willensfreiheit und Unsterblichkeit

darf keine Rede mehr sein. So ist alles Weltgeschehen nur das
blinde, mechanisch notwendige Spiel der materiellen Elemente und ihrer
Grundkräfte.39

Diese Deduktionen des Materialismus bedürfen der Prüfung. Die
mechanistische, ateleologische Kosmologie geht von der Voraussetzung aus,
daß mechanische Kausalität die Finalität ausschließe, während tatsächlich
Finalität und Kausalität eng zusammenhängen. Die bedeutsame Frage
nach einem Zweck in der Natur hat einen doppelten Sinn; sie kann die
subjektiv-ideale Zweckvorstellung oder die objektiv-reale Zweckmäßigkeit
betreffen. Gegen die Möglichkeit der ersteren sträuben sich die Materialisten

nicht. Wenn sie sich gegen die Teleologie wehren, so haben sie
die objektiv-reale Zweckmäßigkeit im Auge. Mit der Leugnung der letzteren
geraten sie aber in nicht geringe Schwierigkeiten. Sie sollten, wenn es
ihnen um eine erschöpfende Welterklärung zu tun ist, auch das Material,
aus dem, und die Gesetzmäßigkeit, nach welcher sich das Universum
gebildet hat, richtig deuten. Statt dessen nehmen sie den Stoff einfach
als Tatsache hin und erklären ihn für ewig, ebenso nehmen sie die
Gesetzlichkeit in der Welt als einfache Tatsache hin. D. h. sie gestehen

36 S. 47. 37 S. 47 ff. 38 S. 51 ff. 39 S. 53 ff.



80 Der Monismus.

zu, daß diese beiden Grundfaktoren rein mechanisch, ateleologisch
unbegreiflich sind. Unbegreiflich bleibt es, wie sich all die blinden, toten
Teilchen der Materie einem einzigen, umfassenden Zusammenhange ein-
und unterordnen sollten, wenn nicht ein einheitlicher Zweck und Plan
das Weltgeschehen beherrscht. Ist die Gesetzmäßigkeit real, dann ist
auch der Zweck objektiv-real.30

Es ist nicht leicht, die Teleologie in der anorganischen Natur
nachzuweisen ; im Reiche des Lebens ist sie unvergleichlich auffälliger. Darum
geben die Materialisten auch die Teleologie der Organismen zu, aber sie
erklären dieselbe für rein immanent. Sie ist, so sagen sie, das notwendige
Ergebnis mechanischer Entwicklungsgesetze, nicht die Ausführung eines
erkannten und vorgezeichneten Planes. Wie kommt es, daß die Materialisten

bei ihrer Betonung der Einheit der Natur, die immanente
Zweckmäßigkeit für die Organismen zugeben, für das anorganische Gebiet
dagegen leugnen? Wie ist im Menschen, der doch nur ein Entwicklungsresultat

der Materie ist, überhaupt der Zweckgedanke aufgetaucht?31
Es ist übrigens interessant, daß die wichtigsten Faktoren der darwini-

stischen Deszendenztheorie teleologische Momente in sich enthalten. Die
Variabilität ist keine rein mechanische Anpassung an die Umgebung,
sondern setzt stets innere, bestimmende Faktoren voraus. Die Vererbung
erworbener Fähigkeiten hat nur einen Sinn, wenn der Plan vorliegt, eine
möglichst große Mannigfaltigkeit und Vollkommenheit der Lebensformen
hervorzubringen. Auch die natürliche Zuchtwahl ist nur verständlich,
wenn in der Organismenwelt eine immanente Zweckmäßigkeit herrscht,
welche die vorgesteckten Aufgaben unter den verschiedensten Umständen
mit Sicherheit erreichen soll. Man sieht, daß die Prinzipien der
Entwicklungslehre nicht der allgemeinen Mechanik entnommen sind, daß die
Materie allein mit ihren mechanischen Kräften zur Erklärung der
organischen Entwicklung nicht ausreicht.32

Auch die Entstehung der Organismen vermag der mechanische
Monismus nicht zu erklären und er nimmt deshalb zur „Urzeugung" seine
Zuflucht, obwohl er gestehen muß, einen tatsächlichen Beweis für dieselbe
nicht zu besitzen. Um der Schöpfung auszuweichen, nimmt man die
Urzeugung an. Auch in der rein mechanischen Erklärung des Lebens ist
man der materialistischen These nicht näher gekommen. Es kann eben
die mechanistische Theorie des Lebens das Problem nicht lösen, weil die
Organismen eine über dem Stoffe stehende Eigengesetzlichkeit besitzen.83

Was die sogenannte Entwicklung des ganzen Tier- und Pflanzenreiches

aus einer oder mehreren Urzellen anlangt, so baut sie sich auf
luftigen Hypothesen auf. Viel weniger noch, als die Entstehung und
Entwicklung der Organismenwelt aus der anorganischen Materie nachzuweisen,
ist es dem Materialismus gelungen, das psychische Geschehen aus dem
physischen abzuleiten. Was vollends der Materialismus den Beweisen für
die Einfachheit und Unsterblichkeit der Menschenseele entgegenzustellen
weiß, das sind nur mehr oder weniger vage Behauptungen. So kann er
denn keinen echten Denker befriedigen und muß sich bei den
Halbgebildeten sein Publikum suchen.34

Nachdem Klimke die These des Materialismus untersucht hat,
betrachtet er die verschiedenen materialistischen Systeme und zwar
zunächst den mechanistischen Monismus in seiner historischen
Entwicklung. Schon Leukipp und Demokrit haben ihn vertreten; auch
Epikurs Naturphilosophie gehört hierher. Die Kirchenväter und die

30 S. 56 ff. 3> S. 61 ff. 32 S. 62 ff. 88 S. 64 ff. 84 S. 67 f.



Der Monismus. 81

Scholastik lehnen die mechanistische Erklärung der Welt ab. Dieselbe
fand erst mit der größeren Entwicklung der Naturwissenschaften seit dem
Ausgange des Mittelalters wieder mehr Berücksichtigung. Kopernikus
fixiert den heliozentrischen Standpunkt, Keplers Gesetze bieten den
mathematischen Ausdruck der heliozentrischen Planeten bewegungen, und Newton
weist auf das Realprinzip dieser drei Gesetze, die im Universum wirkende
einheitliche Urkraft hin. Damit sind alle Bewegungserscheinungen auf
der Erde sowohl wie im Weltenraum unter ein universales mechanisches
Gesetz gebracht. So führte die empirische Forschung der Neuzeit immer
mehr zur rein mechanistischen Naturauffassung. Aber auch die Philosophie
eines Descartes, Hobbes, Leibniz drängte zu derselben Anschauung. Die
Atomtheorie, die im 19. Jahrhundert immer mehr Anklang fand, wirkte
im gleichen Sinne, und es kann uns nicht wundernehmen, daß angesichts
der großen Erfolge, welche die mechanistische Auffassung auf dem Gebiete
der anorganischen Natur zu verzeichnen hatte, zahlreiche Versuche
gemacht wurden, dieselbe auch auf die organische Natur auszudehnen, ja
schließlich auch die psychischen Erscheinungen demselben Gesichtspunkte
unterzuordnen.36 —

So kühn der mechanistische Monismus vordringt, eine klare Kritik
zeigt, daß er nicht befriedigt und daß ihm jene Eigenschaften ganz
entschieden abgesprochen werden müssen, die er sich so gern mit besonderer
Emphase beilegt. Er ist zunächst keine einheitliche Weltanschauung, denn
die Einheit, die er lehrt, gewinnt er nur dadurch, daß er den fundamentalen
Unterschied zwischen materiellem und geistigem Geschehen übersieht. Ja,
selbst wenn es ihm gelänge, alles Sein auf die Materie zurückzuführen,
so wäre er noch nicht rein monistisch, da er doch bei einem doppelten
Prinzip : Stoff und Kraft stehen bleiben muß. Er sucht nun das monistische
Prinzip zu retten, indem er behauptet, es gebe „keine Kraft ohne Stoff —
keinen Stoff ohne Kraft" ; aber damit ist nur eine Behauptung aufgestellt
und nichts bewiesen.36

Der mechanische Monismus ist auch nicht klar und durchsichtig,
wie er von sich behauptet, denn die Begriffe der Materie und Bewegung,
mit denen er arbeitet, sind dunkel. Anschaulich ist er insofern, als er
sich immer wieder auf die sinnliche Erkenntnis beruft. Wäre aber dieser
materialistische Sensualismus richtig, wäre mit der Grenze der sinnlichen
Erfährung auch die Grenze des Denkens gegeben, dann gäbe es überhaupt
keine Wissenschaft, auch keine materialistische Philosophie und keine
sensualistische Erkenntnistheorie.37

Der materialistische Monismus behauptet, alles sei nur Bewegung
der Atome, und glaubt auf diese Weise alle Probleme restlos erklärt zu
haben. Aber was ist Bewegung? Dieser Begriff ist nicht so klar, wie
die Materialisten meinen, sondern im Gegenteil ein überaus schwieriger.
Ebenso ist der Begriff der Materie einer der dunkelsten. Wie sollte nun
eine Weltanschauung, die auf den dunkelsten und schwierigsten Begriffen
aufbaut, klar und durchsichtig sein?38

Die Atomtheorie, die der mechanistische Materialismus zur Grundlage

seines Systems wählt, ist nichts weniger als sicher. Es ist überhaupt
schwer zu sagen, was man sich unter einem materiellen und doch
unausgedehnten Atom denken soll. Sind aber die tiefsten Fundamente des
Materialismus von hypothetischen Elementen geradezu durchsetzt, mit
welchem Rechte hält er seine Weltanschauung für vollständig sicher?39

36 S. 68 ff. 36 S. 76 ff. 37 S. 78 f. 38 S. 79 f. 39 S. 80 f.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 6



Der Monismus.

Sie ist weder sicher, noch ist sie umfassend. Letzteres ist sie nicht,,
weil die mechanische Naturbetrachtung in ihrem Wesen einseitig und
vollständig unfähig ist, eine umfassende Erkenntnis der Wirklichkeit zu bieten.
Die allerwichtigsten Probleme der Weltanschauung bleiben im materialistischen

Monismus vollständig ungelöst, er kann daher auch unmöglich
als erschöpfende Weltanschauung gelten.40 —

Ganz anders geartet als der mechanische Monismus ist der
dynamische, auf den nunmehr Klimke unsere Aufmerksamkeit lenkt, indem
er zuerst den Begriff der Kraft erläutert. Dem mechanischen Monismus

ist die Kraft nichts anderes als die Bewegung selbst, keineswegs ein
Tätigkeitsprinzip. Und doch können wir ohne Annahme von Kräften als
hervorbringenden, wirkenden Tätigkeitsprinzipien unmöglich den Tatsachen
gerecht werden. Am deutlichsten tritt uns die Realität der Kraft im
Menschenleben entgegen. Die Erscheinungen der Individual- und der
Völkerpsychologie weisen auf ein treibendes, tätiges, kraftvolles Prinzip
hin. Ebenso zeigt sich im organischen Leben im allgemeinen die
Wirksamkeit eines tätigen Prinzips: da sprudelt Kraft, da ist ein mächtiges
Etwas, das in selbsteigener Tätigkeit wirkt und schafft.41

Übrigens ergibt sich selbst aus der Bewegung das Dasein einer Kraft
mit Notwendigkeit. Mit derselben Notwendigkeit, mit welcher den
verschiedenen Bewegungsänderungen Ursachen in der Natur entsprechen, mit
derselben Notwendigkeit gibt es auch Kräfte. Man darf nicht in Bewegungen
die adäquate Ursache der Bewegungen suchen; Bewegungen sind das Resultat,

nicht das Prinzip einer Tätigkeit. So wird man zur Annahme von
Kräften gedrängt: die mechanische Naturbetrachtung muß durch eine
dynamische ergänzt und vertieft werden.42

Die Bewegung ist nicht die Hauptwirkung der Kraft, sie ist vielmehr
die Bedingung, unter der die Dinge aufeinander wirken können. Die
Bewegung, die in einem Körper hervorgerufen wird, ist nur die Folge
einer inneren Veränderung des bewegten Körpers. Die innere, qualitative
Veränderung eines bewegten Körpers ist der eigentliche Krafteffekt, der
sich in der äußeren Bewegung kundgibt und unter dieser Beziehung
messen läßt.43

Wir wissen, daß es Kräfte gibt, wir wissen auch, daß es verschiedene
Kräfte gibt, da sich geistiges und materielles, organisches und anorganisches
Geschehen nicht aus demselben nächsten Prinzip ableiten läßt. Wir wissen
auch bis zu einem gewissen Grade, was die Kraft ist, nämlich die nächste
Ursache der einzelnen Naturphänomene. Kraft ist nichts dem Dinge
äußerlich Hinzugefügtes, aber sie ist auch nicht das Ding selbst. Erst
muß das Ding sein, und dann kann es wirken. Kraft ist auch nicht
dasselbe wie Gesetz, denn das Gesetz besagt nur, wie sich die Kraft äußert.
Kraft ist endlich nicht gleich der äußeren Wirksamkeit eines Körpers,
sondern sie ist die nächste Ursache dieser Wirksamkeit.44

Gegen den Kraftbegrifi herrscht allerdings in manchen Kreisen eine
schier unüberwindliche Abneigung, die verbunden ist mit großer Unklarheit

in der Auffassung des Kraftbegriffs. Der naturwissenschaftliche
Kraftbegriff will nur einen kurzen Ausdruck für den gesetzmäßigen Zusammenhang

der Geschehnisse bieten. Dieser durchweg einheitlichen Bedeutung
des Kraftbegriffs innerhalb der Naturwissenschaften steht eine überaus
große Mannigfaltigkeit der Auffassungen in der Philosophie gegenüber.
Mit Bezug auf den Ursprung des Kraftbegriffes lassen sich drei Richtungen
unterscheiden. Entweder wird er als ein apriorischer, der Vernunft inne-

40 S. 81 f. 41 S. 82 ff. 42 S. 84 ff. 43 S. 86 f. 44 S. 87..



83

wohnender Begriff gefaßt, oder als ein ausschließlich der Erfahrung
entlehnter, oder als ein Verstandesbegriff von apriorischer Geltung, der jedoch
nur auf Grund der Erfahrung und unter ihrer Leitung gebildet werden
kann. Auch bezüglich der Geltung des Kraftbegriffs sind die .Meinungen
geteilt. Die einen fassen ihn als eine rein subjektive Denkkategorie, andere
sind geneigt, den Kraftbegriff als transsubjektiv gültig anzuerkennen. Worin
liegt aber dann das reale Sein, das Wesen der Kraft? Die einen fassen
die Kraft als ein Tätigkeitsprinzip, welches den Naturdingen innewohnt,
oder welches vielmehr das Ding Selbst ist, insofern es sich als wirksam
erweist, andere glauben die Kraft als eine „psychoide" Fähigkeit bestimmen
zu müssen. Die meisten Bedenken, die gegen den Kraftbegriff erhoben
werden, lassen sich auf die metaphysikfeindlichen erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen zurückführen, von denen die betreffenden Kritiker des
Kraftbegriffes ausgingen. Sind jene Voraussetzungen als unhaltbar zu
erweisen, so fällt auch die auf Grund derselben versuchte Kritik des
Kraftbegriffs in sich zusammen.45 —

Zu den dynamisch-monistischen Systemen rechnet Klimke
die stoische Physik, die eine dynamistische Auffassung der Materie, freilich
in grobsinnlicher Weise vertritt, insofern ihr auch die Kraft als ein
besonders feiner Stoff gilt. Diese materielldingliche Auffassung der Kraft
fand später keinen Anklang mehr, wohl aber die umgekehrte Reduktion
des Dingbegriffes auf die Kraft. Der Dynamismus, zu dem man so gelangt,
kann ein atomistischer oder ein Kontinuitätsdynamismus sein. Aber auch
dieser reine Dynamismus ließ sich auf die Dauer nicht halten, sondern
formte sich in einen Phänomenalismus oder einen Spiritualismus um. Der
erstere löst die Materie in eine Summe von Sinneseindrücken auf, der
letztere sieht in ihnen seelenartige Wesen, Monaden.46

Eine Mittelstellung zwischen einem rein materialistischen Dynamismus
und dem dynamischen Spiritualismus nimmt Gustav Ratzenhofers „ positiver
Monismus" ein. Derselbe baut auf der Annahme einer Urkraft auf, die
keines materiellen Trägers bedarf und die das einzige Prinzip aller
Erscheinungen ist. Nicht nur die sogenannte materielle Welt, auch die
geistig-bewußte Wirklichkeit ist eine Emanation derselben Urkraft und
steht im Rahmen ihrer einfachen, unveränderlichen Gesetzlichkeit.47

Dagegen ist zu bemerken, daß die wesentliche Verschiedenheit
zwischen geistigem und materiellem Sein und Geschehen, dein Kausalitätsprinzip

entsprechend, auch auf wesentlich verschiedene Kräfte zurückweist.
Es können also die physischen und psychischen Geschehnisse nicht auf
eine Urkraft zurückgeführt werden, noch weniger gelingt die Identifizierung
des Gesamtgeschehens mit der Gottheit. Ferner ist zu beachten, daß
Ratzenhofer selbst sagt, die Schwäche seines Systems liege darin, daß es
für die doppelte Wesenheit der Urkraft, nämliche positive Kraftpunkte und
negative Krafthüllen, keine Erklärung zu geben vermag. Schon im ohersten
Prinzip steckt also ein unerklärter Dualismus, der sich dann als unüber-
brückte Kluft durch das ganze System zieht.48

Um den energetischen Monismus ins rechte Licht zu setzen,
entwickelt Klimke zuerst den Begriff der Energie, der mit den
Begriffen Kraft und Bewegung eng zusammenhängt. Als man sich mit einer
gesetzmäßigen Bestimmung der Kraftgröße in verschiedenen Naturerscheinungen

zu beschäftigen begann, wendete man einseitig das ganze
Interesse der Bewegung zu, da sich die Kraftgröße vor allem durch die
Bewegung messen läßt. Die Kraft erschien dann als Produkt aus Masse

46 S. 88 ff. 46 S. 91 ff. 47 S. 93 ff. 48 S. 95 ff.

6*



Der Monismus.

und Beschleunigung. Sie war für den Physiker nur durch ihre
mechanischen Faktoren bestimmt und der Kraftbegriff war eigentlich eliminiert.
Die Kraft leistet Arbeit,, ihre Größe kann demnach durch die Größe der
kinetischen Energie, bestimmt werden. So konnte sich also die Physik
mit den Begriffen der Masse und-, der Energie begnügen. Ostwald
versucht nun'noch eine ~ weitere Reduktion, indem er die Materie eliminiert
und in seinem energetischen Monismus die gesamte Wirklichkeit in Energieformen

auflöst.49
Er nimmt also Energien ohne Träger an, leugnet überdies die

qualitativen Unterschiede des Weltgeschehens und erhebt die quantitative
Bestimmung zum alleinigen Erklärungsprinzip: Die ganze Welt ist ihm nichts
als eine ungeheure Energie, die sich nach dem Gesetz ihrer Erhaltung in
die verschiedensten Formen umwandelt.50 —

So erscheint bei Ostwald der Energetismus als Weltanschauung.
Was ist nach Ostwald die Energie? Er definiert die Energie als

„Arbeit, oder alles was aus Arbeit entsteht und sich in Arbeit umwandeln
läßt." Er sieht in der Energie die allgemeinste Substanz, das dauernd
Bestehende; aber auch das allgemeinste Akzidenz d.h. das Veränderliche
an den unveränderlichen Dingen. Er sieht in seinem Energiebegriff auch
das Kausalproblem gelöst: Die Energie ist für alle Naturerscheinungen
bestimmend d. h. sie beantwortet die Frage nach der allgemeinen Ursache
der Naturvorgänge. Alles ist nach Ostwald Energie, auch die geistigen
Erscheinungen sind durch eine besondere Energieart zu deuten. Die
geistige Energie ist nur eine Umwandlungsform der chemischen Energie
im Organismus. Es gibt also nicht ein Doppelreich wesentlich verschiedener

Substanzen, materieller und geistiger, sondern das gesamte Geschehen
ist nur ein Ausdruck des Energieerhaltungsgesetzes und der aus diesem
folgenden Transformationsgesetze.51 —

Zur Kritik des energetischen Monismus übergehend bemerkt
Klimke, daß die Behauptung, er biete ein getreues Abbild der Wirklichkeit,

das von hypothetischen Annahmen vollkommen frei sei, sich nicht
aufrecht erhalten lasse. Der energetische Monismus ist nichts als eine
Hypothese, deren Grundlagen durchweg schwankend sind. Hypothetisch
und unhaltbar ist vor allem die Annahme, daß das geistige Geschehen
nur eine den andern wesensgleiche Energie ist. Diese Annahme rückt
den Energetismus in bedenkliche Nähe des Materialismus, während die
auch von Ostwald aufgestellte Behauptung, es gebe außer uns keine
wirklich existierenden Energien, sondern nur die psychischen Energien,
die unser eigenes Ich ausmachen, eine volle Schwenkung zum reinen
Spiritualismus bedeutet. So schwankt also der Energetismus ganz unsicher
hin und her.5'2 —

Die Materie kann nicht ohne Kraft gedacht werden. Soll nun der
Stoff nach dem monistischen Prinzip zugleich die Ursache der geistigen
Erscheinungen sein, so muß wohl diese Kraft selbst geistiger Natur, alle
Materie muß beseelt sein. Das lehrt der hylozoistische Monismus,
dessen Kerngedanken Klimke prächtig herausarbeitet. Er weist auf
die Tatsache hin, daß die Neigung, die ganze Natur als beseelt aufzufassen,
tief in der menschlichen Natur begründet ist. Diese anthropomorphisierende
Neigung zeigen die halb philosophischen, halb poetischen Weltanschauungen
im Orient. Hylozoistische Gedankengänge finden wir bei den jonischen
Naturphilosophen, bei Heraklit, bei den Stoikern. In späterer Zeit hat
Giordano Bruno in allen Dingen Geist, Seele, Leben gefunden. In der

49 S. 98 ff. 50 S. 100 ff. 54 S. 101 ff. 52 S. 104 ff.



Der Monismus. 85

Neuzeit hat der Hylozoismus oder Panpsychismus zahlreiche Anhänger
gewonnen, als sich gegen den übertriebenen mechanischen Materialismus
eine starke Reaktion erhob. Fechner, Paulsen und viele andere sprechen
voll Begeisterung von der durchgängigen Beseeltheit der Natur.58 —

Welches sind wohl die Grundlagen dieses Hylozoismus? Welche
Gründe führt man für die panpsychistische Auffassung der materiellen
Welt an? Man sagt, die mechanische Erklärung sei vollständig
unzulänglich und erfordere notwendig eine Ergänzung im panpsychistisehen
Sinne. Damit schießt man freilich übers Ziel hinaus. Die mechanische
Welterklärung genügt nicht, denn es gibt Zwecke und leitende Ideen im
Weltgeschehen. Braucht aber deswegen bewußtes Erkennen und Wollen
schon in den Dingen zu wohnen? Ist es nicht richtiger, ein über den
Einzeldingen stehendes Prinzip anzunehmen, welches in dieselben ihre
Bestimmtheit hineingelegt hat, so daß sie sich in bestimmter gesetzmäßiger
Form betätigen müssen. Das würde freilich einen außerweltlichen,
intelligenten Schöpfer fordern — der aber darf in gewissen Kreisen nicht
angenommen werden. Zu diesem „Argument" gesellt sich ein zweites.
Man sagt, die einheitliche Welterklärung fordere durchaus die Annahme
eines psychischen Faktors in der ganzen Natur. Damit übertreibt man
aber das tatsächliche vorhandene Einheitsbedürfnis des menschlichen
Geistes, denn es kann auch bei der größten Verschiedenheit, ja
Gegensätzlichkeit (des Physischen und Psychischen) eine vollkommene Einheit
erreicht werden. Die Panpsychisten tragen die Seele des Menschen analog
in die ganze Natur hinein. Aber diese Übertragung überschätzt vollständig
die tatsächlichen Verhältnisse sowie den logischen Wert des
Analogieschlusses. Schließlich wird noch ein erkenntnistheoretisches Motiv für
die Allbeseelung der Natur angeführt. Man sagt, es sei uns nur an einem
Punkte möglich, die Wirklichkeit zu erfassen, nämlich in uns selbst. So
ist das Psychische für uns der Anhaltspunkt; und sollten sonst die
äußeren Erscheinungen dieses Wesenskerns entbehren? Daß diese
erkenntnistheoretische Auffassung die traurige Frucht eines übertriebenen
Idealismus und Relativismus ist, bleibt freilich zu bedenken.64 —

Der Hylozoismus ist der Auswuchs eines einseitig übertriebenen,
kritiklosen Anthropomorphismus. Den hvlozoistischen Systemen ist der
pyknotische Realmonismus Ernst Haeckels anzureihen. Seiner
Weltanschauung liegt die Annahme einer einheitlichen, den ganzen
Weltenraum kontinuierlich erfüllenden Substanz zugrunde. Die Urkraft
dieser Weltsubstanz ist die Pyknose, das mit Empfindung und Willen
verbundene Verdichtungsstreben. Der pyknotische Monismus reicht bis auf
Anaximenes von Milet und Diogenes von Apollonia zurück. Vogt hat
diesem alten Gedanken ein modernes Gewand gegeben. Haeckel hat ihn
durch seine „Welträtsel" in die weitesten Kreise getragen. H. St. Chamber»
lain hat Haeckels Weltbild als einen Rückfall in unverfälschte Mythologie
plumpster Art bezeichnet und der berühmte Petersburger Physiker
Chwolson über Haeckels physikalische Ansichten ein vernichtendes Urteil
gefällt.65 —

Zur Kritik des Haeckelschen Monismus bemerkt Klimke,
derselbe habe weder einen positiven Beitrag zur Welterkenntnis geliefert,
noch auch überhaupt dem Stande der heutigen Wissenschaft entsprochen.
Speziell die Art, wie er die Identität des physischen und psychischen
Geschehens dartun will, entspricht nicht dem kritischen und besonnenen
Geiste echter Forschung. Er läßt die Materie bereits mit Empfindung und

68 S. 108 ff. 64 S. 111 ff. 56 S. 123 ff.



86 Der Monismus.

Streben begabt sein. Mit dieser Annahme ist aber die Schwierigkeit,
Psychisches aus der Materie zu begreifen, nicht gelöst, sondern nur in die
letzten Elemente, in die Ursubstanz zurückgeführt. Das Psychische durchdringt

nun entweder die ganze kontinuierte Weltsubstanz oder es sind in
den einzelnen Pyknatomen getrennte Empfindungen, Strebungen
anzunehmen. Im ersten Falle ist es unbegreiflich, wie in den verschiedenen
Wesen ein individuelles Bewußtsein zustande kommt. Im zweiten Falle
ist es unmöglich die Einheit des Bewußtseins zu erklären. Haeckels
Ansichten über das Psychische sind überhaupt sehr schwankend; sicher
ist er in seiner Überzeugung, daß die Seele eine Naturerscheinung und
die Psychologie ein Teil der Physiologie ist. Sein Versuch, das psychische
Geschehen auf physisches zurückzuführen und die Identität beider im
monistischen Sinne nachzuweisen, ist ihm nicht gelungen. Es zeigt sich
eben, daß die Ineinssetzung geistigen und materiellen Seins nur unter
offenbarer Vergewaltigung der Tatsachen und logischen Prinzipien möglich
ist. Damit fällt aber die erste monistische Hauptthese. Wie steht es nun
mit der zweiten monistischen These, welche die Einheit von Gott und
Welt oder besser die Absolutheit der Welt im materialistischen Sinne
behauptet?56 —

Dieser Frage wendet sich Klimke im folgenden Kapitel zu, in welchem
er den monistischen Abschluß der materialistischen Systeme
betrachtet. Hier kommt zuerst die Ewigkeit und Absolutheit der
Materie zur Sprache. Die Materialisten alter und neuer Zeit schreiben
dem Stoffe ewige Existenz zu. Hierbei stützt sich der neuere Materialismus

vor allem auf das Gesetz der Energieerhaltung sowie auf das Gesetz
der Konstanz der Materie. Da die Menge der Materie stets und überall
dieselbe bleibt, so wird behauptet, daß die Materie weder entstehen konnte,
noch jemals vernichtet werden wird. Es handelt sich bei dieser Argumentation

um eine Erschleichung. Daraus, daß wir mit unsern physikalischchemischen

Mitteln Stoff und Energie weder vermehren noch vernichten
können, folgt noch gar nichts über die absolute Unzerstörbarkeit der
Materie und Energie.57

Man sagt weiter, die Welt müsse ewig sein, denn der Begriff der
Schöpfung sei widerspruchsvoll. Richtig ist daran, daß der Begriff der
Schöpfung für unseren Verstand gewisse Schwierigkeiten enthält; aus
diesen jedoch auf die Unmöglichkeit der Schöpfung selbst schließen zu
wollen, wäre ebenso voreilig als unberechtigt. Ein innerer Widerspruch
wäre im Begriffe der Schöpfung nur dann enthalten, wenn die plötzliche
Entstehung eines Dinges ohne jeden zureichenden Grund und ohne jede
Ursache behauptet würde. Das ist aber nicht der Fall. Die Schöpfungslehre

leugnet die Notwendigkeit der materialen, aber nicht die der
bewirkenden Ursache.58

Nicht der Schöpfungsbegriff, wohl aber die Behauptung des
materialistischen Monismus ist logisch undenkbar: die Materie sei ewig und habe
in sich selbst den zureichenden Grund ihrer Existenz. Die Materie weist
ja eine so mannigfache Kontingenz und Abhängigkeit auf, die sich mit
dem absoluten Sein nicht vereinigen läßt. Wir beobachten ferner an den
materiellen Wesen die verschiedenartigsten, ja kontradiktorisch einander
entgegengesetzten Tätigkeiten und Eigenschaften, und diese sollten alle in
gleicher Weise in einem einzigen, einheitlichen, absoluten Wesen begründet
sein? Da müßte ja das Urprinzip der Wirklichkeit zugleich der Inbegriff
der Widersprüche sein.59

56 S. 125 ff. 57 S. 131 ff. 58 S. 133 f. 59 S. 135 ff.



Der Monismus. 87

Auch der von hervorragenden Naturforschern aufgestellte Entropiesatz
spricht gegen die Ewigkeit der Welt. Es müßte ja sonst das Maximum

der Entropie schon erreicht und der Weltprozeß zu völligem Stillstand
gelangt sein. Das Gegenargument, das Weltall sei an Raum und Zeit,
an Stoff und Kraft unendlich; das Maximum der Entropie werde daher
erst in unendlicher Zeit, d. h. niemals eintreten, ist nicht stichhaltig, da
die Naturwissenschaften mehr Gründe für die räumliche Begrenztheit als
für die Unendlichkeit der Welt bringen. Manche wollen den Schluß aus
dem Entropiesatz dadurch entkräften, daß sie sich der heraklitischen
Lehre vom ewigen Kreislauf anschließen und behaupten, es trete jedesmal
bei Erreichung der maximalen Entropie eine Weltkatastrophe ein, worauf
die Kosmogonie von neuem ihr Spiel beginnen kann. Sie bedenken nicht,
daß beim Maximum der Entropie die zureichende Ursache derartiger
weltverjüngender Katastrophen fehlt.60 —

Eine der wundesten Stellen im Monismus bildet die Frage nach dem
Ursprung der Bewegung. Wie ist die Bewegung in die Welt
gekommen? Manche meinen, man müsse eine ewige, der Materie wesentlich
eigene Bewegung annehmen; denn war die Materie ursprünglich im
Ruhezustande, so ist es unbegreiflich, wie sie aus sich selbst in Bewegung
übergehen sollte. Ist sie aber von Ewigkeit her in Bewegung gewesen,
dann mußte von Ewigkeit her der ganze zukünftige Weltplan
vorausgesehen und beobachtet worden sein, damit aus dieser Bewegung mit
mechanischer Notwendigkeit die ganze heutige Ordnung entstehe. Das
weist aber notwendig über die Materie hinaus auf ein geistiges Prinzip
hin. Dieses erklärt uns dann auch die innere Einheit der Welt. Das
Weltgeschehen, auch das rein mechanische der Materie, weist nicht eine
beliebige, tote, unfruchtbare Einheit des rein lokalen Nebeneinanderseins
auf, sondern eine Einheit des Planes und des zielbewußten Gedankens,
eine geistige Einheit. Von dieser will freilich der materialistische Monismus

nichts wissen. Von Geistigem mag er nicht gern hören, um den
Gegensatz von Geist und Materie möchte er sich herumdrücken.61 —

Das ist nun freilich ein Zeichen blindester Voreingenommenheit,
denn die fundamentalen Unterschiede zwischen materiellem und geistigem
Geschehen liegen offen zutage. Das materielle Geschehen ist völlig
eindeutig und starr, das geistige überaus vielseitig und elastisch. Das
materielle Geschehen läuft rein mechanisch ab ; unseres Zutuns bedarf es
hier nicht. Das geistige Geschehen dagegen erfordert alle unsere Kraft
und Anstrengung. In der Welt der Materie herrscht das Gesetz der
Erhaltung des Stoffes und der Energie, in der Geistesregion das Gesetz der
wachsenden Werte. Endlich ist im materiellen Geschehen keine Spur von
sittlichen Maßstäben und religiösen Werten zu finden, während im Reiche
des Geistes gerade diese Faktoren die hervorragendste Rolle spielen.6"2

So ist also das geistige Geschehen offenbar etwas anderes als das
materielle Geschehen; und wenn der Materialismus das Geistige aus der
Materie herleiten will, so muß er ihr ein ganz anderes, tieferes und
reicheres Wesen zuschreiben, als es die Erfahrung uns bietet, dann aber
ist der Materialismus eigentlich schon in den spiritualistischen oder
transzendenten Monismus übergegangen.63 —

Wie ist es möglich, daß der Materialismus, dessen innere Schwäche
so offenkundig ist, trotzdem ungezählte Anhänger fand und findet? Welches
sind die Ursachen der Verbreitung des Materialismus? Mit dem
Materialismus könnte man leicht fertig werden, wenn hier bloß theoretische

60 S. 138 ff. 61 S. 141 ff. 62 S. 146 f. 63 S. 148.



88 Der Monismus.

Erwägungen im Spiele wären, hier spielen aber tatsächlich auch Leben
und Charakter, Bestrebungen und Wünsche mit hinein. Auf den Menschen
macht das Sinnenfällige den größten Eindruck, die materielle Seite des
Daseins zieht die Hauptaufmerksamkeit auf sich, die idealen Güter und
Bestrebungen fordern Opfer und Anstrengung. Wollen und Erkennen
hängen eng zusammen, wo jenes im Materiellen aufgeht, da neigt auch
das Erkennen der materialistischen Weltanschauung zu. Die kritiklosen,
willkürlichen Spekulationen der modernen Philosophie einerseits, die großen
Erfolge der Naturwissenschaften anderseits trugen dazu bei, das Ansehen,
der materialistischen Auffassung zu heben.64

Es muß zugegeben werden, daß das Prinzip der streng
mechanischphysikalischen Erklärung alles materiellen Geschehens für ein kausales
Verständnis der körperlichen Welt von größtem Werte ist, aber ebenso
entschieden muß man sich gegen den Materialismus als philosophisches
System erklären, da er der bedeutendsten Reihe von Tatsachen gegenüber

die Augen schließt. Es geht nicht an, den Geist zu eliminieren.
Darum wird der materialistische Monismus durch andere Formen des
Monismus verdrängt.65

2. Der spiritualistisehe Monismus.
Das zweite Buch des Klimkeschen Werkes beschäftigt sich mit jenen

Systemen, die eine spiritualistisehe Deutung der Materie versuchen,
und beleuchtet zunächst das Verhältnis des Spiritualismus zum
Materialismus. Hatten die Materialisten den Geist auf die Materie
zurückgeführt und aus ihr abzuleiten gesucht, so gehen die Spiritualisten
den entgegengesetzten Weg, indem sie das Stoffliche zu einer bloßen
Erscheinung des Geistes verflüchtigen. Man kann im Spiritualismus zwei
Richtungen unterscheiden, die atomistische und die pantheistische. Die
erstere denkt sich das Universum aus seelischen Einzelwesen (Monaden)
zusammengesetzt, die letztere erklärt das Universum als ein allumfassendes
geistiges Wesen. Diese zweite Form des Spiritualismus ist ausgesprochen
monistisch. Wie beweist nun der Spiritualismus die geistige Natur der
gesamten Wirklichkeit, und wie gelangt der monistische Spiritualismus
insbesondere zur Einheit der geistigen Weltsubstanz? Diese Fragen sind
hier zu behandeln.66 —

Vor allem gilt es da einen Blick auf die Systeme des atomi-
stischen Spiritualismus zu werfen. Dem Altertum ist der atomistische
Spiritualismus fremd. Höchstens an Plato meint Klimke erinnern zu
dürfen, der seine „Ideen" als geistige Wesen betrachtete. Der klassische
Vertreter des atomistischen Spiritualismus ist Leibniz, der sich die ganze
Welt aus einfachen, mit Vorstellungen und Willen begabten „Monaden*
zusammengesetzt dachte. An der Spitze aller Monaden steht die Ur-
monade: Gott. Ähnlich dachte sich Herbart die Welt aus einfachen,
geistigen „Realen* bestehend, die ewig und unerschaffen sind. Nur ihre
zweckmäßigen Beziehungen zueinander sind die Wirkung einer über ihnen
stehenden, göttlichen Intelligenz. Piatons Ideenlehre wurde im Neuplatonis-
mus zu einem spiritualistischen Emanatismus umgebildet. Leibnizens
Monadologie, die in Giordano Bruno ihren Vorläufer hat, wurde von
Christian Wolff systematisch ausgebaut und von A. G. Baumgarten eifrig
vertreten. In neuerer Zeit ist die Zahl derer, die die ganze, auch die
materielle Wirklichkeit geistig auffassen, eine sehr große geworden

64 S. 149 f. 65 S. 151 f. 66 S. 155 f.



Der Monismus. 89

Deutschland, Frankreich, England, Holland, Schweden, Italien haben ihre
Spiritualisten ; auch der ungarische Polyhistor Samuel Brassai ist in diesem
Zusammenhange zu nennen.67 —

Der Spiritualismus bezeichnet das materielle Sein als wesentlich
geistiger Natur, welche Argumente führt er für seine Ansicht an? Seine
drei Hauptgründe entnimmt er: aus der unendlichen Teilbarkeit der Materie,
aus der Unmöglichkeit der Wechselwirkung und aus dem Begriffe der in
der Natur uns entgegentretenden Kraft. Wir gelangen, so sagt man, nie
und nimmer zu letzten unteilbaren Elementen. Und doch muß die uns
umgebende Welt aus letzten Einheiten bestehen, diese müssen also
unausgedehnt, somit immateriell und geistig sein. Dagegen wäre zu erwähnen,
daß das, was räumlich nicht ausgedehnt ist, deswegen noch nicht geistig
zu sein braucht. Übrigens ist es durchaus nicht notwendig, daß die
Materie aus unendlich "vielen, absolut unteilbaren Elementen zusammengesetzt

sei darum, weil unser denkender Verstand die Teilbarkeit des
Ausgedehnten ohne Ende fortsetzen kann.68

Weiterhin, so wird behauptet, müssen die letzten Einheiten deshalb
geistiger Art sein, weil eine Wechselwirkung der Monaden unmöglich ist.
Die Vorgänge, die wir beobachten, müssen also aus den einzelnen Monaden
selbst hervorgehen, durch eigene, ihnen innewohnende Kraft. Abgesehen
davon, daß eine transeunte Wirkung keineswegs als unmöglich
nachgewiesen werden kann, hat die Annahme, daß die Monaden alle ihre
folgenden Zustände als Vorstellungen in sich tragen, große Schwierigkeiten.69

Aus dem Umstände endlich, daß die einzige Quelle, aus der wir
einen klaren Begriff der Kraft schöpfen, unser eigenes Bewußtsein, unser
schaffender, aktiver Wille ist, folgert man, daß alle Kräfte etwas dem Willen
Analoges, etwas Geistiges seien. Man übertreibt dabei die Analogie, die
nur in gewissen Grenzen vorhanden ist, indem sie sich hier nur auf das
Moment des Tätigen, Wirkenden, nicht auf das des Geistigen bezieht. Ein
sehr interessantes Argument für den geistigen Charakter der Materie bringt
E. v. Hartmann. Er meint: Das Streben der Atome sei ein ganz
bestimmtes. Diese Bestimmtheit sei nur zu erklären, wenn in dem Streben
der Atomkraft das „Was" des Strebens ideell vorgezeichnet ist. So müssen
also die Atome Vorstellungen, Bilder ihrer bestimmten Äußerungsweise
in sich tragen, somit geistiger Art sein. Es ist richtig, wenn Hartmann
die Bestimmtheit in den Dingen sucht und diese Bestimmtheit schließlich
auf einen ideellen Faktor zurückführt. Er verlegt aber nicht nur die
Bestimmtheit, sondern auch den geistigen Bestimmungsgrund in die Dinge,
weil er sich auf daij monistische Postulat stützt, daß in der Natur selbst
der volle, adäquate Grund ihres Seins und Wirkens sein muß. Dann
müssen aber die Dinge selbst auch der volle Grund ihrer Seins- und
Wirkungsweise d. h. absolut sein. Wie verträgt sich das aber mit ihrer
erfahrungsmäßig feststehenden Beschränktheit? So wird man also den
letzten geistigen Bestimmungsgrund außerhalb der Dinge (in Gott) suchen
müssen, wie es der Theismus tut.70

Es ergeben sich somit betreffs der spiritualistischen Auffassung der
Materie und der für dieselbe vorgebrachten Argumente große Schwierigkeiten.

Materie und Geist haben einen völlig verschiedenen Charakter,
eine durchaus entgegengesetzte Tätigkeitsweise. Der Spiritualismus übersieht

diesen Gegensatz und versündigt sich überdies gegen das Postulat

67 S. 156 ff. 6S S. 163 f. 09 S. 165. 70 S. 166 ff.



90

einer möglichst einfachen Erklärung der Tatsachen: er greift zu höheren
Kräften, wo niedere zur Erklärung ausreichen.71 —

Nachdem Klimke die Gründe für die spiritualistische Deutung der
Materie geprüft hat, versucht er die Grundlagen aufzudecken, auf denen
sich die monistische Einheit des Spiritualismus aufbaut. Als
Beweis für diese führt man von monistischer Seite besonders die Einheit
im Universum an.72

Diese Einheit und Harmonie ist eine Tatsache, und Klimke weiß sie
mit glänzender Beredsamkeit zu schildern. Der Atomismus versteht sie
nicht zu deuten, der spiritualistische Monismus glaubt sie dadurch zu
erklären, daß er sagt: Die Welt ist nur ein einziges und zwar geistiges
Ganzes ; die Einzeldinge sind nur Glieder des einen, geistigen Universums.
Ist diese Meinung richtig? Es entspricht den Tatsachen, daß die Welt
eine Einheit ist und daß diese Einheit auf einen Geist hinweist. Muß
aber dieser Geist in der Welt sein, kann die Welt nicht einem über ihr
stehenden Geist ihre einheitliche Ordnung verdanken? Die Spiritualisten
lehnen diesen Gedanken ab, da er ein transeuntes Wirken voraussetzt,
während sie nur immanente Tätigkeit zulassen und sich daher zu dem
Schluß gedrängt fühlen, daß ein einziges geistiges Wesen in allen Dingen
immanent lebe und wirke.73 —

In diesem Zusammenhange muß die Wechselwirkung im Lichte
des Monismus näher besprochen werden. Die Erfahrung läßt uns ein
zweifaches Wirken unterscheiden, ein immanentes und ein transeuntes.
Ersteres beobachten wir unmittelbar in unserem eigenen inneren Geschehen.
Letzteres erfahren wir, wenn wir selbst eine Wirkung in einem anderen
Dinge hervorrufen. Was wir hier wirklich erfahren, ist nur die Tatsache
der regelmäßigen Aufeinanderfolge der Veränderungen in den Dingen.
Besteht aber zwischen den gleichzeitigen Veränderungen ein kausales
Verhältnis? Kann es eine reale Wechselwirkung zwischen den Dingen geben,
die doch voneinander getrennt, selbständig sind? Gibt es einen influxus
physicus, durch den die Ursache etwas auf das andere Ding überträgt?
Wie soll man sich solchen Obergang vorstellen?71

Die Okkasionalisten meinten, Gott bringe- bei Gelegenheit einer
Veränderung in A eine entsprechende Veränderung in B hervor. Leibniz
stellte zum Zweck einer Erklärung seine gekünstelte harmonia praestabilita
auf. Fehlt aber den Dingen, wie die Okkasionalisten meinen, jede
selbständige Wirkungsweise, dann fehlt ihnen auch das selbständige Sein,
dann sind sie einfach als Äußerungsweisen Gottes aufzufassen. Diesen
Schluß zog Spinoza, und auf ganz anderem Wege wurde Lotze zu einem
ähnlichen Resultate geführt. Er gab die Selbständigkeit der Einzeldinge
auf und ließ sie alle in einem einzigen einheitlichen Wesen wurzeln.75 —

Führt also wirklich die allgemeine Wechselwirkung, wenn man die
Begriffe „zu Ende denkt", zur monistischen Weltanschauung? Nicht doch;
eine gesunde Kritik der monistischen Wechselwirkungslehre
führt uns zu einer anderen Erkenntnis. Lotze meint, es sei ein
Widerspruch, wenn man sagt, die Dinge seien selbständig und doch aufeinander
angewiesen und voneinander abhängig. Dieser Widerspruch wäre
vorhanden, wenn die Einzeldinge völlig unabhängig und selbständig und
doch in zweckmäßiger und notwendiger Weise aufeinander angewiesen
wären. Wer wollte aber solche absolute Unabhängigkeit der Dinge
behaupten? Es ist gewiß zuzugeben, daß wir das Wie des transeunten
Wirkens nicht begreifen können. Aber ist dies schon ein hinreichender

71 S. 169. 72 S. 169 f. 73 S. 171 f. 71 S. 172 f. 75 S. 174 fl.



Der Monismus. 91

Grund, das transeunte Wirken überhaupt für unmöglich zu erklären?
Zumal auch das immanente Wirken dem Denken große Schwierigkeiten
bietet, und doch nehmen die Monisten dieses als wirklich an. Außerdem
ist die Annahme eines transeunten Wirkens die nächstliegende und
natürlichste. Die entgegengesetzte Annahme eines rein immanenten Wirkens
im monistischen Sinne widerspricht dem klaren Zeugnis des Selbstbewußtseins.

Dieses sagt mir, daß ich eine abgeschlossene, persönliche Einheit
bilde. Das wäre unmöglich, wenn mein Ich mit den Mitmenschen in
einem gemeinsamen, geistigen Wesensgrunde wurzelte. Dieser gemeinsame

Wesensgrund müßte für all die ungeheuren Gegensätze im Leben
die unmittelbare und ausschließliche Quelle sein: Gottesglaube und Atheismus

müßte mit gleicher Notwendigkeit aus dieser Quelle hervorströmen.76
So führt die Leugnung transeunter Wirkung zu Absurditäten, seine

Annahme hingegen drängt mit logischer Konsequenz über die Dinge
hinaus zur Anerkennung eines Schöpfers, der die Dinge so schuf, daß sie
im Zusammenhang miteinander und in Abhängigkeit voneinander wirken.77

Doch solche Schlußfolgerung wird von manchen als allzu radikale
Konsequenzmacherei verurteilt. Sie meinen, man könne auch bei Annahme
eines gemeinsamen, geistigen Wesensgrundes den Einzelwesen doch noch
einen eigenen Wirkungskreis lassen. Wentscher macht einen dahin
zielenden Vermittlungsversuch. Er meint, soweit zwischen den Dingen
ein transeuntes Wirken stattzufinden scheint, müssen sie in einer Wesenseinheit

begriffen gedacht werden, ihre immanenten Wirkungen dagegen
gehören der Sphäre ihres spezifischen Eigenlebens an. Eine solche
Eigensphäre will nun Wentscher nicht den materiellen Dingen, wohl aber den
bewußten, wirkungsfähigen Einzelwesen, den Menschen, zuerkannt wissen.
Von den Gründen, die Klimke gegen Wentschers Ansicht vorführt, sei der
eine hervorgehoben, daß sich aus derselben ein sehr merkwürdiges
Verhältnis zwischen dem Menschen und dem Absoluten ergibt. Gerade die
immanenten Tätigkeiten des Menschen, sein bewußtes Innenleben, sind
die höchsten und vollkommensten. Kann er diese aus eigener Kraft
ausführen, warum nicht die transeunte Wirksamkeit, die sich ja doch schließlich

auf Druck und Stoß reduziert? Diese minderwertige Tätigkeit bleibt
nach Wentscher dem absoluten Wesensgrund reserviert! So stellt sich
sein Vermittlungsversuch als ein unhaltbarer Ausgleich zwischen Theorie
und Wirklichkeit dar, als eine nicht zu Ende gedachte Spekulation.78 —

Die monistische Lehre vom Wirken, so verfehlt sie ist, hat einen
Wahrheitskern, den man erkennt, wenn man die monistische und die
theistisehe Immanenz miteinander vergleicht. Die Dinge sind vom
Absoluten real verschieden und haben eigene Selbständigkeit und
Unabhängigkeit, anderseits sollen sie in ihrem Wirken voneinander abhängig
sein und aufeinander wirken. Letzteres ist nur möglich, wenn das absolute

Seinsprinzip mit ihnen und in ihnen wirkt. Wir stehen hier vor der
tiefen Lehre von der göttlichen Mitwirkung mit aller Kreatur. Die Dinge
bedürfen der göttlichen Allmacht, um in ihrem Sein fortzufahren und um
dieses Sein zu betätigen. Gott ist in allen Dingen und wirkt in ihnen
und mit ihnen. Klingt das nicht monistisch? Bei aller Ähnlichkeit der
theislischen und monistischen Lehre bestehen da tiefgreifende, wesentliche
Unterschiede. Im Theismus haben nämlich die Dinge ein eigenes, von
Gott real verschiedenes Sein, sie sind selbst wirklich tätig, wenn sie auch
hierzu der Mithilfe Gottes bedürfen. Gott ist zwar in allen Dingen, aber
er hebt ihre eigene Wirklichkeit nicht auf. Im Monismus sind die Dinge

76 S. 176 ff. 77 S. 180. 78 S. 180 ff.



92 Der Monismus.

Wesensbestandteile des Absoluten, sie haben keine eigene Tätigkeit, sondern
alles ist die Tätigkeit des Absoluten.78 —

Im nun folgenden Kapitel behandelt Klimke den monistischen
Ausbau des Spiritualismus und beleuchtet zunächst in dem Abschnitte
„Der Monismus und das Unbewußte" die Frage, wie das Wesen des
Absoluten des näheren zu bestimmen sei. Ist der absolute Geist bewußt
oder unbewußt? Eduard von Hartmann hat behauptet, daß der absolute
Weltgrund wesentlich unbewußter Natur sein müsse und erst in seiner
Entwicklungsgeschichte danach strebe, sich zum vollen Selbstbewußtsein
zu erheben. Das Bewußtsein schließt notwendig ein geistiges Sehen,
Erkennen ein; das Unbewußte folgt blindem Drang. Das Bewußte steht
höher als das Unbewußte. Es ist vollkommener. Wie konnte nun das
unbewußte Absolute das Bewußtsein aus sich hervorbringen? Der Monismus

sagt: auf dem Wege der Entwicklung. Ein Absolutes, das sich aber
erst durch Entwicklung zur Vollkommenheit durchringt, ist eine Karikatur
des absoluten Seins. Und warum hat es sich zum Bewußtsein entwickelt?
Da keine Ursache vorhanden war, die dasselbe gerade in diese Bahn der
Entwicklung hätte lenken können, so ist der ganze Prozeß ohne Grund,
zufällig vor sich gegangen.80

Übrigens will Hartmann diesen Schwierigkeiten dadurch aus dem
Wege gehen, daß er dem Bewußtsein jede höhere Vollkommenheit dem
Unbewußten gegenüber abspricht. Er findet im Bewußtsein vielmehr eine
Beschränkung, ja eine Strafe.81

Wie will er ferner die Fülle von Zweckmäßigkeit, die sich in der
Natur findet, erklären. Kann ein unbewußter Faktor aus sich selbst, aus
eigener Kraft etwas Zweckmäßiges hervorbringen? Die Philosophie des
Unbewußten, die nicht auf einen ersten, bewußten Faktor zurückgreifen
will, muß die ganze Weltordnung schließlich als Zufall erklären.
Hartmann meint, mit seiner Lehre auch das Problem des Übels lösen zu
können. Er findet nämlich, daß das Dasein dieser Welt eine unentschuldbare

Grausamkeit wäre, wenn ein Gott bewußt, mit klarer Erkenntnis diese
elende Welt geschaffen hätte. Er bedenkt nicht, daß bei seiner Ineins-
setzung von Gott und Welt, alle Qual in der Welt zugleich in Gott ist,
so daß sein Absolutes zum jammervollsten, zwiespältigen Wesen wird.
Er vergißt, daß der endliche Charakter der Geschöpflichkeit und der
Mißbrauch der menschlichen Freiheit, dem christlichen Denker Elend und
Sünde verständlich macht. Für Hartmann ist alles Übel in der Welt
notwendig ein Übel des Absoluten, auch das moralische Übel, und so ergibt
sich der Widerspruch, daß das Absolute zugleich Urprinzip der Sittlichkeit
und die hypostasierte Auflehnung gegen jede Sittlichkeit ist. Übrigens
liebt es der Pessimismus, die Tatsache des Übels einseitig ins Ungeheure
aufzubauschen und die biologische Bedeutung des Schmerzes und die
anspornende Kraft des Übels zu übersehen. Er beweist damit, daß er
keine gesunde und lebensfähige Weltanschauung ist.83

Aus diesen Erwägungen ergibt sich, daß das absolute Prinzip nicht
unbewußt, sondern bewußt sein muß. Es muß alles erkannt haben, bevor
es Dinge ins Dasein rief, und muß diese Fülle der Erkenntnis aus sich
selbst geschöpft haben. Diese ewigen Gottesgedanken treten uns in der
Natur entgegen: Gott in der Natur — das ist der Wahrheitskern des
Monismus. Seine weitere Behauptung: Gott identisch mit der Natur —
das ist sein fundamentaler Irrtum.83 —

78 S. 184 ff. 80 S. 186 ff. 81 S. 191. 83 S. 192 ff. 83 S. lS6f.



93

Wie das Absolute näberhin zu fassen sei, wurde verschieden
beantwortet. Vereinzelt steht Frohschammers Ansicht da, derzufolge die Phantasie'

das immanente Weltprinzip sei. Zahlreicher sind die Philosophen,
die den Weltgrund als Willen bestimmen. Das führt uns zu dem Thema:
Monismus und Voluntarismus. Es handelt sich hier um den
metaphysischen Voluntarismus, der im Willen das Wesen sowohl der Einzeldinge

wie des Absoluten selbst sieht. Als seine Hauptvertreter sind
Schopenhauer, Wundt und Paulsen zu nennen.84

Es fragt sich nun, ob der Wille als Ding an sich zu betrachten
ist, ob das Wesen der Dinge Wille ist, und zweitens ob dieser Wille
Einer ist.85

Schopenhauer geht von Kants Kritizismus aus : die von uns erkannte
Welt ist nur Erscheinung, ist nicht die wirkliche Welt an sich. Er trennt
sich aber dann von Kant und sagt: wir können zur Erkenntnis der Dinge
an sich vordringen mit Hilfe unseres Selbstbewußtseins. In diesem ist
unser Wollen das einzige uns unmittelbar Bekannte. Von hier aus müssen
wir die Natur verstehen lernen; wie bei uns, so ist auch in der ganzen
Natur das Ding an sich Wille zu nennen. Auch Wundt findet im reinen
Wollen das eigentlich und ursprünglich in uns Wirkliche, auch er setzt
das eigentliche Wesen der Welt in den Willen.88

Schopenhauer und Wundt nehmen an, daß wir unser Ich unmittelbar
und wirklich in unserem inneren Geschehen erkennen, und daß dieses Ich
wesentlich Wille sei. Bezüglich des ersten Punktes ist zu bedenken, daß
unser Innenleben mit unserem eigenen Wesen nicht schlechthin identisch,
daß das psychische Leben nur die Äußerung und Tätigkeit der geistigen
Substanz ist. Die Seele einfach in die Summe psychischer Akte aufzulösen,
geht nicht an. Jedes, auch das psychische Geschehen setzt einen Träger
voraus; dieser ist uns aber nicht unmittelbar bekannt, sondern kann nur
erschlossen werden. Aber selbst unser psychisches Geschehen genau und
vollständig zu erfassen, ist äußerst schwer, wie die verschiedenen
psychologischen Streitfragen zeigen. Wie können wir da unser eigenes Ich in
unserem Innenleben vollständig und unmittelbar erfassen?87

Weiterhin wird behauptet, unser Ich sei wesentlich Wille. Ist aber
nicht neben dem Wollen das Erkennen vorhanden? Aber das Wollen soll
das Primäre, Wesentliche, der Intellekt nur das Sekundäre, Abgeleitete
sein. Schopenhauer weist in beredter Sprache auf den großen Einfluß
hin, den das Streben auf den Menschen und seine Gedankenwelt ausübt.
Damit hat. er aber die Priorität des Willens nicht dargetan und ebensowenig

bewiesen, daß der Intellekt nur ein Produkt des Willens sei. Dabei
faßt er den Willen in einer sehr weiten Bedeutung als Streben und Trieb
und verlegt in ein dunkles Streben und einen unbewußten Trieb das Wesen
des Absoluten, das doch notwendig bewußt-geistiger Natur sein muß.
Handelt es sich aber um bewußtes Streben nach einem Ziele, dann muß
dieses Ziel vorher erkannt sein.88

Man darf nicht darauf hinweisen, daß es z. B. in der Pflanze ein
Streben gebe, das sehr zweckmäßig vorangeht, ohne daß eine Erkenntnis
des Zieles vorhanden wäre. Jemand hat doch den Zweck vorauserkannt,
nicht die Pflanze, wohl aber der Schöpfer, wie auch die Maschine den
Zweck nicht erkennt, wohl aber der Techniker, der sie konstruierte.89

Dem Absoluten muß also allem nach Intellekt ebenso zugeschrieben
werden als auch freier Wille, der unter den möglichen Welten diese Welt

84 S. 197 ff. 85 S. 199 88 S. 200 ff. 87 S. 202 ff.
88 S. 205 ff. 89 S. 208 f.



94

auswählte. Daraus ergibt sich aber, daß Gott als der absolute Weltgrund
persönlich gedacht werden muß. Das wollen nun freilich die Monisten
nicht zugeben, sie wenden ein, Persönlichkeit bezeichne etwas Abgegrenztes,
besage also Beschränkung, dürfe also dem Absoluten nicht zugeschrieben
werden. Sie übersehen, daß sich die Persönlichkeit sehr wohl ohne die
der menschlichen Persönlichkeit anhaftenden Mängel denken läßt. Gott
ist die absolute Persönlichkeit, frei von aller Endlichkeit und Unvoll-
kommenheit.90 —

Wie beweisen die Monisten die von ihnen behauptete Einheit des
Willens in der Natur? Sie berufen sich auf den einheitlichen Zusammenhang

aller Stufen der Natur, der den Gedanken nahelegt, daß in allen
Naturphänomenen ein und dasselbe Prinzip sich manifestiere, und das sei
eben der eine Wille. Er liegt hinter den Erscheinungen, unabhängig von
Raum und Zeit. Die Zahl der Dinge, ihre Vervielfältigung in Raum und
Zeit hat gar keine Bedeutung in Hinsicht auf ihn, er bleibt der eine,
in jeglichem Ding der Natur, ganz und ungeteilt gegenwärtig.91

So Schopenhauer. Man sieht, er betont richtig die Einheit des
absoluten Prinzip der Welt, er läßt sich aber auch verleiten, die Identität
dieses Prinzipes mit den Einzeldingen zu behaupten. Anderseits steht er
im Banne der Kantschen Lehre und spricht den Einzeldingen jede eigene
Realität ab und verwandelt alle Vielheit in eine bloße Erscheinung, die
das Wesen des Dinges an sich gar nicht berühre.92

Schopenhauer hat nicht unrecht, wenn er sagt, daß sich im Ganzen
der Natur und Geschichte ein einheitlicher, objektiver Wille offenbare und
daß dieser Wille in jedem Einzeldinge in gewissem Sinne gefunden werden
kann. Das ließe sich auch im theistischen Sinne deuten.93

Wundt sieht ebenfalls im Willen das Wesen der Welt, aber die
Welt ist bei ihm nicht, wie bei Schopenhauer, ein einziger, einfacher
Wille, sondern eine Stufenfolge von Willenseinheiten, die wir begrifflich
zu einer idealen Einheit zusammenfassen, in der wir dann den letzten
Grund alles Seins und Werdens suchen. Das religiöse Gefühl drängt uns
dann, dieses logische Einheitsideal in eine reale Einheit zu verwandeln
und diese durch Ausstattung mit den höchsten Eigenschaften zur Gottheit
zu erheben.9i

Klimke konstatiert seine Betrachtungen über den spiritualistischen
Monismus abschließend, daß derselbe über dem materialistischen steht,
da er richtig erkennt, daß der Weltgrund unbedingt einheitlicher, geistiger
Natur sein müsse. Man könnte ihn die heute herrschende philosophische
Weltanschauung nennen. Aber — soweit er phänomenaler Monismus ist —
kann er den denkenden Geist ebensowenig befriedigen als der Materialismus,

beide drängen Fragen auf, die über die uns unmittelbar erkennbare
Wirklichkeit hinausgehen z. B. wie die einzelnen Dinge sich zum All-Eins
verhalten. So muß der phänomenale Monismus dem transzendenten
weichen, der uns zu den eigentlichen Tiefen monistischer Spekulation
führt. Mit diesen Gedanken über das Verhältnis des phänomenalen
zum transzendenten Monismus schließt Klimke das zweite Buch
seines herrlichschönen Werkes.96

90 S. 209 f. 91 S. 210 ff. 92 S. 212. 93 S. 212 f.
94 S. 213 f. 96 S. 214 f.



Der Monismus. 95

3. Der transzendente Monismus.
Der bisher betrachtete materialistische und spiritualistische Monismus

hält das Absolute für real bestimmbar. Der transzendente Monismus sieht
das wahre Sein der Dinge jenseits der Erscheinungswelt, die sich unserer
Erkenntnis entweder im materiellen oder im psychischen Gewände
darbietet. Ihm ist das wahre, noumenale Sein der Welt weder geistig noch
körperlich, es steht über solchen Bestimmungen. Worin besteht es nun
wohl? Diese Frage scheidet die Monisten in zwei Gruppen. Die eine —
positive — Gruppe glaubt, wenigstens annähernd das wahre Wesen der
Welt angeben zu können; die andere — agnostische — ist auch überzeugt,
daß es ein einheitliches, wahres Sein gebe, hält aber dieses Sein für
unbekannt und unerkennbar. Die positiven Richtungen schlagen nun wieder
verschiedene Wege ein, um zu einer metaphysischen Bestimmung des
Absoluten zu gelangen. Im rationalistischen Monismus spielen dialektische
Begriffsentwicklungen eine Hauptrolle, die anderen positiven Richtungen
stützen sich auf naturphilosophische Erwägungen und bedienen sich der
induktiven Forschungsmethode. Nach solchem allgemeinen Überblick
über den transzendenten Monismus faßt Klimke die positiven
Richtungen desselben ins Auge und zwar in erster Linie den
rationalistischen Monismus.96

Einige historische Bemerkungen bilden das Präludium. Der
rationalistische Monismus geht gewöhnlich von dem Begriff des Seins aus,
identifiziert Sein und Denken und legt mithin auch dem wirklichen Sein
jene Eigenschaften bei, dié der abstrakte Seinsbegriff als solcher hat.
So die Alleinslehre der Eleaten, ähnlich Johannes Scotus Eriugena. Zu
Beginn der neueren Philosophie hat Descartes mit seiner mißglückten
Definition der Substanz und später Kant mit seiner Unterscheidung einer
phänomenalen und noumenalen Welt den rationalistischen Monismus
vorbereitet. Johann Gottlieb Fichte hat auf die Inkonsequenz hingewiesen,
die in Kants Annahme eines Noumenon liegt, und hat einfach die Existenz
dieses unbekannten X geleugnet. So gelangte er zu völliger Identifizierung
von Sein und Denken, zu seinem subjektiven Idealismus, dem Schelling
seinen objektiven Idealismus zur Seite stellte. Diesen Gegensatz zwischen
subjektivem und objektivem Idealismus überbrückte Hegel durch seinen
absoluten Idealismus, indem sich bei ihm Geist und Natur aus der absoluten
Idee gleichmäßig entwickeln. Somit müssen Fichte, Schelling und Hegel
als die eigentlichen Begründer des rationalistischen Monismus in der Neuzeit

angesehen werden. Heute hat derselbe nicht mehr viel Anhänger.97 —
Wie begründet der Rationalismus seine monistische Auffassung

des Weltganzen und was läßt sich zur Kritik seiner „Gründe" anführen?
Seine Beweise lassen sich auf drei Gedanken zurückführen : erstens auf
die Einheitsbestrebungen der Vernunft, zweitens auf die Identifizierung
von Denken und Sein, drittens auf die monistische Definition des
Substanzbegriffes.98

Die Einheitsbestrebungen der Vernunft sind eine Tatsache:
unser Geist kann nur in einem harmonischen Verständnis des Ganzen
seine Befriedigung finden. Diesem unaustilgbaren Bedürfnisse der menschlichen

Vernunft glaubt man nur durch einen monistischen Weltabschluß
genügen zu können. Darin liegt eine Übertreibung. Man übersieht die
Frage: Wie weit ist das Einheitsstreben des menschlichen Geistes berechtigt?

Offenbar dürfen wir die Wirklichkeit nicht vergewaltigen, nur um

96 S. 219 f. 97 S. 220 ff. 98 S. 225.



96 Der Monismus.

unserem sog. Einheitsbedürfnis Genüge zu tun. Man muß sich über die
Grenzen klar werden, innerhalb deren dieses Streben berechtigt und
objektiv begründet ist. Es genügt nicht, darauf hinzuweisen, daß die
monistische Annahme die einfachste ist. Gewiß ist der Satz richtig, daß die
Prinzipien nicht ohne Notwendigkeit vervielfältigt werden dürfen, aber da
wäre erst zu beweisen, daß bei der Welterklärung keine Notwendigkeit
zur Annahme mehrerer Prinzipien vorliege." —

Das übertriebene Einheitsstreben veranlaßt die Monisten auch, die
Identität von Denken und Sein zu behaupten. Wie kommt der
Monismus zu dieser Ineinssetzung?^ Wir erreichen nicht nur mit unserem
Denken das Sein, unser Denken selbst gehört auch in die Sphäre des
Seins. Sein und Denken ist also, so schließen die Monisten, dasselbe.
Der eigentliche Ausgangspunkt zu dieser Gleichsetzung scheint in der
idealistischen Philosophie zu liegen, für welche das Sein ein Produkt des
Denkens ist. Der Begriff des Seins ist durchaus einfach, einheitlich und
einer, ist nun Denken gleich Sein, dann ist natürlich auch das Sein einfach,
einheitlich und eines. Und wie der Begriff des Seins ewig, unveränderlich
und notwendig ist, so ist auch das eine Sein ewig, absolut notwendig,
absolut unveränderlich. Aus dieser Identifizierung von Denken und Sein
folgt noch der für jeden Monismus überaus wichtige Grundsatz, daß zwei
oder mehrere Dinge nicht aufeinander wirken können, wenn sie nicht
schließlich Ein Seiendes sind.100

Ist nun diese Gleichsetzung von Denken und Sein berechtigt? Nein;
das begriffliche Sein ist mit dem realen Sein nicht identisch. Gäbe es

nur ein reales Sein, welches, wie die Monisten wollen, sich in die
verschiedenen Dinge differenziert hätte, so wäre dieser reale Prozeß ein völlig
anderer als der logische. Denn dieses reale Sein müßte alle Vollkommenheit

in sich enthalten und die Differenzierung des All-Eins müßte dadurch
erfolgen, daß Merkmale in Wegfall kommen, während beim logischen
Prozesse die individuellen Eigenschaften und Merkmale hinzutreten. Hier
steht der inhaltsleerste Begriff an der Spitze, in der realen Ordnung das
inhaltsreichste Sein. Dieser Unterschied zeigt sich auch in anderer
Beziehung. In der Wirklichkeit geht der Weg immer von der Ursache zur
Wirkung, das Denken kann aber auch den umgekehrten Weg einschlagen.
Das Denken geht auf das Allgemeine, die Wirklichkeit bietet individuell
Bestimmtes. Das Denken ist oft falsch, das Sein nie. So zeigen sich
fundamentale Unterschiede zwischen logischer Deduktion und realer
Entwicklung. Anderseits gibt es freilich auch eine Übereinstimmung zwischen
Denken und Sein innerhalb gewisser Grenzen, insofern der objektive Inhalt
des wahren Denkens mit dem realen Sein zusammenfällt.101 —

Aus der Identifizierung von Denken und Sein folgt auch die
Annahme eines absoluten Denkens, wie sie in Hegels absolutem Idealismus

ihren klarsten Ausdruck gefunden hat. In diesem System wird der
leerste Begriff eines bestimmungslosen Seins mit dem höchsten realen
Wesen verwechselt; an die Stelle des Wirklichen ist der logische Begriff
gesetzt.102 —

Mit diesen Gedankengängen hängt auch das Postulat einer
absoluten Wissenschaft zusammen d. h. die Forderung, daß sich die
Philosophie aus einem einzigen obersten Prinzip ableiten lasse. Eine
solche absolute Wissenschaft besitzen wir nicht ; es gibt kein System, das
aus einem einzigen Prinzip die gesamte reale und ideale Wirklichkeit
auch nur halbwegs annehmbar abgeleitet hätte. Auch ist nicht ein

100 S. 229 ff. 101 S. 232 ff. 102 S. 234 f.



Der Monismus. 97

allgemeines Prinzip der Ausgangspunkt unseres Wissens, sondern die
Ereignisse der Außen- und Innenwelt; nicht die reine Deduktion, sondern
Induktion und Deduktion, die gedankliche Bearbeitung der Erfahrung bringt
uns die Erkenntnis der Wirklichkeit. Fichtes Wissenschaftslehre ist ein
Beleg dafür, daß man vergeblich sucht, wenn man darauf ausgeht, den
unbedingten Grundsatz alles menschlichen Wissens zu finden. Er glaubt
das absolute Prinzip im Ichbewußtsein gefunden zu haben, und formuliert
es näherhin in der schönen Thesis: „Das Ich setzt sich selbst." In diesem
sich Setzen des Ich soll die Absolutheit des Ich begründet sein. Wie
gelangt Fichte dazu? Er gebraucht den Ausdruck „sich Setzen" in einem
doppelten Sinn: 1. sich erkennen, 2. sich hervorbringen, und gelangt so
durch eine Identifizierung von Denken und Sein (das erkannte Objekt
fängt eben dadurch, daß es erkannt wird, an zu existieren) zu seinem Ich
als absolutem Subjekt.103 —

Außer seiner Betonung der Einheitsbestrebungen der Vernunft und
seiner Identifizierung von Denken und Sein ist für den rationalistischen
Monismus noch sein eigenartiger Substanzbegriff charakteristisch. Die
traditionelle Philosophie unterscheidet die Akzidenzien, d. h. die veränderlichen

und wechselnden Bestimmungen der Dinge, von der Substanz, welche
diese akzidentellen Bestimmungen in sich aufnimmt und doch bei allem
Wechsel derselben beharren kann. Zwei Merkmale bestimmen also den
Substanzbegriff: 1. sie ist Träger der Akzidenzien, 2. sie selbst bedarf
keines Trägers, sie ist in gewissem Sinne für sich. In der logischen
Ordnung d. h. für unsere Erkenntnis sind die Akzidenzien das Erste, in der
Ordnung des Seins ist die Substanz das Erste; sie ist die notwendige
Vorbedingung für die Existenz von Akzidenzien. Ein Akzidenz kann ohne
Substanz nicht existieren. Dagegen sind die Akzidenzien nicht notwendig
für das Dasein der Substanzen. Der Begriff der Substanz schließt den
Begriff der Akzidenzien nicht in sich und mithin ist eine Substanz ohne
Akzidenzien wenigstens denkbar und möglich.104

Die grundlegende Seinsbestimmung im Substanzbegriff ist, daß die
Substanz keines solchen Seinsträgers bedarf, wie ihn die Akzidenzien
brauchen; sie schließt positiv die Beziehung der Inhärenz aus. Spinoza
hat nun den Irrtum begangen, daß er dieses Inhärenzverhältnis als
Kausalverhältnis faßte: Die Beziehung des Akzidens zur Substanz wird bei ihm
zur Beziehung der Wirkung zu ihrer Ursache. Er versteht unter Substanz
ein Sein, das keines anderen Seins als Ursache bedarf. Da aber alle
Dinge der Erfahrung einer Ursache bedürfen, so werden sie sofort zu
Akzidenzien der einen, absoluten, göttlichen Substanz, die eben wegen
ihrer absoluten Vollkommenheit aus sich selbst und in sich selbst ist und
keine Ursache ihres Seins hat. Auf dieser verfehlten Fassung des
Substanzbegriffes baut Spinozas Pantheismus auf. Er will die Wirklichkeit
nach seiner Auffassung gestalten, statt die Erkenntnis der Wirklichkeit
anzugleichen. Darin liegt aber eine Vergewaltigung der Tatsachen.106 —

Der rationalistische Monismus, wie ihn auch Hegel vertrat, konnte
auf die Dauer nicht befriedigen und so trat ein Rückschlag ein. An die
Stelle des rationalistischen Monismus trat der naturphilosophische
Monismus, dessen Gharakteristikon die Verwendung der induktiven
Methode ist. Fechner hat hier bahnbrechend gewirkt; ihm folgten Eduard
von Hartmann und Wilhelm Wundt. Die induktive Metaphysik, der sie das
Wort reden, baut auf breiter empirischer Grundlage auf und betont, daß
unsere innere Erfahrung einen Weg eröffne, der in das Gebiet des

103 S. 235 ff. 104 S. 240 f. 106 S. 242 f.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 7



98 Der Monismus.

Transzendenten führt. Unsere innere Erfahrung, die uns unser eigenes
Sein unmittelbar erkennen läßt, zeigt uns dieses Sein als ein psychisches;
so legt sich die Folgerung nahe, daß auch sonst ein psychisches Moment
die Grundlage allen Seins bildet. Dies die Grundansicht des Erfahrungs-
monismus.106 —

Welche Gründe führt der naturphilosophische Monismus an?
Fechner hat zur Begründung seines Monismus die geistreichsten
naturphilosophischen Betrachtungen über die monistische Einheit des
Weltganzen geliefert. Auf Grund derselben sieht er in der ganzen großen
Welt einen einzigen, großen, lebendigen Organismus, beseelt und
durchdrungen vom Geiste Gottes. Gewiß ist das eine sehr poetische Auffassung,
sie ergibt sich aber nicht aus den Betrachtungen über die harmonische
Einheitlichkeit der Welt. Spricht auch aus dem Werke eines Künstlers
lebendig sein mächtiger Geist, so ist doch diese Schöpfung nicht mit ihrem
Schöpfer eins. Die Natur weist uns überall auf Gott hin, aber daraus
folgt nicht, daß dieser Gott mit der Natur ein einziges Wesen bilde. Auch
die Versuche Fechners, das Verhältnis des menschlichen Individualbewußt-
seins zum Allbewußtsein, zur Weltseele, anschaulicher darzustellen, sind
nur geistreiche, dichterisch ausgeschmückte Vergleiche, beweisen aber
nicht, daß die individuelle Seele nur ein Teilchen der Allseele ist.'07

Wie Fechner so verwendet auch Hartmann die induktive Methode
in der Metaphysik und konstruiert mit Hilfe derselben seinen konkreten
Monismus. Er schließt aus der gegenseitigen Übereinstimmung zwischen
Denken und Sein, daß nicht nur in unserem denkenden Geiste, sondern
auch in den von uns erkannten Dingen eine und dieselbe alles umfassende,
alles durchdringende Vernunft sich offenbart. Er übersieht, daß sich die
Harmonie zwischen unserem Erkennen und den realen Gegenständen ebenso
gut begreifen läßt, wenn wir ein über beiden stehendes intelligentes Wesen
annehmen, das beide hervorgebracht und einander zugeordnet hat.108 —

Die Grundlagen des naturphilosophischen Monismus sind
nachKlimke der Naturalismus und die induktive Metaphysik. Der Naturalismus

ist das Bestreben, naturwissenschaftliche Begriffe und Methoden
auf das Geistesleben und den geistigen Gehalt der Welt auszudehnen. Es
wird die Philosophie fast ganz von den positiven Einzelwissenschaften
absorbiert. Das hat seinen Grund in der erfolgreichen Ausbildung der
Naturwissenschaften einerseits und dem übeln Ruf, in den die Philosophie
geraten war, anderseits. Die einseitige Zukehr des Interesses zur
Naturforschung schädigte die philosophische Vertiefung. Und doch wäre diese
sehr notwendig. Denn gerade die Naturwissenschaft geht von
Voraussetzungen aus, deren Gültigkeit und Wert zu prüfen ihren Befugnisbereich
überschreitet. So weisen die positiven Wissenschaften auf eine außer und
über ihnen liegende Ergänzung hin. Von dieser philosophischen Ergänzung
will aber der Naturalismus nichts wissen. Das ist sein großer Fehler,
womit aber nicht geleugnet werden soll, daß auch berechtigte Momente
in der naturalistischen Bewegung zu finden sind, daß auch dem
Philosophen eine gründlichere Beschäftigung mit irgendeinem Zweige der
Naturwissenschaften nur von Vorteil sein kann. Es ist aber völlig verfehlt,
naturwissenschaftliche Begriffe und Methoden kritiklos auf alle anderen
Gebiete zu übertragen und heterogene Gegenstände gleichartig zu
behandeln.108 —

Die einseitige Betonung der naturwissenschaftlichen Gesichtspunkte
ist es auch, die die induktive Metaphysik gezeugt hat. ist eine rein

706 S. 243 ff. 107 S. 246 ff. 108 S. 251 ff. 109 S. 253 ff.



Der Monismus. 99

induktive Metaphysik möglich? Welche Aufgabe hat die Metaphysik?
Klimke sagt: Unter Metaphysik verstehen wir, im allgemeinen gesprochen,
die Erforschung des Wirklichkeitszusammenhanges jenseits der unserer
sinnlichen Erfahrung unmittelbar zugänglichen Seite der Natur. Die
Metaphysik geht stets über die Empirie hinaus, ja beginnt eigentlich erst dort,
wo jene aufhört. Die induktive Forschungsmethode, wie sie der Empirismus

vertritt, muß sich streng innerhalb der Grenzen der Erfahrung halten.
So ist also eine rein induktive Metaphysik im Sinne des Empirismus
undenkbar. Gewiß bedarf die Metaphysik enger Fühlung mit den
Naturwissenschaften, will sie nicht auf die Abwege willkürlicher Phantasien
geraten. Aber die Erfahrung reicht nicht aus; neben den empirischen
sind rationale Elemente erforderlich. Zu diesen rationalen Grundlagen
gehören vor allem die logisch-ontologischen Prinzipien der Identität, des
Widerspruchs, des zureichenden Grundes und der Kausalität.110

Es ist klar, daß jede metaphysische Theorie von der Erfahrung
ausgehen und mit ihr im Einklang bleiben muß. Es heißt aber Unmögliches
verlangen, wenn man in letzter Zeit auf einer experimentellen Bestätigung
der metaphysischen Theorien besteht. Eine solche Bestätigung ist nur in
dem Sinne möglich, daß man von einer Theorie zeigt, daß sie in sich
widerspruchsfrei ist, und daß sie selbst sowie ihre notwendigen
Konsequenzen mit den logischen Gesetzen einerseits und mit den Tatsachen
anderseits in Einklang stehen. Der naturphilosophische Monismus läßt
sich zu sehr von dem naturalistisch-empirischen Zug unserer Wissenschaft
leiten. Der Naturalismus und Empirismus, der ihn beherrscht, tritt
besonders deutlich im entwicklungstheoretischen und im psychophysischen
Monismus zutage.111 —

Bezüglich des evolutionistischen Monismus bietet uns Klimke
zunächst eine geschichtliche Orientierung. Schon bei den alten
Indern tauchen pantheistische Systeme auf, welche eine Entwicklung des
Absoluten in der Welt und einen ewigen Kreislauf des Geschehens lehren.
Heraklit und später die Stoiker haben einem monistischen Evolutionismus
gehuldigt, ebenso Plotin und die Neuplatoniker. Im Mittelalter wurde
Plotins Lehre von manchen Mystikern aufgenommen. Nikolaus von Kues
und vor allem Giordano Bruno haben eine immanente Entwicklungslehre
teils vorbereitet, teils ausgebildet. In rein begrifflicher Fassung tritt uns
der Entwicklungsgedanke bei Schelling, Herder u. a. entgegen; eine
konkretere, realere Fassung bekam er durch Darwins Forschungen, bis
endlich der synthetische Geist Spencers ein einheitliches evolutionistisches
System ausarbeitete. Charakteristisch ist für Darwins Lehre, daß er die
Entwicklung nicht aus inneren Gesetzen, sondern nur aus zufällig günstigen
äußeren Umständen abzuleiten suchte. Heute geht man ganz allgemein
von der rein äußeren und zufälligen Entwicklung ab und stellt innere
Entwicklungsfaktoren auf, der Grundgedanke Darwins als solcher aber
wird beibehalten und Spencers evolutionistisches System der Philosophie
übt großen Einfluß aus. Beachtenswert ist, daß die modernen
Entwicklungsphilosophen immer auf das Moment der Vervollkommnung hinweisen,
daß sie die Schöpfung zu einer immanenten Entwicklung Gottes umdeuten
und mit der Lehre vom steten Flusse der Dinge die Ansicht von einem
Kreislauf des Werdens verbinden.112 —

Es gilt nun, die Beweisführung des Entwicklungsmonismus
ins Auge zu fassen, wenn es überhaupt eine solche gibt. Selbst Spencers
„Beweise" fußen auf der angenommenen Identität von Gott und Welt.

110 S. 257 ff. 111 S. 261 ff. 112 S. 263 ff.
7*



100 Der Monismus.

Das Wesen der Welt soll nach ihm absolut sein; tatsächlich ist es relativ
und bedingt. Um dieser Schwierigkeit zu entkommen, flüchtet Spencer
in das nebelhafte Gebiet des Unerkennbaren und glaubt aus den
beiderseitigen Widersprüchen folgern zu dürfen, daß der menschliche Verstand
über das Absolute nichts Positives aussagen könne. Er wäre sonst
genötigt, die Welt als relativ und von Gott reell verschieden zu bezeichnen
und die Schöpfung der Welt zuzugeben, wogegen er sich mit ebensoviel
Energie, als unzulänglichen Gründen sträubt.113 —

So schwach die Begründung des Evolutionismus ist, so groß ist sein
Einfluß insbesondere auf die monistische Weltanschauung. Es ist ein Zug
in unserer Zeit, aus dem Werden erst das Sein zu begreifen. Und man
meint dies um so leichter zu vermögen, je gewaltigere Zeitstrecken man
für den Werdeprozeß annimmt. So wird die Zeit eine allmächtige,
zauberische Kraft, die auch die größten Geheimnisse zu erklären vermag,
wenn sie nur lang genug angenommen wird. Man übersieht, daß die
Schwierigkeit der Erklärung prinzipiell genau dieselbe bleibt, ob ein Ding
in einem Augenblick eine kaum merkbare oder eine sofort in die Sinne
fallende Änderung aufweist Die Zeit als solche ist ja kein wirkender
Faktor. Nur unter der Voraussetzung, daß in den vorausgesetzten primitiven
Zuständen schon gewisse Eigenschaften, Fähigkeiten vorhanden gewesen
sind, ließe sich eine allmähliche Entwicklung und Differenzierung einigermaßen

begreiflich machen. Noch ein anderes Bedenken ist hervorzuheben.
Jene primitiven Zustände, die den Ausgangspunkt der Entwicklung gebildet
haben sollen, sind vorausgesetzt, die ursprünglichen Elemente sind also
hypothetisch konstruiert; von ihnen aus meint man nun die heutigen
Tatbestände a priori ableiten zu können, d. h. man macht den vorher
eingeschlagenen hypothetischen Weg in umgekehrter Richtung noch einmal.
Damit ist man aber zu keinem sicheren Resultat gekommen, damit hat
man auch nichts erklärt. Erklären heißt immer nur weniger Bekanntes
auf Bekannteres zurückführen, aus dem sich ersteres nach ebenfalls
bekannten Gesetzen ableiten läßt. Hier aber wird Bekanntes aus gänzlich
Unbekanntem nach unbekannten Gesetzen abzuleiten versucht! All diesen
Gedankengängen liegt die Triebfeder einer monisiischen Weltanschauung
zugrunde. Die Natur wird als die allgewaltige, einzige Realität betrachtet,
die aus ihrem Schöße heraus die Fülle der immer höheren Entwicklungsstufen

hervorzaubert. All die Bestrebungen der evolutionistischen Wissenschaft

haben die monistische Auffassung zu ihrer unbedingt notwendigen
Grundlage. So hängen Evolutionismus und Monismus aufs engste
zusammen.114 —

An die Kritik des monistischen Evolutionismus schreitend
legt sich Klimke drei Fragen vor; 1. sind Gründe vorhanden, eine ewige
Entwicklung des All anzunehmen? 2. kann die Entwicklung, wie der
evolutionistische Monismus behauptet, das Wesen des Absoluten
ausmachen? und 3. ist überhaupt der Begriff der Entwicklung mit den
Prinzipien des Monismus vereinbar? Alle diese Fragen sind mit einem
Nein zu beantworten. Würde sich das All seit unendlichen Zeiten
entwickelt haben, so müßte es jetzt schon seinen Endzustand, d. h. eine
unendliche Vollkommenheit erreicht haben. Das ist aber nicht der Fall,
also hat der Entwicklungsprozeß nicht von Ewigkeit her gedauert, sondern
erst in Zeit begonnen. Er muß auch ein Ende finden, er strebt nicht ins
Unendliche. Denn ein unendliches Streben des Absoluten würde soviel
heißen als: das Absolute werde den gewünschten vollkommensten Zustand

113 S. 269 ff. 114 S. 273 ff.



Der Monismus. 101

nie erreichen. Damit ist aber der Begriff des Absoluten, das so kraftlos
erscheint, selbst unmöglich gemacht. — Hat nun die Entwicklung Anfang
und Ende, so kann sie nicht das Wesen des Absoluten ausmachen. Denn
das Wesen ist vom Dinge, dessen eigentliches Sein es ausmacht,
unzertrennlich; es ist immer und überall mit diesem verbunden. Nun müßte
aber das Absolute vor der Entwicklung und nach der Entwicklung ohne
sein Wesen, als das eben die Entwicklung bezeichnet wird, sein. So kann
also die Entwicklung nicht zum Wesen des Absoluten gehören. Ja noch
mehr, der Begriff der Entwicklung ist mit dem Begriffe des Absoluten
unvereinbar. Alle Versuche, diese Begriffe doch zu verbinden, müssen
scheitern, wie Klimke in eingehenden Untersuchungen zeigt, die er in
einem zusammenfassenden Rückblick noch kurz resümiert.115 —

Eine besondere Form des evolutionistischen Monismus ist der
aktualitätstheoretische Monismus, der die Welt nicht für eine
Substanz ansieht, sondern erklärt: Die ganze Welt sei nur eine unendliche,
zusammenhängende Reihe reiner Tätigkeiten. Evolutionismus und
Aktualitätstheorie hängen eng zusammen. Der Evolutionismus ist
nämlich mit der Substanztheorie wenig verträglich, da er nicht in etwas
Bleibendem, sondern gerade im Werden das eigentliche Wesen der Dinge
erblickt. Je weiter die Naturwissenschaft vordringt, desto weiter dehnt
sich vor unserem Geiste das Reich des Wechsels aus, und der Gedanke
muß auftauchen, ob nicht vielleicht bei vollständiger Kenntnis der Natur
alles ohne Ausnahme sich in ein Werden auflösen würde. Damit hätte
die Lehre von der absoluten Aktualität der Dinge ihren Abschluß erreicht.
Weiterhin ist noch zu bemerken, daß der Evolutionismus ein stetes
Fortschreiten zu Vollkommenerem behauptet. Substanzen bleiben sich aber
in ihrem Wesen stets gleich; nur das leicht bewegliche, ungefesselte
Werden, nur die reine Aktualität scheint solchen Aufstieg zu ermöglichen.
So führt der Evolutionismus zur reinen Aktualität. Umgekehrt fördert die
Annahme reiner Aktualität die Durchführung des Entwicklungsgedankens.
Speziell die Menschenseele ist für den Aktualisten keine Substanz, sondern
die Summe psychischer Akte, ihr Individualleben fügt sich leicht dem
Volksleben, dieses dem Menschheitsleben ein, und mit diesem ist es
eingeschlossen in das einheitliche Gesamtleben des Alls, in das allumfassende
Leben Gottes. Dieses Leben Gottes ist daher nichts anderes als die Summe
allen Geschehens in der Welt.116

Es hängen also Aktualitätstheorie und Monismus zusammen,
da jene zur Identifizierung von Gott und Welt führt. Sie führt auch zur
Identifizierung des Physischen und Psychischen. Die Aktualitätstheorie
findet zwei Grundelemente in der Welt; die Bewegung in der objektiven,
die Empfindung in der subjektiven Welt. Es fragt sich nun, ob nicht
schließlich Bewegung und Empfindung d. h. im allgemeinen das physische
und psychische Sein im Grunde eins und dasselbe ist. Avenarius glaubt
diese Frage bejahen zu können, er sieht in der Bewegung die Form des
Seins, in der Empfindung den Inhalt des Seins. Heymans meint, es sei
das einfächste anzunehmen, daß nur psychische Vorgänge existieren und
daß auch alle scheinbar physikalischen Prozesse in der Außenwelt im
Grunde psychische Vorgänge sind. An die Aufstellung dieser Möglichkeit
schließt sich naturgemäß die weitere Frage, ob nicht vielleicht diese
unzähligen psychischen Vorgänge, die in der Natur sich abwickeln, eine
einzige, große, allumfassende Einheit bilden. So wird man zu dem
Grenzbegriffe eines Weltbewußtseins geführt.117

115 S. 278 ff. u. 286 f. 116 S. 288 f. 117 S. 290 ff.



102

Die Einheit des Geschehens, wie sie der Monismus postuliert, ist
nicht vorhanden. Das so mannigfache Geschehen in der Welt weist zwar
kausale Zusammenhänge auf, eine eigentliche Identität des Geschehens
aber kann man nicht zugeben, ohne mit der Erfahrung in Konflikt zu
geraten. Wenn man das physische und das psychische Geschehen
identifiziert, wie ist es zu erklären, daß wir beide in durchaus heterogener
Weise erkennen? Wo liegt der Grund dieser Spaltung?"8 —

Die Hauptpunkte der Aktualitätstheorie erwachsen nach
Klimke durchaus aus einer Kritik des Substanzbegriffes; man beruft sich
darauf, daß wir weder mit unseren Sinnen in der Außenwelt noch mit
unserem Bewußtsein in unserer Innenwelt eine Substanz irgendwie erkennen
können. Der Substanzhegriff entspringt einer falschen Angewöhnung. Er
hat höchstens hypothetischen Wert im Bereiche der materiellen Welt. Er
ist ein Hilfsbegriff, dem keine Realität entspricht. Ihn gar in die Psychologie

einführen wollen, wäre vollends verfehlt und würde die wissenschaftliche

Erforschung des Seelenlebens nur auf Irrwege führen, da bei
Annahme einer Seelensubstanz die psychischen Vorgänge zu leeren Erscheinungen

herabsinken würden. Die Seele ist nichts als die Summe unserer
inneren Erlebnisse. Der Ausdruck Seele ist nichts als ein Symbol, eine
sprachliche Abbreviatur für die Totalität dessen, was in den
Bewußtseinserscheinungen selbst gegeben ist. Viele Forscher haben diese Lehre von
der Aktualität der Seele akzeptiert und überdies den Aktualitätsbegriff auf
das gesamte Sein ausgedehnt: Alle Wirklichkeit ist ihnen ein reines
Geschehen.119 —

Zur Kritik der Aktualitätstheorie ist folgendes zu sagen. Wundt
befürchtet, daß bei Annahme einer Seelensubstanz und durch die
Unterscheidung eines psychischen Wesens und seiner Erscheinungsweisen
demselben Skeptizismus auf seelischem Gebiete die Tür geöffnet würde, dem
die Theorie der Erkenntnis einer Außenwelt durch die Unterscheidung
eines noumenalen und phänomenalen Seins zur Beute geworden war. Er
übersieht, daß bei der Erkenntnis der Außenwelt Objekt und erkennendes
Subjekt reell verschieden ; auf psychischem Gebiete dagegen das erkennende
und das erkannte Ich ein und dasselbe ist. Die bewußten Vorgänge in
mir sind tatsächliche, reale Vorgänge in mir, und zwar genau solche, wie
ich sie in mir vorfinde. Aber sie sind nicht alles, was wir erkennen;
den Grund, der sie kausal hervorbringt, vermögen wir nicht unmittelbar
zu erfassen, sondern nur zu erschließen. Damit fallen die Bedenken
Wundts. Wenn er weiter meint, man könne in der Psychologie sehr wohl
ohne Annahme einer Seelensubstanz auskommen, so irrt er. Weder die
gewöhnliche Selbstbeobachtung noch die exakte Untersuchung seelischen
Geschehens zeigen eine reine Tätigkeit, sondern immer nur ein tätiges
Subjekt. Auch das einfachste psychische Element enthält zwei Gegenpole;
dasjenige, was bewußt ist, und dasjenige, dem es bewußt ist. So ist also
in jeder psychischen Tätigkeit ohne Ausnahme zugleich ein Subjekt
derselben gegeben. Die Philosophie muß sich fragen, wer denn dieses Subjekt

ist, wie es beschaffen ist. So wird sie notwendig zur Bildung des
Substanzbegriffes geführt. Dieser Begriff ist nicht hypothetisch, soweit er
einen gewissermaßen selbständigen Träger der Eigenschaften, Kräfte,
Tätigkeiten behauptet; er ist hypothetisch insofern, als sich mit ihm eine
nähere Bestimmung der Natur sei es der materiellen oder geistigen
Substanz, verknüpft. Die Substanz ist nicht, wie die Aktualisten spöttisch
meinen, ein „Etwas, ich weiß nicht was." Schon die Erkenntnis, daß es

118 S. 294 f. 119 S. 296 ff.



Der Monismus. 103

Substanzen gibt, und zwar verschiedenartige, körperliche und geistige, ist
wertvoll. Auch ist gerade das primäre Element des Substanzbegriffes, die
Selbständigkeit, eine positive Realität.120

Daß es neben den Akzidenzien ein selbständiges Sein als deren
Träger geben muß, ergibt sich schon daraus, daß wir nie eine Tätigkeit
ohne tätiges Subjekt denken können. Auch in unserem Bewußtsein treffen
wir nie eine reine Tätigkeit an, sondern immer nur unser tätiges Ich.
Wenn die Aktualisten behaupten, durch die Sprache habe sich der
Substanzbegriff in die Philosophie eingeschlichen, so vergessen sie, daß die
Sprache ein Erzeugnis des Gedankens ist. Wenn sich in der Sprache der
Zwang vorfindet von Substanzen zu reden, so weist dies auf eine logische
Nötigung hin. Ebenso ist es eine gänzliche Umkehrung des wirklichen
Tatbestandes, wenn Wundt und Paulsen behaupten, der Begriff der
Substanzen sei auf dem Gebiete der Körperwelt entstanden und erst von da
auf das Seelenleben übertragen worden. Gerade in dem Ich, auf das sich
all unser inneres Geschehen bezieht, hat dieser Begriff seine nächste
empirische Grundlage.121

Die eben entwickelte und beleuchtete Aktualitätstheorie ist die Basis
des aktualitätstheoretischen Monismus. Ihm ist die Welt eine Summe
wesensgleichen Geschehens. Physisches und Psychisches sind nicht zwei
voneinander verschiedene Gebiete. Alles Sein ist wesentlich Tätigkeit,
Aktualität. Alle Aktualitäten beeinflussen sich gegenseitig. Sie bilden
zusammen das Universum, in ihm ist der letzte Grund aller Einzelvorgänge
gelegen. Auch diese letzte Einheit ist nichts in sich Abgeschlossenes, sie
entwickelt sich. Diese letzte Einheit ist Gott, der nach Wundt als Weltwille

zu fassen ist. Die Weltentwicklung ist dann als Entfaltung des
göttlichen Willens und Wirkens zu denken. An diesem höchsten
Weltwillen nehmen die Einzelwillen teil; sie sollen aber nebenbei doch noch
eine eigene, selbständige Wirkungssphäre besitzen.122 —

Alle Gruppen des Monismus, die Klimkes Buch bisher behandelt hat,
stimmen darin überein, daß sie nicht nur die Welt mit Gott, sondern auch
das Physische mit dem Psychischen identifizieren. Diese Identifizierung
des Körperlichen und Seelischen steht im Widerspruch mit der Erfahrung.
Das gibt nun der psychophysische Monismus zu. Sein Verhältnis
zu den vorigen Richtungen ist also in diesem wichtigen Punkte ein
gegensätzliches. Er gesteht innerhalb der empirischen Wirklichkeit die
Unreduzierbarkeit des einen Geschehens auf das andere zu. Jenseits der
phänomenalen Welt soll sich dann allerdings noch immer die Möglichkeit
bieten, beide Reihen als Attribute eines und desselben noumenalen Wesens
anzusehen.123 —

Zur geschichtlichen Entwicklung des psychophysischen
Problems übergehend bemerkt Klimke, daß Fechner als Vater der
„Parallelismustheorie" anzusprechen ist, ihre Wurzeln freilich reichen viel
weiter zurück, auf jeden Fall bis zu Descartes, der die realistische
Richtung der Parallelismustheorie einleitet.124

Die cartesianische Psychologie hat einen vollständigen Gegensatz
zwischen Körper und Seele statuiert; die Seele ist nur eine res cogitans,
der Körper nur eine res extensa. Leib und Seele haben eigentlich nichts
miteinander zu tun und doch entsprechen sich die psychischen Erscheinungen

im Bewußtsein und die physiologischen im Körper. Für diesen
merkwürdigen Parallelismus ist Descartes die Erklärung schuldig geblieben.

120 S. 300 ff. 121 S. 306 ff. 122 S. 309 f. 123 S. 310 ff.
124 S. 312 f.



104 Der Monismus.

Die Okkasionalisten suchen eine solche zu geben, indem sie ihre Zuflucht
zu Gottes Allmacht nehmen. Spinoza will die Schwierigkeit lösen, indem
er sie beseitigt. Das dualistische Verhältnis zwischen Leib und Seele bei
Descartes gestaltet sich bei ihm zur Identität um. Er kennt eine einzige
Substanz, Gott; die beiden Attribute dieser Substanz sind der Gedanke
und die Ausdehnung, welche durch bestimmte Modi, die Ideen und die
Körper, ausgedrückt werden. Alles ist beseelt, und je vollkommener der
Körper, desto vollkommener die ihm zugehörige Seele. Ja Körper und
Seele bilden nicht nur eine Einheit; sie sind im Grunde durchaus identisch.
So gelangt Spinoza zu einem psychophysischen Monismus, der sich einer
stets wachsenden Anhängerzahl erfreut. Wenn jedem Körper eine Seele
entspricht, der Körper selbst aber aus vielen Körperchen zusammengesetzt
ist, so sind im Menschen ebensoviel Seelen als Atome vorhanden; diese
Folgerung zog Leibniz in seiner Monadologie. Die psychischen Phänomene
entspringen aus den Seelenmonaden, die physischen aus den Körpermonaden.
Eine Wechselwirkung ist ausgeschlossen, aber ein auffallender Parallelismus

ist vorhanden, der in der praestabilierten Harmonie seinen Grund
hat.125 —

Wie die bisher besprochene realistische Richtung, so hat auch die
idealistische Richtung an Descartes angeknüpft. Seine Ansicht, daß
der Körper keine reale Wirkung auf die Seele ausüben kann, so daß wir
nicht die Körper, sondern nur unsere Ideen kennen, enthält die Grundlage

des modernen Idealismus. Unter den Idealisten hat Schelling Interesse
für das Verhältnis von Natur und Geisteswelt gezeigt, und unter den
Schellingianern hat insbesondere Fechner dieses Problem in Angriff
genommen. Er vertritt einen identitätstheoretischen, pantheistischen Parallelismus.

Das physische und das psychische Sein sind nur zwei verschiedene
Erscheinungsweisen einer und derselben Sache. Als Sigwart in der 2. Auflage

seiner „Logik" (1893) an diesem psychophysischen Parallelismus
scharfe Kritik übte, entbrannte der Parallelismusstreit, der sich nicht nur
auf das Verhältnis von Leib und Seele beschränkte, sondern auch auf die
allgemeinere Frage nach dem Verhältnis von Natur und Geist ausdehnte.
Von den zahlreichen Vertretern des psychophysischen Parallelismus sind
u. a. zu nennen Wundt, Höffding, Ebbinghaus, Paulsen, Heymans, Jodl
und Eisler. Zur Theorie des Parallelismus führten besonders drei Momente:
1. zeigten die Entwicklung der modernen Naturwissenschaft und Psychologie

sowie die vergeblichen Anstrengungen der Materialisten, daß
Physisches und Psychisches zwei völlig heterogene Gebiete sind ; 2. hatte sich
seit Descartes die Überzeugung festgesetzt, daß diese beiden heterogenen
Gebiete aufeinander absolut keinen kausalen Einfluß gewinnen können;
3. drängte Spinozas Pantheismus, der Geistiges und Körperliches als zwei
Attribute der absoluten Substanz auffaßte, zu einem monistischen Abschluß
des empirischen Dualismus, einem Abschlüsse, der in der Kantschen, eine
phänomenale und eine noumenale Welt unterscheidenden Erkenntnistheorie
einen mächtigen Bundesgenossen fand. Man verlegte den Grund der
auffälligen Harmonie zwischen körperlichem und geistigem Geschehen in ein
transzendentes, noumenales Wesen, das zwei verschiedene Seiten besitzt,
oder wenigstens dem Menschen zwei verschiedene Auffassungsweisen
darbietet.126 —

Wie sucht nun der psychophysische Monismus seine Aufstellungen
zu begründen? Die Erfahrung zeigt uns eine durchgängige Harmonie
zwischen geistigem und körperlichem Geschehen. Diese Harmonie durch

125 S. 313 ff. 126 S. 316 ff.



Der Monismus. 105

ein kausales Abhängigkeitsverhältnis zu erklären, stößt auf gewisse
Schwierigkeiten. Diese Schwierigkeiten lassen sich auf drei „Beweise"
der Parallelsten zurückführen: 1. den Beweis aus dem Kausalitätsprinzip,
2. den Beweis aus dem Satze von der Erhaltung der Energie und 3. auf
den Beweis aus dem Axiom der geschlossenen Naturkausalität.12'

Die Parallelsten behaupten, heterogene Substanzen, wie Materie und
Geist, könnten nicht in kausaler Beziehung zueinander stehen; es wäre
ja das Wie einer solchen Kausalität nicht zu begreifen. Hier ist wohl
die Gegenfrage erlaubt, ob die Parallelsten das Wie einer Kausalität bei
rein mechanischem Geschehen erklären können. Übrigens ist es ihnen
nicht so sehr um das Kausalitätsprinzip überhaupt, sondern um den von
der Naturwissenschaft ausgebildeten Kausalitätsbegriff zu tun, der das
Energiegesetz und das Prinzip der geschlossenen Naturerklärung einschließt.
Sie vergessen dabei, daß es sich hier um eine spezielle Form des
Kausalitätsbegriffes handelt, die nur für das durch physische Kräfte ausgelöste
physische Geschehen gilt. Diesen verengten Kausalitätsbegriff wendet man
nun an, um eine Wechselwirkung zwischen Physischem und Psychischem
für unmöglich zu erklären, da eine solche eine Mehrung bzw. Minderung
der Energiesumme mit sich führen müßte, und überdies dem Axiom der
geschlossenen Naturerklärung widerspräche. Letzteres bestimmt nämlich,
daß jeder einzelne Naturvorgang ausschließlich nach den Prinzipien
physischer Gesetzmäßigkeit aus dem vorausgehenden zu erklären ist. Nun
läßt sich nach der Meinung der Parallelisten die kausale Wechselwirkung
zwischen physischem und psychischem Geschehen diesem Axiom in keiner
Weise unterordnen. Warum nicht? Weil im Falle einer Wechselwirkung
die Reihenfolge der physischen Vorgänge irritiert würde und somit der
notwendige und eindeutige Zusammenhang des physischen Geschehens ins
Wanken geriete.128

Es ist auffallend, daß die Parallelisten, anstatt die Tatsachen zu
prüfen, das Problem auf rein aprioristischem Wege zu lösen suchen. Zu
diesem Zwecke dehnen sie das Axiom der geschlossenen Naturkausalität,
das in der anorganischen Natur seine Gültigkeit hat, auch auf das Gebiet
der Biologie und Physiologie aus, ja sie sprechen ihm Allgemeingültigkeit
zu. Das ist nun freilich ein durchaus willkürliches Vorgehen.129 —

Zur Kritik des psychophysischen Monismus bemerkt Klimke
folgendes. Fast sämtliche Parallelisten sind Monisten, was sonderbar
erscheinen könnte: sie identifizieren auf metaphysischem Gebiete, was sie
auf empirischem Gebiete aufs schroffste scheiden. Es besteht aber in der
Tat ein innerer Zusammenhang zwischen phänomenalem Parallelismus und
noumenalem Monismus. Die Erfahrung zeigt uns bei aller Verschiedenheit
von Natur und Geist doch auch ihre Harmonie. Letztere suchen nun die
Parallelisten dadurch zu erklären, daß sie einfach eine noumenale Identität
beider Erscheinungsreihen annehmen. Auch ihre „Beweise" haben nur
dann einen Sinn, wenn man vom monistischen Standpunkt ausgeht: Der
Monist muß dem Axiom der geschlossenen Naturkausalität und dem Energiegesetz

allgemeine, absolute Geltung zusprechen. Die monistische Identifizierung

von Denken und Sein tritt in der parallelistischen Behauptung,
die physischen und psychischen Phänomene seien nur scheinbar verschieden,
zutage. Aus dem monistischen Grundgedanken erklärt sich auch die
allgemeine Neigimg der Parallelisten, ihre Lehre über den Menschen und die
Lebewesen hinaus auf das ganze Universum auszudehnen : die Natur sei die
äußere, das eigentliche Sein des Absoluten sei die innere Seite des Alls.190

127 S. 321 f. 128 S. 322 ff. 129 S. 327 f. 130 S. 328 ff.



106 Der Monismus.

Bei diesem Aufbau seiner Weltanschauung hat der parallelistische
Monismus ein vorzügliches Mittel in Kants Kritizismus: Was in der
phänomenalen Welt als Gegensatz erscheint, ist in der noumenalen Sphäre nur
ein Sein. Im idealistischen Monismus liegt endlich der tiefste Grund dafür,
daß so ziemlich alle Parallelsten den Substanzbegriff verwerfen und sich
für die Aktualitätstheorie erklären.131

Um Wesen und Wert des psychophysischen Monismus besser zu
erfassen, gilt es folgende drei Fragen zu beleuchten: 1., in welchem
Verhältnis steht das physische und psychische Geschehen der phänomenalen
Welt zum noumenalen Wesen? 2., warum erscheint uns dieses absolute
Sein unter zwei Seiten? 3., wie ist dieses absolute Wesen selbst
aufzufassen? — Auf diese erste Frage geben die -psychophysischen Monisten
eine doppelte Antwort. Die einen betrachten das physische und psychische
Geschehen als zwei wirkliche, objektive Seiten des absoluten Seins; die
anderen erklären diese Doppelreihe nur als eine subjektive, von unserer
Organisation abhängige Auffassungsweise des objektiv vollständig einfachen
Seins und Geschehens. Näherhin spricht man nur der psychischen Reihe
Wirklichkeit zu. Dieses Wirkliche nimmt nur für die menschliche
Betrachtungsweise den Schein zweier Welten an. Nach Jodl dagegen soll
die materielle Reihe die primäre, die psychische sekundär sein.182

Warum erscheint uns aber das Absolute unter diesem doppelten
Gesichtspunkte? Das ist die zweite Frage. Auf dieselbe antworten die
einen: deshalb, weil das Absolute wirklich zwei solche Seiten besitzt; die
anderen dagegen berufen sich auf die doppelte Konstitution unserer
Erkenntnisfähigkeit. Die erste Antwort befriedigt nicht, weil sie keinen
Grund anzugeben weiß, wie und warum sich das Absolute in zwei so
verschiedene Reihen spaltet. Wie kann das absolute Sein, das doch durchaus

einfach gedacht werden muß, kontradiktorisch entgegengesetzte
Eigenschaften aufweisen? Es wird hier eben das Problem nicht gelöst; die
objektive Zweiseitentheorie verschiebt es nur ins Absolute. Die subjektive
Zweiseitentheorie dagegen verschiebt das Problem in das erkennende Subjekt.

Hier bleibt es nämlich unerklärt, warum das Subjekt ein objektiv
einfaches Sein so notwendig und gesetzmäßig als ein doppeltes Sein
auffaßt. So bleibt uns also der psychophysische Monismus die Antwort auf
die Frage schuldig, warum, wenn ein einheitliches absolutes Sein
angenommen werde, dieses uns in der Doppelreihe des physischen und
psychischen Geschehens erscheinen müsse.133

Auf die dritte Frage endlich, wie das absolute Wesen selbst aufzufassen

ist, wissen die psychophysischen Monisten nur äußerst unklare und
verschwommene Antworten zu geben. Sie meinen sich am besten aus
der Schlinge zu ziehen, wenn sie sich auf den agnostischen Standpunkt
stellen. Damit ist bereits das Problem des Agnostizismus berührt, dem
sich Klimke im folgenden Abschnitt zuwendet.134 —

Schon die bisherige Obersicht der monistischen Richtungen hat
gezeigt, wie wenig Einheitlichkeit gerade im Monismus herrscht. Das wirkt
nicht vertrauenerweckend. Man wird noch stutziger, wenn man die
agnostischen Richtungen des Monismus ins Auge faßt und den
agnostischen Bekenntnissen der Monisten Gehör leiht, die einen
grauenhaften Abgrund des Zweifels ahnen lassen. Alle letzten Annahmen
über Ursache, Wesen und Zweck des Daseins versinken den Monisten
schließlich wieder in der dunklen Nacht des Zweifels. Agnostiker sind
trotz ihrer kecken Behauptungen die Materialisten. Die idealistischen

131 S. 330 f. 132 S. 332 ff. 133 S. 334 ff. 134 S. 336 ff.



Der Monismus. 107

Monisten, wie Paulsen, hüllen sich zu guter Letzt in das bescheidene
Gewand des Agnostizismus. Auch der geistreiche Otto Liebmann huldigt
der agnostischen Ansicht, daß die letzte Frage nach der Natur und der
Ursache des Daseins dem Menschengeiste unlösbar sei. Wilhelm Wundt
meint, der letzte Weltgrund bleibe uns schlechthin unbekannt.135 —

Zur Begründung des Agnostizismus führt man vor allem ein
historisches Argument vor. Man sagt: Der Umstand, daß die Menschheit

durch Jahrtausende an der Lösung der Frage nach dem letzten Grunde
und Wesen des Seins gearbeitet hat, ohne zu einem entscheidenden
Resultate zu gelangen, ist ein Zeichen, daß in dieser Frage alles Prüfen
und Forschen umsonst ist. Beschränken wir uns daher bei unserem
Forschen auf die Erfahrung. So Comte. Zuzugeben ist die Zerfahrenheit
innerhalb der philosophischen Systeme, die der Positivismus so gern
betont. Ist aber diese Tatsache ein positiver Beweis dafür, daß die
Erkenntnis des letzten Seinsgrundes dem Menschengeiste unmöglich ist?
Zunächst ist der Zwiespalt der Meinungen nicht so schroff. Die Mehrzahl
der Philosophen haben sich gezwungen gesehen, eine letzte geistige
Ursache der Welt anzunehmen' und die großen Vertreter der Naturwissenschaften

bleiben nicht zurück. Die Geschichte der Religionen und die
Völkerpsychologie bezeugen die Allgemeinheit des Gottesglaubens. Schon
diese Tatsache spricht gegen die vorgeblichen historischen Grundlagen
des Positivismus.136

Wäre der letzte Weltgrund erkennbar, meint der Positivismus, so
müßte im Gebiete der Metaphysik dieselbe Einmütigkeit unter den
Philosophen herrschen, die wir unter den Forschern im Gebiete der positiven
Wissenschaften vorfinden. Er vergißt dabei, daß die Fragen aus dem
letztgenannten Gebiete sich nur an den Verstand wenden, während die
höchsten metaphysischen Probleme den ganzen Menschen ergreifen. Hier
wird nicht nur der Verstand in Anspruch genommen; es erheben sich
zugleich sittliche Forderungen, denen sich viele nicht beugen wollen.
Wenn nun trotz dieser ethischen Forderungen, den der Gottesgedanke an
den Menschen stellt, der Gottesglaube so allgemein und unausrottbar ist,
folgt daraus nicht das gerade Gegenteil der obigen positivistischen These ?137 —

Zerstört man so das historische Argument, so rückt der Agnostizismus

mit einer philosophischen Begründung vor. Er sagt: Es handelt
sich um die Frage, ob es uns möglich ist zu erkennen, daß die empirische
Welt eine letzte Ursache hat und von welcher Natur diese ist. Will man
diese Frage bejahen, so muß man zeigen, daß der menschliche Verstand
an und für sich als Erkenntnisfähigkeit betrachtet imstande ist, ein
derartiges Problem zu lösen; zweitens, daß ihm die Mittel und Wege zu
Gebote stehen, um diese Lösung zu vollziehen; und drittens, daß das
Problern ein wirkliches und nicht etwa nur ein Scheinproblem ist. — Es

gilt also zuerst die Natur des erkennenden Subjekts zu
untersuchen.138

Die Agnostiker behaupten die Unlösbarkeit des vorhin angeführten
Problems, wenn man die Natur des menschlichen Erkenntnisvermögens
ins Auge faßt. Die menschliche Erkenntnis ist relativ, also kann sie nicht
das Absolute erkennen. Daran ist richtig, daß wir keinen vollkommenen
Begriff der absoluten Ursache haben können, daß unsere Idee des Absoluten

nur durch Analogie gewonnen ist, nicht die Frucht einer unmittelbaren

Anschauung seiner Wesenheit. Wir erkennen es aus seinen Wirkungen.
Die Agnostiker wenden weiterhin ein, daß wir nur das phänomenale Sein,

136 S. 338 ff. 136 S. 344 f. 137 S. 345 ff. 138 S. 347 f.



108 Der Monismus.

nicht das wirkliche, noumenale Sein erkennen; daher soll das Absolute
als ein noumenales Sein unerkennbar sein. Darauf ist zu erwidern: Kein
Mensch hat noch die Elektrizität, was sie in sich, noumenal ist, gesehen ;

wohl aber ihre Erscheinungsweisen und Wirkungen, aus denen wir nicht
nur auf die Existenz, sondern auch auf die Wesenheit der Elektrizität
schließen. Warum sollten wir nicht aus der sichtbaren Welt und ihrer
Gesetzmäßigkeit auf einen über ihr stehenden, allmächtigen Schöpfer
schließen dürfen?139

Es ist übrigens interessant, daß dieselben Agnostiker, welche
behaupten, das Absolute entziehe sich unserer Erkenntnis, im Ausbau ihrer
Philosophie selbst über den agnostischen Standpunkt hinausgehen. Wie
z. B. Spencer die Existenz des Absoluten postuliert und sein Wesen als
unbegrenzte Kraft zu bestimmen sucht.140 —

Nicht nur die Natur unseres Erkenntnisvermögens auch die Natur
der Erkenntnismittel soll es uns unmöglich machen, von der
empirischen Welt zum absoluten Sein zu gelangen. Dies ergebe sich schon
aus den allgemeinen Merkmalen einer wissenschaftlichen Erklärung. Der
F ortschritt in unserer Erkenntnis ist nämlich nach Spencer nichts anderes
als die sukzessive Einschließung von speziellen Wahrheiten in allgemeine,
dieser in noch allgemeinere usf. Nun kann die allgemeinste Wahrheit
nicht auf eine noch allgemeinere zurückgeführt werden. Also kann sie
auch nicht begriffen werden. Spencer hält nun in einseitiger Weise diese
naturwissenschaftliche Erkenntnismethode für die einzige, die uns zu
Gebote steht. Übrigens ist es nicht richtig, daß der letzte Erklärungs-
grund selbst notwendig unerklärbar sei. In der logischen Ordnung, aber
auch in der ontologischen Ordnung bieten sich andere Verhältnisse dar,
wie Klimke des näheren nachweist.141

Um zur Erkenntnis des Absoluten zu gelangen, müssen wir uns
notwendig des Prinzips des zureichenden Grundes und des Kausalitätsprinzips
bedienen. Aber gerade dieses Mittel erklären die Agnostiker für
unzureichend. Eine genaue Prüfung des Kausalitätsbegriffes soll nämlich zeigen,
daß wir stets nur dort ein kausales Problem sehen, wo eine Veränderung
des Seienden stattfindet. Das Seiende als solches werde nie zu einem
kausalen Problem. Daher lasse sich kein theoretischer Grund ausfindig
machen, nach der Ursache der Welt zu fragen. Hier wird also zuerst
behauptet, es gebe nur Ursachen für Veränderungen, aber nicht für das
Sein. Diese Behauptung verwechselt die nächsten Entstehungsbedingungen
des kausalen Problems mit der objektiven Geltung des Kausalbegrifl's.
Es ist richtig, daß wir durch die Veränderungen der Dinge veranlaßt
werden, für ein reales Sein den zureichenden Grund außerhalb desselben,
also in einem anderen realen Sein zu suchen. Aber damit ist der Geltungsbereich

des Problems selbst nicht erschöpft. Die durchgängige Bedingtheit,

Abhängigkeit, Beschränktheit der Dinge zwingt uns vielmehr, das
kausale Problem auch auf sie selbst und nicht nur auf ihre Veränderungen
anzuwenden. Die Beschränktheit der Dinge ist somit ein überaus wichtiger
theoretischer Grund, nach der Ursache der Welt zu fragen.142

Wenn man uns nun entgegenhält, das Kausalgesetz führe nicht
über die empirische Welt hinaus, so schränkt man die objektive Geltung
des Kausalbegriffs ungebührlich ein, indem man das allgemeine
philosophische Kausalprinzip mit der Naturkausalität fälschlich identifiziert.
Diese bezieht sich nur auf die Geschehnisse und Vorgänge i n der Natur,

139 S. 348 ff. 140 S. 352 f. 141 S. 353 ff. 142 S. 355 ff.



Der Monismus. 109

das allgemeine Kausalprinzip dagegen umfaßt alles bedingte, abhängige
Sein ohne Ausnahme, also auch die Natur.143

Jedes Ereignis fordert ein anderes Ereignis als seine Ursache. Aber
jedes Ereignis steht als Ereignis eines Dinges und an einem Dinge mit
diesem selbst in engster Beziehung. Da jedoch die empirischen Dinge
den zureichenden Grund ihrer Wirkungsweise nicht vollständig in sich
selbst enthalten, so müssen wir auf andere zurückgreifen und so fort.
Gehen wir jedoch die Reihe der endlichen Ursachen hinauf, so muß sich
schließlich eine Ursache finden, die in sich selbst den zureichenden Grund
ihrer Tätigkeit hat. Es ist dann eine Tätigkeit, die nicht mehr auf eine
andere zurückweist, sondern in dem Wesen des Absoluten ihren vollen
und zureichenden Grund besitzt. Die ungewordene, absolute Tätigkeit
ist mit dem tätigen- Wesensgrunde eins und dasselbe. Hier hat das
Kausalitätsprinzip seine vollkommenste Erfüllung, seinen letzten Abschluß
erreicht.144 —

Noch eine dritte Gruppe von Schwierigkeiten tritt uns entgegen, die
der Agnostizismus der Natur des Erkenntnisobj ektes entnimmt. Die
einen wollen dartun, daß selbst, wenn das Problem lösbar ist, diese Lösung
keinen objektiven, sondern nur einen rein subjektiven Wert beanspruchen
kann; die andern erklären das Problem selbst überhaupt für unlösbar.
Nach Wundt ist das Problem in gewissem Sinne lösbar, die Philosophie
kann zu einem letzten Weltgrunde vorrücken und die Gottesidee, die sie
aufstellt, erhebt den Anspruch auf Notwendigkeit und Allgemeinheit; aber
diese Lösung soll rein subjektiv sein, nur in der Natur unserer Vernunft,
nicht in der Natur der objektiven Wirklichkeit begründet. Von einer der
Gottesidee entsprechenden Realität kann die Philosophie gar nichts
aussagen.146

Nicht in der Sache selbst, sondern nur in der Form unterscheidet
sich Wundt von jenen, welche die Unlösbarkeit des Problems direkt
behaupten, wie z. B. Harald Höffding. Dieser meint, eine abschließende
Weltanschauung sei überhaupt unmöglich, denn alle unsere Erkenntnis
entstehe durch Vergleichen; womit will man aber das Totalbild der
Wirklichkeit, das nichts weiter neben sich hat, vergleichen? Auch könnte man
zur Erfassung des letzten Wesens des Daseins nur auf dem Wege der
Analogie gelangen, ohne die auf solchem Wege erschlossenen Resultate
nachträglich experimentell verifizieren zu können.146

Das agnostische Resultat, zu dem so Höffding kommt, scheint aber
nur die Folge einer unklaren Fassung des Problems selbst, sowie einer
einseitigen Methode der Forschung zu sein. Wenn er von einer
abschließenden Weltanschauung redet, so denkt er an eine definitive und
der gesamten Wirklichkeit adäquate Erkenntnis; eine solche ist uns natürlich

für immer verschlossen. Wohl aber läßt sich eine abschließende
Weltanschauung in dem Sinne erreichen, daß man die empirisch gegebene
Welt auf ihren höchsten Zusammenhang, auf ihren tiefsten, nicht mehr
weiter reduzierbaren Grund zurückführt. Der andere Fehler der Höffding-
schen Untersuchungen liegt in dem einseitig induktiv-empirischen Charakter
seiner Metaphysik. Diese induktive Metaphysik kann freilich keine Lösung
des Problems bringen. Damit ist aber nicht bewiesen, daß das Problem
überhaupt unlösbar ist.147

Noch radikaler als die Agnostiker behaupten aber die Vertreter des
erkenntnistheoretischen Monismus diese Unlösbarkeit. Für sie ist die

143 S. 358. 144 S. 359 f. 146 S. 360 ff. 146 S. 363 f.
447 S. 365 f.



110 Der Monismus.

Erfahrung die einzig maßgebende Instanz, jegliche Metaphysik weisen sie
entschieden ab. Mit ihren Ansichten setzt sich Klimke im folgenden,
vierten Buche auseinander.148

4. Der erkenntnistheoretisehe Monismus.
Klimke stellt in diesem Buche zuerst einige Untersuchungen an, die

zum Teil den Übergang vom metaphysischen zum erkenntnistheoretischen
Monismus, zum Teil die Vorbereitung dieses letzteren zum Gegenstande
haben. Er beginnt mit einer allgemeinen Charakteristik des
erkenntnistheoretischen Monismus, der dem metaphysischen gegenüber nicht
unerhebliche Gegensätze aufweist. Ein solcher liegt zunächst in dem
Ausgangspunkte. Der metaphysische Monismus nimmt die reale Existenz
der uns umgebenden Außenwelt an; der erkenntnistheoretische will
zunächst die Berechtigung und den Wert der Frage nach der Existenz der
Außenwelt erkennen. Die Lösung dieser Frage gestaltete sich immer
negativer, bis man schließlich unter Verwerfung aller Metaphysik zum
Ausgangspunkt einfach das wählt, was gegeben ist, d. h. die sog. „reine"
Erfahrung. Ein weiterer Gegensatz zwischen dem metaphysischen und
dem erkenntnistheoretischen Monismus liegt in ihrer Aufgabe und ihrem
Objekt. Während der erstere das Universum seinem Inhalte und seinem
Wesen nach einheitlich bestimmen will, erklärt der letztere dieses Ziel
für vorläufig unerreichbar und bemüht sich nur, eine einheitliche Methode
zum Zweck einer allmählichen Annäherung an dieses Ziel auszubilden.
Jener sucht ein allumfassendes Realprinzip, dieser eine einheitliche
Universalmethode. Ein dritter Gegensatz liegt im Resultate der beiden
Richtungen: der metaphysische Monismus will die gegebene Erfahrung
metaphysisch ausweiten und deuten, der erkenntnistheoretische sucht alle
metaphysischen Zutaten aufs sorgfältigste aus seinem Weltbilde zu
eliminieren.149

Aber neben diesen Gegensätzen bestehen enge Zusammenhänge.
Beide Richtungen streben, wenn auch auf verschiedenem Wege, nach einer
möglichst einheitlichen Weltauffassung; beide wollen den Unterschied des
Physischen und Psychischen aufheben; beide beseitigen den Dualismus
von Gott und Welt. So zeigt sich denn in beiden Richtungen bei aller
Verschiedenheit eine innige Wesensverwandtschaft. Ja, der
erkenntnistheoretische Monismus geht in der monistischen Tendenz noch weiter als
der metaphysische Monismus. Er beseitigt jeden Dualismus, sogar den
von Erfahrungssubjekt und Erfahrungsinhalt. Mit dieser Beseitigung eines
jeden Dualismus geht bei ihm die Elimination aller Metaphysik Hand in
Hand. Die Metaphysik erscheint hier als eine künstliche, gezwungene
Umformung der Wirklichkeit. Stufenweise vollzog sich die Elimination
der Metaphysik: im objektiven Idealismus, im subjektiven und im neutralen
Idealismus. Der objektive Idealismus hebt nur den Gegensatz von
physischem und psychischem Sein auf, der subjektive beseitigt den Gegensatz
von Innenwelt und Außenwelt; endlich der neutrale Idealismus leugnet
den Unterschied von Subjekt und Objekt überhaupt.150 —

Als typische Vertreter des objektiven Idealismus sind Berkeley
und J. G. Fichte zu nennen. Berkeley Identifiziert das Physische und das
Psychische, da er die Körperwelt für eine Summe von Bewußtseinserscheinungen

ansieht und annimmt, daß eine materielle Substanz nicht existieren
könne. Eine nähere Untersuchung der Lehre Berkeleys zeigt, dsß er von

148 S. 367. 149 S. 371 ff. 150 S. 377 ff.



Der Monismus. Ill
seinen eigenen Voraussetzungen ausgeht, statt sie zu beweisen, und daß
seine Ausführungen über die Existenz anderer Geister, über die Existenz
Gottes und sein Verhältnis zu den Geistern im Widerspruch mit seinen
eigenen Voraussetzungen stehen, aus denen sich der Solipsismus als einzig
mögliche Konsequenz ergibt. Deutlich zeigt sich bei Berkeley eine
monistische Tendenz und so kann man ihn mit Recht als den Vorläufer des
monistischen Idealismus bezeichnen.151

Noch deutlicher ausgeprägt ist die monistische Tendenz bei J. G.

Fichte, der auch ein Vorläufer des modernen erkenntnistheoretischen
Monismus ist. In seiner Ableitung allen Seins aus dem absoluten Ich ist
sowohl die Identität der Welt mit dem Absoluten als auch die Identität
des Physischen und Psychischen ausgesprochen.162

An Fichte knüpft in neuester Zeit Heinrich Rickert an. Wie jener
so steigt auch er durch Abstraktion vom konkreten, individuellen Ich zum
letzten absoluten Subjekt, das für ihn ein namenloses, allgemeines,
unpersönliches Bewußtsein ist. Aber diese Abstraktion wird bei ihm doch
wieder zu einem realen, transzendenten Wesen, mag er noch so sehr sich
gegen die metaphysische Ausdeutung seines „erkenntnistheoretischen
Subjekts" verwahren.153

Auf Fichte und auf Berkeley fußt Julius Bergmanns „System des
objektiven Idealismus", der „Wahrgenommensein" und „Sein" identifiziert.
Eine reale Körperwelt gibt es nicht, wohl aber ein absolutes Bewußtsein
und individuelle Geister; doch sind letztere im universalen Bewußtsein
enthalten. Wie das möglich ist, wie bei dieser Annahme ein einheitliches
und einfaches universales Bewußtsein bestehen bleibt, ist unbegreiflich.154 —

In einem Abschnitt, den er: Der Idealismus und das Problem
der Transzendenz überschreibt, stellt sich Klimke zwei Fragen: 1. mit
welchem Rechte nimmt der Idealismus die Existenz anderer Bewußtseine
an? 2. ist er imstande, sich mit den Naturwissenschaften ins Einvernehmen
zu setzen? Er kommt zu dem Ergebnis, daß es keinem Idealisten gelingen
kann, einen stringenten Beweis für die Existenz anderer Geister zu führen,
und weiterhin, daß eine Naturwissenschaft im strengen Sinne des Wortes
vom Standpunkte des Idealismus aus unmöglich ist. Für ihn gibt es nur
die eigenen Bewußtseinstatsachen, eine reale Körperwelt gibt es nicht.
So kann er also höchstens auf Schleichwegen einerseits die Existenz
anderer Geister erschließen, anderseits mit den Naturwissenschaften Fühlung
suchen.165

Ist es ihm also allem nach nicht möglich, aus dem eigenen Ich
herauszutreten, so bleibt für ihn der Solipsismus die allein haltbare
Konsequenz; jeder Fortgang zu einem außerhalb des Bewußtseins
existierenden Sein ist ausgeschlossen. Man kann das allmähliche Vorrücken
der Erkenntniskritik zum Solipsismus historisch verfolgen. Locke erklärte
die sekundären Qualitäten für subjektiv, Berkeley auch die primären, Kant
schreibt nicht nur die sinnlichen Anschauungsformen, sondern auch die
Verstandeskategorien dem Subjekte zu. Seine Nachfolger eliminieren dann
noch das von Kant angenommene Ding an sich, und es bleibt nur das
Subjekt übrig, welches in geheimnisvoller Weise die ganze bunte Welt
aus sich heraus erzeugt. Beim Solipsismus oder vielmehr beim absoluten
Nihilismus ist Fichte angelangt..156

Aber auch bei neueren Philosophen findet sich die solipsistische
Konsequenz klar ausgesprochen; so bei Martin Keibel, Richard von

161 S. 381 ff. 152 S. 387 ff. 153 S. 389 ff. 164 S. 391 ff.
166 S. 396 ff 156 S. 403 ff.



112 Der Monismus.

Schubert-Soldern, Wilhelm Ostwald. Manche suchen vom Solipsismus
loszukommen, ohne den Idealismus aufzugeben, so Karl Heim und Heinrich
Rickert, aber ihre Versuche sind erfolglos.'67 —

Nach diesen vorbereitenden Untersuchungen tritt Klimke an den
eigentlichen erkenntnistheoretischen Monismus, die Immanenzphilosophie,
heran und prüft die Grundlagen, von denen aus sie zu einer einheitlichen

Weltanschauung vorzudringen sucht. Zuerst orientiert er uns da
über den historischen Ausbau der Immanenzphilosophie, um
so ein Verständnis und eine richtige Beurteilung derselben anzubahnen.
Die Namen Descartes, Locke, Berkeley, Hume bezeichnen die Etappen der
Entwicklung. Hume hat sowohl die Grundlagen als auch die Aufgaben
der modernen Immanenzphilosophie ausgebildet. Der Psychomonismus
der Gegenwart knüpft an Hume an.158

Von besonderem Einfluß ist gegenwärtig Machs Empfindungsmonismus
und Avenarius' Empiriokritizismus. Mach geht von der erfahrungsgemäß
gegebenen Wirklichkeit aus, die drei besondere Gruppen von Befunden in
sich zu schließen scheint: die Außenwelt, unseren Leib und die psychische
Innenwelt. Aber alle diese Elementenkomplexe sind wesentlich gleicher
Art: die ganze Welt ist aus Empfindungen zusammengesetzt. Alle
Erkenntnis hat nach Mach nur symbolischen Charakter, es liegt aber die
Gefahr nahe, die Symbole (z. B. Substanz, Seele) für Wirklichkeiten zu
halten und so metaphysischer Dichtung zu verfallen.169

Ähnlich wie Mach geht auch Avenarius von der gewöhnlichen
Erfahrung aus. Er möchte die Gesamtheit des in der Erfahrung Gegebenen
nach dem Prinzip des kleinsten Kraftmaßes begreifen. Er will die reine
Erfahrung gewinnen d. h. alle subjektiven Zutaten zur reinen Erfahrung
eliminieren. Ist jegliche Introjektion ausgeschaltet d. h. sind alle jenen
subjektiven Momente beseitigt, die wir in die reine Erfahrung hineinlegen,
dann ist der wahre Weltbegriff gefunden, der eine einheitliche
Weltanschauung möglich macht. In dieser ist die Wirklichkeit nicht in ein
Ich und eine dem Ich gegebene Erfahrungswelt gespalten, sondern beide
bilden hier ein untrennbares, einheitliches Ganzes. Avenarius hat nicht
wenige Anhänger gefunden: Carstanjen, Hauptmann, Petzoldt, Willi, Heinrich,

Kodis sind hier zu nennen. Andere verwandte Denker sind Rehmke,
Ziehen, Verworn, Cornelius, Clifford, Kleinpeter.160 —

Die philosophischen Grundlagen der Immanenzphilosophie
bildet die idealistische Lehre von der Erkenntnis mit sensuali-

stischer Grundtönung, die ihr das Immanenzprinzip liefert; und eine bio-
logisch-evolutionistische Anschauungsweise, die alle Erkenntnis als
biologische Reaktion des Subjekts auf die Einwirkungen der Außenwelt erklärt.
Aus dieser Anschauungsweise entspringen drei weitere Prinzipien der
Immanenzphilosophie: das Erfolgsprinzip, das Ökonomieprinzip und das
Stabilitätsprinzip.161 —

Das Immanenzprinzip besagt, daß alles Sein nur Bewußtseinsgegenstand

ist, so daß wir vollständig außer stände sind zu sagen, ob es
etwa außer diesem Sein noch ein anderes gebe. Max Verworn versichert
uns : „Ich kann suchen, soviel ich will, ich finde nur Empfindungen. Die
gesamte Körperwelt ist nur Inhalt der Psyche. Es gibt überhaupt nur
Eins, das ist der reiche Inhalt der Psyche." Die meisten Immanenzphilosophen

setzen das Immanenzprinzip als eine „unmittelbar evidente Wahrheit"

einfach voraus; einzelne wollen es beweisen und zwar zunächst

167 S. 405 ff. 158 S. 410 ff. 169 S. 416 ff. 160 S. 420 ff.
161 S. 430 ff.



Der Monismus. 113

indirekt und negativ, indem sie die Unhaltbarkeit des Realismus- dartun
wollen. Bei einer genauen kritischen Durchsicht dieser Argumente findet
Klimke, daß sie alle ohne Ausnahme die Unmöglichkeit des realistischen
Standpunktes nur dann zur Schlußfolgerung haben, wenn sie die
ausschließliche Gültigkeit der Immanenz bereits in ihre Voraussetzungen
aufnehmen.162

Die direkten positiven Argumente für das Immanenzprinzip lassen
sich auf drei zurückführen, ein aprioristisches, ein empirisches und ein
methodologisches. Das aprioristische Argument behauptet, der Begriff des
Dinges an sich sei widerspruchsvoll, denn er enthalte unvereinbare Merkmale.

Dies wäre der Fall, wenn er zugleich die Merkmale „außerhalb
des Bewußtseins' (unabhängig vom Bewußtsein) und „im Bewußtsein'
(gedacht) enthielte. Das trifft aber nicht zu. Im Bewußtsein ist die
Vorstellung, also ein psychisches Gebilde, außerhalb des Bewußtseins aber
das Ding. Die Immanentisten identifizieren ganz unberechtigterweise den
psychischen Akt und seinen Inhalt. Das empirische Argument behauptet,
daß uns nur Bewußtseinstatsachen gegeben sind und wir nie aus ihrer
Sphäre heraustreten können. Es ist unrichtig, wenn sie meinen, unsere
Erkenntnis baue sich nur aus Bewußtseinstatsachen auf. Diese bilden bloß
das Rohmaterial unserer Erkenntnis, die erst durch Urteile zustande kommt.
Zum Zustandekommen von Urteilen gehören aber auch formale Elemente
wie z. B. die Gesetze der Identität und Verschiedenheit der Beziehungen,
Schlußformen usw. Das methodologische Argument endlich weist auf das
Wesen und die Aufgabe der Wissenschaft hin und sucht hieraus den
Standpunkt der Immanenz zu begründen. Die Wissenschaft soll zu
Gewißheit führen, sie muß daher einen unangreifbaren Ausgangspunkt haben.
Ein solcher ist aber nur in unseren unmittelbaren Bewußtseinstatsachen
gegeben. Dagegen ist zu sagen, daß die Grundlage einer Wissenschaft
nicht nackte Tatsachen als solche, sondern nur bestimmte Urteile über
diese Tatsachen bilden können. Wollte man sich aber auf die instantanen
Erlebnisse beschränken, so wäre jedes Vergleichen, Analysieren,
Verallgemeinern ausgeschlossen, d. h. Wissenschaft ist dann überhaupt unmöglich

geworden.163 —
Nach dem Immanenzprinzip ist alles ohne Ausnahme, was der Mensch

erkennt, ein subjektiver, psychischer Akt, und dieser gilt nur soviel, als
er subjektiv darstellt, er hat nur insofern Wert und Wahrheit in sich, als
er die Erhaltung des Individuums bzw. der Art fördert. Damit ist das
Denken nach seinem biologischen Wert bemessen, damit ist es unter das
Kriterium des Erfolges gestellt, damit ist das Erfolgsprinzip
aufgestellt.164

Diese biologische Auffassung des Denkens gewinnt heute immer mehr
an Ansehen. Ernst Mach, Avenarius, Kleinpeter, Petzoldt, Cornelius und
viele andere vertreten das Erfolgsprinzip. Ihnen ist der biologische Erfolg
das Kriterium der Wahrheit. Richtig ist daran, daß oft biologische
Bedürfnisse den Erkenntnistrieb auslösen und zu energischerer Betätigung
veranlassen. Wahr ist, daß eine neue Erkenntnis uns mit außerordentlichem

Behagen erfüllt. Sicher ist es auch, daß nur die Wahrheit auf
dauernden Erfolg rechnen kann. Aber nicht darum handelt es sich hier,
daß wahre Erkenntnis Befriedigung bringt und Erfolg hat, sondern
umgekehrt um die Behauptung, nur jene Erkenntnis sei wahr, welche
Befriedigung und Erfolg bringt.166

162 S. 431 ff. 163 S. 440 ff. 161 S. 451 f. 165 S. 452 ff.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 8



114 Der Monismus.

Man erblickt also im Erfolg Norm und Kriterium der Wahrheit.
Was ist aber unter „Erfolg" zu verstehen. Der Ausdruck ist vieldeutig
und kann individuelle Lust, Selbsterhaltung, Beherrschung der Natur
u. a. m. bedeuten. Um sich nun für eine dieser Möglichkeiten zu
entscheiden, muß man irgendeine andere Norm, ein weiteres Kriterium haben,
somit kann das Erfolgsprinzip nicht das oberste Kriterium der Wahrheit
sein. Weiß ich aber nicht, welcher Erfolg der dauerndste und wertvollste
ist, und soll erst die Zukunft darüber entscheiden, wie lange soll ich auf
diese Entscheidung warten? Vielleicht immer? So weiß ich also
gegenwärtig absolut nicht, welche Erkenntnisse wahr sind. Damit ist einem
extremen Skeptizismus das Tor geöffnet. Welchen biologischen Wert kann
aber solche Skepsis haben? So widerspricht das Erfolgsprinzip gerade den
Grundlagen, von denen aus es abgeleitet worden war: es hat eine viel
schlechtere biologische Anpassung zur Folge.186

Hängt die Wahrheit mit den biologischen Bedürfnissen zusammen,
so ist sie, da die Bedürfnisse eines jeden individuell gefärbt sind, für jeden
Menschen eine andere, d. h. die Wahrheit ist rein subjektiv und relativ.
So gibt also das Erfolgsprinzip das menschliche Denken dem extremsten
Relativismus und Subjektivismus preis. Dann hat jeder seine Privat-
Wahrheit. Dies haben die Immanenzphilosophen entdeckt und erheben
nun den Anspruch, „die Wahrheit" damit gefunden und formuliert zu
haben. Sie stellen also den Begriff der Wahrheit an sich, den sie eben
als unmöglich und widersprechend dargetan haben, als unbedingt gültig-
wieder auf. Damit geben sie aber das Immanenzprinzip, von dem sie
ausgegangen sind, auf. Was sie mit Worten leugnen, müssen sie in der
Tat anerkennen.167

Der biologische Erfolg ist also nicht Norm und Kriterium der Wahrheit.

Ebenso unrichtig ist die Ansicht, daß das Bedürfnis das Erkennen,
Denken überhaupt erst hervorgebracht hat, so wahr es auch ist, daß
biologische Bedürfnisse uns zu kräftiger Betätigung der intellektuellen
Fähigkeiten anregen.168 —

ist die Erkenntnis eine biologische Äußerung der Lebewesen, so muß
sie, wie alle anderen biologischen Fähigkeiten, auch für das erkennende
Subjekt zweckmäßig sein. Sie ist um so zweckmäßiger, je weniger Kraft
bei ihrer Vollziehung nutzlos verschwendet wird. Je kürzer der Weg ist,
auf dem man zu einer Lösung kommt — desto wahrer ist diese. Dieses
Prinzip der Sparsamkeit wird Ökonomieprinzip oder Prinzip des kleinsten
Kraftmaßes genannt. Mach und Avenarius sind seine hervorragendsten
Vertreter. Es ist vom Boden der Physiologie, Biologie und Wirtschaftslehre

auf das Gebiet der Erkenntnistheorie übertragen worden. Man sucht
es durch einen Analogieschluß zu begründen: Das Denken ist eih
biologischer Prozeß. Nun liegt es in der Natur der organischen Wesen, einen
bestimmten biologischen Zweck auf möglichst kurzem Wege zu erreichen.
Also muß dasselbe Gesetz auch für das Denken gelten. Die hier
vorgebrachte Analogie trifft aber gar nicht den Kern der Sache, denn die
Erkenntnistheorie — und um diese handelt es sich hier — hat es nicht
mit den Erkenntnisakten zu tun, insofern sie biologische Tätigkeiten,
sondern insofern sie Erkenntnisse sind. Die Vertreter des Ökonomieprinzips
vermengen aber die biologische und die erkenntnistheoretische Seite
miteinander. Das Ökonomieprinzip ist überhaupt nicht ein fundamentales
Denkprinzip, ja nicht einmal als methodologisches Prinzip, als Wegweiser
zur Wahrheit, ist es verwendbar. Denn es kann die formalen Denkgesetze,

166 S. 457 ff. 167 S. 459 ff. 168 S. 462.



Der Monismus. 115

auf welche sich all unser Denken und Forschen unumgänglich notwendig
stützt, weder aus sich ableiten noch überhaupt begründen und als
notwendig dartun. Es ist kein Normgesetz, sondern nur eine begriffliche
Zusammenfassung empirisch gegebener Tatsachen. Seine Vertreter freilich
schreiben ihm allgemeine Gültigkeit zu. Würde nun das Ökonomieprinzip
bestimmen, welche Erkenntnis wahr ist, so müßte es in jedem einzelnen
Falle diejenige Erkenntnis sein, die mit dem geringsten Kraftaufwande
erreicht wird. Daher müßte für jeden die Erkenntnis wahr sein, die
gerade für ihn den geringsten Kraftaufwand fordert. Damit käme man
aber zu einem absoluten Relativismus und Subjektivismus. Ja noch mehr,
man müßte mit unendlich kleiner Kraftanstrengung, d. h. wenn man gar
nichts denkt, die vollste Wahrheit erfassen. So führt das Ökonomieprinzip,
ganz streng angewendet, zum absoluten Denknihilismus.169

Das Ökonomieprinzip behauptet, daß sich das menschliche Denken
gewöhnlich ökonomisch verhält; aber es kann nie erklären, warum das
Denken so verfährt. Diese innere Notwendigkeit bleibt unerklärt, damit
fällt aber auch die Gewißheit der Erkenntnis weg, ja jede logisch-theoretische

Wertung ist unmöglich; der absolute Skeptizismus hat den Thron
bestiegen.170

Wäre das Ökonomieprinzip das vornehmste Kriterium der Wahrheit,
so müßte es auch die letzte Begründung für alle formalen Denkprinzipien
enthalten; ist aber das Ökonomieprinzip in Wirklichkeit nur eine begriffliche

Zusammenfassung empirisch gegebener Tatsachen, dann können auch
alle jene formalen Prinzipien nur empirischen Wert und keine absolute
Geltung beanspruchen. Dann können sich auch die Denkgesetze im Laufe
der menschlichen Entwicklung ändern. Zu welchen Konsequenzen das
führt, liegt auf der Hand. So kann man also unmöglich in dem Prinzip
des kleinsten Kraftmaßes das vornehmste Kriterium der Wahrheit sehen.171

Aber vielleicht könnte man dieses Prinzip wenigstens als methodologisches

Prinzip des Forschens anwenden, indem nämlich in jedem Falle
diejenige Theorie als die wahrste anerkannt wird, welche mit den
einfachsten Denkmitteln die objektiven Tatbestände zu erklären vermag. Es
ist wohl wahr, daß im allgemeinen der einfacheren Theorie vor der
komplizierteren der Vorzug gegeben wird; entscheidend ist aber nicht das
Sparsamkeitsprinzip, sondern die Obereinstimmung mit der Wirklichkeit.
Übrigens ist nicht immer das Einfachere auch schon das Bessere. Die
Geschichte der Wissenschaften zeigt, daß fast auf allen Gebieten
kompliziertere Theorien an Stelle der früheren einfacheren treten. Wie ist
übrigens eine wissenschaftliche Methode ohne formale Prinzipien auch nur
denkbar? In jedem Urteil müssen ja schon die formalen Denkprinzipien
zugrunde gelegt werden; auch das Ökonomieprinzip setzt bereits die
formalen Denkprinzipien voraus, ist also nicht imstande dieselben aus sich
zu begründen. So besagt das Ökonomieprinzip schließlich nicht mehr, als
daß zur Erklärung der Tatbestände nicht mehr Denkmittel aufgewendet
werden sollen, als eben diese Tatsachen erfordern. Das ist aber nichts
Neues.172

Der wesentliche Irrtum, dem die fälsche Anwendung des Ökonomieprinzips

ihr Dasein verdankt, ist die Verwechslung der material-psycho-
logischen und formal-logischen Seite des Denkens. Die biologische Seite
und die logische Seite des Denkens sind durchaus verschieden. Daß der
Forscher aus der Fülle und dem Wirrwarr der ihm zuströmenden
Gedanken nur gewisse heraushebt und nach langen Überlegungen verknüpft,

169 S. 463 fi. 170 S. 472 f. 171 S. 473. 172 S. 474 f.
8*



116 Der Monismus.

vermag das Ökonomieprinzip nie zu erklären. Einzig und allein die sachliche

Logik, der formal-logische Wert und Zusammenhang der Gedanken
bringt Zucht und Ordnung ins Denken. Freilich meint Mach, wenn das
Denken als biologischer Vorgang und das Denken nach seiner logischen
Seite sich uns als etwas Verschiedenes darstellen, so liege diese Verschiedenheit

darin begründet, daß das gegenwärtige Denken noch nicht vollkommen
ökonomisch ist. Wieso ist aber dann das Okonomieprinzip ein rein
empirisches Prinzip? Wir denken noch nicht ökonomisch, also noch nicht
wahr. Welches Kriterium haben wir, um zu erkennen, daß wir endlich
wirklich ökonomisch zu denken beginnen? Die Antwort bleibt aus.
Damit wären wir aber von neuem beim erkenntnistheoretischen Nihilismus
gelandet.173 —

Die biologische Auffassung des Denkens findet, daß jedes Unbekannte,
das im Gesichtskreise unserer Erkenntnis auftaucht, eine Störung im
Gleichgewicht des Erkennenden herbeiführt; und all unser Streben geht
dahin, diese Störungen durch möglichst tiefes und allseitiges Eindringen
in das Verständnis der Wirklichkeit zu beseitigen und so zur Ruhe, zu
möglichst vollkommener Stabilität zu gelangen. Diese Tendenz des Denkens
nach Dauerzuständen spricht sich in Petzoldts Stabilitätsprinzip aus.
Wie Darwin das Ziel der Entwicklung in möglichst dauerhaften, d. h. der
Umgebung möglichst vollkommen angepaßten Endformen fand, so suchen
nun manche neuere Denker das Prinzip der Dauerformen auf das geistige
Gebiet anzuwenden.174

Zur Kritik des Stabilitätsprinzips ist daran zu erinnern, daß sein
eifrigster Vertreter Petzoldt sich dem Materialismus bedenklich nähert, da
er überall nur mechanische Kräfte wirken sieht und ihm das geistige
Geschehen nur ein Epiphänomen, einen nebensächlichen Seiteneffekt des
Physischen bedeutet. Aus dieser durchgängigen Abhängigkeit des
psychischen Geschehens vom biologischen folgt auch mit Notwendigkeit die
vollständige Relativität unserer Erkenntnis und ihrer Wahrheit. Würde
das Gehirn infolge anderer Entwicklungsgesetze, auf Grund anderer
Anpassung an veränderte Umgebungsverhältnisse zu anderen Dauerformen
gelangen, so müßte auch die Wahrheit eine andere sein. Merkwürdig ist,
daß Petzoldt immer wieder von logischen Normen spricht, welche darüber
entscheiden sollen, was in den endgültigen Dauerzustand eingehen kann
oder nicht. Damit gibt er zu, daß das Stabilitätsprinzip höheren, logischen
Normen untergeordnet ist. Nicht deswegen ist ein Gedankengebilde logisch
berechtigt, weil es ein Dauerzustand ist, sondern umgekehrt deswegen ist
es ein echter Dauerzustand, weil es logisch befriedigend ist. Die tiefste
Eigentümlichkeit des Denkens liegt nicht im Streben nach Dauerzuständen,
sondern im Streben nach Wahrheitserkenntnis.176 —

Es hat sich allem nach gezeigt, daß die Grundlagen der
Immanenzphilosophie schwache sind. Wird sie wohl imstande sein, von diesen
schwachen Grundlagen aus ihre Aufgaben zu lösen? Unter den negativen
Aufgaben des erkenntnistheoretischen Monismus steht die
Ausschaltung der Metaphysik an erster Stelle. Es ist ein
Grundgedanke der Immanenzphilosophie, daß es außerhalb der bewußten
Wirklichkeit keine Realität gebe. Damit ist jede Metaphysik a limine
abgewiesen. Die Philosophen des Gegebenen begnügen sich aber nicht mit
dieser Abweisung, sie wollen auch nachweisen, warum die Metaphysik
überhaupt unhaltbar sei, und wollen die Quellen aufdecken, aus denen die
trüben Wasser der Metaphysik fließen.176

173 S. 475 f. 174 S. 477 ff. 176 S. 479 ff. 176 S. 482 f.



Der Monismus. 117

Die Metaphysik soll innerlich unmöglich sein, da ihr Gegenstand,
das Ding an sich, unmöglich und undenkbar ist. Auch die Hauptfrage
der Metaphysik: Was ist die Welt, was ist das All? soll logisch unhaltbar
sein. Denn alle unsere Begriffe sind Relationsbegriffe, somit setzt die
Frage „was ist das All?" voraus, daß wir ein das Ganze charakterisierendes
Merkmal im Gegensatz zu einem außerhalb des Ganzen Stehenden
auffinden könnten. Was soll aber dieser Gegensatz sein? Das Nichts?1"

Neben diesen logischen Erwägungen sollen auch psychologische
Untersuchungen die Unmöglichkeit der Metaphysik zeigen. Es soll psychologisch

unmöglich sein, ein Ding an sich d. h. ein Objekt ohne Beziehung
auf das Subjekt zu erkennen. Bei allem, was wir denken, können wir uns
nicht wegdenken.178

Wenn aber die Metaphysik so unhaltbar ist, wie kamen die Menschen
dazu, überhaupt Metaphysik zu betreiben, wo liegen ihre Quellen? Der
Empiriokritizismus findet sie in der Einlegung oder Introjektion. Wir legen
in unsere Mitmenschen Bewußtsein hinein und schreiben uns selbst eine
Innenwelt zu und spalten so die ursprünglich einheitliche Wirklichkeit in
zwei völlig heterogene Teile, über die wir dann metaphysische Spekulationen
anstellen. Diese Introjektion ist freilich, wie Avenarius selbst zugesteht,
eine bloße Hypothese, die, so fügt Klimke hinzu, völlig unhaltbar ist, da
sie außer stände ist, die Entstehung des Bewußtseins zu erklären, welches
sie im Gegenteil schon voraussetzt. Fände ich an mir selbst keine
bewußten Vorgänge vor, so könnte ich nie dazu veranlaßt werden, meinem
Mitmenschen ein Bewußtsein zuzuschreiben.173

Wie dieses Argument, so sind auch die früher angeführten unhaltbar.
Irrig ist die Voraussetzung, daß alle Begriffe Relationsbegriffe sind, daß
ein Ding an sich undenkbar sei, daß wir es nicht zu erkennen vermöchten,
da wir uns nicht wegzudenken vermögen. Hier schleicht sich wieder die
unerlaubte Gleichsetzung des Gedankens als psychischen Aktes mit dem
Gedanken als logischem Werte ein.180

Nicht nur in ihrem Wesen und in ihren Quellen, auch in ihren
Ergebnissen soll die Metaphysik nach dem Empiriokritizismus unhaltbar sein.
Denn abgesehen davon, daß die verschiedenen metaphysischen Systeme
sich gegenseitig widersprechen, wird eine Zeit kommen, wo alle
metaphysischen, nicht empirischen Faktoren von selbst ausgeschaltet werden.
Sobald sich das menschliche Gehirn an alle Seiten der Welt vollständig
angepaßt hat, wird es keine Rätsel mehr geben, alle metaphysischen
Fragen werden in Wegfall kommen und die reine Erfahrung wird übrig
bleiben. So ist die Reinigung des Denkens von allen metaphysischen
Elementen ein biologischer Prozeß, der ruhig weitergeht und eines Tages
sein Ziel erreichen wird. Es scheint aber doch nicht, daß die
metaphysischen Zellen in unseren Gehirnen bald absterben werden, denn es
zeigt ein Einblick in die neuesten philosophischen Systeme, daß sie trotz
ihrer extrem antimetaphysischen Bestrebungen sich von Metaphysik nicht
freizuhalten vermögen, sondern im Gegenteil verschiedene metaphysische
Voraussetzungen stillschweigend annehmen.181

Die Immanenzphilosophen gehen von der Annahme aus, daß nur
das wahr und wirklich sei, was in der Erfahrung gegeben ist. Aber schon
dadurch daß sie die von unserer Erfahrung unabhängige Existenz sowohl
der Mitmenschen als auch der sonst uns umgebenden Außenwelt zugeben,
gehen sie über den Bereich, den sie sich selbst abgesteckt haben, hinaus.

177 S. 484 ff. 178 S. 486. 173 S. 487 ff. 183 S. 489 ff.
181 S. 492 ff.



118

Wenn sie sich zu Thesen versteigen, denen sie Allgemeingültigkeit
zuschreiben, z. B. zu der These: die Metaphysik ist sinnlos und haltlos, so
ist das vom Standpunkt der reinen Erfahrung aus eine metaphysische
Erkenntnis. Innerhalb der reinen Erfahrung bliebe der Mensch nur dann,
wenn er sich vollständig passiv den Eindrücken der Umgebung überlassen
und überhaupt nicht denken würde. Aber eben dann wäre ein
vollständiger Erkenntnisnihilismus erreicht. Man sieht, daß Volkelt recht hat,
wenn er von den verschiedenen Systemen der Immanenzphilosophie sagt:
Es herrscht in ihnen eine seltsame Mischung von überscharfem, künstelndem

Skeptizismus und wahrhaft kindlicher Besinnungslosigkeit, von
übersteigerter Wirklichkeitssucht und ängstlicher Wirklichkeitsscheu.182 —

Der Kampf des Positivismus gegen die Metaphysik konzentriert sich
auf die Bekämpfung zweier Hauptbegriffe: des Substanz- und des
Kausalitätsbegriffes. Zur Elimination des Substanzbegriffes betont man,
daß die ganze Wirklichkeit immanent ist und daher eine dem Bewußtsein
transzendente Substanz eine Unmöglichkeit sei; man erinnert daran, daß
wir nur Komplexe von Empfindungen, aber keine Substanzen in der
Wirklichkeit vorfinden. Beide Formen der Beweisführung sind unannehmbar,
weil sie von dem unrichtigen Standpunkt der reinen Immanenz ausgehen.
Naiv ist der Einwand Petzoldts : Die Substanzvorstellung widerspreche der
Erfahrung, da wir niemals, auch mit den feinsten Instrumenten nicht, auf
eine Substanz stoßen. Also mechanische Apparate sollen entscheiden, was
ist und was nicht ist; wenn hier die Entscheidung liegt, dann sind in
Petzoldts Werken keine vernünftigen Gedanken zu finden!183

Nach Mach besteht die Substanz nur in der funktionellen Zusammengehörigkeit

mehrerer Elemente und in ihrer Kontinuität bei allmählicher
Veränderung. Es gibt weder isolierte Dinge noch isolierte Iche, und daher
seien Ding und Ich provisorische Fiktionen gleicher Art. Alles ist in
beständigem Flusse. Muß aber nicht das erkennende Subjekt von diesem
Flusse ausgeschlossen sein, wenn es ihn erkennen soll? Der
Empiriokritizismus erklärt den Substanzbegriff als ein Produkt des stabilisierenden
Einflusses der Sprache; damit mutet er aber der Sprache Unmögliches zu.
Die Sprache formuliert in einem Worte nur das, was bereits vorher Gegenstand

eines Gedankens war.183
Nach Petzoldt soll der Substanzbegriff nur die Benennung einer

unklaren Vorstellung sein. Freilich, da für ihn nur die Sinnesqualitäten
wahr und wirklich sind, muß ihm alles, was über die Sinne hinausgeht,
unklar sein. Weiterhin soll der Substanzbegriff logisch unhaltbar sein,
denn er stützt sich auf den Begriff des Absoluten. Jede Substanz ist in
gewisser Hinsicht ein Absolutes. Ein Absolutes ist aber überhaupt
undenkbar und findet sich auch tatsächlich nicht in der empirischen Welt,
die relativ ist. — Aber kann etwas Relatives ohne ein Absolutes existieren?
Wenn auch die Erfahrung das Absolute nicht aufweisen kann, so folgt
daraus nur, daß das Absolute jenseits der Erfahrung liegen muß.185

Petzoldt will das tatsächliche Vorhandensein des Substanzbegriffes
aus dem psychischen Streben nach Stabilität erklären. Müßte aber nicht
nach seiner eigenen Theorie die Substanzvorstellung wahr sein, als ein
Produkt der Tendenz zur Stabilität? So erweisen sich die Versuche, den
Substanzbegriff aus dem menschlichen Denken zu eliminieren, als
mißlungen.186 —

Auch die Elimination des Kausalbegriffs wird versucht, indem

182 S. 495 ff. 183 S. 497 ff. 181 S. 500 f. 185 S. 502 ff.
186 S. 505.



Der Monismus. 119

man sagt, er sei im alten Sinne unhaltbar. Heute soll er nicht mehr
eine innere, notwendige Verknüpfung zwischen objektiven Dingen bedeuten,
sondern nur eine bestimmte Aufeinanderfolge der Wirklichkeitselemente.
Aufgabe der Wissenschaft ist nicht die Aufdeckung der Ursachen
bestimmter Erscheinungen, sondern nur eine möglichst genaue, mathematisch
exakte Beschreibung derselben. Daß aber die einfache, wenn auch noch
so genaue Beschreibung dem forschenden Geiste nicht genügt, ist klar.18'

Der vornehmste Grund, den Kausalbegriff zu eliminieren, ist für die
Philosophen des Gegebenen sein metaphysischer Charakter. Die anderen
Gründe, die sie anführen, um den Kausalbegriff ablehnen zu können, sind
nichtssagend und unbedeutend. Der Funktionsbegriff oder der Begriff der
eindeutigen Bestimmtheit, die als Substitutionen für das Kausalprinzip
gedacht sind, sind so vag, daß sie sich auf alles ohne Ausnahme in jeder
Richtung hin anwenden lassen. Auch der Vorwurf, der Kausalbegriff
verdanke animistisch-anthropomorphistisclien Vorstellungen seinen Ursprung,
verfängt nicht. Denn der Anthropomorphismus wäre nur dann zu
verwerfen, wenn er unbegründet in die Natur hineingetragen würde. Dies
ist aber beim Kausalitätsprinzip nicht der Fall.188 —

So hat der erkenntnistheoretische Monismus seine negativen Aufgaben
schlecht "gelöst; wird ihm die Lösung der positiven Aufgaben besser
gelingen? Einen Riesenbau will er ja aufführen auf dem unerschütterlichen

Grunde der Erfahrung. Wie gestaltet sich nun dieser monistische
Ausbau der Philosophie des Gegebenen? Der erkenntnistheoretische

Monismus sieht als seine Hauptaufgabe die Ausbildung einer
hypothesenfreien Universalmethode an, die im Laufe der Zeit zu einem einheitlichen,

abschließenden Universalbegriff führen soll. Das monistische
Gedankengebäude, daß der Positivismus aufführt, schließt jeden Dualismus
aus. Zunächst gibt es nach dieser Weltanschauung keinen Dualismus
zwischen sinnlicher Wahrnehmung und geistigem Denken; sie sind wesentlich

gleich. Auch der Dualismus von Außenwelt und Innenwelt ist beseitigt:
es gibt weder ein Inneres noch ein Äußeres, sondern nur eine gleichwertige
Wirklichkeit. Damit entfällt auch der Dualismus von Subjekt und Objekt:
es gibt in der Wirklichkeit keine Grenze, wo das Subjekt aufhören, das
Objekt anfangen würde. Somit sind auch Begriffe wie Bewußtsein, Seele
und dgl. als irreführende Fiktionen, als metaphysische Hypostasierungen
rein begrifflicher Abstraktionen erkannt. Damit ist weiter die Frage nach
den Beziehungen von physischem und psychischem Geschehen als illusorische
Vexierfrage enthüllt. Endlich fällt für den erkenntnistheoretischen Monismus

auch die letzte Scheidewand zwischen Gott und Welt. Den Gottesbegriff

kann er nur als Produkt naiv metaphysischer Anschauungen be-
zeichnen; will man schon etwas Gott nennen, so könnte es höchstens das
Wirkliche sein. Das Wirkliche nun, die Welt in ihren Einzelheiten und
wechselseitigen Abhängigkeiten immer genauer kennen zu lernen und
immer eindeutiger zu beschreiben, ist die Aufgabe der Erkenntnis, die mit
Hilfe der positivistischen Universalmethode in allmählichem Fortschritt
zu einem Universalbegriff führen wird.189 —

Nachdem uns Klimke so gründlich über die Grundlagen und
Bestrebungen des Monismus der Erfahrung informiert hat, schreitet er an
die Kritik desselben. Die erste Frage, die hier zu beantworten ist, ist
folgende: Ist der Monismus der reinen Erfahrung, wie er von seinen
Vertretern durchgeführt wird, einwandfrei? Er behauptet seinen Prinzipien
gemäß, daß sich die begrifflich-abstrakte Erkenntnis aus der sinnlich-

181 S. 505 f. 188 S. 506 ff. 189 S. 512 ff



120 Der Monismus.

konkreten in allmählichem Fortgang entwickelt hat. Diese Behauptung
entspricht weder den Tatsachen, noch den Forderungen eines gesunden
Denkens. Die höheren psychischen Gebilde (z. B. ein allgemeiner Begriff)
sind keineswegs rein mechanisch zusammengeschobene Gruppen psychischer
Elemente, sondern übertreffen durch ihre Eigenschaften weitaus die Summe
der den Elementen zukommenden Eigenschaften. Die Gleichsetzung
sinnlicher und geistiger Erkenntnisse hat nur insofern an der Erfahrung einen
Halt, als in der Tat elementare Empfindungen und Gefühle sowohl bei
den einfachsten als auch bei den höchsten begrifflichen Gebilden
vorkommen. Das hat aber darin seinen Grund, daß alle unsere Erkenntnis
sich auf der sinnlichen Erkenntnis aufbaut, und berechtigt keineswegs zu
einer Ableitung der geistigen Begriffe aus sinnlichen Vorstellungen. Wenn
der erkenntnistheoretische Monismus dazu geneigt ist, in der schematisierenden

Funktion der Sprache die Ursache der allgemeinen Begriffe zu
sehen, so ist darauf hinzuweisen, daß nicht die Sprache die Begriffe
hervorbringen kann, sondern umgekehrt das Vorhandensein von Begriffen
bereits voraussetzt.190

Dem Monismus von Wahrnehmung und Denken wird nun der andere
von Innenwelt und Außenwelt beigeordnet. Die ganze Welt soll aus
gleichwertigen Elementen zusammengesetzt sein, die unter einem
bestimmten Gesichtspunkte physisch genannt, unter einem andern zu den
psychischen gezählt werden können. Wie ist es aber dann erklärlich, daß
sich in diesem Zusammenhange stets Elemente befinden, die immer nur
von einem Individuum, nie von andern vorgefunden werden können?
Z. B. Meine Gedanken und Wünsche kann nur ausschließlich ich vorfinden.
Sind alle Elemente gleichwertig, können dieselben Elemente sowohl zur
Innenwelt als auch zur Außenwelt gerechnet werden, so ist jene
Ausnahmsstellung einzelner Elemente völlig unbegreiflich.191

Ebenso verfehlt wie diese Gleichsetzung von Innenwelt und Außenwelt

ist auch die Ineinssetzung von Subjekt und Objekt. Die Erfahrung
belehrt uns über den Unterschied beider. Das Subjekt ist während der
ganzen Lebensdauer relativ konstant; die Objektenwelt ist stetem Wechsel
unterworfen. Das Subjekt ist sich seiner selbst in ganz anderer Weise
bewußt als der Objekte. Der Trieb der Selbsterhaltung betätigt sich im
Subjekt, während das Objekt als Mittel zu dieser Erhaltung dient. Kurz
der empirische Unterschied zwischen Subjekt und Objekt ist so fundamental,
daß die Monisten, die ihn theoretisch leugnen, nicht umhin können, ihn
praktisch anzuerkennen.192

Auch den Unterschied zwischen physischem und psychischem Sein
geben die Monisten stillschweigend zu. Sie vermeiden den Ausdruck, aber
tatsächlich rechnet auch das Weltbild des Empiriokritizismus mit diesem
Gegensatze. So ist, streng genommen, alles beim alten geblieben. Die
Wirklichkeit scheidet sich in eine physische und eine psychische Hälfte,
zwischen beiden besteht ein auffälliger Zusammenhang; ist für diesen in
der vorgefundenen Wirklichkeit ein zureichender Grund nicht vorhanden
(sie hat ja einen durchweg relativen Charakter), so wird das Denken
gezwungen, zu einem überempirischen, aber darum nicht weniger realen
Urgründe des Gegebenen aufzusteigen.193

Befriedigt somit der Monismus der reinen Erfährung in seiner
konkreten Durchführung nicht, so erhebt sich die weitere Frage, ob denn
überhaupt die vier Grundprinzipien der Gegebenheitsphilosophie (Immanenz,

Erfolg, Ökonomie, Stabilität) zu einer monistischen Weltanschauung

190 S. 519 ff. 191 S. 522. 192 S. 523 f. 193 S. 525 f.



Der Monismus. 121

führen können. Will man nur die Immanenz anerkennen, so muß man
auf eine Weltanschauung verzichten, denn jede Weltanschauung geht über
das Gegebene als solches hinaus, denn das Gegebene enthält immer nur
einzelne Vorgänge und Tatsachen, nie allgemeine Gesichtspunkte und
umfassende Gesetze. Die Immanenz kann sonach zu keinem Weltbegriff
führen, aber auch nicht zu einer Universalmethode. Jede Methode setzt
ein Ziel voraus, das sie zu erreichen sich vornimmt. Dieses Ziel oder
Ideal ist im Gebiete des Gegebenen nicht vorhanden, ist also nach dem
Immanenzprinzip zu eliminieren, d. h. man muß auf eine einheitliche
Methode von vornherein verzichten. Der Psychologismus, der auch im
Immanenzprinzip dominiert, absorbiert alle allgemeingültigen Denkgesetze
und läßt sie nur als konkrete psychische Tatsachen gelten. Nun muß
aber jede Weltanschauung die Einzelheiten allgemeinen Gesichtspunkten
unterordnen, sie zu einer harmonischen Einheit verknüpfen. Das alles
bedingt umfassende Gesichtspunkte, formale Gesetze, die Einnahme eines
Standpunktes über aller reinen Tatsächlichkeit. Endlich muß, wenn es
sich um den Aufbau einer Weltanschauung handelt, dem forschenden
Geist unbedingt eine Spontaneität und Aktivität der Umgebung gegenüber
zugestanden werden: der Geist muß souverän über dem Material stehen.
In der Gegebenheitsphilosophie dagegen verhält sich der Geist rein passiv.181

Ist, diese fast spöttische Frage drängt sich, einem unwillkürlich auf
die Lippen, das heiße Ringen nach Weltanschauung vom Standpunkte der
Immanenzphilosophie nicht ein überflüssiger Luxus? Für die Immanentist en
sind ja die psychischen Vorgänge nur Begleiterscheinungen, die auf den
Lauf der Dinge nicht den geringsten Einfluß haben. Die Evolution des
Gehirns geht, unbeeinflußt von irgendwelchen Überlegungen, ruhig ihre
Wege, bis sie ihr Ziel, eine der Umgebung angepaßte Dauerform erreicht.
In welcher Richtung diese Dauerform liegt, wissen wir nicht, denn zu der
Annahme, daß sich unser Gehirn auch in der Zukunft in derselben Richtung

entwickeln werde wie bisher, wären wir nur dann berechtigt, wenn
es logische und reale, allgemeine, notwendige Gesetze gibt, was die
Philosophie des Gegebenen nicht zu erweisen vermag.196

Wenn wir aber keine Ahnung haben, welches das Endergebnis der
psychischen Entwicklung sein wird, welchen Sinn sollen dann die Da.uer-
formen haben, die das Stabilitätsprinzip postuliert? Und wird das
Ökonomieprinzip bei solcher Sachlage nicht geradezu illusorisch? Wäre es
nicht bei weitem ökonomischer, sich mit einer der vorhandenen
Weltanschauungen zu begnügen oder überhaupt auf eine Weltanschauung zu
verzichten, als alles über den Haufen zu werfen und die Arbeit von vorn
anzufangen?186

Das Resultat der Kritik des erkenntnistheoretischen Monismus ist ein
tristes. Man sieht, daß der Monismus des Gegebenen willkürlich verfährt,
und die Tatsachen vergewaltigt, daß ihm sein Prinzip der reinen Erfahrung
nicht genügt und er bei der Vernunft Anleihen machen muß, will er aus
dem Chaos des Gegebenen ein System aufbauen. Er braucht eine leitende
Idee, ein Ideal, das ist für ihn die ungetrübte Erfassung der reinen
Erfahrung; er will methodisch vorgehen, dazu bedarf er formaler Gesichtspunkte

und logischer Normen; er muß schließlich auch reale, die
Wirklichkeit beherrschende Gesetze anerkennen. Aber alle diese drei Gesichtspunkte

führen ihn über das rein und schlechthin Gegebene weit hinaus.197
Damit ist der philosophische Wert der Gegebenheitsphilosophie völlig

in Frage gestellt. Der Eindruck wird noch ungünstiger, wenn man ihr
191 S. 527 ff. 195 S. 529 f. 196 S. 531. 197 S. 531 ff.



122 Der Monismus.

Verhältnis zu den Einzelwissenschaften ins Auge faßt, also das Thema
„Der Monismus des Gegebenen und die Wissenschaft" aufrollt.
Die Immanenzphilosophie, die fortwährend die Erfahrung betont, scheint
die Naturwissenschaften zu fördern, tatsächlich aber bedeutet sie die
Aufhebung jeglicher Naturwissenschaft. Glaubt man nicht an eine objektivreale

Körperwelt, so schwebt die ganze Naturwissenschaft haltlos in der
Luft. Vom realistischen Standpunkt dagegen ist die Naturforschung ein
sehr vernünftiges und begründetes Bestreben, mittels der Sinneserfahrung
und des methodisch angewandten Experimentes die Natur und
gesetzmäßige Wirkungsweise der uns umgebenden Außenwelt zu ergründen. Der
moderne Positivismus fühlt das heraus und nimmt, um seine Position zu
retten, zu „HilfsVorstellungen" und „Wahrnehmungsmöglichkeiten" seine
Zuflucht. Aber bloße „Möglichkeiten" erklären nichts und die
„Hilfsvorstellungen" sind nur ein schlecht verhüllter Kompromiß zwischen dem
Empirismus und der Metaphysik.198

Ein zweites Problem, das die Philosophie des Gegebenen nicht zu
lösen vermag, ist das Ich-Problem. Die Einheit und Kontinuität des Ich
bleibt hier ein Rätsel. Die Summe der psychischen Geschehnisse, die
mein Ich bilden, darf auf Individualität nicht mehr Anspruch erheben wie
die Sandkörner am Ufer des Meeres, die bald diese, bald jene Düne bilden.
Endlich steht die Immanenzphilosophie auch dem Problem der Wahrheit
ratlos gegenüber; sie führt schließlich zum Relativismus bzw. Nihilismus.
Sie kennt keinen ordnenden Nüs und das rückt sie in bedenkliche Nähe
zum Materialismus.198 —

5. Allgemeine Kritik des Monismus.
Der Monismus der Gegenwart hat mit lebendiger Eindringlichkeit

auf die Einheit, Harmonie und Solidarität in der ganzen Welt hingewiesen.
Aber, so fragt sich Klimke in der Einleitung zum letzten Buche seines
Werkes, wo ist der Grund dieser Einheit, die ja auch wir bewundern, zu
suchen? Damit stoßen wir auf das Kernproblem des Monismus,
auf die monistische These, daß die Welt selbst den Grund dieser Einheit
in sich enthält. Der Beweis für diese These ist, wie die vorangegangenen
Untersuchungen gezeigt haben, nicht gelungen. Kann vielleicht der Monismus

überhaupt nicht bewiesen werden? Zwei Fragen drängen sich da
auf: 1. Kann das Universum selbst der letzte Grund des einheitlichen
Seins und Geschehens sein? und: 2. Kann das Absolute, Gott, mit der
empirischen Welt als identisch betrachtet werden? 200 —

In dem Kapitel „Das Universum als letztes Seinsprinzip"
erörtert Klimke die Frage, ob das Universum selbst der letzte und
zureichende Grund des Seins und Geschehens sein kann. Diese Frage nimmt
je nach dem verschiedenen Charakter der monistischen Systeme eine
verschiedene Gestalt an. Klimke geht noch einmal die verschiedenen Systeme
gewissenhaft durch, resümiert und vertieft die früheren Betrachtungen
und das Resultat, zu dem er kommt, lautet: Wie man auch den Begriff
der monistischen Einheit wenden mag, nirgends zeigt sich eine vernünftige

Möglichkeit, die Welt zu erklären. Die einzige vernünftige Möglichkeit,

deren sich der Monismus bedienen kann, ist die Annahme eines
bewußten geistigen Weltprinzips. Die Welt ist aber ein relatives Wesen,
und da ein solches ohne ein absolutes nicht existieren kann, so ergibt sich
die notwendige Annahme eines außerweltlichen, bewußt-geistigen, absoluten

188 S. 533 ff. 189 S. 539 ff. 200 S. 545 f.



Der Monismus. 123

Wesens, welches der ewige, schöpferische, leitende und ordnende Grund
der empirischen Welt ist. So gelangen wir über den Monismus hinaus
zum Monotheismus.201 •—

Die zweite Frage, ob das absolute Wesen mit der Welt identisch
gedacht werden kann, führt uns zu derselben Folgerung. Dies zeigt
Klimke in dem Kapitel: Das Schöpfungsproblem im Lichte des
Monismus. Das Resultat der genauen Untersuchung, die er den Lehren
Spinozas, Fichtes, Schellings, Hegels, Schleiermachers und Hartmanns
widmet, ist folgendes: Es ist keinem Monisten gelungen, die Kluft zwischen
dem Absoluten und Endlichen zu überbrücken, und noch viel weniger, zu
zeigen, wie sich das Eine in die Vielheit spaltet; ja es ist unmöglich, aus
dein absoluten All-Einen die konkrete Wirklichkeit abzuleiten. Jeder
Monismus, der vom Absoluten ausgeht, bleibt auch notwendig im Absoluten

stecken und findet keinen Übergang zur empirischen Wirklichkeit.
Umgekehrt vermag der Monismus, der von der empirischen Wirklichkeit
ausgeht, sich über dieselbe zu einem Absoluten nicht zu erheben.20'3 —

Uni die Vielheit aus der Einheit abzuleiten, sehen sieh die Monisten
genötigt, zur Lehre vom absoluten Werden zu greifen, d. h. ein
Werden, ein Geschehen ohne Ursache anzunehmen. Etwas wird heißt so
viel wie: es erhält reales Sein, während es vorher nicht wirklich, sondern
nur möglich war. Was wird, das fordert mit logischer und sachlicher
Notwendigkeit einen zureichenden Grund, eine hervorbringende Ursache.
Ein Werden ohne zureichenden Grund ist die Identität von Sein und
Nichtsein, von realer Wirklichkeit und bloßer Möglichkeit. Damit hat
aber jede Norm für das Denken aufgehört; an Stelle der Wahrheit tritt
ein absoluter Denknihilismus. Wie das Werden in logischer Beziehung
einen zureichenden Grund fordert, so verlangt das reale Werden mit
gleicher Notwendigkeit eine bewirkende Ursache. Aus nichts wird nichts.
Noch nie ist es gelungen, ein ursachloses Werden nachzuweisen. Der
durchgängige, ausnahmslose kausale Zusammenhang ist der Lebensnerv
einer jeden Wissenschaft.'203

Verlangt das Werden eine bewirkende Ursache, so kann noch weiter
gefragt werden, ob diese in dem werdenden Sein selbst, oder in einem
anderen Sein enthalten ist. Da es sinnlos ist, daß irgendetwas die reale,
bewirkende Ursache seiner selbst sei, so muß die Ursache des Geschehens
in einem anderen liegen. Wenn auch den Dingen eine gewisse Ursächlichkeit

bei den Veränderungen ihrer Zustände zugeschrieben werden muß,
wie die Erfahrung lehrt, so zeigt doch eine genauere Prüfung, daß neben
den immanenten Ursachen auch noch äußere notwendig sind, und daß
ohne diese jene nicht in Wirksamkeit treten können. Das Werden
verlangt also eine Ursache, die außerhalb des Werdens selbst liegt. Ein
ursachloses, absolutes Werden ist logisch unhaltbar.'201

Es ist sehr auffallend, daß trotz dieser logischen Unhaltbarkeit der
Begriff des absoluten Werdens zu allen .Zeiten Anhänger gefunden hat.
Heraklit, Demokrit, Epikur, Plotin in alter Zeit, Spinoza, Fichte, Schelling,
Hegel, Hartmann in neuer und neuester Zeit, die Vertreter des evolutioni-
stischen und des erkenntnistheoretischen Monismus, sie alle verwenden
den Begriff des absoluten Werdens und zeigen eben dadurch, daß die
pantheistisch-monistische Weltanschauung nur dann festgehalten werden
kann, wenn man den Widerspruch, also das Unlogische und Unmögliche,
zum Prinzip des Seins erhebt.205 —

201 S. 546 ff. 202 S. 558 ff. 203 S. 575 ff. 201 S. 578 ff.
205 S. 581 ff.



124 Der Monismus.

Im Sehlußkapitel „Wahrer und falscher Monismus" legt sich
Klimke die Frage nach dem Wahrheitsgehalt des Monismus vor. Aus der
Tatsache, daß das Streben nach einem monistischen Abschluß der
Weltanschauungsfragen immer wieder hervorbricht, folgert er, daß wohl in
der Natur der menschlichen Erkenntnis, aber auch in der objektiven
Wirklichkeit die Gründe jenes monistischen Strebens liegen müssen. Daß der
Monismus nach einer letzten, abschließenden und umfassenden Einheit
strebt, darf ihm nicht zum Vorwurf gemacht werden; aber darin liegt
sein Fehler, daß er dieses an und für sich berechtigte Streben einseitig
übertreibt. Das Streben nach Vereinheitlichung des Erfahrungsmaterials
ist zunächst subjektiv notwendig, und zwar in allgemein biologischer, in
psychologischer und logischer Hinsicht.206

Wir beobachten bei allen Lebewesen das naturnotwendige Streben
nach möglichster Vereinfachung und Konzentrierung der Reaktion auf die
Außenwelt; dieses Streben hat seinen Grund in der Notwendigkeit mit
den in beschränktem Maße vorhandenen Energien möglichst haushälterisch
umzugehen und sie nicht auf biologisch gleichgültige Arbeiten zu
verschwenden. Die notwendige Fortsetzung dieses biologischen Einheitsstrebens

ist die psychologische Tendenz zur Reduktion der
Erfahrungsmannigfaltigkeit. Auch auf dem Gebiete des Begehrens (Liebe) macht
sich das Streben nach Vereinigung und Einheit geltend. Vor allem stehen
aber unsere logischen Operationen unter dem Gesetze der Einheit.20'

Diese Einheitstendenz des menschlichen Geistes muß auch in der
objektiven Sphäre ihre Berechtigung haben, denn es ist undenkbar, daß
ein so fundamentales, so tief in dem Wesen des Menschen wurzelndes
Bedürfnis nicht auch in einer objektiv gültigen Weise verwirklicht und
befriedigt werden sollte. Tatsächlich erweist sich ja die Natur als ein
einheitlich zusammenhängendes Ganzes.208

So ist das Einheitsstreben allem nach subjektiv und objektiv begründet.
Es erhebt sich aber noch eine wichtige Frage: Wie weit darf dieses
Einheitsstreben gehen? Hat es Grenzen und wo liegen sie? Dieselben
Faktoren, die zur Einheit führen, enthalten auch die Schranken der
monistischen Tendenz in sich. Schon die subjektive Einheitstendenz setzt eine
Vielheit und Mannigfaltigkeit voraus, die man eben zu überwinden strebt.
Und die empirische Wirklichkeit ist. trotz ihrer Einheitlichkeit keine
monotone Einheit. Wenn sie der Monismus dazu macht, so hat das
darin seinen Grund, daß er den inhaltsleeren abstrakten Begriff des Seins
zum Urquell aller Wirklichkeit macht, also eine Abstraktion für die gesamte
Wirklichkeit ausgibt. Er hat sich von dem Wunsche nach möglichst
großer Vereinfachung der Wirklichkeit kritiklos hinreißen lassen. Und
in dieser Einseitigkeit liegt der Grundfehler des Monismus. Man darf dem
Einheitsstreben nur nachgeben, soweit es logisch berechtigt und in der
Wirklichkeit begründet ist, es ist verfehlt, ihm nachzugeben, um
subjektiven Wünschen zu huldigen. Der Monismus als metaphysische
Weltanschauung ist in allen seinen Formen unhaltbar. Der Monismus als
richtig verstandenes methodologisches Postulat ist berechtigt. Behält man
dieses Postulat im Auge, so gelangt man nicht zu einem konstitutiven,
wohl aber zu einem kausativen Monismus, d. h. nicht zur Einheit und
Absolutheit des Wesens, sondern der Ursache der Welt, also zum
Monotheismus.209

Der Umstand, daß Monismus und Dualismus von jeher miteinander
im Streite lagen, beweist, daß in beiden ein gutes Stück Wahrheit ent-

206 S. 583. 201 S. 584 ff. 208 S. 587. 209 S. 588 ff.



125

halten ist und daß die wahre Weltanschauung jene ist, welche sowohl
die Mannigfaltigkeit der Erfahrungswelt, als auch die Einheit des Prinzips
aufrecht erhält. Das ist kein klaffender Dualismus, wie die Monisten
meinen. Denn in dieser Ansicht ist die Welt Gott gegenüber nicht
selbständig, sondern sein Werk. Die Welt ist nicht der Gegensatz Gottes,
sondern der endliche Widerglanz der göttlichen Eigenschaften. Der falsche
Monismus hebt alle Unterschiede in einer monotonen, wesenlosen Einheit
auf, der wahre führt die Gegensätzlichkeit auf die oberste, realste Einheit
zurück. Zur klaren Erkenntnis dieser wahren Weltanschauung sich selbst
durchzuringen, ist dem Menschen, dessen intellektuelles Gleichgewicht
ebenso gestört ist, wie sein ethisch-religiöses, nicht leicht. So mußten
der Menschheit anderswoher positive Leitlinien geboten werden, um sie
aus dem Wirrsal der Meinungen zu einer höheren Synthese zu erheben;
es mußten neue Lebensquellen eröffnet werden, um Herz und Geist in
gleicher Weise zu kräftigen.210

Mit. diesem feinsinnigen Hinweis auf eine Hilfe von oben, auf die
Notwendigkeit einer Orientierung des Denkens durch die göttliche
Offenbarung schließt Klimke sein herrliches Werk, das man von der ersten
bis zur letzten Seite mit stets sich steigerndem Interesse liest. Ein
genaues Namenregister211 und ein eingehendes Sachregister212
erleichtern das Auffinden der interessanten Einzelheiten, an denen Klimkes
Buch so reich ist. Im Namenregister fallen durch besonders zahlreiche
Verweise folgende Namen auf: Giordano Bruno, Descartes, Spinoza, Locke,
Berkeley, Hume, Leibniz, Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Schopenhauer,
v. Hartmann, Herbart, Fechner, Lotze, Büchner, Haeckel und Spencer.
Viele Verweise finden sich auch bei den Namen: Avenarius, Bergmann,
Cornelius, Darwin, Drews, Eisler, Eucken, Ewald, Heymans, Höffding,
Kleinpeter, Külpe, Liebmann, Mach, Paulsen, Petzoldt, Ratzenhofer, Rickert,
Schubert-Soldern, Sigwart, Überweg, Verworn, Volkelt, Wentscher,
Willmann, Windelband, Wundt und Ziehen. Im Sachregister nimmt natürlich

das Schlagwort „Monismus" (1. Begriffsbestimmung, 2. Allgemeines,
3. Richtungen, 4. Motive, 5. Kritik) den breitesten Raum ein. Die große
Menge der übrigen Stichworte bringt einem noch einmal die Überfülle
des hier Gebotenen zum Bewußtsein.

Diese Fülle des Inhalts mag es auch entschuldigen, daß vorliegendes
Referat fast den Umfang einer Broschüre erreicht hat. Die Länge und
Ausführlichkeit des Referates mag zugleich ein Zeichen des hohen Wertes
sein, den der Referent dem Klimkeschen Werke beilegt, ein Zeichen auch
dafür, daß er es mit Interesse und Genuß gelesen hat. Vielleicht kann
die hier niedergelegte Inhaltsangabe manchem, der das schöne Werk
bereits gelesen hat, dazu dienen, sich noch einmal die Hauptgedanken
desselben ins Gedächtnis zu rufen; in manchem wird sie, so steht zu
hoffen, den Entschluß anregen, sich in Klimkes Buch selbst zu vertiefen
und den geistvollen Ausführungen zu folgen, die in der skelettierten Gestalt
eines Auszuges selbstredend nicht die Wirkung üben können, die sie in
ihrer ursprünglichen lebendigen Fülle tatsächlich üben. —

210 S. 592 f. 211 S. 595 ff. 212 S. 600—620.


	Der Monismus : Überblick über Klimkes gleichnamiges Werk

