
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Das Verhältnis des Bewusztseinsaktes zum bewuszten Akt

Autor: Kirfel, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 53

der Schluß nahe: „Das Universale ist kein reales Etwas
mit subjektivem Sein sei es in der Seele oder außer ihr,
es besitzt nur ein objektives Sein in der Seele."485

So wie seine Lehre vorliegt, möchten wir Bacon als
Anhänger des empirischen Realismus betrachten : empirisch
wird das Universale erkannt und tota et totaliter ist z. B.
die humanitas in jedem Individuum. Der Einfluß Plotins
und wohl auch eines Skotus Eriugena macht sich hier
geltend. (Fortsetzung folgt.)

>^gg>-c—

DAS VERHÄLTNIS DES BEWUSZTSEINSAKTES

ZUM BEWUSZTEN AKT.

Von Dr. HEINRICH KIRFEL C. Ss. R.

——
Die Notwendigkeit einer klaren und richtigen

Erkenntnis vom Wesen des Bewußtseins dürfte wohl kaum
von jemandem bestritten werden. Das Bewußtsein ist es
ja, welches uns das gesamte Material liefert zum Aufbau
einer der wichtigsten Wissenschaften, der Psychologie;
könnte ein wahrhaft wissenschaftliches Streben dieses
Material unbesehen hinnehmen, ohne nach seiner Herkunft
zu fragen Seinem Bewußtsein traut der extremste
Subjektivist und Solipsist ebenso wohl, wie der entschiedenste
Dogmatist und Realist, und darum bildet das Bewußtsein
den Ausgangspunkt der kriteriologischen Untersuchungen,
die gemeinsame Basis, auf der der Kampf der entgegengesetzten

Erkenntnistheorien geführt werden muß; wie
kann man sich aber in eine Schlacht einlassen, wenn man
nicht einmal das Schlachtfeld kennt?

Würde man aus der hohen Bedeutung eines richtigen
und scharf umschriebenen Bewußtseinsbegriffes folgern,
daß ein solcher auch in der Tat bei allen Philosophen zu
finden sei, so würde man sich leider täuschen. Wenn man

486 Muschietti, a. a. 0., p. 42. Mit Wilh. Ockam hat Bacon auch
die direkte Erkenntnis des Singnlären durch den Verstand gemeinsam, und
beide bekämpfen den thomistischen Begriff der Spezies als Mittel zwischen
erkennendem Subjekt und Objekt. Vgl. a. a. 0., p. 74 ff. und p. 88 ff.,
P. Hadelin, a. a. 0., p. 373 und 385.



54 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

etwa in Rud. Eislers „Wörterbuch der philosophischen
Begriffe"1 die Auffassungen des Bewußtseins nachliest,
welche im Lauf der Zeiten und besonders in der neuesten
Zeit vorgetragen wurden, so ist man wohl versucht
auszurufen :

„Mir wird von alledem so duinm,
Als ging' mir ein Mühlrad im Kopf herum."

Und dabei ist es nicht einmal notwendig, bei mehreren
Philosophen Umfrage zu halten, um die widersprechendsten
Auskünfte zu bekommen. Man kann es erleben, daß bei
ein und demselben Autor innerhalb weniger Zeilen der
Begriff des Bewußtseins ganz chamäleonartig seine Farbe
wechselt. So findet man bei W. Wundt2 folgendes: „Da
das Bewußtsein selbst die Bedingung aller Erfahrung ist,
so kann aus dieser nicht unmittelbar das Wesen des
Bewußtseins erkannt werden. Alle Versuche, dasselbe irgendwie

zu definieren, führen daher entweder zu tautologischen
Umschreibungen oder zu Bestimmungen der im Bewußtsein

wahrgenommenen Tätigkeiten, die ebendeshalb nicht
das Bewußtsein sind, sondern dasselbe voraussetzen." Sehen
wir davon ab nachzuprüfen, ob die in diesen Sätzen
enthaltenen „Da", „Daher", „Ebendeshalb" eine wirkliche
schlußkräftige Abfolge markieren, und halten wir
einstweilen nur fest, daß die im Bewußtsein wahrgenommenen
Tätigkeiten nicht das Bewußtsein sind, sondern dasselbe
voraussetzen. Wundt fährt fort: „Tatsächlich besteht das
Bewußtsein darin, daß wir überhaupt irgendwelche
psychische Zustände und Vorgänge in uns vorfinden." Danach
wäre also das Bewußtsein ein Vorfinden, eine Tätigkeit,
vermutlich eine „im Bewußtsein wahrgenommene Tätigkeit,
die eben deshalb nicht das Bewußtsein ist;" doch lassen
wir diesen boshaften Scherz beiseite, und hören wir, was
Wundt uns noch weiter über das Bewußtsein zu sagen
hat: „Dasselbe ist also kein von diesen Vorgängen zu
trennender Zustand." Lassen ivir auch hier das „Also"
ungeschoren passieren und beachten wir nur, daß das
Bewußtsein, welches einen Satz vorher noch eine Tätigkeit
war, nun plötzlich zu einem Zustand degradiert wird.
„Unbewußte Vorgänge aber können wir uns nie anders

1 3 Berlin 1910. I. 177—186.
2 W. Wundt, Grundzüge der physiologischen Psychologie. »Leipzig

1903. III. 320.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 55

als mit den Eigenschaften denken, die sie im Bewußtsein
besitzen. Ist es daher unmöglich Kennzeichen anzugeben,
durch die sich das Bewußtsein von etwaigen unbewußten
Zuständen unterscheide, so kann auch eine Definition
desselben, die ja doch in der Angabe unterscheidender Merkmale

bestehen müßte, unmöglich gegeben werden." Das
Bewußtsein wäre also nach Wundt zu definieren durch
die Angabe der Merkmale, welche es von etwaigen
unbewußten Zuständen oder Vorgängen unterscheidet; damit
ist aber auch gesagt, daß das Bewußtsein begrifflich nichts
anderes ist als die bewußten Vorgänge und Zustände, was
übrigens von Wundt an anderer Stelle1 ausdrücklich
hervorgehoben wird, indem er im Anschluß an Herbarts Definition
des Bewußtseins bemerkt, daß dieses „mit der Gesamtheit
der inneren Erlebnisse identisch und demnach lediglich
ein zusammenfassender Begriff für diese Erlebnisse selber
ist." Das Bewußtsein ist also zugleich Tätigkeit, Zustand,
Vorgang und Gesamtheit, Gesamtheit der inneren Erlebnisse,

die aber ihrerseits nicht das Bewußtsein sind, sondern
dasselbe voraussetzen. Da geht die Geschmeidigkeit des
Begriffes denn doch ein bißchen weit.

Wundts Fehler besteht darin, daß er den einen
Ausdruck „Bewußtsein" für zwei verschiedene Begriffe
verwendet, ohne auf diese Mehrdeutigkeit hinzuweisen: er
bezeichnet damit das einemal den Akt, durch welchen
wir unsere psychischen Tätigkeiten erkennen, das andere-
mal aber die von uns erkannte psychische Tätigkeit selbst.
Im Interesse der Klarheit wird es geboten sein die zwei
verschiedenen Begriffe auch verschieden zu bezeichnen.
Man könnte etwa für das Wissen um die Vorgänge unseres
Seelenlebens den Ausdruck „Bewußtseinsakt" wählen und
die Objekte dieses Wissens „bewußte Akte" nennen. Diese
Terminologie soll fortan in vorliegendem Aufsatz
angewendet werden. Danach ist also unter Bewußtsein oder
Bewußtseinsakt in den nachfolgenden Zeilen immer nur
das unmittelbare Wahrnehmen des Vorhandenseins der
eigenen Erkenntnis- und Strebetätigkeiten des Bewußtseinssubjektes

zu verstehen.2

< Ebd. S. 326.
2 Gleichzeitig mit dem bewußten Akt erkennen wir auch uns selber

als das Subjekt dieses Aktes. Beide Objekte des Bewußtseins können
erfaßt werden entweder bloß nach ihrer individuellen Existenz oder auch
nach ihrer wesentlichen Beschaffenheit. Mich. Gloßner hat in diesem



56 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

Daß der Bewußtseinsakt von dem bewußten Akt
begrifflich verschieden ist, bedarf wohl keines weiteren
Nachweises. Schwieriger gestaltet sich die Frage nach
ihrem gegenseitigen Verhältnis in der realen Welt; ist
es auch dort als Verschiedenheit zu bezeichnen oder sind
beide sachlich identisch? Eine Anzahl neuerer Scholastiker
tritt für ihre Identität ein. P. T. Pesch beispielsweise legt
sich die Frage allerdings nicht ausdrücklich vor und
spricht sich deshalb auch nicht mit jener Bestimmtheit
aus, welche man wünschen würde, indes kann über seine
Auffassung ein Zweifel kaum bestehen. Wenn er auch
dem hl. Thomas den Satz entlehnt, daß die Objekte vor
den Erkenntnisakten erkannt werden,1 so behauptet er
doch wenige Zeilen später, daß wir durch einen einzigen
Akt ebenso das Objekt als erkanntes zu erkennen
vermögen, wie wir irgendein Ding mit der ihm eigenen
Vollkommenheit wahrzunehmen imstande sind. Und in seiner
Logik bezeichnet er das Bewußtsein als das wahrnehmbare
Vorhandensein eines Aktes in dem Subjekt, das ihn setzt,2
und lehrt, daß es ebenso zum Wesen einer Erkenntnis
gehört, sich selbst indirekt und in zweiter Linie dem
Erkennenden zu offenbaren, wie es ihr wesentlich ist, direkt
und in erster Linie ein Objekt zu vergegenwärtigen, und
daß infolgedessen das Bewußtsein eine wesentliche Eigenschaft

aller Seelenvermögen sei, welche der Ordnung des

Jahrbuch (XVI [1902J 270) vorgeschlagen, für die erstere Erkenntnis den
Ausdruck „Bewußtsein" beizubehalten und letztere im Unterschiede davon
„Selbsterkenntnis" zu nennen. Dieser Anregung wurde durch die Fassung
der im Text gebotenen Begriffsbestimmung des Bewußtseins Rechnung
getragen. Das Bewußtsein kann ein sensitives oder intellektives sein; für
letzteres empfahl Gloßner 1. c. p. 272 die Verwendung des Ausdrucks
„Selbstbewußtsein". C. Willems (Institutiones philosophicae. Treviris 1906.
I. 147) hingegen versteht unter Selbstbewußtsein das „reflexe" Bewußtsein
im Gegensatz zum „direkten". Eine Verständigung über den Gebrauch
dieses Wortes wäre sehr zu begrüßen. Im Text unserer Abhandlung wird
„Bewußtsein" immer für das „direkte" oder, wie Tilm. Pesch (Institutiones
logicae. Friburgi Brisg. 1889. II. 152—153) und Jos. Gredt (Elementa
philosophise Aristotelico-Thomistieae. 2Friburgi Brisg. 1909. I. 393) wollen,
das „begleitende" Bewußtsein (conseientia coneomitans) gebraucht.

1 T. Pesch, Institutiones psychologicae. Friburgi Brisg. 1898. III. 167.
2 Pesch, Inst. log. II. 153. „Sensum intimum, si spectetur ut actus

esse ipsam experientiam, quam subiectum habeat suae modifieationis, vel
esse perceptibilem actus praesentiam subiecto eundem elicienti Nos
quidem, rem si spectes, hanc doctrinam veram et rectam esse arbitramur;
sed negleeta voce »sensus intimi« propter ambiguitatem, nomine »conscientiae
concomitanti8« contenti sumus.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 57

Erkennens angehören.1 In demselben Sinne äußert sich
P. Peter VogtS. J., wenn er2 schreibt: „Das Bewußtsein
oder Bewußtwerden ist kein neuer, kein vom Erleben und
Erfahren eines Vorganges abgesonderter Akt, sondern
sachlich ist es ein und derselbe Akt, nur daß er die
subjektive Seite daran bezeichnet. Jeder psychische Akt ist
ein ganz bestimmter bewußter Akt. Nur der subjektive
Bestandteil, insofern es eben ein Vorgang in mir ist, gehört
zum Bewußtsein. Ich erlebe innere Vorgänge, habe
Gedanken, Schmerzen, Wünsche usw. Den Gedanken halte
ich mir vor; daß es mein Gedanke ist, sagt mir zu gleicher
Zeit das Bewußtsein. Einen Schmerz fühle ich; daß es
mein Schmerz ist, darüber läßt mir das Bewußtsein keinen
Zweifel. Ich setze einen Willensakt; daß es mein Willensakt

ist, wird mir bei dem gleichen Akte durch das
Bewußtsein bestätigt. Freilich kann ich dem inneren
psychischen Vorgang eine ganz besondere Aufmerksamkeit
schenken, kann ihn zum Gegenstand eines neuen Erkenntnisaktes

machen. Aber das brauche ich nicht und tue
es auch für gewöhnlich nicht. Falls dies notwendig wäre,
so müßte ich natürlich auch jenen Akt, mittels dessen ich
mir den Vorgang vergegenwärtige, wiederum durch einen
anderen Bewußtseinsakt erfassen und geriete so in einen
Fortschritt zum Unendlichen (progressus in infinitum)."
Dementsprechend definiert Vogt8 das Bewußtsein als „eine
allen psychischen Vorgängen wesentlich zukommende
Eigentümlichkeit, wodurch dieselben vom Subjekt als seine
eigenen, gegenwärtigen Erlebnisse klar wahrgenommen
werden", und macht4 unter anderen Gründen gegen die
Annahme eines Gemeinsinnes auch den geltend, daß die
Sinneswahrnehmung als psychischer Vorgang ohnedies
eine vom Bewußtsein begleitete Tätigkeit ist. Endlich sei,
um andere zu übergehen, als Vertreter dieser Auffassung

1 1. c. p. 153—154. „Conscientia concomitans est elementum essentiale
cuiuslibet ordinis eognoscitivi. Et sicut de essentia cognitionis est, tit, quum
a facilitate elicitur, rem manifestet cognoscenti, ita de eius essentia est,
ut etiam ipsa sese secundario et in obliquo manifestet cognoscenti; in qua
manifestatione experimentali conscientia illa continetur. Unde consequens
est, ut conscientia illa, si spectetur ut facultas, non sit facultas ab aiiis
distincta, sed sit omnium facultatum ordinis eognoscitivi proprietas essentialia.

2 Stundenbilder der philosophischen Propädeutik. Freiburg i. Br. 1909.
I. (Psychologie) 15.

3 Ebd. S. 16. * Ebd. S. 147—148.



58 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

unter den neueren Scholastikern noch C. Willems genannt,
welcher in seinem verdienstvollen Lehrbuch der Philosophie
die Frage eigens aufwirft und diskutiert.1 Bei der
Angabe der Literatur über das Bewußtsein bemerkt Willems,2
daß der hl. Thomas nicht klar genug das „direkte" und
„reflexe" Bewußtsein zu unterscheiden scheine; ein Blick
auf die beiden zitierten Stellen3 zeigt jedoch, daß der
hl. Thomas an der ersteren zweifellos vom „reflexen"
Bewußtsein spricht,4 an der letzteren aber vom „direkten"
Bewußtsein, wie sich aus seinem Beweisprinzip,5 aus dem
von ihm gezogenen Vergleich der Erkenntnis des eigenen
Aktes in Gott, im Engel und im Menschen, aus der
Heranziehung des Gemeinsinnes in der letzten Einwendung und
aus der analogen Lehre des nächstfolgenden Artikels0
ergibt. Was Willems den Text nicht ganz klar erscheinen
läßt, ist vermutlich der Umstand, daß einerseits die
angeführten Momente für das „direkte"Bewußtsein zusprechen
scheinen, und anderseits der hl. Thomas in der Lösung
des zweiten Einwandes klipp und klar bemerkt: „Alius
est actus, quo intellectus intelligit lapidem, et alius est
actus, quo intelligit se intelligere lapidem." Muß
man aber daraus den Schluß ziehen, daß der hl. Lehrer

1 C. Willems, Inst. phil. I. 145—146.
2 1. c. p. 143.
3 S. theol, 1. q. 79 a. 13. und 1. q. 87. a. 3.
4 S. theol. 1. q. 79. a. 13. „Secundum quod reeognoscimus aliquid

nos fecisse vel non fecisse secundum hoc couscientia dicitur testi-
ficari."

5 S. theol. 1. q. 87. a. 3. „Unumquodquo cognoscitur, secundum
quod est actu".

6 S. theol. 1. q. 87. a. 4. c. „Actus voluntatis intelligitur ab
intellects inquantum aliquis percipit se velle." Daß der hl. Thomas im
Anschluß an diese Worte unmittelbar fortfährt: „et inquanttim aliquis
cognoscit naturam huius actus et per consequens naturam eius prin-
cipii, quod est habitus vel potentia", darf nicht als Beweis für das Gegenteil

betrachtet werden. Die Stelle findet ihre volle Erklärung S. theol. 1. q.
87. a. 1. c., wo der hl. Thomas von der doppelten Erkenntnis unserer
eigenen Seele nach ihrem Vorhandensein und ihrem Wesen spricht
und beifügt: „Ad primam cognitionem de mente habendum sufficit ipsa
montis praosentia, quae est principium actus, ex quo mens percipit
seipsjim Sed ad secundam cognitionem de mente habendam non
sufficit eius praesontia, sed requiritur diligens et subtilis inqui-
sitio." Ebenso äußert er sieh im folgenden Artikel über die Erkenntnis
unserer Habitus: „Prima eognitio habitus (sc. dum aliquis percipit se habere
habitum) fit per ipsam praesentiam habitus Secunda autem eognitio
habitus (sc. dum aliquis inquirit naturam et rationem habitus) fit per
studiosam inquisitionem."



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 59

nicht deutlich genug geredet, oder sollte man nicht
vielmehr daraus folgern, daß er sich ganz unbedenklich und
unzweideutig für die Verschiedenheit des Bewußtseinsaktes
vom bewußten Akt ausgesprochen habe Es scheint also,
daß zu den von Willems1 aufgezählten Vertretern dieser
Anschauung — Fortlage, Ulrici, H. Fichte, Hagemann —
auch noch der hl. Thomas hinzuzufügen wäre, wodurch
sich dann allerdings eine ziemlich gemischte Gesellschaft
ergeben würde.

Um uns in dieser Frage ein eigenes Urteil zu bilden,
wollen wir sie nicht sogleich en bloc zu lösen suchen,
sondern sie in einzelne Teile zerlegen und von diesen
Teilen zunächst jenen vornehmen, welcher sich am leichtesten

erledigen läßt.
Wie aus den oben angeführten Zitaten von Vertretern

der Identität des Bewußtseins mit dem bewußten Akt
ersichtlich ist, sprechen sie ganz allgemein von psychischen
Akten, gestatten also die Ausdehnung ihrer Theorie auch
auf die Akte der verschiedenen Strebevermögen des
Menschen ; Willems spricht diesen Gedanken sogar ausdrücklich

aus.2 Demnach wäre also ein bewußtes Streben, sei
es sinnlicher oder geistiger Natur, zugleich ein Akt des
Strebevermögens (als solcher wird es vorausgesetzt) und
ein Akt des Erkenntnisvermögens, weil er nämlich als mit
dem Bewußtsein identisch aufgefaßt wird und das Bewußtsein

das Er kennen des Vorhandenseins eines psychischen
Aktes ist. Das könnte man nun gelten lassen, wenn man
annähme, daß die einzelnen Seelenvermögen voneinander
nicht real verschieden sind; im anderen Falle ist die
Identität eines Erkennens und eines Strebens unmöglich.
Denn die Potenz bedingt die Gattung des entsprechenden
Aktes, ein und derselbe Akt kann aber nicht verschiedenen
Gattungen angehören, also auch nicht verschiedene
Potenzen aktuieren. Zudem wird jeder Akt durch die
Aufnahme in einer Potenz individualisiert, es würde sich also

1 Inst. phil. I. 146.
2 Inst. phil. I. 145—147. „Neque conscientia est actus realiter

distinctus ab aliis actibus cognoscendi vel appetendi Idem actus,
in quantum logice s. obieetive terminatur vocatur cognitio (sive volitio)
sensitiva vel intellectualis, in quantum autem physice et subiective in anima
cognoscente (sive volente) terminatur, vocatur conscientia Conscientia
directa pertinet ad actus cognoscendi et volendi; reflexa est actus so Ii us
intellectus, non vero sensus neque voluntatis." Im letztzitierten Satz
unterstreicht Willems selbst.



60 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

aus obiger Voraussetzung der Widersinn einer zweifachen
Individuation in einem einzigen Sein ergeben. Die reale
Verschiedenheit der Erkenntnisvermögen und Begehrungs-
vermögen kann man aber nicht leugnen, wenn man die
echt aristotelische Lehre annimmt, daß das unterscheidende
Prinzip1 der Potenzen deren Objekte sind. Diese Lehre
eingehend begründen zu wollen, würde hier zu weit vom
Gegenstande der Untersuchung abführen und ist wohl
auch nicht notwendig, da sie innerhalb der scholastischen
Philosophie ziemlich allgemein angenommen ist, auch von
Autoren, mit deren Auffassung des Bewußtseins wir uns
hier auseinandersetzen; wenn man sie aber annimmt, wird
man schwerlich einem Widerspruch mit sich selbst
ausweichen können, wenn man den bewußten Strebeakt mit
dem Bewußtsein dieses Aktes identifiziert.

Schwieriger gestaltet sich die Frage nach dem
Verhältnis bewußter Erkenntnisakte zum Akte des Bewußtseins.

Gehen wir auch hier schrittweise vor und fassen
wir zunächst den Akt sinnlicher Erkenntnis ins Auge.
Ist er identisch mit jenem Akt, durch welchen wir uns
seiner bewußt werden? Wenn ja, dann hat z. B. ein
„äußerer" Sinn zu seinem Gegenstande nicht bloß äußeres
Objekt, das verändernd auf ihn einwirkt, sondern auch
einen psychischen Vorgang. Somit müßte die Unterscheidung

zwischen den Außensinnen und dem Gemeinsinn
wegfallen, letzterer müßte mit den übrigen Sinnen als
identisch erklärt werden. P. Peter Vogt S. J. läßt sich
in der Tat zu dieser Folgerung herbei, wie bereits früher
erwähnt wurde. Andere Autoren halten, obwohl sie über
das Wesen des Bewußtseins dieselbe Ansicht hegen wie
Vogt, an der realen Unterscheidung zwischen den äußeren
Sinnen und dem Gemeinsinn fest und bezeichnen als
Objekt des letzteren die sinnlichen Wahrnehmungen. Ob sie
sich dabei nicht in einen Selbstwiderspruch verwickeln?
Wenn P. T. Pesch2 die Verschiedenheit des Gemeinsinnes
von den äußeren Sinnen zu beweisen sucht, indem er
bemerkt, daß der Akt des Sehens nicht in den Bereich der

1 Ich sage absichtlich „das unterscheidende Prinzip", nicht „das
Unterscheidungsprinzip"; durch die Verschiedenheit der Objekte erkennen
wir nicht nur die Verschiedenheit der Vermögen, sondern diese sind auch
verschieden durch die Verschiedenheit der Gegenstände, auf welche sie
wesentlich eingestellt sind.

2 Instit. psychol. II. 228.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 61

hörbaren Gegenstände fällt und daß das Hören weder
licht noch farbig sei, so kann man doch wohl auch sagen,
daß es kein gefärbtes Sehen und kein klingendes Hören
gibt,1 daß also weder das Sehen vom Gesichtssinn noch
das Hören vom Gehörssinn wahrgenommen wird.

Indessen soll hier auf diesem Gedanken nicht weiter
bestanden werden, da man ja eventuell diese Begründung
der Annahme eines Gemeinsinnes fallen lassen und den
Beweis für seine Existenz und Verschiedenheit von den
Außensinnen aus der Zusammenfassung der einzelnen
Sinneswahrnehmungen führen könnte. Von größerer
Bedeutung scheint ein anderes Bedenken gegen die Identität
der bewußten Sinneserkenntnis mit dem Bewußtseinsakt
zu sein, daß nämlich, wenn der Sinn seinen eigenen Akt
erfaßt, demselben eine Reflexion in der eigentlichen und
strengen Bedeutung des Wortes zugeschrieben wird; eine
solche kann aber einem organischen Vermögen nicht
zukommen; man müßte also die Sinneswahrnehmung für ein
organloses Erkennen halten, wodurch dann der Unterschied

zwischen Sinn und Verstand verwischt und eine
Reihe unannehmbarer Folgerungen (Vernünftigkeit und
Freiheit der Tiere, Subsistenz und Unsterblichkeit der
Tierseele) notwendig gemacht würde. Aus diesem Grunde
erscheint auch die Lösung unbefriedigend, welche Willems2
von einem Einwand gegen die Annahme eines Gemeinsinnes

gibt. Man dürfe nicht sagen, so führt Willems aus,
daß es eines neuen inneren Sinnes bedürfte, um die Tätigkeit

des Gemeinsinnes wahrzunehmen, und daß man so
in der Aufstellung von inneren Sinnen bis ins Unendliche
fortschreiten müßte; denn das Formalobjekt des Gemeinsinnes

seien alle sinnlichen Tätigkeiten, daher auch seine
* eigenen Akte; sonst müßte man allerdings entweder

1 Aristoteles scheint anderer Auffassung zu sein, wenn er De an. III.
c. 1. schreibt: "En âs xal xo brxûv èoxiv ojç xs%Q(o/j.àxioxov. To yàç
ttio&t]XT]Qiov ösxxixov xov alo&rjxov avsv xijç vbr/ç sxaoxov. Allein
ganz abgesehen von dem einschränkenden wç, ist diese Sprachweise jedenfalls

nicht üblich und auch nicht im strengen Sinne zu nehmen. Der
hl. Thomas, der in seinem Kommentar diese Stelle des Aristoteles
unbeanstandet läßt, bemerkt selbst anderswo (S. theol. 1. q. 78. a. 3. c.):
„Spiritualis (est immutatio) secundum quod forma immutantis recipitur in
immutato secundum esse spirituale, ut forma coloris in pupilla, quae non
fit per hoc colorata." Wir kommen übrigens später noch auf die Lehre
des Aristoteles zurück.

2 Instit. phil. II. 303.



62 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

unendlich viele innere Sinnesvermögen aufstellen oder aber
behaupten, daß die Seele für sich allein, ohne Vermittlung
einer Potenz imstande sei jenen Akt zu erkennen, was dem
Wesen unserer Erkenntnis widerstreite. Diese Antwort
erscheint deswegen als nicht ausreichend, weil auch hier
der Akt eines sinnlichen Vermögens zu seinem eigenen
Objekt gemacht, also eine eigentliche Reflexion eines Sinnes
behauptet wird. Könnte man nicht jener Schwierigkeit die
Frage entgegenstellen, ob sie wirklich auf einem realen
Fundament oder nur auf einer fingierten Voraussetzung
beruhe, ob es wirklich Tatsache sei, daß wir uns der
Akte des Gemeinsinnes sinnlich bewußt sind? Wenn
nicht — und meines Wissens liegt für diese Annahme
wirklich kein Grund vor — dann bedarf es natürlich auch
nicht einer unendlichen Reihe innerer Sinne.

Doch man wird auf gegnerischer Seite eben das
bestreiten, daß der Akt des Gemeinsinnes nicht sinnlich
bewußt sei. Denn in diesem Falle wäre dieser Akt —

wenigstens bei den Tieren, die keine übersinnliche
Erkenntniskraft besitzen — völlig unbewußt ; ein unbewußter
Erkenntnisakt sei aber ein Widersinn. Denn jedes
geschöpfliche Erkennen habe eine transzendentale Beziehung
sowohl zum Objekt, das es vergegenwärtigt, als auch zum
Subjekt, dem es dasselbe vergegenwärtigt. Wie es daher
jedem Erkenntnisakt wesentlich ist, dem Erkennenden einen
Gegenstand zu offenbaren, so sei es ihm auch wesentlich
sich selbst, wenn auch nur in zweiter Linie und indirekt,
dem Erkennenden zu manifestieren.1 Ich habe über diese
Begründung wiederholt und andauernd nachgedacht, allein
es ist mir nicht gelungen, mich von ihrer durchschlagenden
Kraft zu überzeugen. Wäre der Erkenntnisakt eine Realität,

in der das Objekt erkannt wird, dann könnte man
allenfalls obigen Schluß gelten lassen; in dieser Realität
würden dann (wenigstens möglicherweise) ihre beiden
Beziehungen zum Subjekt und zum Objekt,2 und damit das
Subjekt und das Objekt selbst, allerdings beide indirekt,
geschaut werden. Allein nicht im Erkenntnisakt erkennen

1 T. Pesch, Inst. log. II. 153—154. — id. Inst, psych. II. 114—115.
Vgl. auch Jos. (Iredt, Elementa philosophiae Aristotelico-Thomisticae I,
(«Friburgi Brisg. 1909) 393.

2 Genau besehen hat der Erkenntnisakt keine Beziehung zum Objekt,
sondern begründet eine solche in dem erkennenden Subjekt, wie sogleich
ausgeführt werden soll.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 63

wir die Gegenstände, sondern durch denselben, er ist jene
Realität, welche uns formell zu Erkennenden macht. Schon
diese Feststellung nimmt nach meinem Dafürhalten obiger
Begründung den zwingenden Charakter; es dürfte sich
indessen auch positiv zeigen lassen, daß sie auf einem
Irrtum beruht und darum zu einem Irrtum führt. Dem
Worte „Subjekt" haftet nämlich eine gewisse Doppelsinnigkeit

an. Ich bin Subjekt gegenüber meinem Erkenntnisakt,
insofern mir nämlich derselbe als Akzidenz inhäriert;

ich bin aber auch Subjekt gegenüber dem Erkenntnisobjekt.

Das ersterwähnte Subjektsein ist eine reale
transzendentale Beziehung, das letztgenannte eine einseitigreale

prädikamentale Beziehung. Bei jener fungiert der
Erkenntnisakt als Beziehungsterminus, bei dieser als
Beziehungsgrund; und zwar ist er Beziehungsterminus, insofern

er Akzidenz, nicht insofern er dieses Akzidenz,
nämlich Erkenntnis ist, dagegen ist er Beziehungsgrund,
nicht insofern er Akzidenz, sondern insofern er dieses
Akzidenz, nämlich Erkennen ist. Infolge dessen hat die
ersterwähnte Beziehung mit dem Erkennen als solchem
nichts zu schaffen, und tatsächlich scheint auch im ob-
zitierten Gedankengang nur die zweite geltend gemacht
zu werden, indem man sich darauf stützt, daß der
Vorstellungsakt nicht nur ein Objekt vorstellt, sondern
dasselbe einem Subjekte vorstellt. Weil aber bei dieser zweiten
Beziehung das Erkennen den Beziehungsgrund bildet,
also in gewissem Sinne die Ursache der Beziehung und
der Natur nach früher als diese ist, kann er dieselbe
nicht zu seinem Gegenstande haben; denn die realen
Gegenstände unseres Erkennens werden von demselben
vorausgesetzt, nicht verursacht, höchstens
Gedanken dinge vermag unser Erkennen und zwar auch
nur unser geistiges Erkennen hervorzubringen. Aus
diesem Grunde, der übrigens schon einen Teil unserer
Untersuchung über das geistige Bewußtsein vorwegnimmt,
erscheint es unzulässig, das Bewußtsein als ein wesentliches
Element jedes menschlichen1 Erkennens zu bezeichnen,
und es nützt nichts, wenn man, um dieser Folgerung zu
entgehen, den Erkenntnischarakter des Bewußtseins
abschwächt, indem man das „begleitende" Bewußtsein nicht

1 Anders steht die Sache beim Erkennen des reinen Geistes, aber
auch aus einem anderen Grunde.



64 Das Verhältnis des Bewußtsemsaktes zum bewußten Akt.

als Bewußtsein im strengen Sinne dieses Wortes gelten
lassen will und es als eine Disposition des erkennenden
Subjektes bezeichnet, durch welche demselben alle Akte
seiner intellektiven und sinnlichen Wesensseite „experi-
mentaliter" präsent sind.1 Entweder ist dieses
expérimentale Präsentsein ein Erkennen, dann behält die
vorstehende Beweisführung ihre Kraft, oder es ist kein
Erkennen, und dann ist es auch kein Bewußtsein, weder im
eigentlichen noch im uneigentlichen Sinne.

Ein Bedenken muß noch zerstreut werden, ehe wir
zur Betrachtung des intellektuellen Bewußtseins übergehen.
Es könnte nämlich scheinen, daß durch die hier vertretene
Auffassung der Lehre des Aristoteles und des hl. Thomas
entgegengetreten werde, welche behaupten, daß der
Gesichtssinn sein eigenes Sehen sieht oder daß das Auge sich
selbst sieht.2 Dieser Widerspruch zwischen unserer
Anschauung und derjenigen der großen Meister der peripate-
tischen Schule ist jedoch nur scheinbar vorhanden, denn
der hl. Thomas spricht es selbst an einer Reihe von Stellen
mit aller nur wünschenswerten Klarheit aus, daß die
Wahrnehmungen der besonderen Sinne nicht durch diese selbst,
sondern nur durch den Gemeinsinn erkannt werden können.
Wenn er sich anderswo anders zu äußern scheint, so ist
zum Verständnis solcher Stellen zu beachten, daß nach

1 Pesch, Inst, psych. II. .115.
2 Arist. De an. III. c. 2. — S. Thom. in h. 1. (lect. 2.) „Actio

visus potest considerari vel secundum quod consistit in immutatione organi
a sensibili exteriori, et sic non sentitur nisi color. TJnde ista actione visus
non videt so videre. Alia est actio visus secundum quam post immuta-
tionem organi iudicat de ipsa pereeptione organi a sensibili et sie visus
non videt solum colorem vel sentit, sed sentit etiam visionem coloris
Potentia ergo illa, qua videmns nos videre, non est extranea a potentia
visiva, sed differt ratione ab ipsa." — S. Th. De ver. q. 1. a. 9. c. „Sensus
non solum cognoscit sensibile, sed etiam cognoscit se sentire." — ib. q. 10.
a. 9. c. „Visus primo dirigitur in colorem ; sed in actum visionis suae non
dirigitur nisi per quandam reditionem dum videndo colorem videt se videre."

3 C. gent. 1. 2. c. 66. „Nullus sensus seipsum cognoscit nec suam
operationem; visus enim non videt se ipsum nec videt se videre, sed hoc
superioris potentiae est." — S. theol. 1. q. 78. a. 4. ad. 2. „A sensu
communi etiam pereipiuntur intentiones sensuum, sicut cum aliquis videt
se videre. Hoc enim non potest fieri per sensum proprium, qui non
cognoscit nisi formam sensibilis, a quo immutatur." — ib. q. 87. a. 3. ad. 3.
„Sensus proprius sentit secundum immutationem matorialis organi a
sensibili exteriori. Non est autem possibile, quod aliquid materials immutet
se ipsum, sed unum immutatur ab alio; et ideo actus sensus proprii per-
cipitur per sensum communem."



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 65

dem hl. Lehrer der Gemeinsinn die Wurzel und Quelle
der verschiedenen Einzelsinne ist,1 und daß wegen dieser
innigen Verbindung die Einwirkung des sinnlich
wahrnehmbaren Gegenstandes auf das wahrnehmende Subjekt
ihren vollen Abschluß nicht im äußeren, sondern im inneren
Sinn, im Gemeinsinn findet,2 weshalb derselbe auch alle
Objekte der äußeren Sinne wahrzunehmen imstande ist.3
Infolgedessen ist „Sehvermögen" (visus) nicht bloß jener
äußere Sinn, dessen Organ das Auge ist, sondern auch
der Gemeinsinn.4 Dem Sehvermögen als äußerem Sinn
spricht nun der hl. Thomas die Fähigkeit ab, seinen eigenen
Akt wahrzunehmen, während er dieselbe dem Sehvermögen
als innerem Sinn zugesteht. Denn da beide Sehvermögen
voneinander zwar sachlich, aber nicht adäquat verschieden
sind, kann der Akt des äußeren Sehens dem inneren Sinn
zugeschrieben und die Wahrnehmung des Sehens durch
den Gemeinsinn als Erkenntnis des eigenen Aktes, als ein
gewisses Zurückkehren zu sich selbst, als eine
unvollkommene Reflexion bezeichnet werden.5 Diese Lehre des
hl. Thomas bedeutet keine Korrektur, sondern eine
Erklärung des Aristoteles, der sich übrigens selbst an anderer
Stelle ganz klar gegen das Vermögen der äußeren Sinne
den eigenen Akt wahrzunehmen ausspricht.6

1 S. theol. 1. q. 78. a. 4. ad 1. „Sensus interior non dicitur communis
per praedicationem sicut genus, sed sicut communis radix et principium
exteriorum sensuum." — De an. HI. lect. 3. „Vis sensitiva diffunditur in
Organa quinque sensuum ab aliqua una radice communi, a qua procedit vis
sentiendi in omnia Organa, ad quam etiam terminantur omnes immutationes
singulorum organorum."

2 S. theol. 1. q. 78. a. 4. ad 2. „Sensus proprius non cognoscit nisi
formam sensibilis, a quo immutatur, in qua immutatione perficitur visio,
et ex qua immutatione sequitur alia immutatio in sensu communi, qui
visionem pereipit."

8 S. theol. 1. q. 1. a. 3. ad 2. „Obiectum sensus communis est sen-
sibile, quod eomprehendit sub se visibile et audibile. Unde sensus communis,
cum sit una potentia, extendit se ad omnia obiecta quinque sensuum." —
ib. q. 57. a. 2. c. „Sensus communis, qui est superior, quam sensus proprius,
licet sit unica potentia, omnia cognoscit, quae quinque sensibus exterioribus
cogno8cuntur."

4 S. Thom. De an. IH. lect. 3. (Radix communis sensuum) „potest
con8iderari dupliciter: uno modo, prout est principium unum et torminus
unu8 omnium sensibilium immutationem ; alio modo, prout est principium
et terminus huius et illius sensus."

5 Vgl. Franc. Ferrariensis in S. c. gent. 1. H. c. 66.
e Arist. De somno et vig. c. 2. ,^Ynd(r/SL zu!)' kxaozyv ctLO&yOLV

TO IIIV TL LÔLOV, TO ÔS TL XOLVOV. Iäiov fthv OLOV T,y Olpei TO OQÜV, Ty
tf axoy to âzovsiv xal Talg âX'laiç zu.zù. tov avzov xoonov' iazi äs zig

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 5



66 Das Verhältnis des Bowußtseinsaktes zum bewußten Akt.

Wir kommen nunmehr zum schwierigsten Teile unserer
Arbeit, nämlich zur Untersuchung des Verhältnisses zwischen
dem intellektuellen Bewußtsein und dem bewußten
Verstandesakt. Schwieriger als die vorausgehenden Teile ist
dieser deshalb, weil hier ein Umstand wegfällt, der uns
bisher die Arbeit erleichtert hat. Sowohl der Willensakt
als auch der Akt des Außensinnes werden durch ein vom
Willen und vom Außensinn real verschiedenes Vermögen
wahrgenommen, infolgedessen muß auch dieser
Wahrnehmungsakt von dem wahrgenommenen Akt real
verschieden sein. Anders steht die Sache beim Verstand.
Als geistiges Erkenntnisvermögen vermag er über sich
selbst und seinen eigenen Akt zu reflektieren, daher
gehören hier der Bewußtseinsakt und der bewußte Akt
derselben Seelenkraft an.1 Sind beide vielleicht nur ein
einziger, bloß begrifflich verschiedener Akt dieses einen
Vermögens? Ich glaube diese Frage verneinen zu sollen.
Der Grund dafür wurde bereits früher gelegentlich
angedeutet. Der menschliche Intellekt ist nämlich, wie alle
Erkenntnisvermögen des Menschen, seinem Wesen nach
eine rein passive Anlage,2 erzeugt infolgedessen nicht
seinen Gegenstand (abgesehen vom Gedankending, dessen
ganzes Sein eben in seinem Gedachtsein besteht), sondern

xal xoLVi] ôvva/jiiç dxolov&ovoa Tiaocaç, 17 xal oçâ xal àxovBi xal
a La 9-âvstai" ov ycp örj xîj ys orpBi oqû, otl ôçâ."

1 Wenn ich hier von Reflexion des Verstandes über seinen eigenen
Akt spreche, so bedeutet das keineswegs eine Verkennung des Fragepunktes;
ich halte mir wohl vor Augen, daß die gegenwärtige Untersuchung jene
Erkenntnis unserer psychischen Tätigkeiten zum Gegenstande hat, welche
man „direktes" oder „begleitendes" Bewußtsein zu nennen und dem „reflexen"
Bewußtsein gegenüberzustellen pflegt. Indessen ist auch das erstgenannte
Bewußtsein von Verstandesakten eine wahre und eigentliche Reflexion, und
wenn man dieses Wort gegenwärtig vielfach in einem anderen Sinne
anwendet, so liegt in diesem Gebrauch eine Verengung des Begriffes, an der
die Phantasie einen größeren Anteil zu haben scheint als der Verstand.
In Gott, wo Erkenntniskraft, Erkenntnistätigkeit und Erkenntnisgegenstand
auf das vollkommenste eins sind, findet der hl. Thomas auch die
vollkommenste Reflexion. S. theol. 1. q. 14. a. 2. ad 1. „Redire ad essen-
tiam su am nihil aliud est quam rem subsistere in se ipsa. Forma
enim, inquantum perfieit materiam dando ei esse, quodammodo supra ipsam
effunditur; inquantum vero in se ipsa habet esse, in se ipsam redit. Vir-
tutes igitur cognoseitivae quae non sunt subsistentes, sed actus aliquorum
organorum, non cognoscunt se ipsas Sed virtutes cognoseitivae per se

subsistentes cognoscunt se ipsas Per se autem subsistere maxime con-
venit Deo. Unde secundum hune modum loquendi ipse est maxime
rediens ad essentiam suam et cognoscens se ipsum."

-2 S. theol. 1. q. 79. a. 2.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 67

setzt ihn voraus. Damit erscheint aber die Annahme
unvereinbar, daß der intellektuelle Bewußtseinsakt mit dem
bewußten Verstandesakt identisch sei. Denn da nach
dieser Voraussetzung der Akt, welcher Gegenstand des
Bewußtseins ist, vom Verstände hervorgebracht wird und
zwar durch denselben V ersta-ndesakt
hervorgebracht wird, durch welchen er bewußt ist, würde
eine und dieselbe Betätigung des Intellekts ihr reales
Objekt schaffen und erkennen, das heißt, der Intellekt wäre
ein aktives Vermögen. Man wende dagegen nicht ein, daß
nach der Lehre des hl. Thomas auch beim geschaffenen
reinen Geist der Bewußtseinsakt und der bewußte Akt in
eine Realität zusammenfallen. Beim reinen Geist liegt
eben die Sache ganz anders als beim menschlichen
Verstand. Denn da das direkte und erste Erkenntnisobjekt
des reinen Geistes seine eigene Wesenheit ist, welcher sein
Erkenntnisakt als Eigentümlichkeit (accidens proprium)
anhaftet, vermag er durch ebendenselben Akt, durch
welchen er seine Wesenheit erfaßt, auch deren eigentümliche

Vollkommenheit, nämlich sein Erkennen zu erfassen.
Für uns Menschen aber ist, wenigstens im Zustande der
Vereinigung von Seele und Leib, das ersterkannte Objekt
nicht unser eigener Geist, sondern die körperliche Wesenheit,

dieser haftet aber unser Erkennen nicht an, kann
daher auch nicht zugleich mit ihr erkannt werden. Gegen
diesen Gedankengang des hl. Thomas1 wendete P. T. Pesch2
allerdings ein, daß ich ebenso gut ein Objekt als von mir
erkannt erfassen kann, wie ich es als ausgestattet mit einer
gewissen Vollkommenheit zu denken vermag. Allein diese
Antwort übersieht doch, daß das Erkanntwerden des
Objektes an demselben keine Realität, sondern eine bloße
Denomination ist; die Realität, von welcher diese Denomination

hergeleitet ist, findet sich einzig im Erkennenden
und ist dessen Erkenntnisakt, und darum müssen wir uns
unseres Erkennens schon bewußt geworden sein, ehe wir
einen Gegenstand als erkannt erkennen und benennen
können.

Man könnte gegen die hier vertretene Anschauung
etwa einwenden: Damit wir ein Objekt geistig erkennen,
ist weiter nichts erfordert, als daß es in Wirklichkeit und
nicht bloß der Anlage nach (wie etwa die körperlichen

1 S. theol. 1. q. 87. a. 3. ad 2. 2 Inst, psych. III. 168.

5*



68 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

Dinge in ihrem physischen Sein) geistig erkennbar d. i.
immateriell sei, und daß es in unserem Verstände in letzter
Wirklichkeit (in actu secundo) gegenwärtig sei; beiden
Bedingungen entspricht aber unser Verstandesakt, durch
welchen wir irgendein Objekt erfassen: als geistige Realität
ist er, ohne einer vorhergehenden Abstraktion zu bedürfen,
wirklich geistig erfaßbar, und als Akt unseres Verstandes
ist er in unserem geistigen Erkenntnisvermögen in letzter
Wirklichkeit vorhanden; mithin bedarf es keines neuen
Aktes, sondern es genügt seine bloße Anwesenheit, um ihn
zu erkennen. Was ist darauf zu erwidern?

Der hl. Thomas legt uns die Lösung dieser Schwierigkeit
nahe, wo er von dem Erkennen unseres Willensaktes

durch den Verstand handelt. Um dieses zu erklären,
begnügt er sich nicht damit festzustellen, daß der Willensakt

im Verstände ist, sondern er betont nachdrücklich,
daß er auch intelligiblerweise im Verstände ist. Nicht
jede beliebige aktuelle Gegenwart eines Seins im Verstände
reicht also hin, damit dieses Sein wirklich erkannt werde,
vielmehr ist außerdem noch erfordert, daß es intelligibel,
intentional, objektiv im Verstände gegenwärtig sei und
nicht bloß seinem physischen Sein nach das Erkenntnisvermögen

subjektiv aktuiere.1 Dieser Bedingung aber
ermangelt unser Verstandesakt als solcher: er ist die
objektive und intelligible Gegenwart eines Außendinges in
uns, ist aber selbst zunächst nur seiner physischen Realität
nach im Verstände wie die Verwirklichung in der
subjektiven Anlage als deren Verwirklichung gegenwärtig,
während jedes Erkennen darin besteht, daß das erkennende
Subjekt das erkannte Objekt zwar in sich trägt, aber sich
dasselbe nicht zu eigen macht, sondern es in seiner
Objektivität beläßt.2

Allein, so könnte man fragen, würde uns die Annahme
eines realen Unterschiedes zwischen dem intellektuellen
Bewußtseinsakt und dem bewußten Verstandesakt nicht
zur Annahme einer unendlichen Anzahl von gleichzeitig-
vorhandenen Akten hinausdrängen? Denn wenn irgendein

Verstandesakt nur durch einen davon verschiedenen
Akt bewußt werden kann, dann kann auch dieser
Bewußtseinsakt nur durch einen zweiten bewußt werden, dieser

1 S. Theol. 1. q. 87. a. 4. c. „Quod intelligibiliter est in aliquo
intelligente, consequens est, ut ab eo intelligatur".

- "Vgl. Caiet. in S. theol. 1. q. 87. a. 3.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 69

durch einen dritten und so fort ins Unendliche. C. Willems1
stützt sich besonders auf diesen Grund, scheint jedoch
übersehen zu haben, daß schon der hl. Thomas sich den
gleichen Einwand vorgelegt und ihn auch beantwortet
hat. Ja, der engelgleiche Lehrer nimmt gerade dieses
Bedenken zum Anlaß, um in einer jeden Zweifel
ausschließenden Weise seine eigene Auffassung auszusprechen,
und fügt dann in Beantwortung der erhobenen Schwierigkeit

kurz und bündig bei: Es steht nichts im Wege, dem
Intellekt eine potentielle Unendlichkeit beizulegen.2 Diese
Lösung ist offenbar in dem Sinn zu deuten, daß tatsächlich

jeder Verstandesakt, der bewußt wird, durch einen
von ihm verschiedenen Bewußtseinsakt bewußt wird, daß
infolgedessen eine unendliche Menge von Akten möglich
wäre, deren einer das Bewußtsein des anderen wäre, daß
aber diese Möglichkeit immer nur Möglichkeit bleibt, daß
also in Wirklichkeit ein Akt unbewußt ist und die Kette
der Bewußtseinsakte abreißt, so daß der Einwand von einer
irrigen Voraussetzung ausginge. In der Tat erscheint die
Annahme, daß jeder Verstandesakt bewußt sei, durch
nichts gerechtfertigt. Die Erfahrung weist Fälle auf,
welche dieser Meinung zum mindesten Schwierigkeiten
bereiten, und die spekulative Begründung derselben aus
der Natur des Erkennens sahen wir uns schon früher als
unstichhaltig abzulehnen genötigt.

Somit dürfte es auch bezüglich des Verstandesaktes
bei dem bleiben, was wir bereits früher bezüglich der
Akte unseres Begehrens und unserer sinnlichen
Wahrnehmung ausgesprochen haben: Der Bewußtseinsakt ist
von dem bewußten Akt verschieden. Nachdem wir dieses
allgemeine Urteil in mehrere Teilbehauptungen zerlegt
und diese im einzelnen begründet und verteidigt haben,
erübrigt uns nur noch, auf einige Schwierigkeiten zu

1 Inst. phil. I. 145.
2 S. theol. 1. q. 87. a. 3. obi. 2. „Quidquid cognoscitur, aliquo actu

cognoscitur; si igitur intellectus cognoscit actum suum, aliquo actu cog-
noscit illum et iterum illum actum alio actu ; erit ergo procédera in infinitum,

quod videtur impossibile Ad secundum dicendum, quod ipsum
intelligere humanuni non est actus et perfectio naturae intellectae, ut sie
possit uno actu intelligi natura rei materialis et ipsum intelligere, sicut
uno actu intelligitur res cum sua perfectione; unde alius est actus, quo
intellectus intelligit lapidem et aliu9 est actus, quo intelligit se intelligere
liipidern, et sie deindo. Nec est inconveniens intellectum esse infinitum in
potential"



70 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

antworten, welche gegen diese Lehre als Ganzes ins Feld
geführt werden.

Ganz kurz können wir nach den vorstehenden
Ausführungen den Einwand Willems1 erledigen, daß kein Grund
vorliege, eine reale Unterscheidung anzunehmen; denn die
Behauptung, eine und dieselbe Realität könne nicht
zugleich Subjekt und Objekt des Erkennens sein, sei
unrichtig und würde schließlich jedes Bewußtsein unmöglich
machen. Letzteres ist gewiß zuzugeben, allein wir haben
uns in unserem Beweisverfahren auf diesen Irrtum durchaus

nicht gestützt, und so dürfte die vorliegende Abhandlung,

welche eine Reihe anderer Gründe für die reale
Verschiedenheit des Bewußtseinsaktes und des bewußten
Aktes beibringt, in ihrer Gänze eine Antwort auf diesen
Einwand Willems sein.

Derselbe Autor verweist weiterhin auf das Zeugnis
unseres Selbstbewußtseins, welches uns die Identität des
Bewußtseins und des bewußtes Aktes verbürge.3 Ich glaube,
daß uns das „direkte" oder „begleitende" Bewußtsein weiter
nichts bezeugt als die Tatsache, daß irgendeine psychische
Tätigkeit in uns vorhanden ist und von uns wahrgenommen
wird; das Urteil darüber, ob diese psychische Tätigkeit
und ihre Wahrnehmung eine und dieselbe oder zwei Realitäten

sind, fällt erst die analysierende Reflexion, diese
aber gewährt uns keine unmittelbare Gewißheit und daher
ist mit der bloßen Berufung auf ihr Zeugnis nichts gedient,
vielmehr ist eben die Richtigkeit desselben nachzuprüfen.

Doch — so argumentiert Willems weiter3 — wenn
wir es in der Tat mit zwei psychischen Tätigkeiten zu
tun hätten, dann müßten wir ja ein eigenes Bewußtseinsvermögen

annehmen, da ja die Seele nur durch ihre
Vermögen sich betätigt; ein solches Vermögen sei aber
abzulehnen. Die Ausführungen dieser Abhandlung dürften
wohl die Unterscheidung mit hinreichender Deutlichkeit
an die Hand geben, wodurch sich dieser Einwand
entkräften läßt. Irgendein Vermögen, dessen Akt das
Bewußtsein ist, ist gewiß anzunehmen, das will ja doch auch
Willems nicht leugnen; daß dieses Vermögen verschieden
sei von jenem, dessen Akt das Objekt des Bewußtseins
bildet, ist richtig für die Akte des Begehrens und der
sinnlichen Wahrnehmung, unrichtig für die Akte des Ver-

1 In8tit. philos. I. 145. 2 Ebd. 144. 3 Ebd. 145.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 71

Standes. Unser sinnliches Erkennen und Begehren werden
durch den Gemeinsinn, das geistige Erkennen und Begehren
durch den Verstand, aber durch einen vom bewußten Akt
verschiedenen Akt des Verstandes wahrgenommen. Ein
spezifisches Bewußtseinsvermögen ist überflüssig.

Ehe wir schließen, möchten wir noch auf eine Konsequenz

der hier vorgetragenen Lehre verweisen, um zu
zeigen, daß es sich in dieser Frage nicht um eine höchst
überflüssige Spekulation, sondern um die Feststellung einer
Wahrheit handelt, von welcher die Art der Lösung eines
der wichtigsten philosophischen Probleme abhängt.
Bekanntlich hat in der Frage nach der Zuverlässigkeit der
menschlichen Erkenntnisvermögen Kardinal Mercier
teilweise neue Bahnen eingeschlagen. Er spricht von einem
Beweise (preuve) der Objektivität der unmittelbar
erkannten Urteile der idealen Ordnung.1 Allerdings fügt
er sogleich bei, daß der einzig mögliche Beweis dieser
These in der Feststellung der behaupteten Tatsache durch
das Bewußtsein bestehe. Etwas später aber deduziert er
aus dieser Lehre das Korollar: Der menschliche Verstand
ist fähig, die Wahrheit zu erkennen. Wir haben, so fährt
er erläuternd fort, von vornherein ebenso den Skeptikern
das Recht abgesprochen, diese Fähigkeit zu leugnen, wie
wir den Vertretern der Theorie von den drei Grundwahrheiten

das Recht bestritten haben, dieselbe a priori zu
behaupten; tatsächlich läßt sich das Vermögen unserer
Erkenntniskräfte nur durch deren Akte bewerten; auf
dem Punkte aber, auf dem wir hier angelangt sind, läßt
sich diese Fähigkeit mit Fug und Recht behaupten.3
Kardinal Mercier scheint also die Fähigkeit unserer Erkenntniskräfte

zur Erfassung der Wahrheit als beweisbar zu
betrachten, und in diesem Sinne sprechen sich auch seine
zahlreichen Schüler und Verehrer aus. So finde ich
beispielsweise im letzterschienenen Heft der Rivista di filo-
sofia neo-scolastica,3 welche in Italien die Ideen Kardinal
Merciers besonders eifrig vertritt, die ältere Kriteriologie
Tongiorgis und die neuere der Löwener Schule dadurch
charakterisiert, daß erstere die Zuverlässigkeit unserer
Erkenntnisvermögen als unbeweisbar und eines Beweises
gar nicht bedürftig voraussetzen zu müssen glaubt, während

1 D. Mercier, Critériologie générale. »Louvain 1906. p. 252.
2 Mercier 1. c. 260. 3 (firenze 1911) 149.



72 Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt.

letztere eine Pflicht anerkennt, dieselbe zu beweisen. Der
beigebrachte Beweis stützt sich, wie bereits erwähnt, auf
die Feststellung einer internen Tatsache durch unser
Bewußtsein. Kann er als gelungen bezeichnet werden? Wenn
das Bewußtsein und die Feststellung durch das Bewußtsein

nichts anderes sind als der bewußte und festgestellte
Akt, dann mag die Sache angehen. Wenn aber das
Bewußtsein, wie wir in dieser Abhandlung zu zeigen
versuchten, ein zweiter Akt des Verstandes ist, verschieden
von jenem ersten, dessen Vorhandensein und Beschaffenheit

er feststellt, dann läuft wohl das ganze Beweisverfahren

auf einen Zirkelschluß oder im günstigsten Falle
auf ein argumentum ad hominem hinaus und muß deshalb
als Beweis abgelehnt werden. Man braucht deswegen
noch nicht zu Tongiorgis „Grundwahrheiten" zu greifen,
deren Kritik durch Kardinal Mercier gewiß berechtigt ist.
Den richtigen Mittelweg dürfte der hl. Thomas gezeichnet
haben an einer Stelle, die auch von Kardinal Mercier
zitiert, aber, wie mir scheint, nicht ganz richtig
interpretiert wird: der Verstand erkennt die Wahrheit, indem
er über seinen Akt, über dessen Natur und die Natur des
aktiven Prinzips selber reflektiert und so die Hinordnung
seines Verstandes auf die Erfassung der Wahrheit erkennt.1
Von einem Erkennen des Verhältnisses unseres Verstandes
zu den Dingen spricht der hl. Thomas und nicht von einem
Beweis desselben. Beweisen können wir die
Zuverlässigkeit unseres Verstandes nicht, wir brauchen sie aber
auch nicht blind vorauszusetzen, sondern wir schauen
sie in dem Erkenntnisakt, dessen wir uns bewußt sind.

1 S. Thom. De ver. q. 1. a. 9. c. „Veritas cognoscitur ab intellectu
secundum quod intellectus reflectitur supra actum suum, non solum secundum

quod cognoscit actum suum, sed secundum quod cognoscit proportionem
eius ad rem, quod quidem cognosci non potest nisi cognita natura ipsius
actus; quae cognosci non potest, nisi cognoseatur natura principii activi,
quod est ipse intellectus, in cuius natura est ut rebus conformetur; unde
secundum hoc cognoscit veritatem intellectus, quod supra se ipsum
reflectitur."

—»—=-


	Das Verhältnis des Bewusztseinsaktes zum bewuszten Akt

