
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 26 (1912)

Artikel: Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen
Anschauungen [Fortsetzung]

Autor: Höver, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 Eoger Bacons Hylomorphismus

BOGEB BACONS HYLOMOBPHISMUS
ALS CBUNDLAGE SEINEB PHILOSOPHISCHEN

ANSCHAUUNGEN.

(Fortsetzung von Bd. XXV, S. 202—220, 277—388.)

YON P. DR. HUGO HÖVER S. O. Cist.

——
5. Form in der physischen Ordnung.

Wir haben bereits früher vernommen, daß der Materie
in der natürlichen Ordnung, da sie selbst etwas Zusammengesetztes

ist, nach Bacon auch ein zusammengesetztes
Formalprinzip entsprechen muß.808

Betrachten wir nun dieses dritte Prinzip, das
notwendig zum Entstehen der Körper gefordert wird, etwas
näher. Roger Bacon macht zunächst die Bemerkung, daß
viele der Ansicht seien, und er selbst habe es lange
geglaubt, daß Materie, Privatio und Form sich in dem
gleichen Genus finden würden.809 Er hat sich jedoch
veranlaßt gesehen, von dieser Meinung abzugehen, wozu ihn
mehrere Gründe bewogen haben. In Übereinstimmung mit
D. Thomas310 und Aristoteles sagt Bacon, daß das Streben
der Materie nach einer neuen Form sich stets auf eine
solche beziehe, die sie noch nicht besitze. Jene Form
aber, d. h. die forma non celestis, die sich im gleichen
Genus mit ihr befindet, ist immer mit der Materie
vereinigt. Also muß die erstrebte Form außerhalb gesucht
werden.311

Nur deshalb finde ferner bei den veränderlichen
Dingen eine Generatio statt, weil die Form der Materie
unvollkommen sei und deren Hunger nicht stille; denn
gerade darum seien die siderischen Substanzen
unvergänglich und der Generatio entzogen, weil bei ihnen die
Form das Verlangen der Materie gänzlich befriedige.

393 Ms. I, eol. 19 a. Vgl. Bd. XXV. S. 371.
309 Ms. I, col. 18 a.
sio J physic., leet. 15.
311 Item per privationem materia appétit formam Sed appetitus

est proprie respectu rei non faabitae. Ergo privatio proprie dicta fertur
ad formam qua caret materia. Ms. I, col. 18 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 3

Mithin kann die Form, welche die Materie der körperlichen

Dinge anstrebt, nicht jene sein, die sie schon hat.313
Durch diese und ähnliche Argumente ist Bacon also

zur Überzeugung gelangt, daß das Formalprinzip außerhalb

des Genus zu suchen sei, welches das Materialprinzip
mit der Privatio, die stets in der Potenz der Materie ist,
ausmacht. Es muß nunmehr gezeigt werden, woher denn
eigentlich die Form komme und was sie sei.

Das Materialprinzip, ein Kompositum, 'ist als Genus
in der Möglichkeit zu spezifischen Differenzen, als welche
Bacon das Element und Gemischte bezeichnet. Da nun
bald diese, bald jene Form auftritt und vergeht, kann
man schlechthin das Formalprinzip definieren als jenes,
quod habet generari et renovari, quod est commune utrique
differentiae. In diesem Sinne kann man das Formalprinzip
als etwas Gemeinsames für alle erzeugbaren Formen be-
trachten.313

Habe man es aber bei Bestimmung des Formalprinzips
auf jene Form abgesehen, die als die vornehmere gelte
und die hauptsächlich von der Natur durch die Erzeugung
beabsichtigt werde, so könne man kurz sagen, die Form
des gemischten Körpers sei das Formalprinzip, denn diese
habe vor der Elementarform den Vorzug. Von Anfang
an sei die Materie als Element erschaffen, aber nur zu
dem Zweck, daß daraus das Gemischte entstehen solle.814
Beide Bestimmungen des Formalprinzips heißt Bacon gut,
doch hält _er die erstere für besser.

Eine Äußerung des Aristoteles, die manche Philosophen
nicht recht verstanden hätten und daher zu irrtümlichen
Ansichten gelangt seien, will Bacon etwas genauer erklären.

Der Stagirite spricht in seiner Metaphysik von einer

312 Item generatio non est in rebus transmutabilibus, nisi quia forma
quam habet materia est imperfecta et non potest perfieere eins appetitum
In rebus enim incorruptibilibus forma propter sui nobilitatem complet
totum appetitum materiae Quapropter forma quae respondet materiae
appetonti naturaliter propter generationem rerum naturalium, non est forma
quam tenet et quam amittore non potest. Ms. I, 1. c.

313 Ms. I, 19 a. Et sic principium formale est commune omnibus
generabilibus prineipiatis suo modo, sicut materials, quia principia debent
esse communia prineipiatis. 1. c.

314 Et tarnen, si volumus, possumus aliter dicere sol. quod altera
differentiarum tantum est principium formale, sel. ilia quae est nobilior et
quam natura intendit principaliter per generationem et in isto loco
est natura mixti Sed elementarem habet in principio a creatione
non quaeritur elementi generatio nisi propter mixta. Ms. I, 19 b.

1*



4 Roger Bacons Hylomorphismus

Form, die ewig ist, wie das primum efficiens und der finis
ultimus. Es wäre nun ganz verkehrt, zu glauben, sagt
Roger, Aristoteles rede hier von einer körperlichen Form;
mit dieser beschäftigt sich der Metaphysiker überhaupt
nicht. Jene erwähnte erste Form kann auch kein Engel
sein ; denn der Engel ist weder als Vorbild noch als
Vervollkommnung Form der Naturdinge. Ebensowenig können
damit etwa Ideen gemeint sein, die nach Plato außerhalb
des göttlichen Geistes existieren. Aristoteles habe
hinlänglich die Unhaltbarkeit dieser für sich existierenden
Ideen nachgewiesen, und gesetzt auch, sie existierten wirklich,

so könnten sie dennoch nicht Formalprinzipien sein,
und da sie voneinander unabhängig wären, wie Individuen
der gleichen Spezies, so gäbe es überhaupt keine erste
Form.

Daher ist klar, daß diese erste Form, die Aristoteles
im Auge hat, mit der ersten Ursache identisch sein muß,
die als erste Form, als effektives Prinzip und letztes Ziel
aller Dinge betrachtet werden muß.315

Mit wahrnehmbarem Hinweis auf die Irrlehre des
David de Dinant, die nach ihrer Verurteilung316 im Jahre

315 Prima forma aliter quaeri potest, de qua dicit Aristoteles 1°
Metaph. quod est aeterna, sicut primum efficiens et finis ultimus. Sed
ista forma non est aliqua forma corporalis, quoniam metaphysicus non
descendit infra corpus Nulla autem inielligentia potest esse seu
angélus, quia angélus non est forma rerum naturalium, quia ad
imitationem angelicae naturae non fiunt res in hoc mundo. Sed nee ideae
stantes extra mentem divinarn, ut posuit Plato Impossibile enim est
quod huiusmodi ideae sint extra mentem divinam, ut multipliciter patet
ex Aristotele, et si essent, non possent esse formalia rerum principia
nec possit poni aliqua prima inter ceteras, unde forma prima secundum
hanc viam non poneretur, cum nulla dependeret ab alia nec ordinem
haberent, cum omnes essent tamquam individua eiusdem speciei
Quapropter non potest haec forma esse, nisi causa prima, quae est prima
forma et principium efficiens et ultimus finis omnium tam naturalium quam
non naturalium. Ms. I, col. 19 b — 19 c.

816 Denifle-Chatelain, Chart. Univ. Paris, torn I, n° 11 (p. 70). Ein
beigefügter Text aus einer Compilatio de novo spiritu berichtet uns Näheres
über Davids Lehre: Dicere, quod omnis creatura sit deus, heresis Alexandri
est, qui dixit materiam primam et deum et noym hoc est mentem in
substantia (1.: imam substantiam), quem postea quidam David de Dynant
secutus est, qui temporibus nostris pro hac heresi de Francia fugatus est
et punitus fuisset, si fuisset deprehensus. A. a. 0. p. 71. Werner (Die
Kosmologie und allgem. Naturlehre des Roger Ba., S. 503 f.) verlegt die
Verurteilung der Lehren des David de Dinant sowohl wie des Amalrich
von Bena irrtümlicherweise in das Jahr 1209.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 5

1210 dennoch manche Vertreter fand, zeigt Bacon nun
näher, inwiefern Gott als erstes Formalprinzip gelten kann.

Nicht in dem Sinne ist Gott die erste Form, so lehrt
Bacon, daß er etwa einen Teil der Naturdinge ausmache
oder sie irgendwie informiere oder die natürliche Materie
vervollständige, sondern als forma exemplaris, die zugleich
die Natur in ihrer Tätigkeit leitet. Gott ist Vorbild und
Werkmeister aller Dinge und bedient sich der Natur als
Instrument, die daher wegen eines beabsichtigten Zieles
handelt, ohne dieses Ziel selbst zu kennen. Man könne
also diese erste Form insoweit natürliche Form nennen,
als sie zu den Naturdingen in Beziehung stehe, während
die Form, von der vorher die Rede war, im eigentlichen
Sinne naturalis genannt werde, da sie durch Umwandlung
der Natur entstehe, die natürliche Materie komplettiere
und Teil des natürlichen Kompositums sei. Von dieser
letzteren Form handele Aristoteles ausführlich in 1° Physic.,
während er auf die erstere am Schluß dieses Buches
hinweise und ihre Besprechung in der Naturphilosophie817
ablehne.318

Es ist nach Bacon der Würde Gottes entgegen, wenn
man die natürliche Form, zu der die Materie im Verhältnis

der Potenz steht, auf deren Zerstörung die Beraubung
hinarbeitet und die einen Teil des Kompositums ausmacht,
der ersten Ursache gleichstellen würde; er bezeichnet diese
Lehre als error maximus.319

Zwei Gründe haben Aristoteles zu dem Ausspruch
bewogen, bemerkt unser Autor, die weitere Besprechung
des Formalprinzips sei der Metaphysik zuzuweisen.
Zunächst veranlaßte ihn dazu der Umstand, daß der
Naturphilosoph nicht das völlige Verständnis des Formalprinzips
vermitteln könne und zwar wegen der mannigfaltigen
Ansichten, die sich bezüglich der Form gebildet haben. So
würde es den Rahmen der Naturphilosophie überschreiten,
sich mit der Ideenlehre der Platoniker oder den Zahlen
der Pythagoreer zu befassen ; diese Besprechungen gehören
in die Metaphysik.320 Die Naturphilosophie kann wie das

317 Aristoteles sagt: De principio autetn quod est secundum formam,
utrum sit unum an multa et vel quae sint, exquisite definiere est munus
primae philosophiae I Nat.-Auscult. c. 9. n. 5 (ed. Did. Bd. II, p. 260).

318 Ms. I, col. 19 c — 19 d.
318 Ms. I, col. 19 d — 20 a.
32° wir weisen hier darauf hin, daJS diese Erklärung des aristotelischen

Textes durch Bacon mit dem übereinstimmt, was der hl. Thomas zu der



6 Roger Bacons Hylomorphismus

Material —, so auch das Formalprinzip einer Untersuchung
unterziehen, aber sie vermag die irrigen Ansichten nicht
zurückzuweisen.

Wie gesagt, Gott ist nur Formalprinzip, insofern er
die vorbildliche Ursache der natürlichen Dinge ist, und
unter diesem Gesichtspunkt gehört die Betrachtung der
Form wiederum in die Metaphysik; das ist der zweite
Grund.321

Schließlich bedürfen noch die Worte des Aristoteles
in 1° Physic, einer Erklärung: quod principia oportet
semper manere. Hiermit wolle Aristoteles sagen, das
Materialprinzip sei unerzeugt, gerade wie das primum
efficiens, der ultimus finis und das Formalprinzip, insofern
es identisch ist mit der göttlichen Wesenheit, der
vorbildlichen Ursache. Das gelte aber keineswegs von der
Form, die in die Konstitution der Körper eintrete; denn
diese sei erzeugbar und vergänglich. Beide Formen, die
des Elementes und des gemischten Körpers, mit denen das
Materialprinzip sich verbinde, könnten auch von der
Materie getrennt werden; also hätten auf sie jene Worte
des Aristoteles keine Anwendung.322

Diese Interpretation der aristotelischen Worte: „principia

oportet semper manere", halten wir nicht für
zutreffend. Aristoteles wollte hiermit keinen Unterschied
zwischen dem Materialprinzip und der Form aufstellen,
als ob die Form entstehe und vergehe, während die Materie
diese Eigenschaften nicht teile. Weder der Materie noch
der Form als solcher schreibt Aristoteles eine Generatio
oder Corruptio zu, beide werden und vergehen in und
mit dem Kompositum. Beide sind daher in gewissem

betreffenden Stelle sehreibt: Quia iam excluserat errores circa materiam
et privationem, restare videbatur, ut oxeluderet errores et dubitationes
circa formam. Posuerunt enim quidam formas separatas, scilicet ideas

quas reducebant ad unam primam ideam. Et ideo dicit quod de principio
formali, utrum sit unum vel plura, et quot et quae sint, pertinet deter-
minare ad philosophiam primam. I Physic.., loct. 15.

821 Dicit antem Aristoteles illud verbum, sei. quod metaphysici est
considerare prineipium formale propter duas causas: una est, ut complete
cognoscatur forma quae est altera pars compositi; nam naturalis philo-
sophus non potest dare completam scientiam de illa sicut de materia et
privatione propter opiniones varias de forma. Ms. I, col. 20 a. Est
tarnen causa prima prineipium formale, exemplare et ideale Quoniam
autem hoc formale prineipium est causa prima, ideo ad metaphysicum
pertinet huiusmodi consideratio. col. 20 b.

822 Ms. I, col. 20 e.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 7

Sinne ungeworden und unveränderlich, in anderer
Beziehung aber erzeugt und vergänglich.823 Bacon suchte
den Philosophenfürsten für seine Zwecke dienstbar zu
machen. Da seine erste Materie bereits aus Materie und
Form zusammengesetzt ist und ein Genus für sich bildet,
so sucht er darzutun, daß sich die Form, zu der die Materie
in Potenz steht, außerhalb jenes Genus sein müsse. Wir
betrachten Materie und Form als zum gleichen Genus der
Substanz gehörig. Die Materie als reine Potenz wird
durch die Form in einem bestimmten Grade aktualisiert,
und erst dadurch erhalten wir das erste Kompositum.
Eine Form, die stets mit der Materie bei allen Wandlungen
verbunden bleibt, ist uns unbekannt.

Daß die Form von Bacon auch Akt der Materie und
Prinzip der Bewegung genannt werde, wurde schon berührt.

6. Eductio formae de potentia materiae.
Wir haben oben bemerkt, daß die Auffassung der

ratio seminalis in enger Beziehung stehe zu der Art und
Weise, wie man das Entstehen der Form erkläre. Die
Naturkräfte müßten bei Hervorbringung der Formen mit
schöpferischer Allmacht ausgerüstet sein, wenn die Formen
in keiner Weise in der Materie vorhanden wären. Anderseits

könnte von einem Werden nicht mehr die Rede sein,
wenn die Formen bereits in der Materie, wenn auch in
noch unentwickeltem Zustande, enthalten wären. Daher
lehrt die scholastische Philosophie eine eductio formae de
potentia materiae, ein Herausführen der Form aus der
Materie, in der sie der Möglichkeit nach enthalten ist.324
Erinnern wir daran, was wir kurz vorher sagten, nicht
die Form wird im eigentlichen Sinne, sondern das
Kompositum. Die äußeren Agentien wirken umgestaltend auf
einen Körper ein, so daß schließlich die Existenzbedingungen,

die dieser bestimmte Körper erheischt, aufgehoben
werden. Die Wesensform des Körpers geht unter, aber
gleichzeitig entsteht eine neue, für deren Aufnahme die
Materie disponiert ist. Wie der Künstler ohne geeignete
Materie keine Statue bilden kann, und jene daher als
Materialursache zum Zustandekommen des Kunstwerkes

323 Vgl. Manser, a. a. 0., S. 229 f.
324 Natürlich handelt es sich hier nur um körperliche Formen; bei

der menschlichen Seele verhält sieh die Sache anders.



8 Boger Baeons Hylomorphismus

mitbeiträgt, ebenso entsteht beim substanzialen Werden
die neue Form mit Abhängigkeit von der Materie, die als
Materialursache in passiver, aber reeller Weise an der
Hervorbringung der Form teilnimmt, insofern sie geeignet
ist, die Tätigkeit der Naturkräfte aufzunehmen und Träger
der neuentstandenen Form zu sein. Wenn aber auch,
bemerkt treffend Schneid,825 die Materie konkurriert zum
Werden der Form und letztere wie im Sein, so im
Entstehen von ihr abhängig ist, so steht deswegen die Materie
doch nicht höher als die Form, denn die Ursächlichkeit
der Materie geht über die potentia passiva nicht hinaus.
Das ist es, worauf es ankommt, was auch der hl. Thomas
wiederholt betont : daß die Materie reine passive Möglichkeit

bleibt und in keiner Weise aktiv in das Werden der
Form eingreift, obwohl man sagt, die Form werde aus
der Potenz der Materie herausgeführt.826

Ebenso jene andere Ausdrucksweise, die wir oft bei
Thomas wie bei Aristoteles finden, daß die Materie nach
der Form strebe, appetitus materiae, soll durchaus keine
Aktivität in der Materie bezeichnen, sondern nur das
Hingeordnetsein der Materie zur Form, wie der hl. Thomas
gegen Avicenna beweist.327 Und wenn sie trotz Vereinigung

mit einer Form weitere Formen anstrebt, so liegt
der Grund hierfür nicht darin, daß die Materie etwa Überdruß

habe an der vorhandenen Form oder, wie Bacon sagt,
weil die privatio machinatur ad maleficium, sondern weil
die Materie, mit welcher Form sie auch vereinigt sein
möge, stets zu weiteren Formen hingeordnet bleibt, immer
wegen ihrer passiven Natur in der Möglichkeit zu anderen
Formen bleibt.338

326 Naturphilosophie, S. 112, n. 2.
326 Quia quamvis formae educantur de potentia materiae, illa tarnen

potentia materiae non est activa, sed passiva tantum. S. Thomas, II Sent,
dist. 18. q. 1. a. 2. An dieser Stelle und besonders De potentia, q. 3. a. 8.
handelt der hl. Thomas sehr ausführlich über die eduetio formae. Vgl.
noch Summa cont. Gent. lib. II. c. 86. Aristoteles deutet die eduetio
formae e potentia materiae ziemlich klar an in seiner Metaphysik, VI, c. 8,
ed. Did. Bd. II, 545—546.

327 Späth glaubt, daß die reine Passivität der Materie bei Thomas
durch die Annahme des appetitus in derselben gemindert werde; „denn
streben ist tun, tun setzt das Sein voraus. Der appetitus materiae, sollen
diese Worte nicht leerer Schall sein, weist auf die reale Existenz des
Stoffes hin." A. a. 0., S. 176—177. Wir sehen uns nicht zu dieser An-
uahme veranlaßt.

328 St. Thomas, I. Physic., lect. 15.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 9

Kehren wir nun nach Darlegung der
aristotelischscholastischen Ansicht, die wir zur richtigen Beurteilung
des Folgenden vorausschicken mußten, zu unserem
Philosophen zurück. Wir werden sehen, wie er sich alle Mühe
gibt, als wahrer Aristoteliker zu gelten.

Wiederholt redet auch Bacon von einer eductio de po-
tentia materiae; 329 aber ist diese potentia eine rein passive
oder aktive, d. h. tätige? Das müssen wir untersuchen.

Man möchte die Frage von vornherein im ersteren
Sinne beantworten, wenn man Bacon sagen hört, der
Materie komme nur die passio, nicht aber die actio zu830
und an einer anderen Stelle, es sei nicht Sache der Materie
zu handeln, sondern nur zu empfangen und zu leiden.331
Ebenso haben wir bereits vernommen, daß die ratio semi-
nalis, die mit der privatio als Potenz des Materialprinzips
identisch ist, zwar potentia activa genannt wird, aber
keineswegs aktiv im Sinne einer causa efficiens sein soll.
Dennoch behauptet Ritter,332 Bacon gehe noch einen Schritt
weiter als Averroës, — nach dessen Ansicht in der Materie
keimartig die Formen liegen, die durch Einwirkung der
höheren Formen und zuhöchst der Gottheit entwickelt
werden,833 — indem er in der Materie ein tätiges
Vermögen finde, sich selbst zu verwandeln.

Bacon sah voraus, daß ihm dieser Vorwurf gemacht
werden könnte, als schreibe er der Materie eine Tätigkeit
zu. Er behauptet nämlich, die Spezies der Substanz sei
die similitudo des ganzen Kompositums und nicht allein
der Form oder Materie. 334 Daraus könnte man nun
schließen: also erzeugt die Materie auch eine Spezies, sie
ist also tätig. Unser Philosoph entgegnet : nein. Das
Kompositum bildet als solches durch die Form die Spezies
und dadurch entsteht in dem Patiens die Spezies des
ganzen Kompositums.335

329 Vgl. z. B. Ms. I, col. 5 d, 11 c, 13 b.
330 Quantitatis non est agere, quia debetur materiae, cui non competit

actio sed passio. Opus Mains, ed. Bridges, Vol. II, p. 77.
331 Eius (materiae) non est agere, sed recipere tantum et pati. A. a.

0., p. 424. Vgl. a. a. 0., p. 498: omnis natura substantialis est activa
praeter materiam.

«32 Geschichte der Philosophie, 8 T. S. 484.
333 Ueberweg-Heinze, a. a. 0. II, S. 235.
334 Species substantias non est tantum ip3ius formae seu materiae,

sed totius compositi. Opus Maius, ed. Bridges, Vol. II. p. 423.
835 Dico quod compositum per formam facit sibi simüe in quantum



10 Eoger Bacons Hylomorphismus

Es ist höchst interessant, zu sehen, wie Roger Bacon
sich bemüht, alle jene zu widerlegen, die der Materie eine
Tätigkeit zuschreiben. Dabei wendet er sich auch gegen
jene cavillatores, die zu dem Ausweg ihre Zuflucht nehmen,
daß sie sagen, die Materie habe zwar aus sich keine Potenz,
zu handeln, aber sie werde durch die Kraft des Agens
angeregt, so daß sie nun selbst zur Hervorbringung der
Form mit tätig sein könne.336 Aber gerade diese letztere
Ansicht, die von verschiedener Seite 337 als seine eigene
bezeichnet wird, will er bekämpfen. — Zunächst macht
Bacon darauf aufmerksam, daß die Potenzen, Kräfte usw.,
von denen beim Materialprinzip gesprochen wurde, nicht
identisch seien mit den Kräften des efficiens, das die
Umwandlung der Materie hervorbringt. Das gehe schon
daraus allein hervor, daß nie ein und dasselbe zugleich
in Akt und Potenz, Agens und Materie sein könne unter
demselben Gesichtspunkt. Dieser Gegensatz herrsche aber
zwischen dem Materialprinzip und dem Agens, von denen
ersteres ganz und gar die Tätigkeit des letzteren in sich
aufnehme, um in ein anderes umgewandelt zu werden.388

Ferner, wenn das Materialprinzip, das aus Materie
und Form zusammengesetzt ist, tätig wäre, so könnte es
dies nur durch seine Form sein. Nun ist aber die Form
in der gleichen Lage, wie die Materie; auch sie ist etwas
Unvollkommenes und muß analog, wie die Materie, zu
einer vollkommenen Form promoviert werden.839

est, compositum, et ideo por unam et eandem actionem compositi, per
formam oritur in patiente species totius compositi, A. a. 0., p. 424.

336 Tarnen cavillatores ostendunt quod licet non a se habeat potentiam
agendi (sei. materia), tarnen habet per virtutem agentis quae excitât earn,
et ipsa excitata per hoc, potest agere' ad produetionem formae sive termini
ad quem. Ms. I, col. 31 e.

337 Vgl. Eitter, a. a. 0., S, 484. Auf ihn beruft sich Stockt, Gesch.
d. Philosophie des Mittelalters, II. Bd., S. 923. Mainz 1865. Vogl, Die
Physik Roger Bacos, S. 43. Erlangen 1906. P. Hadelin Hoffmans, La
genèse des sensations d'après Eoger Bacon. Eevue Néo-Scholastique,
1908, p. 489-492.

338 Sed nihilominus considerandum, quod virtus et vis et potentia
etc. uno modo sunt a parte efficientis considerandae, quod efficit actionem
et transmutât prineipium materials in terminum generationis. Et ista
natura vel potentia vel virtus numquam est in materiali prineipio
Et patet hoc quia nihil unum et idem est actu et potentia, et agens et
materia secundum idem Sed essentia prineipii materialis tota et tota-
liter reeipit actionem agentis, ut transmutetur in aliud. Ms. I, col. 21 d.

339 Item si ista essentia composita ex materia et forma ageret aliquid,
hoc esset per formam suam. Sed forma sua est tota promovenda in formam
completam, sicut materia in materiam. Ms. I, col. 21 d — 22 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 11

Übrigens, wenn diese Form tätig wäre, so müßte sich
ihre Tätigkeit entweder auf sie selbst oder auf die Materie
erstrecken, deren Vervollkommnung sie ist. Aber beides
ist unmöglich. Sie kann nicht auf sich selbst einwirken
und sich umwandeln; denn zwischen movens und motum
ist stets ein wesentlicher Unterschied, und das movens
besitzt eine Aktualität, die dem mobile noch fehlt. Die
Form des Materialprinzips kann aber nicht von sich selbst
wesentlich verschieden sein, noch etwas besitzen und
zugleich nicht besitzen. Also kann die Form nicht sich»
selbst umgestalten. Man kann auch nicht sagen, daß die
Form in einer Beziehung tätig sei und in einer anderen
leidend; denn sie ist ganz und gar leidend und muß in
etwas anderes umgewandelt werden.340

Ebensowenig wirkt die Form auf die Materie, deren
Akt sie ist; denn die Seele allein kann ihre Materie, deren
Akt sie ist, umwandeln. Sonst aber erkennen wir induktiv,
daß z. B. die Form des Feuers nicht ihre Materie, sondern
die der Luft oder eines anderen Körpers umgestaltet. Jene
Form, die nicht Seele ist, ist Akt der Materie und weiter
nichts; sie hat daher nicht mehr Aktualität als die Materie.
Es fehlt mithin der Unterschied, der zwischen movens und
mobile verlangt wird. Es muß also alles Aktive von dem
Materialprinzip ausgeschlossen werden. Die Bezeichnungen
wie principium motus, potentia activa, vis usw. sind nicht
effektiv zu verstehen, sondern beziehen sich nur auf den
appetitus der Materie und ihr heftiges Verlangen nach
ihrer Vervollkommnung, und insofern ist die Materie
Prinzip der Bewegung, als man unter motus diesen fortis
appetitus versteht, durch ein äußeres Agens und nicht
durch sich selbst zu ihrem Ziele geführt zu werden.841

340 Item si ilia forma ageret, tunc ageret aut in se aut in materiam,
cuius est perfeetio. In se non ageret nee se transmutaret, quia inovens et
motum distant per essentiam, et movens habet aliquid actualitatis quam
non habet mobile Sed ipsa forma principii materialis non distat a se
secundum essentiam, nec habet aliquid actualitatis, quam non habeat
Nec contingit dicere quod secundum diversitatem aliquam sit agens et
patiens, quia tota et totalitär est patiens et transmutanda in aliud. Ms. I,
col. 22 a.

341 Nec potest ilia forma agere iu materiam, cuius est actus; nulla
enim forma potest suam materiam, cuius est actus, transmutare nisi
anima Sed forma quae non est anima, est solus actus materiae suae
et non habet aliquid praeter hoc, quod est actus Et ideo tenendum
est, quod cum a parte principii materialis dicatur natura et principium motus
etc. non dicuntur effective et ut transmutent materiam, sed propter



Roger Bacons Hylomorphismus

Es sei daher ein großer Irrtum — hier führt er die
gleiche Ansicht an, die wir oben zitierten —, wenn das
Vulgus der Theologen und Philosophierenden ein aktives
Prinzip in die Materie lege im Sinne einer causa efficiens
und behaupte, diese aktive Potenz der Materie bringe,
durch das äußere Agens angeregt, sich selbst in Akt und
werde Form. Der Grund dieser irrigen Anschauung liege
darin, daß man Aristoteles schlecht verstanden habe, der
zwar tatsächlich die Materie natura nenne und damit auch
ein Prinzip der Bewegung in sie lege, aber dieser motus
sei eben in dem oben erklärten Sinne zu verstehen, als
ein liebendes Verlangen nach ihrer Vervollkommnung,
keineswegs aber als eine effektive Tätigkeit.843

Man sollte wirklich meinen, Bacon sei von allen ernst
genommen worden, wenn er so entschieden für die Passivität

der Materie eintritt. — Mit dem Begriff der Natur,
und inwieweit er auf die Materie Anwendung finden kann,
werden wir uns später befassen. —

Die vorhin zitierten Autoren, nach denen die Materie
bei Bacon durch die äußeren Ursachen nur angeregt wird,
sich selbst durch die in ihr liegende tätige Kraft zu
verändern, berufen sich ausschließlich auf die Multiplicatio
Specierum, wo Bacon das Entstehen der Spezies erklärt,
die für den Erkenntnisakt gefordert wird, jedoch auch
immer wieder auf die Hervorbringung der Formen im
allgemeinen zurückkommt. Zum besseren Verständnis
wollen wir kurz bemerken, daß Bacon einen effectus
incompletus und completus des Agens unterscheidet. So
lange das Patiens seine spezifische Natur beibehält, so
lange das Holz z. B. unter der Einwirkung des Feuers
Holz bleibt und nur feurig wird, haben wir einen
unvollständigen Effekt des Agens, der den Namen „species",

desiderium et appetitum materiae et conatum eius vehementem in suam
perfectionem, et non est ibi aliquid agens, nisi sicut desiderans et
pro tanto materia naturalis dicitur natura et principium motus. Ms. I,
eol. 22 a — 22 b.

342 Et ideo accidit error magnus dum ponit vulgus theologorum
quam philosophantium in materia principium activum intra per viam effi-
ciendi, cum dicat, quod potentia activa materiae excitata per virtutem
agentis extrinseci producit se in actum et fit forma; et decipiuntur
propter illud verbum Aristotelis 2° Phys. : natura est principium motus
intra, et dicit quod materia est natura sicut forma Sed male intelli-
gunt Aristotelem ; principium enim motus intra hic non movet per trans-
mutationem et actionem efficiendi, sed per modum desiderandi et amandi
perfectionem. Ms. I, col. 22 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 13

„virtus" etc. führt. Sobald aber das Agens die volle
Herrschaft über das Patiens erlangt und seine spezifische Natur
völlig aufhebt, das Holz z. B. zur feurigen Kohle oder
Flamme wird, so haben wir einen vollständigen Effekt,
der dem Agens wesentlich gleich ist, so daß die Bezeichnung

„species" nicht mehr angebracht ist.343 Diese beiden
Effekte verhalten sich zueinander wie das Unvollkommene
zum Vollkommenen, und es ist ein und derselbe Effekt,
der zuerst Spezies genannt wird und nachher den Namen
des Agens erhält.344 Wir dürfen wegen dieser engen
Verwandtschaft alles auf den kompletten Effekt anwenden,
was Roger von dem inkompletten sagt.

Unser Philosoph unterzieht die verschiedenen
Ansichten, die sich über das Entstehen der Spezies gebildet
haben, einer Kritik. Eine Emission der Spezies aus dem
Agens erscheint ihm als unhaltbar. Desgleichen ist es
offenbar, daß das Agens die Spezies nicht aus nichts
schaffen, noch von anderswoher nehmen und in das Patiens
niederlegen kann. Es bleibt daher die Alternative: die
Spezies entsteht entweder durch Impression oder durch
Umwandlung und Herausführen aus der Potenz der Materie
des Patiens.345

Nur die letztere Ansicht hält er für annehmbar und
die Art und Weise, wie er sie formuliert, soll zeigen, wie
er die Passivität der Materie aufgegeben habe: Cum igitur
nullo praedictorum modorum fiat generatio speciei, mani-

343 Et considerandum quod effectua agentis in principio vocatur species
et virtus et huiusraodi, et hoc est dum patiens manet iu natura specifica
sine sui corruptione, assimilatum tarnen agenti per speciem et virtutem, ut
lignum, dum in principio caleseit et manet lignum sine corruptione, dicitur
habere speciem ignis. Sed quando vigoratur actio ignis super lignum, ut
tollat naturam specificam eius, et lignum fit flamma et carbo ardens, tunc
completur ergo species et amittit nomen speciei et recipit nomen agentis,
et dicitur iam ignis ibi esse. Ms. I, col. 6 a — 6 b. Vgl. Opus maius, ed.
Bridges, Vol. II, p. 414.

344 Et propter hoc unus effectus et idem numéro est qui primo vocatur
species, dum babet esse incompletum, et deinde sortitur plenum nomen
agentis et generantis, quando completur in esse. Opus maius, Vol. II,
p. 414.

346 Non potest species exire nee emitti ab ipso agente, quia accidens
non permutât subiectum, nec pars substantialis sine corruptione substantiae
totius Deinde manifestum est quod agens non creat speciem ex nihilo,
neque accipit earn alicubi extra se vel extra patiens, ut earn reponat in
patiente Et ideo oportet unam duarum viarum eligi, sei. quod per
viam impressionis fiat species, aut quod per naturalem immutationem et
eduetionem de potentia materiae patientis. A. a. 0., p. 431—432.



14 Roger Bacons Hylomorphismus

festum est quod quinto modo oportet fieri, scilicet per
veram immutationem et eductionem de potentia activa
materiae patientis.346 Ja alle geben nach Bacon ohne
Widerspruch zu, daß alle auf natürliche Weise entstandenen
Effekte nach Aristoteles von der aktiven Potenz der Materie
erzeugt werden.347 — An dieser letzteren Stelle fügt er
nicht mehr hinzu materiae „patientis". In dieser Form
können wir dem Zitate einen ganz aristotelisch-scholastischen

Sinn geben, indem wir die Worte auf die materia
secunda beziehen. Dann können wir in der Tat sagen:
„forma educitur e potentia activa materiae."348 Aber so
will unser „Doctor mirabilis" nicht verstanden sein, wie
aus der nachfolgenden Erklärung erhellt.

Einer rezeptiven Potenz entspricht ein Formgeber,
d. h. ein Schöpfer, sagt Bacon. Wäre also in der Materie
nur eine rezeptive Potenz der Formen, so müßte man
gegen die Lehre des Aristoteles bei den Naturdingen einen
solchen Formgeber annehmen. Ergo non fiet species in
potentia receptiva, sed de potentia activa materiae naturalis
seu patientis.349

Wir müssen noch mit einigen Worten den Vorgang
des Entstehens der Form beschreiben, um ganz zu erfassen,
wie Bacon sich die eduetio der Form gedacht hat.

Aristoteles verlange zu einer natürlichen Tätigkeit,
so sagt Roger Bacon, daß zwischen dem Agens und Patiens
kein Mittleres sei, es ist aber nicht notwendig, daß das
Agens der Substanz nach oder sonst wie in der Tiefe des
Patiens sei, um aus der Potenz dieses Grundes etwas
herauszuführen. Berührt die aktive Substanz des Agens
ohne Medium die Substanz des Patiens, so kann sie den
obersten Teil des Patiens umgestalten und diese Tätigkeit
strömt in die Tiefe dieses Teiles; denn jener Teil ist nicht
nur Oberfläche, sondern ein Körper, wenn er auch noch so
klein ist.350 Die so entstandene Spezies im ersten Teile des

346 Opus maius, Vol. II, p. 433.
347 Effectua naturaliter facti dicuntur generari secundum Aristotelem

de potentia materiae activa, ut omnes fatentur sine contradictione. A. a. 0.
848 Vgl. Farges, Matière et Forme, p. 161, n. 1.
349 Opus maius, Vol. II, p. 433.
360 Agens non debet esse in profundo patientis neque secundum

substantiate suam, neque aliter, ut de potentia profundi educatur aliquid. Hoc
enim non requirit actio naturalis, nec Aristoteles hoc déterminât, sed solum
quod inter agens et patiens nihil sit medium. Tunc enim substantia
agentis activa tangens sine medio substantiam patientis, potest ex virtute



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 15

Patiens kann keine andere Wirkung hervorbringen, als
die Umgestaltung eines zweiten Teiles, dieser wieder die
eines dritten usw.351 Auf diese Weise vollziehe sich jede
Tätigkeit der Natur und die Erzeugung der natürlichen
Effekte, und mehr werde nicht verlangt.352

Diese Ausführung finden wir an einer anderen Stelle
in die Worte zusammengefaßt: species generatur de potentia
(sei. materiae) et species operatur educendo de potentia
materiae formam.353

Wir glauben daher, daß Bridges genau mit den
erwähnten Autoren übereinstimmt, wenn er die Generatio
der Spezies nach Bacon in folgender Weise beschreibt:
Das Agens wirkt auf den ersten Teil des Körpers des
Patiens und reizt seine verborgene Energie zur Erzeugung
der Spezies an. Dieser auf derartige Weise umgestaltete
Teil wirkt auf den nächstfolgenden; und so setzt sich die
Tätigkeit fort.354

Dieser Vorgang scheint uns ein Seitenstück in der
Entstehung des Lichtes des Mondes und der Sterne nach
Bacon zu finden. Alle sind der Meinung das Licht der
Gestirne sei nur der Reflex des Sonnenlichtes. Dagegen
bemerkt Roger mit Berufung auf Averroës, das Licht der
Sterne, das zu uns gelangt, sei deren eigenes und
eingeborenes Licht, das jedoch durch die Kraft der Sonne
aus der Potenz der Materie des Sternes herausgeführt
werde.855

Nach dieser Darlegung sehen wir uns zu dem
Bekenntnis genötigt, Roger Bacon habe der ersten Materie
eine Aktivität zugeschrieben, und zwar können wir uns
auf seine eigenen Worte berufen, da er von einer potentia
activa der Materie ausdrücklich spricht, sowie auf die
Erklärungsweise der Entstehung der Spezies.

et potentia sua activa transmutare primam partem patientis quam tangit,
et redundat actio in profundum illius partis, quia ilia pars non est superficies,

sed corpus quantumeumque sit parva. Opus maius, Vol. II, p. 436.
361 Non potest species facta in prima parte patientis alterare illarn

partem ad alium effectum producendum in ea, sed partem secundam. Et
ita quae fit in secunda, alterabit tertiam, et sic ulterius. A. a. 0., p. 435.

362 Et sie fit tota actio naturae et generatio effectuum naturalium;
nec plus requiritur. A. a. 0., p. 436.

803 Opus tertium, c. 44, ed. Brewer, p. 162.
864 Opus maius, Vol. I, Introduction, p. LXVII.
866 Opus maius, ed. Bridges, Vol. I, p. 129; vgl. Opus tertium, c. 37,

ed. Brewer, p. 118.



16

Aber, wie bereits bemerkt, gerade diese Ansicht, daß
die Materie nur von außen angeregt werde und dann selbst
tätig sei, sucht unser Philosoph zurückzuweisen und geht
bei diesem Versuche in den Communia Naturalium nochmals

auf den soeben dargestellten Prozeß der Generatio
der Spezies ein, um zu zeigen, daß dieser keineswegs ein
aktives Vermögen der Materie voraussetze. Das Agens,
so schreibt unser Philosoph, bewirkt in dem ersten Teil
des Patiens zunächst nur einen inkompletten Effekt, der
Spezies genannt und nachher, durch das Andauern der
Tätigkeit des Agens, komplettiert wird. Da also der Effekt
nicht sich selbst hervorbringt, so ist er auch nichts Aktives
und verleiht der Potenz der Materie keine Fähigkeit zum
Handeln. Durch das Agens entsteht in der Materie ein
Teil des Erzeugten und durch den Besitz dieses Teiles
erhält die Materie ein vollkommeneres Sein als vorher,
bleibt aber dennoch wesentlich in der Möglichkeit, ihr
Komplement zu empfangen. Die Materie hat also nur ein
passives Prinzip, sodaß jede effektive Tätigkeit
ausgeschlossen wird, und sie besitzt nur den Akt des Strebens
und Verlangens nach ihrer Vervollständigung.356

Bacon hebt scharf den Unterschied zwischen der
Materie und der causa efficiens hervor, indem er sagt,
bei der Erzeugung, Zerstörung und Veränderung walte
ein anderes Prinzip als die Materie, nämlich das efficiens
selbst, außerhalb der Materie, das natürlicherweise auf die
Materie wirke und nach deren Tätigkeit sie verlange.367

Wie sollen wir die Darstellung im Opus maius mit
dieser Erklärung in den Communia Naturalium in
Einklang bringen? Müssen wir nicht sagen, daß Bacon seine
Ansicht geändert habe und nach dieser Seite hin wenigstens

wirklich Aristoteliker geworden sei?

356 Ostensum etiam est ibi quod illud quod agens facit in prima
parte patientis non est nisi effectus quem intendit. Sed ille effectus primo
est incompletus et voeatur species, postea per continnitatem actionis agentis
completur; et ideo cum effectus non efficit seipsum, non est activum et per
oonsequens non dabit potentiae materiae aliquam potestatem agendi. Quod
vero fit per agens in materiam, est pars generati. Et ideo cum materia
habet illam partem, non est aliud, nisi quod ipsa materia habet esse com-
pletius quam prius, et illud esse habet rationem effectus facti et generati,
quod est adhuc in potentia essentialiter ad complementum suum recipiendum.

Ms. I, col. 31 d.
367 Et certe in generatione et corruptione et alteratione est aliud

principium quam materia, sel. efficiens ipsum, extra materiam, quod agit
naturaliter in eam et cuius actionem desiderat. Ms. I, col. 32 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 17

Wir sind der Ansicht, daß man bisher zu wenig darauf
geachtet habe, daß actus und actuate eine doppelte
Bedeutung haben können, je nachdem man darunter den
actus formalis oder actus entitativus versteht, und dieser
letztere kann sich wieder auf die Essenz oder Existenz
beziehen.358

Den actus existentiae schließt Bacon, wie wir gesehen
haben, sowohl von der Materie als Form aus und teilt
ihn nur dem Kompositum zu. Das Materialprinzip in der
physischen Ordnung ist aber ein Kompositum. Also kommt
auch ihm Existenz zu.

Ferner ist die Materie für sich betrachtet eine natura
absoluta, eine natura actualis und vera creatura, wenn
auch eine unvollkommene. Sie wird aktiv genannt von
ihrer Aktualität her. Wir könnten sagen, die Materie ist
wirklich eine Essenz, insofern wir unter Wesenheit
verstehen id quo ens est id quod est. Die Materie ist kein
Nichts, wie sollte sie sonst als konstitutives Prinzip in das
Kompositum eingehen können.

In diesem Sinne verteidigt Roger die Aktivität der
Materie, sie ist actus ab actu essendi, nicht aber ab actu
agendi, oder sie ist kein actus formalis, der kommt nur
der Form zu.359 In dieser Weise müssen wir daher seine
ganze Lehre über die Entstehung der Formen und, im
Zusammenhang damit, die rationes seminales auffassen.
Das Materialprinzip ist an sich ein unvollständiges
Kompositum nach Bacon, das sich aus einer inkompletten
Materie und einer inkompletten Form zusammensetzt.
Infolge dieses Zustandes der Unvollkommenheit verlangt
die Materie, wie die Form und das Kompositum nach dem
entsprechenden Komplement. Wie der Same unter dem
Einfluß der Kräfte des ihn umschließenden Erdreichs, der

358 bacon selbst hat eine derartige Unterscheidung gut gekannt, wie
aus dem folgenden Texte erhellt. Nam actus tripliciter aecipitur: nno
modo pro forma, secundum quod Aristoteles dicit secundo De Anima, „quod
anima est actus corporis", i. e. forma. Actus aliter sumitur pro operatione
ab hoc verbo agere dictus, et sie vocatur ab Aristotele ibidem actus secun-
dus. Nam forma est actus primus et ab ea fit operatio, quae est actus
secundus; unde dicit quod anima non est actus secundus, sed primus.
Tertio modo opponitur potentiae, secundum quod dicit saepe quod actus
et potentia sunt opposita. Et sie aecipitur pro actualitate, secundum quod
dieimus rem esse in actu, i. e. actualitate, existendi: secundum quod dici-
mus quod filius natus est in actu, et Alius in semine est in potentia. Opus
tert., c. 38. ed. Brewer, pp. 125—126.

368 Vgl. Bd. XXV S. 381 ff.
Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 2



18 Roger Bacons Hylomorphismus

Sonne und Luft sich allmählich entwickelt, so auch geht
in analoger Weise das unvollkommene Materialprinzip mit
seinen Komponenten unter Einwirkung der äußeren Agen-
tien nach und nach in einen vollkommneren Zustand über,
ohne in anderer Weise als durch heftiges Verlangen nach
der Form zu seiner Entwicklung mit beizutragen. Weder
den actus essendi, noch actus appetendi will Roger Bacon
von der Materie ausschließen, sondern einzig den actus effi-
ciendi, und insoweit weicht er von Bonaventura ab, nach
dessen Lehre die ratio seminalis movet et operatur ad
effectus productionem.860 Die Materie ist passiv in dem
Sinne, daß sie keine effektive Tätigkeit ausübt, aktiv,
indem sie, in sich betrachtet, eine wenn auch unvollständige

Wesenheit ist. Daß diese Erklärung der Materie und
der eductio der Form trotz aller aristotelischen Terminologie

nichts weniger als aristotelisch sei, liegt auf der
Hand. Ein substanzielles Werden ist unter diesen
Umständen ausgeschlossen. Bacons Bestreben geht dahin, sich
überall an Aristoteles anzuschließen, doch gelingt es ihm
in nur wenigen Fällen, tatsächlich die aristotelische Lehre
zu erfassen; sein ganzer Studiengang und seine
Geistesrichtung bildeten ein stetes Hindernis für ihn. Auch in
dieser Hervorkehrung der Passivität der Materie können
wir einen entschiedenen Versuch erblicken, sich Aristoteles
zu nähern, jedoch verhindert seine Grundauffassung der
Materie als eines aktuierten und bereits formierten
unvollständigen Prinzips eine Übereinstimmung; ein wesentlicher

Unterschied, eine tiefe Kluft bleibt zwischen Aristoteles

und Bacon bestehen.
Wir müssen hier ferner daran erinnern, daß nach

Bacon, wie wir schon angeführt haben,361 die Potenz, eine
Vollkommenheit zu empfangen, wie sie offenbar der Materie
zukommt, nur im uneigentlichen Sinne eine passive genannt
werden kann, mithin für ihn vielmehr etwas Aktives
bedeutet. Schließlich können wir aber nicht umhin, eine
gewisse Halbheit und Inkonsequenz in Bacons Ausführungen
zu erblicken. Nach dem Grundsatz: „Agere sequitur esse"
hätte er seinem Materialprinzip ein tätiges Vermögen
zuerkennen müssen, nachdem er dessen Aktualität aufgestellt
hat. Aber nicht einmal in der starken Betonung des

360 II. Sent., dist. 18. a. 1, q. 3, Conel.
3« Bd. XXV S. 381.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 19

appetitus der Materie können wir, wenn wir alle Texte
zusammen nehmen, viel mehr als ein Hingeordnetsein der
Materie zur Form erblicken, gerade wie Aristoteles und
D. Thomas dieses Streben der Materie erklärt haben. In
diesem Punkte wenigstens können wir daher keine
Bestätigung jenes Urteils über Bacon sehen, daß er von allen
Augustinern der logischste gewesen sei.862

§ 3. Begriff der Natur.
Wie wir bei einer früheren Gelegenheit sahen, mußte

Bacon sich bei Verteidigung der Passivität der Materie
gegen jene wenden, die aus dem Umstand ein Argument
für deren Aktivität machten, daß Aristoteles die Materie
wie die Form „Natur" nenne.863

An dieser Stelle wollen wir uns mit dem Begriffe der
Natur näher beschäftigen und seine Anwendung auf die
Materie untersuchen. — Es erschien uns ferner zum
besseren Verständnis der Ansicht Rogers über das Indi-
viduationsprinzip als höchst notwendig, diese Untersuchung
der Behandlung jenes Problems vorauszuschicken.

Das Materialprinzip ist nach Bacon, wie wir schon
wiederholt betont haben, aus Materie und Form zusammengesetzt,

und damit ist auch eine dreifache Potenz dieser
Materie zu unterscheiden, indem das Kompositum, wie
seine Form und Materie zum Terminus der Erzeugung
promoviert werden müssen. Diese drei stellen gleichsam
drei latente Kräfte des Materialprinzips dar, sind Potenzen
und Naturen, d. h. Prinzipien der Bewegung innerhalb
dessen, in dem sie sind, und zwar per se und nicht per
accidens.364 Denn „naturalia" heißen jene, in denen sich
das Prinzip der Bewegung und der Ruhe findet.365

Aus diesen Texten, die mit der aristotelischen Definition
der Natur sich decken,366 ließe sich ganz leicht der Schluß

362 P. Hadelin Hoffmans, line théorie intuitioniste de la connaissance
an 13 e siècle. Bevue Néo-Scholastique, Novembre 1906, p. 380.

363 Vgl. S. 12.
364 Et hae (sel. essentia composita, essentia formae et materiae) sunt

très virtutes latentes in materiali principio, et potentiae et naturae. Unde
quaelibet illarum voeatur natura et principium motus intra eius in quo est,
per se et non per accidens. Ms. I, col. 21 d.

365 Naturalia vero sumpta specialiter et stricte, sunt in quibus est
principium motus et quietis. Ms. I, col. 1 a.

366 Tà fjiev yàç <pvosi ovza navra tpaivsvai syovra èv eavzoîç
xivqasmç xal azàaswg. II. Nat. Auscult. c. 1, ed. Did. Bd. II. 260, 40.

2*



20 Roger Bacons Hylomorphismus

ziehen: also besitzt die Materie ein aktives Prinzip und
ihre passive Potenz ist aufgehoben. „So wenig (aber)
Aristoteles das Sein der Materie im Sinne der bloßen
Möglichkeit festhalten konnte, schreibt Bäumker, so wenig
bleibt er bei diesem rein passiven Verhalten der Materie
stehen. Wie die bloße Möglichkeit des Seins sich
verdichtete zu einem wirklichen Sein, welches die Vorbedingung

für ein neues Sein enthält, so das rein passive
Vermögen des Leidens und Aufnehmens zu dem aktiven
Vermögen eigener Kraftäußerung".367

Roger Bacon folgend, wollen wir zunächst die
Definition des Aristoteles ins Auge fassen, um zu sehen, ob
sich wirklich ein Widerspruch in seiner Lehre über die
erste Materie vorfinde, oder eine Änderung des Begriffs
eingetreten sei.

„Die Natur ist ein Prinzip und die Ursache, daß jenes
sich bewegt und ruht, dem sie zuerst, per se, und nicht
zufällig innewohnt", so definiert Aristoteles 368 die Natur,
die unser Autor richtig wiedergibt.369 Die Beispiele, die
Roger zur näheren Erläuterung herbeizieht, lassen
erkennen, daß er die Ausführungen des Boëthius über die
Natur vor sich hatte.370

Man müßte nun zusehen, meint unser Philosoph, ob
und inwiefern dieser Begriff der Natur auf jede Bewegung
und Ruhe seine Anwendung finde. Da ergibt sich gleich
eine Schwierigkeit bei der Generatio. Bei dieser befinde
sich nämlich der Erzeuger, also das Prinzip der Bewegung,
außerhalb der Materie, und die Materie sei nur Substanz
in der Möglichkeit und setze sich aus der gemeinsamen
Materie und Form zusammen, von denen weder die eine,
noch die andere ein effektives Prinzip der Bewegung sei.
Die Materie besitze überhaupt kein effektives Prinzip,
sondern nur ein appetitives. Sie sei daher natura oder
principium motus, wie sie tatsächlich von Aristoteles
genannt werde, in dem Sinne, daß sie das natürliche Ver-

367 Problem der Materie, S. 266 und 267.
368 ojç ovotjç zrjç cpvoetoç àp/V? zivàq xaï alziaç zov xt,veîo&ai

xaï fyeftsiv êv w vncipzei nçwrcoç xad-' avzô, xaï ß-q xazà avßßeßqxog.
II. Nat. Auscult., c. 1, ed. Did. Bd. II. 260, 48.

339 Exponenda est natura, et primo secundum definitionem Aristotelis,
qui vult 2° Physic,, quod natura sit principium motus et quietis eius, in
quo est per se et non per accidens. Ms. I, col. 31 a.

370 Vgl. Roger Bacon, Ms. I, col. 31 b; Boëthius, Liber de persona
et duabus naturis, c. 1. Migne, P. 1., tom. 64, col. 1342.)



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 21

langen habe, komplettiert zu werden. Infolge dieses starken
Appetitus, mache sie sich geeignet, zu ihrem Komplemen-
tum geführt zu werden.871

Auch dann, wenn die Materie bereits durch eine
spezifische Form aktuiert sei, so bleibe ihr dennoch dieses
Verlangen, sie bleibe principium motus appetitivum, und
zwar aus dem Grunde, weil bei den erzeugbaren und
vergänglichen Dingen das Verlangen der Materie durch die
vorhandene Form nicht völlig befriedigt werde, so daß
stets ein guter Teil ihres Appetitus und ihrer Kapazität
inkomplet bleibe. Obwohl sie daher erstrebe, was sie
besitze, so verlange sie doch gleichzeitig, noch mehr
komplettiert zu werden.87'-'

Wenn man ferner bei der Materie von einer natürlichen

Potenz und Impotenz rede, so dürften auch diese
nicht als Prinzipien der Bewegung gefaßt werden; sie
seien weder appetitive noch effektive Prinzipien, sondern
nur gewisse Dispositionen in den natürlichen Dingen,
künstliche und gewaltsame Motus aufzunehmen und
abzuwehren.373

In dem gleichen Sinne, wie die Materie bei der
Erzeugung Prinzip und Natur genannt werde, könne man
die gleiche Bezeichnung bei der Alteratio dem Subjekt
beilegen, das bereits in seinem spezifischen Sein konstituiert

sei, aber noch konträre Formen anstrebe. Denn
sowohl bei der Erzeugung wie Veränderung sei ein anderes
Prinzip als die Materie vorhanden, die causa efficiens, die
sich außerhalb der Materie befinde und in natürlicher
Weise auf sie einwirke.374

3,1 Videndum est igitur quomodo natura reperitur in omni motu et
quiete rerum naturalium. In motu vero generationis difficile est assignare,
nam Aristoteles vult, quod generans est extra materiam, et materia est
substantia in potentia, composita ex materia communi et forma commuui,
quarum neutra est principium motus efficiens Hie quod est materia,
confert vim appetitivam fortom qua obedit agenti et facit se habilem, ut
promoveatur in eomplementum. Non igitur est materia principium effec-
tivum generationis et corruptionis,. sed appetitivum. Ms. I, col. 31b.

372 Materia in rebus generabilibus et corruptibilibus non completur
per alterum eontrariorum; unde multum de appetitu suo et capacitate
remanet incompletum. Et ideo, licet appetat illud quod tenet, tarnen
simul cum hoc appétit aliunde compleri. Ms. I, 31 c.

3,3 Hae dispositiones naturales quae vocantur naturalis potentia et
impotentia non sunt principia motuum naturalium, sed magis
sunt quaedam habilitates corporum ad motus artificiales et violentos sus-
cipiendos et repellendos. Ms. I, col. 32 a.

374 Et sicut in motu generationis et corruptionis est materia



22 Boger Bacons Hylomorphismus

Wie Prinzip der Bewegung, so sei die gleiche Natur
auch Prinzip der Ruhe; der Appetitus der Materie
verlange nach dem Motus, aber nur, um in seinem Komplement

zu ruhen.375
Was kann man also eigentlich nach dieser

Begriffsbestimmung Natur nennen? Bacon zählt eine ganze Reihe
auf: die Elemente und alle leblosen Wesen, die aus ihnen
entstehen, ferner die Pflanzen, Tiere und Menschen; denn
in all diesen findet sich das Prinzip der Bewegung und
Ruhe. Die Gestirne dagegen haben zwar das Prinzip der
Bewegung, aber nicht das der Ruhe in sich, weshalb sie
in weniger strengem Sinne „naturalia" heißen. Die Himmel
und Gestirne werden durch Intelligenzen bewegt, aber sie
selbst sind Ursache der natürlichen Bewegung und Ruhe
in den niederen natürlichen Dingen.373

Bevor wir zu dieser Darlegung und Erklärung der
aristotelischen Definition durch Bacon einige kritische
Bemerkungen machen, wollen wir noch sehen, wie Boëthius
nach Bacon die Natur aufgefaßt hat.

Boëthius führt in dem bereits zitierten Werke: Liber
de persona et duabus naturis vier Definitionen der Natur
an und zwar nennt er an dritter Stelle die des Aristoteles.
Roger Bacon will sich nur mit der letzten, der vierten
beschäftigen, die nach ihm also lautet: natura est cuius-
libet rei quam informat propria differentia specifica.377

In diesem Sinne, wie Boëthius die Natur nimmt, sagt
Roger, ist sie nichts anderes als die Wesenheit eines Dinges,
und so kann man von einer Natur der Substanz und des
Accidenz reden und diesen Begriff auch auf Gott
anwenden. Der Sache nach deckt sich eben die Bezeichnung
Natur mit Wesenheit, Substanz, Potenz etc.; es sind nur
verschiedene Betrachtungsweisen der gleichen Sache. Wie
ein Ding in sich betrachtet, ohne Rücksicht auf seine
Akzidentien und Tätigkeiten, Essenz heißt und mit Bezug

principium et natura, sie in motu alterationis subiectum constitutum in esse
specifico est natura Et certe in generations et corruptions et altérations
est aliud principium quam materia, sel. efficiens ipsum extra materiam,
quod agit naturaliter in earn. Ms. I, 1. c.

875 Et eadem natura quae est principium motus, est principium
quietis, ut appetitus materiae quae motum appétit, appétit illud propter
quietem in suo complemento. Ms. I, col. 32 c.

876 Ms. I, col. 1 a und 1 b.
377 Ms. I, col. 32 d. Boëthius 1. c. : Natura est unamquamque rem

informans specifica differentia c. 1.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 23

auf die Akzidentien Substanz, so drückt das Wort „Natur"
seine Fähigkeit zum Handeln aus. Die übrigen Namen,
wie „Potenz", „Yirtus" besagen nur eine noch größere
Hinneigung zur Tätigkeit, als dies die Bezeichnung Aptitude

zu tun vermag.378
Nach Boëthius müßte man also die Form principium

motus nennen, denn die Essenz ist durch die Form tätig,
nach Aristoteles wäre die Form ein principium naturaliter
agens, aber in dem Beweger, nicht in dem Bewegten.378

Schon Cicero hat die Bemerkung gemacht, wie Gilbert
Porretanus in seinem Kommentar zur Schrift des Boëthius
De duabus naturis erwähnt,380 „es ist schwer, die Natur
zu definieren", oder vielleicht besser gesagt, der Ausdruck
Natur wird in so mannigfacher Weise angewandt, daß sich
keine, alle Einzelfälle umfassende, allgemeingültige
Definition aufstellen läßt.381 Hätte Aristoteles z. B. den ersten
modus der Natur bei Boëthius 382 auf die erste Materie
angewandt, so würde keine Schwierigkeit entstanden sein;
denn auch die erste Materie kann mit dem Verstände
erfaßt werden. Nun aber definiert Aristoteles im 2. Buch
seiner Physik die Natur als Prinzip der Bewegung und
Ruhe und nennt Materie und Form Naturen. Wie läßt
sich das mit dem gewöhnlichen Begriff der rein passiven
Materie in Einklang bringen?

Bacon hat eine Lösung versucht, wie wir gesehen
haben, aber wir können uns nicht entschließen, seiner
Auslegung des aristotelischen Textes beizustimmen. Wir
glauben nicht, daß Aristoteles mit dem „principium motus"

3.8 Unde sie dicimus, quod alia est natura substantiae, alia aceidentis
et sie de qualibet re, et sie natura voeatur rei essentia et convenit creatori
et ereaturae; alia enim (est) essentia et natura divina a naturis creatis
Res autem habet très comparationes sei. ad esse, ad accidens, ad
Operationen! Sed natura dicitur quantum ad aptitudinem operandi, quia
natura apta nata facit, secundum Aristotelem prineipio Celi et Mundi. Si
vero ceteris nominibus dicatur, sie intelligitur maior inclinatio ad
Operationen!, quam sit aptitudo. Ms. I, col. 32 d. Vgl. Opus maius, Vol. II,
p. 408.

8.9 Forma igitur est principium motus secundum modum Boethii sicut
essentia rei, quia essentia agit per formam, et secundum modum Aristotelis
est principium naturaliter agens, sed in movente, non in moto. Ms. I,
col. 33 c.

380 Migne, Patr. lat., Bd. 64, col. 1359.
381 Vgl. die verschiedenen Bedeutungen von natura nach S. Thomas,

Summa Theol. 3, q. 2. a. 1.
382 Natura est earum rerum, quae, cum sint, quoquomodo intellectu

capi possent 1. c. col. 1341.



24 Roger Bacons Hylomorphismus

das Verlangen der Materie nach ihrem Komplement habe
ausdrücken wollen; der Text bietet wenigstens keine
Anhaltspunkte für eine solche Interpretation. Es scheint
uns eine Erklärung möglich, ohne den rein passiven
Charakter der Materie preiszugeben und ihr ein aktives
Vermögen beizulegen oder wenigstens anzunehmen, Aristoteles
denke stets an eine Materie im Sinne eines konkreten
Stoffes, wenn er sie als Naturprinzip bezeichne.383 Unsere
Auffassung stützt sich auf Aristoteles selbst und den
Kommentar des hl. Thomas zu den betreffenden Stellen.

Zum Beweise, daß die Materie Natur sei, ist vor allem
folgende Stelle von Belang: „In einer Weise nennt man
Natur die erste Materie, die einem jeden Dinge zugrunde
liegt, das in sich das Prinzip der Bewegung und
Veränderung hat."384 In dem folgenden Texte zeigt dann
Aristoteles, daß die Form noch in anderer Weise als die
Materie und mit mehr Recht als sie Natur genannt werde
und schließt dann: „Was aber aus diesen (Materie und
Form) zusammengesetzt ist, ist zwar nicht Natur, besteht
aber aus einer Natur, wie der Mensch."385 Die Naturdinge
selbst, die aus Materie und Form bestehen, nennt der
Stagirite „xà. <pvOEL ovra" oder ,,cpvöiv b/ovra", 380 nicht
aber Naturen. Aus den angeführten Zitaten glauben wir
den Schluß ziehen zu können, daß die aufgestellte Definition

im eigentlichen Sinne für die Form gilt, die aber nie
von der Materie getrennt werden kann, insofern wir hier
von materiellen Formen sprechen. Die Materie kann Natur
genannt werden, insoweit durch sie etwas „natürlich" der
Möglichkeit nach ist, während die Form etwas actu „natürlich"

macht.387 Beide, Materie und Form, gehören
zusammen, um den ganzen Begriff der Natur zu konstituieren.
„So muß denn zugleich mit der Materie die Form als die
Natur der mit innerem Bewegungsprinzip begabten Wesen
anerkannt werden."388

883 Vgl. Baumker, a. a. 0. S. 256.
384 "JEva /uev ovv xqotcov ovvwç % <pvaig léysxai, y tiqu>xt] sxaaxco

vTioxsifxévtj vXtj xüiv ê'/évxwv èv avxoïç ccp/r/v xivr/osioç xal nexaßoXfjg.
II. Nat. Auscnlt. c. 1, od. Did. Bd. II. 261, 47.

_ )r
386 To d' sx xovxwv (pvoLç fxsv ovx eaxt, (pvosi ôs, oiov av&çconoç.

A. a. 0., ed. Did. 262, 8.
386 A. a. 0., c. 1, passim.
387 Unde forma, secundum quam aliquid est naturale in aetu, est

magi8 natura quam materia, secundum quam est aliquid naturale in poten-
tia. S. Thomas, II. Physic., lect. 2, n. 5.

388 Rolfes, Die substantiale Form, S. 25.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 25

Es wäre aber auch töricht, sich an dem Ausdruck zu
stoßen, daß die Materie als Natur principium motus sein
müsse; man hat eben ein doppeltes Prinzip bei den
verschiedenen Arten der Bewegung, wie generatio, corruptio,
alteratio etc., zu unterscheiden: ein aktives und ein
passives. Die Materie ist das passive Prinzip, das bei allen
Veränderungen beharrt und Träger der Formen ist, sie
ist als materielle Ursache beim Entstehen der Dinge
beteiligt. Man kann also, unbeschadet der Passivität der
Materie, den Begriff der Natur auf sie anwenden.

§ 4. Verhältnis des Universalen zum Partikulären.
An diese Ausführung über die Natur reiht Bacon eine

andere über das Verhältnis des Universalen zum Partikulären,

die ihm nicht ohne Schwierigkeit zu sein scheint.
Wir hätten es vorgezogen und für logischer gehalten,
zuerst von dem Individuum und Universalen selbst zu
reden und nachher das gegenseitige Verhältnis zu
untersuchen. Da aber Roger Bacon diese Bestimmung mit dem
Begriff der Natur in enge Verbindung bringt und bei
Behandlung des Individuationsprinzips sich öfters auf
diese Ausführung beruft, so wollen wir die Anordnung
des Stoffes, wie sie sich im Manuskript der „Communia
naturalium" vorfindet, beibehalten und erst später von
dem Partikulären und Universalen im besonderen handeln.

Nirgends gebe es so viele entgegengesetzte Ansichten,
beginnt Roger, als bei der Frage nach dem Verhältnis
des Universalen zum Partikulären. Aristoteles widerspreche
sich selbst, wenn er in 1° De anima lehre, das Universale
sei entweder nichts oder später, d. h. nach dem Partikulären,

und in 16° De animalibus behaupte er das Gegenteil.389

Unser Philosoph glaubt die Lösung bei Avicenna
gefunden zu haben. — Wir müssen hierauf näher eingehen,
weil in dieser Ausführung die Stellung Bacons zum Iifdi-
viduationsprinzip ihre Erklärung findet.

Das Dunkel, das über diese schwierige Frage
ausgebreitet ist, helle sich bald auf, meint Roger, wenn man

389 Una (sel. difficultas) est de prioritate universalis ad partieulare
secundum naturam; nusquam enim sunt tot autoritates contrarias. Aristoteles

enim dicit in primo De anima quod universale aut nihil est aut
posterius est, et in lö.° De animalibus dicit contrarium et Avicenna
primo Pbysicorum similiter loquitur, sed in 6° Metaphys. docet veritatem.
Ms, I, col. 25 a.



26 Eoger Bacons Hylomorphismus

eine natura universalis und particulars unterscheide. Die
Universalnatur ist jene leitende Kraft des Universums, die,
ausgegossen in alle Substanzen der Himmel, auf alle Körper
der Welt sich erstreckt. Durch sie werde alles in einer
gewissen Vollkommenheit erhalten und sie schließe alle
Unzukömmlichkeiten aus, die dem gesamten Universum
entgegen wären, so würde sie z. B. nie ein Leeres oder
die Unsterblichkeit der Tiere zulassen. Diese universelle
Natur sei die körperliche Natur, die durch das zweite
Genus, d. h. corpus, ausgedrückt werde.390

Die partikuläre Natur dagegen ist die Kraft, welche
die Spezies mit ihren Individuen lenkt und daher zweifach
ist, die eine für die Spezies als solche, die andere für das
Individuum als solches. Somit sei z. B. in dem Embryo
eine doppelte informative Kraft zu unterscheiden, die eine
beabsichtige und ziele hin auf die Hervorbringung des
Menschen, die andere bezwecke die Hervorbringung dieses
bestimmten Menschen. Obwohl aber die virtus regitiva
der Spezies vorzüglich die Spezies intendiere, habe sie es
sekundär doch auch auf das Individuum abgesehen, und
umgekehrt verhalte sich die'Sache bei der regitiven Kraft
des Individuums.391

Der hl. Thomas hat in ganz ähnlicher Weise eine
partikuläre und universelle Natur unterschieden und
versteht unter ersterer jene Kraft, die auf die Erhaltung eines
jeden Individuums bedacht ist, die sich in dem Individuum
selbst befindet, unter letzterer die aktive Kraft in einer
universellen Ursache, z. B. in einem Himmelskörper.392

190 Natura dupliciter est: universalis et particularis, ut Avicenna
docet 6° Metaph. Universalis est virtus regitiva universi diffusa in
substantias celorum per omnia corpora tnundi, et est in quo omnia corpora
conveniunt, et per quam omnia salvantur quadam generali perfections et
salute. Et haec natura universalis est natura corporalis quae per secundum

genus, quod est corpus, designatur, et baec natura excludit omnia
ineonvenientia quae toti universo repugnant, ut est vacuum Similiter
hoc non permitteret animalia bruta esse immortalia. Ms. I, col. 25 a. Vgl.
Tafel col. 24 a. und 24 b, Bd. XXV S. 319 f. Avicenna, Metaph. lib. VI, c. 5.

591 Natura particularis est virtus regitiva speciei cum suis individuis,
et ideo haec est duplex, sel. virtus regitiva speciei et virtus regitiva indi-
vidui Virtus igitur informativa embrionis in ventre matris est duplex,
una intendit et operatur ad produetionem hominis, alia intendit et operatur
ad produetionem istius hominis Sed tarnen virtus regitiva speciei
secundario intendit individuum et similiter virtus regitiva individui
8ecundario intendit speciem. Ms. I, col. 25 a. und 25 b.

392 II. De coelo et mundo, lect. 9. n. 2.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 27

Es sei jedoch darauf hingewiesen, daß Bacon für die
Spezies wieder eine eigene lenkende Kraft annimmt, was
notwendig zu einem Ultrarealismus führen muß.

Vergleichen wir nun, so fährt Roger fort, ein Universale

mit seinen Inferiora in den Praedikamenten, dann
muß man sagen, der Tätigkeit und Ausführung der Natur
gemäß ist das Universale früher als das Particuläre, der
Intention nach jedoch ist das Verhältnis umgekehrt. So
lehre auch Aristoteles 16° De animalibus, daß in dem
Embryo das animal dem equus vorausgehe. Geradeso sei
es bei den singulären Dingen, da etwas früher diese
Substanz als dieser Körper und früher dieser Körper
als dieses Lebewesen usw. sei. Das mehr universelle
Individuum sei also der Tätigkeit der Natur nach früher,
aber der Intention nach später, da die Natur stets das
Komplete anstrebe. Darum sage Averroës, die Materie
empfange die partikulären Formen mittels der
universellen.393

Wolle man schließlich einen Vergleich anstellen zwischen
dem Universalen und den partikulären Dingen, in denen
es sich vorfindet, so habe man bezüglich der Priorität zu
unterscheiden. Der Tätigkeit und Intention der regitiven
Kraft der Spezies gemäß sei das Universale früher als die
partikulären Dinge; für die regitive Kraft des Individuums
sei nach Tätigkeit und Absicht das Individuum früher;
das Gleiche gelte bezüglich der universellen Natur als
leitende Kraft des Universums. Ein Individuum übertreffe
alle Universalien der Welt; denn das Universale bezeichne
nur ein Übereinkommen mehrerer Individuen. Ein
Zweifaches habe nämlich das Individuum notwendig, ein
Absolutes, das seine Wesenheit konstituiere, wie Leib und
Seele diesen Menschen ausmachen, sodann etwas, worin
der Mensch mit einem anderen Menschen übereinkomme
und nicht mit einem Esel, und das sei sein Universale.394 —

388 Si ergo comparemus universale ad sua inferiora in linea praedica-
mentali, ut substantiam ad corpus etc., tunc secundum operationem naturae
et executionem prius est universale quam partieulare, sed posterius est
secundum intentionem et eodem modo currit linea singularis. Primo
enim fit haee substantia quam hoc corpus etc., et ideo individuum magis
confusum et magis universale prius est secundum operationem naturae et
executionem. Sed posterius est secundum intentionem Et propter boc
dieit Averrois 2° Metaph., quod materia primo recipit formas universales
et mediantibu8 illis formas particulates. Ms. I, col. 25 b und 25 c.

394 Sed si comparemus universale ad sua propria particularia in quibus



28 Eoger Bacons Hylomorphismus

An dieser Stelle drückt Bacon deutlich seine Stellung zum
Individuationsprinzip aus: Seinen Leib und seine Seele hat
der Mensch nicht mit einem anderen gemein, diese machen
also das Individuum aus; mit anderen Menschen hat er
das animal rationale gemein, und das ist das Universale.
Wir werden darauf zurückkommen.

Die absolute Natur des Individuums, fügt Bacon hinzu,
hat bei weitem den Vorzug vor der relativen, und so das
Singuläre vor dem Universalen. Die Universalien nützen
weder uns noch der Natur etwas. Die Wahrheit dieses
Satzes will unser Philosoph noch durch theologische Gründe
erhärten, z. B. dadurch, daß Gott die Welt nicht für den
Universal-Menschen geschaffen habe, sondern für einzelne
Personen. Es sei daher ganz offenbar, daß das Singuläre
ohne Vergleich das Universale übertreffe.393 Da nun die
universelle Natur und die regitive Kraft des Individuums
hauptsächlich ein Individuum erstrebten und bewirkten,
und diese beiden die regitive Kraft der Spezies überträfen,
so könne man schlechthin sagen, das Individuum sei der
Tätigkeit wie Intention der Natur nach früher als das
Universale.396 Daraus gehe auch hervor, daß die Natur
als regitive Kraft des Individuums weit vorzüglicher sei,
als die Natur, die sich als regitive Kraft des Universalen
darstelle.397

est et multiplicatur, ut hominem ad hunc hominem et illum et sie de
omnibus, oportet quod universale sit prius secundum natnram, quae est
virtus regitiva speciei universalis, tarn secundum intentionein illius naturae
quam secundum operatiouem Sed secundum operationem et intentionem
naturae quae est virtus regitiva individui, est individuum prius omnino.
Si vero loquamur de natura universali illa intendit et operatur individuum

primo et principaliter unum individuum excellit omnia
univers a lia de mundo; nam universale non est nisi convenientia
plurium individuorum. Duo enim sunt necessaria individuo, unum
absolute, quod constituit ipsum aliud est in quo conveniat cum alio
bomine et non cum asino nec poïco, et hoc est saura universale. Ms. I,
col. 25 c. und 25 d.

396 Universalia nihil prosunt nobis nec naturae similiter Non enim
Deus fecit hunc mundum propter universalem hominem, sed propter personas
singulares Manifestum est igitur, quod singulare sine comparatione
est melius quam universale. Ms. I, col. 25 d.

396 Sed hae duae praevalent virtuti regitivae speciei seu universalis.
Ergo simpliciter loquendo et absolute debemus dicere, quod individuum est
prius secundum naturam tam secundum operationem quam secundum
intentionem. Ms. I, col. 25 d und 26 a.

39? Ergo natura, quae est virtus regitiva individui, est longe melior
quam natura quae est regitiva universalis. Ms. I, 1. c.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 29

Diese starke Betonung des Individuums, des Singulären
gegenüber dem Universalen, die in der Neigung Rogers
zur Empirie eine Erklärung findet, kehrt noch mehrmals
wieder, so daß Bacon den Anschein erregt, als ob er eine
besondere Absicht dabei verfolge, oder als ob er eine Lehre
vortrage, die sonst niemand verteidige. Er sagt denn
auch selbst, das ganze Vulgus sei der gegenteiligen
Ansicht auf Grund einiger Autoritäten, denen er noch seine
Aufmerksamkeit schenken will.398

Unerfahrene Menschen, schreibt unser Doctor mirabilis,

beten die Universalien an, weil Aristoteles sage, das
Sein des Universalen sei immerwährend und göttlich, das
des Singulären vergänglich. Derartige Aussprüche könne
man jedoch leicht erklären. Die immerwährende Dauer
komme dem Universalen nur wegen der Aufeinanderfolge
der vervielfachten Einzeldinge zu. Mithin werde vorher
stets die Existenz eines Singulären verlangt, wann und
wo immer ein Universale sein möge. Wenn daher Aristoteles

lehre, die Natur intendiere ein ständiges, göttliches
Sein, so hätten diese Worte nur per accidens von dem
Universalen, per se aber von der Menge der Einzeldinge
Geltung, in denen das Universale salviert werde.899

Nunmehr erwähnt Bacon einen Einwurf, der uns an
und für sich schon widerspruchsvoll und unklar erscheint,
wenn man sich streng an den Text halten wollte. Einige
berufen sich, so sagt er, auf eine andere Stelle bei Aristoteles,

die das bekannte Wort enthält: primum secundum
intentionem est ultimum in executione. Wäre also das
Individuum der Tätigkeit der Natur nach früher, weil es
ja als Fundament für das Universale dient, so müßte es
dennoch der Intention nach später sein. Folglich gebühre

398 Quoniam tarnen totum valgus est in contrarium propter quasdam
auetoritates, ideo exponendae sunt. Ms. 1, col. 26 b.

399 Nam homines imperiti adorant universalia, propter hoc quod
Aristoteles dicit primo Posteriorum, quod universale est semper et ubique,
singulare est hie et nunc; et 2° De anima dicit quod esse universalis est
esse perpetuum et divinum, singulare est corruptibile et non manet semper.
Sed perpetuitas universalis, et quod sit ubique, non est propter eius
dignitatem, sed propter successionem singularium multiplicatorum in omni
tempore et loco. Unde primo praeexigitur aliquod singulare quandoeumque
et ubicumque sit universale Et ideo cum dicit 2° De anima, quod
natura intendit esse perpetuum et divinum, verbum suum est per
accidens intendendum de universali, et per se de multitudine singularium,
in quibus salvatur universale. Ms. 1, 1. e.



30 Roger Bacons Hylomorphismus

dem Universalen der Vorrang vor dem Individuum, weil
die Natur stets das Bessere intendiere.400

Hierauf entgegnet unser Philosoph, das angeführte
Dictum des Aristoteles habe nur dort seine Geltung, wo
verschiedene Dinge so zueinander hingeordnet werden, daß
eines als Ziel und die anderen als Mittel zum Ziel zu
betrachten seien ; wie beim Hausbau zuerst das verschiedenartige

Baumaterial zusammengetragen werde und dann
das Aneinanderfügen der Teile des Zieles wegen erfolge,
weil man ein Haus haben wolle. Ähnlich wie bei diesem
Beispiel verhalte es sich bei der Erzeugung jedesbeliebigen
Naturdinges, möge es nun ein Individuum oder Universale
sein. Die Universalien werden secundum prius et posterius
geordnet, wie die Singulären. So existiere z. B. bei der
Erzeugung dieses bestimmten Menschen jenes früher, das
auf das Ziel hingeordnet werde, also zuerst diese Substanz,
dieser Körper, dieses Lebewesen und schließlich komme
der Finis, dieser Mensch. Aber jenes aristotelische Wort
gelte nicht von solchen Dingen, die nicht zueinander
hingeordnet seien, von denen das eine nicht Zweck des anderen
sei; so sei es z. B. beim Subjekt und Akzidenz, Universalen
und Partikulären der Fall.401

Erinnern wir uns daran, daß Bacon die Priorität des
Singulären der Tätigkeit und Intention der Natur nach
für den Fall verteidigt, daß man das Universale zu seinen
eigentümlichen Partikulären in Beziehung bringt, in denen
es sich vorfindet, und vervielfacht wird. Unter diesem
Gesichtspunkt hat das Universale große Ähnlichkeit mit
dem Akzidenz, obwohl es kein Akzidenz ist, sagt Roger.402

400 Si dicitur, quod Aristoteles dicit in Ethicis et in 2° Metaphys.,
quod illud quod est primum secundum intentionem naturae, est ultimum
in executione et e converso et hoc videmus in generations naturali descen-
dendo ab universalibus ad particularia, ut superius dictum est. Ergo licet
individuum esset prius secundum operationem, quia est fundamentum in
quo stat universale, tarnen posterius secundum intentionem; et ita erit
(universale) dignius et melius, quia natura semper intendit, quod melius
est. Ms. I, col. 26 b und 26 c. — Wir glauben, daJS hier ein Fehler im
Ms. vorliegt. Der Sinn der Objektion und die Antwort darauf scheinen
uns zu verlangen, daß nach „et ita erit" eingefügt werde „universale"
dignius et melius etc.

401 Hoc ergo verbum intelligitur in generatione cuiuslibet rei, sed non
intelligitur inter diversas res, quarum una non est finis alterius nec una
ad aliam ordinatur, sicut incompletum ad eompletum ; et hoc est subiectum
et accidens, et universale et particulars proprium. Ms. I, col. 26 c.

402 Vgl. Ms. I, col. 26 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 31

Das Subjekt ist der Tätigkeit (der Natur) nach früher als
das Akzidenz, fügt er zur näheren Erläuterung bei, und
doch ist das Akzidenz nicht der Zweck, weshalb das Subjekt

hervorgebracht wird, vielmehr ist das Akzidenz eine
Wirkung des Subjektes; wir haben also hier ein Beispiel,
daß ein und dasselbe das Erste ist sowohl der Tätigkeit
als der Intention nach. Das gleiche Verhältnis walte
zwischen dem Universalen und Partikulären ob. Ist das
Universale auch dadurch von dem Akzidenz unterschieden,
daß in ihm mehrere Individuen übereinkommen, in dem
Akzidenz aber nicht, so haben sie doch das miteinander
gemein, daß beide außerhalb der Essenz des Dinges sind,
zu dem sie gehören. Wegen dieser Ähnlichkeit mit dem
Akzidenz, und weil seine Natur viel schwächer sei als die
des Individuums, da es kein absolutes Sein habe und nicht
für sich existieren, mithin auch nicht Zweck des Individuums

sein könne, in dem es existiere, aus diesen Gründen
könne das Universale nicht das erste der Intention nach
sein, sondern wie es das letzte in der Tätigkeit der Natur
sei, so auch der Intention nach.403

Zu dieser Ausführung Roger Bacons über das
Verhältnis des Universalen zum Partikulären wollen wir an
dieser Stelle nur die allgemeine Bemerkung machen, daß
unserem Autor mehr als eine Konfusion unterlaufen ist.
Wir vermissen zunächst die strenge Scheidung zwischen
der logischen und ontologischen Ordnung, die man wohl
beobachten muß, wenn man in dieser Frage klar sein will:
das universale metaphysicum und universale reflexum seu
logicum sind nicht identisch. Diese Unterscheidung löst
auch den scheinbaren Widerspruch, den Bacon bei Aristoteles

zu finden vermeint. Obwohl er nie Avicebron
ausdrücklich nennt, so trägt doch seine ganze Auffassung das
Gepräge dieses jüdischen Philosophen, wie ja auch seine

408 Nam subiectum est prius secundum operationem et aceidens
posterius, sed accidens non est finis ad quem et propter quem fiat
subieotum, sed est effectus subieeti Similiter eerte fallit inter universale
et suum proprium particulare, quoniam universale est sicut accidens, licet
non sit accidens, sed tarnen utrumque in hoc convenit, quod est extra
essentiam rei cuius est Quoniam ergo universale est simile accidenti,
et^ est natura debilior sine comparatione quam individuum, quia non est
aliquid absolutum nec per se potest existere, sed in individuis, ideo non
potest esse finis individui sicut nec accidens subiecti, Et ideo non potest
esse primum in intentione, sed sicut est ultimum in opere naturae, sic erit
ultimum in intentione. Ms. I, col. 26 c. und 26 d.



32 Boger Bacons Hylomorphismus

Lehre über Materie und Form den Grundzügen nach auf
ihn zurückgeht. Auch hier ist wieder ganz besonders zu
betonen, was der hl. Thomas dem genannten Avicebron
entgegenhält: supponit (haec opinio) quod quaecumque
distinguntur secundum intellectum, sint etiam in rebus
distincta.404 Schließlich ist noch als Folge der Verwechslung

der beiden Ordnungen jene hervorzuheben, daß Bacon
Uni versale gleichbedeutend gebraucht mit Unvollkommenem.

Da wir das Individuationsprinzip und die Universalienlehre
noch im besonderen behandeln werden, so fassen

wir an dieser Stelle nur das Verhältnis des Partikulären
zum Universalen ins Auge.

„Vergleichen wir das Universale mit den ihm
Unterstellten, mit anderen Universalien, sagt Roger, z. B.
Substanz mit Körper, Körper mit Lebewesen, Lebewesen mit
Mensch, so ist der Tätigkeit der Natur nach das Universale

früher als das Partikuläre, aber später der Intention
nach."405 Hätte unser Philosoph behauptet, für unsere
Erkenntnisweise, also in der logischen Ordnung, gehe das
weniger Vollkommene dem Vollkommeneren, und in diesem
Sinne das mehr Allgemeine dem mehr Partikulären voran,
so hätten wir ihm ohne Schwanken zustimmen können;
denn wie der hl. Thomas kurz und bündig lehrt, ist zwar
die Erkenntnis des Singulären früher als die des Universellen,

weil unsere Erkenntnis mit den Sinnen anfängt, die
nur Einzeldinge wahrnehmen. Aber sowohl für die
sinnliche als intellektuelle Erkenntnis ist anderseits die mehr
allgemeine Erkenntnis früher als die weniger allgemeine;
so erkennen wir früher, daß etwas ein Körper sei, als ein
Lebewesen und früher, daß es ein Lebewesen, als ein
Mensch sei.406 Bacon wendet aber jenen Satz auch auf
das Wirken der Natur an, wie sein Beispiel zeigt, wozu
ihn sein Standpunkt nötigte. Schauen wir auf die Ursächlichkeit

als solche hin, so geht allerdings die causa
universalis der causa particularis voran; Bacon verwechselt
aber das universale in efficiendo mit dem universale in
essendo. Schließlich hat er die Unterscheidung, die wir
oben andeuteten, nicht gemacht, er konfundiert das
universale metaphysicum und universale logicum; ersteres
bildet das Fundament für letzteres. Das universale meta-

404 Summa Theol. 1, q. 50. a. 2.
405 Ms. I, col. 25 b. Vgl. S. 27.
406 Summa Theol. 1, q. 85. a. 3.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 33

physicum ist nur potentiell ein Universale, insofern eine
Wesenheit, die unter konkreten Verhältnissen in den Dingen
existiert, durch Tätigkeit des Verstandes dieser konkreten
Bestimmungen erledigt und dann durch Reflexion zu einem
Universale im formellen Sinne gemacht werden kann. Aber
in den konkreten Dingen ist auch das, was durch den
Verstand erst zum Universalen wird, etwas Konkretes.
Roger identifiziert an dieser Stelle universale mit minus
perfectum dem Sein nach. Aristoteles, auf den Bacon sich
beruft, konnte ganz richtig sagen: „Weder Lebewesen und
Mensch, noch Lebewesen und Pferd werden gleichzeitig",407
indem er den berechtigten Gedanken einer Evolution des
Embryo andeutet, aber dann handelt es sich nicht mehr
um das Universale im formellen Sinne. Das Universale
hat einen Inhalt, es ist durch inhaltliche Abstraktion
gewonnen. Betrachten wir diesen Inhalt, die abstrahierte
Wesenheit nach ihrem Sein in den partikulären Dingen,
das universale metaphysicum potentiale, z. B. die Wesenheit

des Menschen, so können wir mit dem hl. Thomas
unterscheiden und sagen, das Unvollkommene und darum
mehr Gemeinsame ist früher, als das Vollkommenere und
daher weniger Gemeinsame, wenn wir die Ordnung der
Natur ins Auge fassen, die sich auf den Weg der Erzeugung

und die Zeit bezieht, auf ihre Tätigkeit und
Ausführung, wie Bacon sagt. Der Intention der Natur und
der Ordnung der Vollkommenheit nach ist das weniger
Gemeinsame, das Vollkommenere jedoch früher, als das
Gemeinsamere, weil die Natur stets das Vollkommenere
intendiert.40S Das Gesagte ist also richtig, wenn wir

407 ov yàp afitt yLverai t-côov xal ctv&pwnoç, ovtfk gwov xal "itnoi.
II. De animal, generat. e. 3, ed. Did. Bd. III. 351, 22.

408 Alio modo potest (universale) considerari quantum ad ipsam
naturam, sei. animalitatis vel humauitatis, prout invenitur in partieularibus.
Et sie dicendum est quod duplex est ordo naturae: unus secundum viam
generationis et temporis, secundum quam viam ea quae sunt imperfecta et
in potentia, sunt priora; et hoc modo magis commune est prius secundum
naturam Alius est ordo perfectionis sive intentionis naturae, et
per hunc modum minus commune est prius secundum naturam quam magis
commune, ut homo quam animal. Naturae enim intentio non sistit in
generatione animalis, sed intendit generare hominem. S. Thomas, Summa
Tbeol., 1, q. 85, a. 3, ad 1. Seiner Auffassung entsprechend, glaubt Bacon,
die Natur intendiere vor allem das Individuum. Richtiger lehrt der heil.
Thomas: Et inde est, quod ultima naturae intentio est ad speciem, non
autem ad individuum, neque ad genus, quia forma est finis generationis,
materia vero est propter formam 1. c. 1, q. 85, a. 3, ad 4.

Jahrbuch für. Philosophie etc. XXVI. 3



34 Roger Bacons Hylomorphismus

universell gleichbedeutend mit unvollkommen nehmen. Aber
Bacon verfällt einem Ultrarealismus, wenn er meint, die
Natur wirke in der Weise, daß z. B. bei der Erzeugung
des Menschen früher diese Substanz als dieser Körper und
dieser Körper früher als dieses Lebewesen entstehe;409
diese Unterscheidung können wir logisch anwenden, aber
in dem konkreten Dinge ist sie nicht berechtigt.

Der Einfluß des Neuplatonismus tritt hier deutlich
zutage. Plotin stellte für jeden Grad des Seins eine
besondere Form auf, so daß jedes Ding aus einer Reihe von
Iojol oder Formen sich zusammensetzt, die nach und nach
in der Materie auftreten.410 Bei Bacon haben wir insofern
eine Modifikation, als jeder Form eine besondere Materie
entspricht, und die Materie ebenso zur Spezifikation
beiträgt wie die Form.

Was schließlich das Verhältnis des Universalen im
eigentlichen Sinne, d. h. des universale reflexum seu logi-
cum betrifft, unter dem wir die abstrahierte Wesenheit
verstehen, insofern sie von unserem Verstände als vielen
Dingen zuteilbar erkannt wird, was das Verhältnis dieses
Universalen zu den partikulären Dingen, in denen es sich
vorfindet, anbelangt, so können wir Bacon beistimmen,
wenn er sagt, der Tätigkeit und Intention der Natur nach
sei das Individuum früher als das Universale, weil dieses
erst durch Abstraktion aus den konkreten Dingen gewonnen
wird. Ohne daher sich selbst zu widersprechen, wie Bacon
meint, konnte Aristoteles in diesem Sinne den Ausspruch
tun: animal universale aut nihil est, aut posterius est.411

Dagegen müssen wir gestehen, daß wir nicht recht
begreifen, was Roger mit der regitiven Kraft der Spezies
meint, der gemäß dieses Universale der Intention und
Tätigkeit nach früher sein soll. Man könnte an das
universale in efficiendo, an eine causa universalis denken,
aber diese hat er wieder besonders unterschieden und
nennt anderseits diese regitive Kraft der Spezies: natura
particularis.

Den Versuch Rogers, einige Stellen bei Aristoteles,
die dieser letzteren Auffassung des Verhältnisses zwischen

409 Vgl. S. 30.
"0 En. III, 1. VI, c. 16; En. IV, 1. III, c. 20—21 ; En. I, 1.1, c. 4—6.
411 to de lmov to y.u'io't.ov i]toi ov&év ioriv rj voTeçov. I. De

Anima, c. 1, ed. Did. Bd. III. 431, 36. Vgl. S. Thomas, Summa Theol. 1,
q. 85. a. 3. ad. 1.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 35

Universalem und Partikulärem entgegen zu sein scheinen,
näher zu erklären, wird man wohl als verfehlt bezeichnen
müssen.412 Nicht wegen der successiven Aufeinanderfolge
der Einzeldinge ist die abstrahierte Wesenheit
immerwährend, gewissermaßen göttlich, insofern wir ihr Unver-
änderlichkeit, negative Ewigkeit, Notwendigkeit zuschreiben,
sondern gerade wegen ihres abstrakten Charakters kommen
ihr diese Eigenschaften zu. — Auch in dem Satze : primum
in intentione est ultimum in executione und umgekehrt,
kann man nur dann eine Schwierigkeit für das dargelegte
Verhältnis des Universalen zum Partikulären erblicken,
wenn man die logische und ontologische Ordnung
konfundiert. — Zweifellos haben wir in der eben berührten
Auffassung die Anhaltspunkte für seine Erklärung des
Individuationsprinzips zu suchen.

§ 5. Individuationsprinzip.
In innigem Zusammenhang mit der Theorie über Form

und Materie steht in jedem philosophischen System das
Individuationsprinzip. Es kann nicht geleugnet werden,
daß der Umstand vor allem in diesem Punkte Verwirrung
bei manchen Philosophen hervorgerufen hat, daß man sich
nicht recht klar darüber war, worum es sich eigentlich
bei der Frage nach dem Individuationsprinzip handele.
Sodann wird jeder gestehen müssen, der ernstlich mit
dieser Frage sich beschäftigt hat, daß es an Schwierigkeiten

nicht fehle. Die zahlreichen Stellen in den Werken
des hl. Thomas,413 die auf dieses Problem Bezug nehmen,
belehren uns, daß das 13. Jahrhundert keineswegs gleichgültig

dem Individuationsprinzip gegenüberstand; ja wir
wissen, daß dasselbe bei Skotus414 und Ockam415 und
später noch bei Suarez413 eine nicht unbedeutende Rolle
gespielt hat.

Roger Bacon kann natürlich diese Frage nicht mit
Stillschweigen übergehen, doch würden wir uns täuschen,

412 Vgl. S. 29.
413 Vgl. besonders Opusc. De principio indiyiduationis ; opuse. in

Boetium de Trinitate, q. 4.
4,4 II. Sent. dist. 3, q. 6.
416 Vgl. Muschietti, Breve saggio sulla Filosofia di Gugliemo d'Ockam,

Bellinzona 1908, p. 55 ff.
416 Disp. Metapbys., 5, sect. 6, n. 1.

3*



36 Roger Bacons Hylomorphismus

wenn wir glaubten, sie habe ihm besondere Schwierigkeiten

gemacht. Konsequent seinem Hylomorphismus
gesteht unser Philosoph, es liege eine große Torheit in dieser
Frage nach der Individuation;417 für ihn gestaltete sich
die Lösung ziemlich einfach.

Sagen wir zunächst kurz, was eigentlich beim Indivi-
duationsprinzip in Frage steht. Es ist vor allem klar,
daß hier die sogenannten notae individuantes nicht in
Betracht kommen;' sie sind Akzidentien und können als
solche keine Individuation der Substanzen bewirken, sondern
setzen vielmehr eine bereits individualisierte Substanz
voraus. Es handelt sich um Bestimmung jenes inneren,
konstitutiven Prinzips der körperlichen Substanzen, das
bewirkt, daß zwei oder mehrere Individuen der gleichen
Spezies numerisch voneinander verschieden sind.418 Roger
Bacon deutet wenigstens den Unterschied zwischen dem
konstitutiven und nur erkennbar machenden Prinzip der
Individuation an, wenn er sein diesbezügliches Kapitel
überschreibt: De causa individuationis.419

Unser Philosoph beginnt seine Darlegung mit der
Aufzählung und Widerlegung einiger Hauptansichten, die
sich betreffs des Individuationsprinzips gebildet haben.

Einige behaupten, schreibt Roger, die Spezies mache
die ganze Wesenheit der Individuen aus und habe nur
ein verschiedenes Sein in ihnen.420 Mit diesen Worten
will Bacon wohl auf jene hinweisen, welche die Individuation
nur von der Existenz abhängig machen; eine Ansicht, die
auch Skotus energisch bekämpft hat.431 Andere glauben,
fährt unser Autor fort, die Materie bewirke das Individuum,

insofern sie zur universellen Form hinzugefügt
werde.423 Hier ist jedenfalls die Ansicht des hl. Thomas
angedeutet, die er etwas später als „solemnis opinio"
bezeichnet.

An dritter Stelle erwähnt Bacon einen Erklärungsversuch,

der schwer zu verstehen ist. Schon der Text in

412 fit ideo stultitia magna est in huiusmodi quaestione quam faciunt
de individuatione. Ms. I, eol. 27 c.

418 Vgl. Nys, a. a. 0. p. 326.
419 Ms. I, col. 26 d.
420 Nam dicunt aliqui quod species est tota essentia individuorum et

habet esse solum diversa in eis. Ms. I, 1. c.
421 II. Sent., dist. 3, q. 3.
422 Et aliqui dicunt quod materia addita formae universali facit

individuum. Ms. I, col. 26 d.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 37

den Manuskripten stimmt nicht überein und ist dunkel.
Wir adoptieren die Leseart, die Steele in seiner Ausgabe
der Communia Naturalium hat, derzufolge die dritte
Ansicht darauf hinausgehen würde, daß eine Potenz gleichsam

als nähere Bezeichnung zur Spezies hinzugefügt werde,
wodurch die Spezies in den verschiedenen Dingen
gekennzeichnet wird.423

Schon aus dem, was früher über das Verhältnis des
Universalen zum Partikulären gesagt wurde, geht nach
Rogers fester Überzeugung hervor, daß die drei erwähnten
Lösungsversuche des Individuationsprinzips verfehlt seien.
In der Reihe der singulären Dinge wie der Universalien
haben wir einen Fortschritt vom Inkompletten zum
Kompletten; daraus folgt, daß das Verhältnis zwischen zwei
Universalen, z. B. zwischen Lebewesen und Mensch, das
gleiche ist, wie zwischen diesem bestimmten Lebewesen und
diesem bestimmten Menschen. Wie ich durch Hinzufügen
der Differenz rationale zu animal als Resultat homo
erhalte, geradeso ergibt dieses bestimmte rationale diesem
Lebewesen beigefügt diesen bestimmten Menschen.424

Ebenso wurde bereits gezeigt, daß das Individuum,
dieser bestimmte Mensch, früher ist als das Universale
„Mensch"; denn das Universale ist ja, ähnlich wie das
Akzidenz, außerhalb der Essenz des Dinges und drückt
jenes aus, wodurch ein Individuum mit einem anderen
übereinkommt. Also vor Entstehen des Universalen hat
das Individuum bereits seine ganze Wesenheit. Mithin
konstituieren jene Prinzipien das Individuum, die in seine
Essenz eintreten, wie z. B. diese Seele und dieser Körper
diesen bestimmten Menschen ausmachen.425 Das Indivi-
duationsprinzip hat also nach Bacon in der physischen
Wesenheit des Dinges selbst seine tiefste Begründung. —

428 Et alii quod potencia ad speeiem sicut signacionem additur, et
sie signatur in diversis. Steele, Lib. primus Communiurn Naturalium
Fratris Eogerii. Partes prima et secunda. Oxonii. p. 99. Steele gibt
nicht an, auf welches Ms. sich seine Leseart stützt. Im Cod. Maz. lautet
die Stelle: Et alii quod potentiae ad significationem additur, et sie signi-
ficatur species significanda in diversis. Col. 26 d. Charles, a. a. 0. p. 384
liest: quod potentiae aliquid signifleatum additur

124 Sicut se habet animal ad hominem, sic hoc animal ad hunc
hominem; et ideo sicut rationale additum animali facit hominem, sie hoc
rationale additum huic animali facit hunc hominem. Ms. I, col. 27 a.

425 Et ideo prineipia propria ingredientia essentiam individui faciunt
ipsum, ut haec anima et hoc corpus faciunt hunc hominem, sicut anima
et corpus faciunt hominem. Ms. I, 1. c.



38 Roger Bacons Hylomorphismus

Fügen wir hier gleich eine Deutung der Individuation aus
neuerer Zeit hinzu, die mit der Erklärung Bacons
Verwandtschaft aufweist. „Weder die Materie (materia sig-
nata), schreibt Späth,426 noch die Form (haecceitas) kann
principium individuationis sein, sondern das individuierende
Prinzip ist die physische Wesenheit eines Dinges, welche
wir aber nicht begrifflich fassen können. Somit ist der
eigentliche Grund der Individualität unbekannt und die
Frage nach demselben eine müßige." Auch dieser letztere
Satz findet sich dem Gedanken nach bei Bacon wieder,
wie wir sehen werden. — Roger Bacon sieht seine Ansicht
durch eine andere bedroht, die wir vorhin als die solemnis
opinio andeuteten, und die ihre Beweise auf Aussprüche
des Stagiriten gründet. Unser Philosoph erblickt in ihr
nur eine schlechte Auslegung des Aristoteles, die er
berichtigen muß.

Aristoteles schreibe nämlich in 1° Coeli et Mundi: wer
„Himmel" sagt, nennt die Form allein, wer dagegen „dieser
Himmel" sagt, bezeichnet die Form in der Materie. Und
an einer anderen Stelle lehre er, der Erzeuger erzeuge
nur etwas von ihm selbst Verschiedenes wegen der Materie.
Gestützt auf diese Texte argumentiere der Sophist, bemerkt
Roger, daß die Materie, zur spezifischen Form hinzugefügt,
das Individuum ausmache, so daß verschiedene Individuen
dadurch entständen, daß die Spezies durch verschiedene
Materien vervielfacht würde, wie z. B. das Bild im Spiegel
sich vervielfacht, wenn der Spiegel in mehrere Teile
zerbrochen wird.427

Es ist ganz richtig, entgegnet Bacon, daß der Erzeuger
etwas anderes, als er selbst ist, nur wegen einer anderen
individualen Materie erzeugt, aber der Fehler liegt darin,
daß man nicht recht versteht, was an dieser Stelle unter
Materie zu denken ist. Materie bedeutet hier nicht jenen
Teil, der mit der Form das Kompositum ausmacht, auch
nicht das Subjekt der Erzeugung, sondern Materie ist hier
gleichbedeutend mit Fundament für ein anderes, wie man
das Subjekt Materie nennen kann, in der das Akzidenz ist.
In diesem Sinne ist das Individuum Materie für das
Universale, das einem Akzidenz ähnlich ist. Der Sinn jenes
aristotelischen Wortes sei demnach dieser, daß die nume-

426 Die Körperlehre des hl. Thomas, S. 178.
427 Ms. I, col. 27 a. und 27 b.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 39

rische Verschiedenheit nicht von der spezifischen, sondern
individuellen Natur herrühre, die man auch Materie nenne,
weil sie der spezifischen Natur als Träger diene, und diese
spezifische Natur heiße Form, weil sie später hinzukomme
und sich in der individuellen befinde. Die gleiche
Verwechslung habe bei Erklärung der aus De Coelo et Mundo
zitierten Stelle stattgefunden; auch hier bezeichne Materie
die individuelle Materie, aber nicht jene, die einen Teil
des Kompositums bildet oder das Subjekt der Erzeugung,
wie die Gegner irrtümlich meinen/-28

Bacon greift bei seiner Beweisführung stets auf das
zurück, was er bei Feststellung des Verhältnisses zwischen
Partikulärem und Universalem auseinandergesetzt hat; das
zeigt sich auch bei der folgenden Bemerkung, die er über
die an erster Stelle angeführten Ansicht macht.

Man beruft sich auf Boëthius,4-'9 daß die Spezies das
ganze Sein der Individuen ausmache.. Dagegen führt Roger
die Unterscheidung des absoluten und relativen Seins des
Individuums ins Feld, die uns bereits bekannt ist. Die
Spezies, unter der Bacon hier das Universale versteht,
fällt nicht zusammen mit dem absoluten Sein eines Dinges,
das vielmehr jene Prinzipien konstituieren, die in die
Wesenheit eintreten, sie ist aber identisch mit dem
relativen Sein, das aus dem Vergleich mit anderen Individuen
resultiert.430

Die Auslegung der beiden aristotelischen Texte liefert
den erneuten Beweis, daß Bacon nie in das rechte
Verständnis der Schriften des Philosophen eingedrungen ist.
Der Zusammenhang in den erwähnten Kapiteln der
Metaphysik und De Coelo et Mundo zeigt klar, daß Materie

4?s Hie materia non vocatur, prout est altera compositi pars, nec
prout est subiectum in generatione, sed tertio modo, prout illud, quod est
fundamentum alicuius in quo consistât, dicitur esse materia, ut subiectum
est materia in qua est aecidens; et certe sic est individuum materia in
qua est aecidens, quod est simile aecidenti. Unde sensus illius verbi de
7° est, quod alietas numeralis non est propter naturam speeificam, sed
propter naturam individualem quae vocatur materia, quia substat naturae
speeifleae, et ilia vocatur forma, quia advenit posterius et inest. — Et
eodem modo intelligitur illud verbum De Celo et Mundo. Ms. I, col. 27 b.

429 Ygj_ Boëthiugj 1. III. Comment, in Porphyr, c. de Specie.
430 Dicendum quod esse individui duplex est: unum est absolutum

secundum sua prineipia quae ingrediuntur suam essentiam, et sic species
non^ sunt esse individui; aliud est secundum comparationem eius ad aliud
individuum, cum quo convenit naturaliter; et illud esse facit species. Ms. I,
eol. 27 b.



40 Hoger Bacons Hylomorphismus

bei Aristoteles einen ganz anderen Sinn hat, als Roger
darzutun versucht. So will Aristoteles I. De Coelo et Mundo,
c. 9 nachweisen, daß die Betrachtung der Form in sich,
abstrakt genommen, eine andere ist, als jene, die sich mit
der Form befaßt, wie sie in der Materie existiert, und
seine Ansicht tritt deutlich hervor, daß die Form durch
die Verbindung mit einer determinierten Materie konkretisiert

werde.431 Von einer natura individualis, die nur
insoweit Materie genannt würde, als sie Träger des
Universalen ist im Sinne Bacons, findet sich in den Texten
keine Spur. — Auch die Stelle bei Boëthius scheint uns
nicht richtig ausgelegt zu sein; Roger Bacon schneidet
alles für seine Zwecke und seine Auffassungsweise zu.
Boëthius will mit jenen Worten: homo vero Socratis atque
Ciceronis tota substantia est,432 besagen, daß die Spezies
oder Form eben die Wesenheit, die quidditas einer
Substanz bestimme. Das individuelle Sein dieser Wesenheit
wird jedoch nicht dadurch erzielt, daß noch eine weitere
Form hinzugefügt wird, sondern dadurch, daß die Spezies
mit der Materie in Verbindung tritt.433

Fragt nun jemand nach der Ursache der Individuation,
so fährt Roger fort, wenn weder die Spezies, noch etwas,
das zur Spezies hinzugefügt wird, sie verursacht, so solle
man einem solchen die Gegenfrage stellen, welches denn
die Ursache des Universalen sei, wenn weder das Individuum,

noch etwas zu diesem Hinzugefügtes es bewirke.
Es sei das überhaupt eine törichte Frage, die voraussetze,
es könne nichts anderes das Individuum verursachen, als
die Spezies oder etwas in Verbindung mit ihr. Die Sache
ist sehr einfach nach Roger, das Individuum hat seine
singulären Prinzipien, die in seine Essenz eintreten, wie
das Universale seine universellen Prinzipien hat. Nehmen
wir z. B. ein Individuum des allgemeinsten Genus, diese
Substanz, so ist dieselbe darum individuell, weil sie aus
dieser ersten Materie und dieser ersten Form besteht.
Wenn nun einer fragen sollte, woher kommt es denn, daß

431 Vgl. St. Thomas, I. De Celo et Mundo, lect. 19.
432 1. c. Migue, Patr. lat., tom. 64, col. 106. Bei Baeon lautet die

Stelle: species est totum esse individuorum. Ms. I, col. 27 b.
483 Ygp gt. Bonaventura, II. Sent., dist. 3. p. 1, a. 2. q. 3. —

Bonaventura deutet III. Sent. dist. 10, a. 1, q. 3 (ed. Quarracchi t. III., p.
231—232) diesen Text in dem Sinne, dajä „spezies" Materie und Form
zusammen, darum das ganze Sein des Dinges ausdrücke.



als Grandlage seiner philosophischen Anschauungen. 41

diese Prinzipien individuell sind, da sie doch nicht
verschieden sind von der universellen ersten Materie und
Form, so muß man wieder die Gegenfrage stellen, was
denn bewirke, daß diese universellen Prinzipien universell
seien, und man wird keine andere Antwort geben können
als diese, der Schöpfer habe ein jedes Ding gebildet, so
wie es seine Eigentümlichkeit verlange. Darum hat er die
Natur, in der viele übereinkommen müssen, universell
gemacht, jene dagegen, die von einer anderen verschieden
ist (naturam divisam ab alia), singulär. — Eine Verwechslung

des ordo efficiendi mit dem ordo essendi tritt hier
klar zutage. — Der Schöpfer hat also diese bestimmte
erste Materie und erste Form individuell gemacht, weil
ihre Natur es so gefordert. In ähnlicher Weise hat er
die Form, in der zwei Formen übereinkommen, universell,
und die Materie, an der zwei andere partizipieren, gemeinsam

gemacht, weil ihre Eigentümlichkeit es erheischt,
geradeso wie er einen Esel nach dessen Eigentümlichkeit
geschaffen hat und den Menschen nach der seinigen und
so alles andere. Daraus erhellt zur Genüge, daß die Frage
nach dem Individuationsprinzip eine recht törichte ist.434

Wir haben uns in dieser letzten Ausführung, die
hauptsächlich die Lehre Bacons über das Individuationsprinzip

enthält, möglichst eng an den Text angeschlossen.
Auf den ersten Blick wird uns klar, daß seine Lösung in
unmittelbarer Beziehung zu seinem Hylomorphismus steht.
Wie wir bei früherer Gelegenheit zeigten, gründet sich
die spezifische Verschiedenheit der Dinge nach Roger
Bacon nicht auf die Form allein, sondern auf Form und
Materie; wir haben stets eine spezifisch bestimmte Materie
und Form. Ähnlich erklärt sich die Individuation: diese
Materie und diese Form konstituieren dieses bestimmte
Kompositum. Betrachtet man die Tabellen, auf denen
Roger die Entwicklung der Form und Materie veranschaulicht,

so wird diese Lehre ganz klar. Bei der singulären
Materie heißt es am Schluß: materia singularis animati
rationalis est materia huius hominis singularis, ut Sortis,
und bei der Form: anima rationalis singularis est huius
hominis singularis, ut Sortis; er vereinigte diese Materie
und Form und das Individuum war für ihn konstituiert.435

434 Ms. I, col. 27 c.
436 Man vergleiche die Tafeln col. 23 b. und 23 d. Bd. XXV S. 316

u. 318.



42 Hoger Bacons Hylomorphismus

Die Erklärung der Individuation durch Roger Bacon
scheint uns nicht ohne Einfluß auf die Lösung dieses
Problems bei Ockam geblieben zu sein. Auch er betrachtet
es als verlorene Mühe, nach einem Prinzip der
Individuation zu suchen. „Jedes singuläre Ding ist durch sich
selbst, durch seine eigene Natur singulär." Es ist ihm
darum zu tun, nachzuweisen, daß z. B. Petrus dieses
bestimmte Individuum nicht in Kraft von irgendetwas sei,
das hinzukommt, sondern durch seine Natur. Darum
macht er auch Skotus gegenüber die Bemerkung, man
dürfe sich nicht einbilden, daß in Sortes die humanitas
und die natura humana in irgendeinerweise von Sortes
verschieden seien, oder daß zu jener Natur noch die
Differenz hinzukomme, welche dieselbe begrenze, weil eben
alles, was man als Substanziales in Sortes denken könne,
entweder diese Materie oder diese singuläre Form, oder
das Kompositum von beiden sei.436 Wilh. Ockam sah sich
zu dieser Antwort durch seinen ausgesprochenen Nominalismus

gezwungen.
Man kann nicht sagen, daß Bacon in seiner Lehre

eine Ähnlichkeit mit Duns Skotus aufweise, den Ockam
bekämpft. Skotus verlegte, ähnlich wie Averroes,437 das
Prinzip der Individuation in die Form, in eine positive
Realität, die als letzte in der Reihe der Formen mit der
Spezies sich verbindet und das Individuum konstituiert.488 —
Dagegen lassen sich Anklänge an Bacons Auffassung bei
Durandus von St. Pourçain konstatieren, dessen Ansicht
in den Worten ausgedrückt ist: Außer der Natur und
ihren Prinzipien braucht man keine anderen Prinzipien
des Individuums zu suchen. Die Quantität kann nicht das
Prinzip der Individuation sein, da sie selbst ohne Voraussetzung

einer individuellen Substanz nicht möglich ist.439
Verwandtschaftliche Beziehungen lassen sich vielleicht

noch zwischen der Lehre des Gottfried von Fontaines und
Bacon aufweisen. Auch er ist wie dieser der Ansicht, daß
man gar nicht die Frage nach dem Prinzip der
Individuation stellen solle. Man suche dieses Prinzip in etwas,
das außer dem Wesen der Substanz liege und zu ihr wie
ein Akzidenz hinzukomme. Aber es sei doch ganz aus-

436 Muschietti, a. a. 0., pp. 56, 57.
437 Vgl. St. Bonaventura, II. Sent., dist. 3, p. 1, a. 2, q. 3. eoncl.
438 Duns Skotus, II. Sent., dist. 3, q. 6, (ed. Vivès torn. 12, p. 132 ff.)
438 Vgl. Stöckl, a. a. 0., S. 977—978.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 43

geschlossen, daß Substanzen durch ein Akzidenz real
unterschieden werden könnten. Jedes Wesen sei eben dadurch
individuell, daß es als wirklich gesetzt werde. Eine reale
Allgemeinheit gibt es nicht. Jedes Ding ist schon als
wirklich gesetzte Substanz individuell und braucht es nicht
erst durch ein anderes Prinzip zu werden. Indem Gott
schafft, schafft er das Wirkliche, und das Wirkliche kann
nur individuell sein.440

Diese Ansichten haben alle mit der Roger Bacons
gemein, daß sie die Frage nach dem Prinzip der
Individuation nicht lösen; sie erklären ebensowenig etwas, wie
die Darlegung des spanischen Philosophen Suarez441 im
10. Jahrhundert. Alle kommen darin überein, daß sie das
factum der Individuation konstatieren oder die Bestandteile

des Individuums angeben : hoc corpus et haec anima,
sagt Bacon. Aber damit ist die Schwierigkeit bei weitem
nicht gelöst. Dreierlei müssen wir, wie Kardinal Mercier442
treffend in seiner Ontologie ausführt, beim Studium des
Individuums genau auseinanderhalten, nämlich die Frage,
an welchen Zeichen wir zunächst ein Individuum erkennen,
sodann die andere Frage nach der ratio formalis, den
Konstitutiven der Individualität, und schließlich den
genetischen Gesichtspunkt, von dem aus wir die eigentliche
Wurzel der individualisierenden Kennzeichen aufzufinden
suchen. Alle Vorwürfe und jedes Mißverständnis der Lehre
des hl. Thomas über das Individuationsprinzip scheinen
auf eine Verwirrung und Verwechslung dieser verschiedenen

Fragen zurückzugehen. Bacon, wie so manche
andere, hat bei der zweiten Frage Halt gemacht und ist
nicht weiter vorgedrungen. Handelt es sich nur darum,
den formellen Grund der Individualität eines Dinges
anzugeben, dann kann man einfach sagen, ein Ding ist
individuell, weil es existiert. Dadurch, daß es wirklich
existiert, ist es dieses bestimmte Sein und kein anderes.
Dieser Körper und diese Seele machen diesen Menschen
aus und keinen anderen.

Der hl. Thomas geht weiter und bleibt nicht bei
Feststellung der Tatsache allein stehen, er sucht den inneren,

44° Vgl. Stöckl, a. a. 0., S. 775—776.
441 Videtur relinqui, omnem substantiam singularem neque alio

indigere individuation« principio praeter suam entitatem, Tel praeter prin-
cipia intrinseca, quibus eius entitas constat. Disp. Metaph. 5, sect. 6, n. 1.

442 Métaphysique générale,4 Louvain 1905, p. 70.



44

fundamentalen Grund, warum dieser Körper, der die gleiche
spezifische Natur wie ein anderer besitzt, dennoch von
diesem reell und numerisch verschieden ist. D. Nys448 hat
etwas ausführlicher die Frage gestellt: „Gibt es in einem
Individuum, das aus Materie, Form, Existenz und Akzidentien
zusammengesetzt ist, eine Realität, auf die man als auf
den inneren und letzten Grund die Individuation alles
dessen zurückführen könnte, was sich an Realem in diesem
Sein befindet, und das uns gleichzeitig erklärt, warum
neben ihm Tausend andere der gleichen Spezies existieren
können?" Auf diese genetische Frage antworten die Tho-
misten: Materia prima signata quantitate est principium
individuations, indem sie mit ihrem Führer die beiden
charakteristischen Merkmale des Individuums hervorheben,
die ineommunicabilitas und die distinctio von allen anderen
Individuen, und erstere Eigenschaft auf die materia prima
allein zurückführen, letztere auf die Quantität, die, wie
der hl. Thomas444 sagt, vor allen anderen Akzidentien den
Vorzug hat, daß sie den Grund ihrer Individuation in
sich selbst trägt.445

Welche Stellung man auch zu dieser thomistischen
Auffassung des Individuationsprinzips einnehmen möge,
jeder wird gestehen müssen, daß die Lösung Bacons und
ähnlich lautende den denkenden Geist nicht befriedigen
können. Sein Hinweis auf die Tätigkeit des Schöpfers,
der jedes Ding nach der ihm zukommenden Eigentümlichkeit

bildet und darum auch diese bestimmte erste Materie
singulär gemacht hat, weil es ihre Natur so verlangt,
liefert den verstärkten Beweis, daß Roger den Kernpunkt
der Frage nicht erfaßt hat, und ist gleichzeitig ein Armutszeugnis

für seine Philosophie; denn wo unsere Vernunft
zur Erklärung von Tatsachen ausreicht, soll man nicht
auf göttliches Wirken zurückgreifen.

443 Cosmologie, p. 325—326.
444 Habet autem et hoe proprium quantitas dimensiva inter accidentia

reliqua, quod ipsa secundum se individuatur. Coat. Gent. lib. 4, c. 65.
445 Zur näheren Orientierung in dieser Frage verweisen wir auf D.

Nys, Cosmologie,2 p. 322 sqq. M. P. Mielle, La matière première et l'étendue.
Compte rendu du congrès scientifique, Fribourg, (Suisse) 1898, p. 408 sqq.
Mercier, Métaphysique générale, p. 77 ff.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 45

§ 6. Das Universalienproblem.
Der heiße Kampf um die Universalien gehört den

letzten Jahrhunderten an, die der Hochscholastik vorangehen.

Im 13. Jahrhundert trat dieses Problem mehr in
den Hintergrund der wissenschaftlichen Diskussionen, aber
dennoch ist diese Zeit nicht ohne Bedeutung für die
Gesamtgeschichte der Universalienfrage geblieben. In dieser
Periode erhielt der gemäßigte Realismus seine bestimmtere
Passung durch Thomas von Aquin, so daß man mit Recht
von einem thomistischen Realismus reden kann. Anderseits

werden die Lehren späterer Zeiten, der Nominalismus
eines Wilh. Ockam und die Auffassung der Universalien

bei den heutigen Positivisten in gewissem Sinne
vorbereitet; denn auch heute noch ist die Universalienlehre

von Bedeutung und wird es bleiben, solange das
Streben nach wahrer Wissenschaft sich erhalten wird.

Gerade Roger Bacon ist durch seine eigenartige Stellung
zu den Universalien eine markante Persönlichkeit in der
Geschichte dieses Problems, und obwohl bereits eine
vorzügliche Arbeit über diesen Gegenstand vorhanden ist,446
so sehen wir uns doch genötigt, des Zusammenhanges
wegen eine kurze Darlegung der Lehre Bacons zu bieten
und sie als Ausfluß seines Hylomorphismus näher zu
kennzeichnen.

Porphyrius hat in seinem Isagoges auf die Schwierigkeit
des Universalienproblems hingewiesen — er nennt es

ein altissimum mysterium —, hat aber auch durch seine
Unentschiedenheit den Grund zu den mannigfachen
Auffassungen in späterer Zeit gelegt.447 An ihn knüpft unser
Philosoph an und erblickt einen klaren Beweis für die
Unfähigkeit des menschlichen Verstandes, philosophische
Wahrheiten zu erkennen, darin, daß niemand ohne Hilfe
anderer Gelehrten und ohne lang fortgesetztes Studium
die ganze Wahrheit der Universalien erfasse, obwohl
Porphyrius in seiner Logik, Metaphysik und Naturphilosophie

diese Lehre auseinandergesetzt habe. Ja vor seinem
Tode gelange kaum einer zu dieser Erkenntnis, was die
Uneinigkeit aller in dieser Frage deutlich zeige; und

446 P. Hadelin Hoffmans, Une théorie intuitioniste de la connaissance
au XIIIe siècle. Revue Néo-Scholastique, Nov. 1906, pp. 371—391.

447 Vgl. Gonzalez, Histoire de la philosophie, tome II, p. 144 ff.



46 Boger Bacons Hylomorphismus

doch gehöre die Universalienfrage zu den einfachsten
Problemen.448

Abgesehen von der Lehre Piatons von den für sich
existierenden Ideen, die niemand mehr verteidige,449 kennt
Roger noch fünf andere Lösungsversuche dieses Problems,
in die er seine eigene Auffassung eingereiht hat. Da es
sich bei diesen verschiedenen Lösungen um den Ursprung
der Universalien, um den Grund der Universalität handelt,
wie Bacon sein Kapitel überschreibt, so werden wir leichter
die Stellungnahme Rogers seinen Gegnern gegenüber
begreifen, wenn wir uns zunächst klar zu machen suchen,
was er eigentlich unter einem Universale versteht.

Roger Bacon unterscheidet, wie früher bemerkt wurde
und wie die oftmals erwähnten Tabellen des Ms.
veranschaulichen, eine doppelte Linie bei der Erzeugung, die
eine bezieht sich auf die Individuen, die von einer
individuellen Wurzel ihren Ausgang nimmt, die andere auf
die Universalien, die von einer universellen Wurzel
ausgeht450 und zwar hat man sich die Sache so zu denken,
daß überall dort, wo ein Individuum sich vorfindet, in
ihm und mit ihm auch das Universale gegeben ist, geradeso
wie nie ein Akzidenz ohne Substanz und die Form nie
ohne Materie angetroffen wird.451 Wir erinnern an das
doppelte Sein, welches Bacon in jedem Individuum
unterscheidet, das absolute und relative; jenes konstituiert seine

448 Et quilibet potest per se experiri, quod nihil primo ab homine
invenitur, quod sit de potestate pbilosophiae. Et pono exemplum in minimo;
quoniam licet universalia Porphyrii sint apud eum fere sufficienter explicata
et alibi per logicam, metapbysicam et naturalem philosophiam et perspecti-
vam sufficienter exposita, tarnen non est homo ita bene studiosus, quin
oportet quod doctores multipliciter habeat et per longa tempora audiat et
studeat, antequam sciat totam veritatem universalium. Et nullus vix ante
mortem haec sufficienter cognoseit, quantumcunque habeat doctores, quod
patet propter discordiam omnium in hac parte et haec sint puerilia
et minima. Opus maius, ed. Bridges, Vol. III, p. 49—50.

449 Et quia stulta est positio, et nullus dicit nunc sicut Plato, ideo
ad positiones modernorum recurrendum est. Ms. I, col. 27 d.

460 Duplex est linea generationis rerum; una est individuorum, alia
est universalium, et a radice individuali decurrit generatio individuorum
ulteriorum per omnia individua ulteriorum mediorum inter radicem et
ultimum, sicut a radice universali promovetur generatio universalium ulteriorum
per omnia universalia media. Ms. I, col. 17 d.

461 Quia breviter dicendum, quod sicut se habet accidens ad
substantiate, et forma ad materiam, et universale ad singulare, sei. quod
nullum istorum est sine suo compari. Opus maius, ed. Bridges, Vol. II,
p. 431.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 47

Wesenheit, dieses ist etwas, das nach Art eines Akzidenz
zur Wesenheit hinzukommt und sie zu anderen Individuen
in Vergleich bringt.452 Daher lautet die kurze Definition
des Universalen: universale non est nisi convenientia
plurium individuorum.458 Dieses Übereinkommen mehrerer
Individuen, z. B. zweier Steine oder zweier Esel, ist aber
vorhanden ganz unabhängig vom Menschen und würde
darum bestehen, wenn es auch keine vernünftige Seele
geben würde.454 Das Universale befindet sich eben nur
in dem Singulären, so daß z. B. ein homo universalis
nichts anderes ist, als die eine spezifische Natur, die sich
ganz und gar in jedem einzelnen Menschen vorfindet.455
Vergebens suchen wir bei Roger nach einem durch
Abstraktion und Reflexion gewonnenen Universalen: dieser
Mensch besteht aus diesem Leib und dieser Seele und
damit ist eo ipso das Universale „Mensch" gegeben, das
aus Leib und Seele besteht,450 so daß das Universale durch
die Tätigkeit der Natur selbst ins Dasein tritt.457 Dies
vorausgesetzt, werden wir von vornherein die Antworten
erraten können, die Bacon jenen erteilt, die bezüglich der
Universalien einer anderen Ansicht huldigen wie er.

Es existiert eine „solempnis positio", meldet unser
Philosoph, nach der das Universale nur in der Seele ist.458
— Diese Ansicht muß natürlich falsch sein in den Augen
Rogers, da die convenientia, welche die Natur des
Universalen ausmacht, unabhängig von der Seele in den
Dingen sich vorfindet. Mit diesem Argument wird auch
die zweite Ansicht getroffen, die besagt, das Universale
sei in den Dingen durch die Seele,459 denn die Seele hat
nichts mit dem Universalen zu tun.460

462 Ms. I, col. 25 d und 26 a. 463 Ms. I, col. 25 c.
454 Et8i non esset anima rationalis, duo lapides convenirent adinvicem,

et duo asini et duo ligna sicut nunc. Ms. I, col. 27 d.
465 Et cum universale non sit nisi in singularibus — homo

universalis est una natura specifiea in quolibet singulari tota et totaliter.
Opus maius, ed. Bridges, p. 430. Nam singulare habet duplex esse:

unum absolutum aliud comparatum ut in humanitate quae est
tota in utroque (individuo) et totaliter. Ms. I, col. 29 b.

436 Ms. I, col. 27 a.
457 Universale exit in esse per operationem naturae. Ms. I, col. 28 a.
458 Et est una solempnis positio, quod universale non est nisi in

anima. Ms. I, col. 27 d.
469 Alia est quod universale sit in rebus per animam. Ms. I, col. 27 d.
480 Anima nihil facit ad universalitatem, quae est in rebus. Ms. I,

col. 28 a.



48 Roger Bacons Hylomorphismus

Eine dritte Ansicht — es ist die des hl. Thomas —
lehrt, das Universale sei als solches in der Seele, seinem
Inhalte nach jedoch in den singulären Dingen.461 Auch
diese Lösung ist durch die Zurückweisung der beiden
vorangegangenen mit verurteilt und sie hat nach Bacon
vor jenen nur voraus, daß sie der Wahrheit noch weniger
nahekommt, als die anderen, da sie ein Ding und die ratio
dieses Dinges trennen will, während diese beiden doch
stets zusammen sind: wo die Sonne ist, da ist auch die
ratio der Sonne.462 Roger glaubt, daß diese Ansicht in
einer zu wörtlichen Auslegung des Boëthius und Avicenna
ihren Ursprung habe.463

Es gibt ferner noch einige Sophisten, sagt Bacon, die
zeigen wollen, das Universale sei überhaupt nichts weder
in der Seele noch in den Dingen, und sich auf den Satz
stützen, daß alles, was in einem Singulären sei, singular
sein müsse.464 Um ihre Ansicht zu bekräftigen, berufen
sich diese Leute auf Boëthius und Aristoteles. Boëthius
und viele andere sagen nämlich, was in den Geist
aufgenommen werde, das sei in ihm nach der Art des
Aufnehmenden. Mithin ist alles, was in einem singulären
Dinge ist, gleichfalls singulär. Secundum rem wäre das
Universale nichts, noch kämen die singulären Dinge in
etwas überein durch Partizipieren an demselben, sondern
nur durch Nachahmen; sie sind ähnlich, wie zwei Menschen
ähnlich sind. Eine solche Lehre dünkt Bacon äußerst
gefährlich, sie zerstöre das Fundament der Dinge und der

461 Tertia est quod universale sub ratione universalis est in rebus,
licet secundum illud quod est, sit in singularibus. So lautet der Text im
Cod. Maz. Daß sich hier ein Fehler eingeschlichen, zeigt klar ein
Vergleich mit der Stelle, welche sich auf die Widerlegung dieser Ansicht
bezieht. Dort heißt es: Nam cum in anima non sit universale, nec anima
operatur aliquid ad universalitatem, tunc universale secundum rationem
universalis non est in anima, col. 28 a. Folglich muß es auch oben
heißen: universale sub ratione universalis est in anima, wie tatsächlich
ein Londoner Ms. diesen Text hat, (vgl. Charles, a. a. 0. p. 386.) Steele
hat in seiner Ausgabe der Pars 1^ und 2a der Communia Naturalium
nicht einmal auf die Variante hingewiesen.

463 Propterea haec positio est falsior aliis, quia in omnibus id. quod
est et ratio sua simul sunt in eodem ut ubi est sol, ibi est ratio solis.
Ms. I, col. 28 a.

463 Ms. I, 1. c. und col. 28 b.
464 Quidam autem sophistae volunt ostendere quod universale nihil

est nec in anima nec in rebus, et confidunt in huiusmodi fantasiis, scl.
quod quicquid est in singulari est singulare. Ms. I, col. 29 a.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 49

Philosophie, klagt er.463 Diese Ansicht ist hinfällig und
zurückzuweisen, und Roger beweist dies durch die ihm
geläufige Unterscheidung des doppelten Seins im Individuum,

das von keinem denkenden Verstand abhängt, das
universelle und singuläre Sein. Was daher von dem
Individuum dem singulären Sein nach aufgenommen wird, ist
allerdings singulär, was aber dem universellen Sein nach
aufgenommen wird und in ihm ist, ist universell.466 Andere
Unzukömmlichkeiten, die aus dieser Auffassung folgen
würden, zeigen überdies klar, daß sie an und für sich
unrichtig ist. In diesem Falle wäre jede Aussage äquivok,
und wenn ich z. B. sagen würde, Sortis est homo, Plato
est homo, so wäre der Sinn dieser Aussage: Sortis est
Sortis, Plato est Plato, da beide nichts per participationem
gemein hätten.467 Mit dieser letzteren Widerlegung hat
Bacon den Nominalismus treffen wollen, den wir zweifellos
unter dieser Erklärung der Universalien zu verstehen
haben.

Es war dies die fünfte Ansicht,468 die wir vorangestellt
haben, um mit der vierten, der Auffassung unseres
Philosophen selbst, die uns im Verlaufe der Darstellung stets
deutlicher entgegengetreten ist, den Abschluß zu machen:
Quarta (positio) est, quod universale sit solum in
singularibus et non dependeat ab anima aliquo
modo.469 In diese Worte faßt Bacon kurz zusammen, was
er an anderer Stelle ausführlicher auseinandergesetzt hat.

Die Erkenntnis der Universalien ist natürlich analog
ihrer Seinsweise; denn wiederholt spricht Roger Bacon
den nicht ganz ungefährlichen Satz aus: eadem sunt

466 Item quod recipitur in alio, est in eo per modum recipientia, ut
dicit Boetius 5° Do Consolatione et multi alii. Ergo si aliquid est in
singulari, est per modum singularem. Et ideo dicunt quod universale nihil
est secundum rem, et quod singularia non conveniunt in aliquo per
participationem, sed solum per imitationem et similes sunt, ut duo homines
conveniunt per imitationem et similes sunt Sed id destruit fundaments
rerum et philosophiae. Ms. I, col. 29 a.

466 Cum ergo dicit quicquid est in singulari est singulare, verum est
de eo quod inest ei secundum esse primum (i. e. absolutum), ut anima et
corpus et albedo et scientia et huiusmodi, sed non est verum de eo quod
inest ei secundum esse secundum (i. e. relativum), et tale est universale.
Ms. I, col. 29 b.

467 Ms. I, 1. c.
408 wir haben diese 5. Ansicht etwas ausführlicher behandelt, weil

P. Hadelin sie in seinem erwähnten Artikel nur andeutet.
469 Ms. I, col. 27 d.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI. 4



50 Eoger Bacons Hylomorphismus

principia essendi et cognoseendi,470 einen Satz, der nicht
stets Gültigkeit hat471 und besonders für Spinoza
verhängnisvoll geworden ist. Wie das Universale in und mit
dem Singulären existiert, so wird es auch mit ihm
erkannt. — Wir wollen keine ausführliche Auseinandersetzung
der Erkenntnistheorie Rogers bieten, wir könnten auch
nur wiederholen, was ein anderer47-' bereits sehr gut
niedergeschrieben hat. Ein kurzes Résumé nach Bacons
Ausführungen selbst möge unserem Zwecke genügen.

Die Spezies der Substanz ist nicht nur Spezies der
Form oder der Materie, sondern des ganzen Kompositums,
sagt Bacon.473 Es ist das eine Folge der von ihm
verteidigten substanziellen Tätigkeit der Dinge, auf die wir
an einer anderen Stelle bereits hingewiesen haben. Alles
was in der Substanz ist, findet sich in dem Erkennenden
wieder; „denn die Spezies der Substanz ist Substanz, des
Akzidenz Akzidenz, die Spezies des Kompositums ist ein
Kompositum, die eines einfachen Wesens ist einfach, wie
die Spezies der Materie Materie, der Form Form ist und
die Spezies eines universellen Dinges ist universell, eines
singulären singulär." 474 Durch die universellen Spezies
erkennt der Verstand die universellen Dinge, wie durch
die singulären die singulären,475 und zwar können die
universellen Spezies nie ohne die singulären sein.476 Der
Verstand erkennt daher direkt das Singulare wie das
Universale und nur antonomastisch werden die Universalien
das Objekt des Intellektes genannt, weil sie mehr intelli-

170 Opus maius, ed. Bridges, Vol. II, p. 420; Ms. I, col. 28 d.
4,1 Non autem est necesse, quod oinne quod est principium cognoseendi,

sit principium essendi, ut Plato existimavit, cum quandoque cognos-
camus causam per effectum et substantiam per accidentia. St. Thomas,
Sum. Theol. 1, q. 85, a. 3, ad 4.

472 P. Hadelin Hoffmans, Une théorie intuitioniste au XIIIe siècle,
p. 374 sqq.

4,3 Tertio considerandum est quod species substantiae non est tantum
ipsius formae seu materiae, sed totius compositi. Opus maius, Vol. II,
p. 423.

474 Nam species substantiae est substantia, et species accidentia est
accidens et species compositi est compositum, et species simplicis est simplex,
ut materiae species est materia et formae forma, et species rei universalis
est universalis et rei singularis est singularis. A. a. 0., p. 431.

476 Et ideo species rerum universalium sunt universales, et per has
intellectus intelligit res universales, sicut per singulares species intelligit
singularia. Ms. I, col. 28 b.

473 Nam species universales non possunt esse sine singularibus specie-
bus. Ms. I, col. 28 d.



als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen. 51

gibel sind, da mit den singulären Spezies sich stets eine
universale Spezies wiederholt, die daher stärker und kräftiger

in der Seele wird, so daß wir durch sie das
Universale erkennen.477 Ebenso ist das Singulare auch nur
antonomastisch Objekt der Sinne, und da das Universale
stets mit dem Singulären zusammen ist, so wird es mittelst
des Singulären sogar sinnlich wahrgenommen,478 weshalb
er auch von den Tieren sagt: cognoscunt unum universale
ab alio.479

Wir müssen gestehen, daß unser Philosoph in diesem
Punkte seinen Prinzipien treu geblieben ist. Die Spezifizierung

der Dinge hängt bei ihm, wie wir gesehen haben,
nicht nur von der Form, sondern auch von der Materie
ab; die erste Materie ist schon ein Kompositum und zu ihr
kommen in gleicher Weise neue Differenzen hinzu, wie zur
Form. Während nach aristotelisch-thomistischer Auffassung
die abstrahierte Form die metaphysische Wesenheit der
Dinge ausdrückt und darum die Spezies auch nur ein Bild
der Form ist, würde bei Bacon, seinem Hylomorphismus
entsprechend, die Substanz nur unvollkommen
wiedergegeben, wenn die Spezies nicht selbst zusammengesetzt
sein und sowohl die Form als Materie enthalten würde.
Das Universale macht aber bei Bacon den gleichen
Entwicklungsgang durch wie das Singuläre und fällt in
Wirklichkeit mit ihm zusammen ; daher ist auch seine Erkenntnis

der gleichen Bedingung unterworfen.
BeiLösung des Universalienproblems hatBacon offenbar

seine Rückständigkeit seinen Zeitgenossen gegenüber an
den Tag gelegt. „Er allein", bemerkt P. ITadelin, „hat unter
allen Philosophen des Mittelalters den abstrakten und
universellen Charakter des Begriffs der Wesenheit der
sinnlichen Dinge verkannt."480 In Wirklichkeit gibt es bei

477 Universale est magis intelligibile a nobis quam singulare, eo quod
ab uno singulari non venit nisi sua species singularis, per quam intelligitur.
Sed a quolibet singulari venit una species universalis cum specie singulari,
et ideo multiplioatur species universalis in anima et ideo fit fortior et
potentior ad hoc, ut per eam intelligamus universale, et ideo universalia
vocantur obiecta intelleotus. Sed hoc est per antonomasiam, non per ex-
clusionem singularis. Ms. 1, col. 28 c.

478 Similiter singulare est obiectum sensus per antonomasiam .;
mediante tarnen singulari sentitur universale, quando fertur sensus super
singulare. Ms. I, col. 28 d.

479 Opus maius, Yol. II, p. 127.
480 Une théorie intuitioniste, p. 386.

4*



52

Roger überhaupt kein Universale. „Was in den singulären
Dingen ist, ist singular", hatte jene fünfte von Bacon
erwähnte Ansicht ganz richtig hervorgehoben. Wenn nicht
der denkende Verstand die konkrete Wesenheit von allen
individuellen Merkmalen loslöst und sie durch Vergleich
mit anderen Dingen in Beziehung bringt und dadurch ihre
Anwendbarkeit auf viele konkrete Dinge wahrnimmt,
werden wir nie zu einem universellen Begriff gelangen.
Selbst wenn wir die Wesenheit nur nach ihren konstitutiven

Prinzipien betrachten, so wie sie in vielen Dingen
sich vorfindet, abgesehen von allem Individuellen, so haben
wir noch kein Universale, sondern höchstens eine Wesenheit

in statu indifferentiae; erst durch den Vergleich,
durch die Reflexion, die unser Verstand anstellt, erhalten
wir das Universale.

Bacon kennt keine Abstraktion,481 er bedarf ihrer auch
gar nicht; trotz seiner übertriebenen Betonung der
experimentellen Methode muß doch schließlich die göttliche
Erleuchtung als Hilfsmittel dienen, die Möglichkeit einer
sicheren und wissenschaftlichen Erkenntnis aufrecht zu
erhalten. Charles nannte Bacon einen „nominaliste éclairé;"48-'
P. Hadelin glaubt, daß Roger eher den Titel eines „Anti-
konzeptualisten" verdiene.488 In der Tat erinnert seine
Erklärung der Entstehung des Universalen in uns ganz
an die Auffassung der Positivisten unserer Tage. Wir
haben immer nur singuläre Vorstellungen, die das
Universale gleichzeitig enthalten, das durch sein wiederholtes
Auftreten einen tieferen Eindruck macht. Dennoch ist er
weder Nominalist im Sinne eines Wilh. Ockam noch nach
Art der Positivisten, wie P. Hadelin richtig hervorhebt,484
da einerseits das Universale in den Singulären wirklich
existiert, anderseits die Substanz selbst empirisch
wahrgenommen werden kann; beide Richtungen konnten aber
aus seinen Ausführungen Nutzen ziehen. Nach Bacon ist
das Universale nicht in der Seele. Daß es aber als solches
nicht in der realen Ordnung existiere, war leicht
einzusehen. Und doch muß es etwas sein. So lag für Ockam

481 Vgl. P. Hoffmaas, a. a. 0., p. 381 ff.
482 A. a. 0., p. 209.
483 A. a, 0., p. 386.
484 A. a. 0. und p. 379. Hauréau, Histoire de la Philosophie scola-

stique II, 2, p. 92, n. 1. findet wenig Unterschied zwischen Bacon und
einem Positivisten unserer Zeit.



Das Verhältnis des Bewußtseinsaktes zum bewußten Akt. 53

der Schluß nahe: „Das Universale ist kein reales Etwas
mit subjektivem Sein sei es in der Seele oder außer ihr,
es besitzt nur ein objektives Sein in der Seele."485

So wie seine Lehre vorliegt, möchten wir Bacon als
Anhänger des empirischen Realismus betrachten : empirisch
wird das Universale erkannt und tota et totaliter ist z. B.
die humanitas in jedem Individuum. Der Einfluß Plotins
und wohl auch eines Skotus Eriugena macht sich hier
geltend. (Fortsetzung folgt.)

>^gg>-c—

DAS VERHÄLTNIS DES BEWUSZTSEINSAKTES

ZUM BEWUSZTEN AKT.

Von Dr. HEINRICH KIRFEL C. Ss. R.

——
Die Notwendigkeit einer klaren und richtigen

Erkenntnis vom Wesen des Bewußtseins dürfte wohl kaum
von jemandem bestritten werden. Das Bewußtsein ist es
ja, welches uns das gesamte Material liefert zum Aufbau
einer der wichtigsten Wissenschaften, der Psychologie;
könnte ein wahrhaft wissenschaftliches Streben dieses
Material unbesehen hinnehmen, ohne nach seiner Herkunft
zu fragen Seinem Bewußtsein traut der extremste
Subjektivist und Solipsist ebenso wohl, wie der entschiedenste
Dogmatist und Realist, und darum bildet das Bewußtsein
den Ausgangspunkt der kriteriologischen Untersuchungen,
die gemeinsame Basis, auf der der Kampf der entgegengesetzten

Erkenntnistheorien geführt werden muß; wie
kann man sich aber in eine Schlacht einlassen, wenn man
nicht einmal das Schlachtfeld kennt?

Würde man aus der hohen Bedeutung eines richtigen
und scharf umschriebenen Bewußtseinsbegriffes folgern,
daß ein solcher auch in der Tat bei allen Philosophen zu
finden sei, so würde man sich leider täuschen. Wenn man

486 Muschietti, a. a. 0., p. 42. Mit Wilh. Ockam hat Bacon auch
die direkte Erkenntnis des Singnlären durch den Verstand gemeinsam, und
beide bekämpfen den thomistischen Begriff der Spezies als Mittel zwischen
erkennendem Subjekt und Objekt. Vgl. a. a. 0., p. 74 ff. und p. 88 ff.,
P. Hadelin, a. a. 0., p. 373 und 385.


	Roger Bacons Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen [Fortsetzung]

