Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

496 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Arthur Liebert: Der Anthropomorphismus der
Wissenschaft. Zeitschrift fiir Philosophie u. philos.
Kritik v. J. 1909, S. 1—22.

Es will immerhin etwas bedeuten, wenn in der heutigen ,moderni-
stisch® gesinnten Welt des philosophischen Geistes ein ,modernistisch® Ge-
sinnter der bisherigen voraussetzungslos vorgehenden Methode, auf Grund
welcher wir es nicht mit ,theologisch-anthropomorphistischen Vorstellungen
und Einbildungen“ zu tun haben sollen, entgegentreten und, ohne in das
scholastisch-dogmatische Fahrwasser geraten zu wollen, aus welchem jene
theologisch-anthropomorphistischen Vorstellungen ihren Ursprung nehmen,
dem ,Modernismus® nachweisen will, daBl er mit seiner ,Objektivitit“, mit
geinem ,objektiven Erkenntnisstreben® auf einer falschen Fahrte ist. Auf-
fallend ist ndmlich von vornherein, dafl Liebert dem Scholastizismus ,neben-
wissenschaftliche Gesichtspunkte® (8. 2) vorwirft und hinterdrein doch
wieder (8. 8) erklart, die Dogmen des dogmatisch scholastischen Verfahrens
geien derart, dal ,ihr Rechtsspruch zwischen dem Tribunal der Logik und
dem der Metaphysik hin- und hergeschoben wird“. Auf welch schwan-
kendem Boden hier der Verf. sich bewegt, zeigt seine Abweisung Bacos,
der infolgedessen, daBl er ,alles aus den Dingen selbst geschiopft werden
lassen® will, daB er eine ,Anticipatio mentis® nicht dulde (S. 8), die For-
derung des erkennenden Subjekts iibersehe. Man mufBl nimlich sagen,
daf Lieberts Beweis hier wenigstens deshalb miBlungen ist, weil es immer-
hin ehrenwert ist, wenn ohne Voreingenommenheit (,sine anticipatione
mentis“) nur in Riicksicht auf die Sache (auf das ,Ding“) untersucht wird.
Indem ferner der Verf. die Auffassung der whitepaper-Theorie mit der,
auf das Objekt gehenden Forschung der modernen Philosophie in unmittel-
bare Beziehung setzt, wobei er (S. 3!) noch dazu iibersieht, daf Condillac
keineswegs der reine Sensualist ist. als welchen ihn Liebert hinstellt,?
mufite er sich sagen, daB schon Plato (im Thedtet) eine, der Objekt-
theorie ganz entgegengesetzte Anschauung, trotz seiner, jener white-paper-
Ansgicht ganz gleichlautenden, gleichzeitig vorgebrachten Meinung, ausspricht.

Es wird nidmlich von Plato in der Tat der Liebertschen Forderung
geniigt, daB auch ,die Eigenart des Erkenntnisapparates“ (S, 4) von ibm
untersucht wird. Dasselbe quiproquo zeigt sich, wenn der Verf. die An-
nahme des Objekts, das, was andere Ontologie nennen, mit der ,naiven
Hingabe an die Dinge“ und mit ihrem getreuen Reproduzieren im Geiste
identifiziert? Qder enthilt diese naive Hingabe nicht mehr als einen
Objektivismus? Ist mit jener naiven Hingabe nicht die Subjektivitit des
»Brkennens“ verbunden, welche der Verf. ausdriicklich fordert? (S. 4.)
Nicht gerechtfertigt erscheint mir anch, wenu der Verf. die moderne Auf-
fassung, soweit sie sich dem Objektivismus entgegenstellt, dahin erldutert,
daB durch sie ,jede reale Korrelation zwischen der Erkenntnis und dem
erkannten Ding aufgehoben“ wire. Soll vielleicht der Gegensatz von realer
Korrelation nicht aufgehoben sein? Aber was ist real? Daf aber der
Verf. von Korrelation iiberhaupt spricht, zeigt der folgende Satz, in

welchem er iiber den ,Aberglauben einer korrelativen Beziehung“ den
Stab bricht.

1 Vgl, Uberweg, Grundr. 89, 246,



-

Literarische Besprechungen. 497

Ein Beweis, wie weit der von unserem Verf. angewendete Intellek-
tualismus im Irrtum gelangen kann, ist die Behauptung (S. 5 f.), daB
Plato und vor ihm Parmenides (auch nach Cohen) die einzige Moglichkeit,
eine Beziehung zwischen Objekt und Subjekt herzustellen, in die Definition
setzt, wobei der Parmenideische Grundgedanke, daB Sein und Denken
identisch ist, Handlangerdienste leistet. Ist dem nimlich in Wahrheit so,
dann hitte noch heute Aristoteles das Wort, dessen ganze Philosophie mit
der Annahme oder Zuriickweisung jenes Satzes von der Wesensdefinition
steht und fillt. Freilich, in der Form, welche dem Parmenideischen Aus-
spruch der Verf gibt (,dasjenige Denken, das sich auf ein solches® —
auf ein die Grundlage des Seins bildendes Denken sich erstreckendes —
»im Denken eingebettetes Sein bezieht®) hat freilich das Denken, da mit
ihm weiter keine Schwierigkeiten mehr verbunden sind, insofern ihm das
Sein schon innewohnt, leichtes Spiel. Allein soweit hat Parmenides sicher
nicht gedacht, der Verf. meint (S. 6), wenn der Naive das Objekt fiir sich
allein vor sich hinstellt, so daB einer solchen Erkenntnistitigkeit kein
subjektiver Faktor entgegentritt, wie bei Parmenides das Denken in dem
Sein enthalten ist und eine reinliche Scheidung der beiden hindert, so sei
dies ein falscher Standpunkt dem anderen gegeniiber, nach welchem ,das
Sein eingegangen ist zur Prigung in die Miinze des Denkens“, Ich kann
diese Gegeniiberstellung aber keine reinliche Scheidung nennen, weil sie
gerade gegen den Naiven gerichtet ist, der gar nicht weill, was er tut,
wenn er dem Objekt seinen gegenstindlichen Bestand 148t. Hier finden
wir zum erstenmal beim Verf, eine Verschiebung von Theorie und Praxis,
von Intellektualismus und Gefiihlsanschauung.

Nachdem noch die Wurzeln des Anthropomorphismus in Kant auf-
gedeckt worden (S. 6—8), geht der Verf. darauf ein, zu zeigen, daB An-
thropomorphismus nicht mit Individualismus verwechselt werden diirfe; u.zw.
deshalb, weil jede Empfindung, also auch die des Individuums aus einer An-
zahl von geistigen Elementen besteht, die umsomehr fiir die Erklirung der
Empfindung herangezogen werden miissen, als wir auch den Begriff Stoff nicht
ohne Form erklidren und gelten lassen konnen (S. 8—11). Indem der Verf, S.11
dazu iibergeht, von der Betrachtung des ,Gegenstandes“ aus Licht in die Sache
zu bringen, zeigt er, dal} unter der Voraussetzung der Gegensitzlichkeit von
Gegenstand und Begriff, wie es die, den Anthropomorphismus ablehnende
Schule haben mochte, eine Schwierigkeit dadurch entstehe, dafl in diesen
Begriff, der bloB durch seinen Gegensatz zum Objekt Bestand habe,
ein Element eingehe, das nie mit einem Objekt in Beriihrung gekommen
sei, niamlich die Substanzialitit: ,Durch sie, die niemals ein Objekt
sinnlicher Anschauung sein kann, ist es erst moglich, eine Anzahl isolierter
BewuBtseinseindriicke, wie rot, rund, siif zu der Einheit des Gegenstandes
,Apfel* zu verbinden. Sie allererst konstituiert den Apfel als einen Gegen-
stand. Der Gegenstand besteht somit nicht als eine bewuBtseinsjenseitige
Einheit. Ks sei der iiberragende Einflufl des Denkens, wodurch von der
Annahme des Objekts, des Gegenstandes als einer Selbstindigkeit Abstand
genommen werden miisse (S. 11—14). Der Verf. nimmt an, daB durch
das Denken erst der Gegenstand erzeugt werde, und ist hierin vollstindig
Kantianer. Wenn wir nun aber nach dem praktischen Nutzen dieses Er-
gebnisses fragen, dann kénnen wir uns ohne weiteres davon iiberzeugen,
daB ein solcher nicht vorhanden ist, weil der Mensch im gewdhnlichen
Leben auf den durch Liebert nach Kant aufgedeckten Ursprung des Gegen-
standes nicht einzugehen braucht, sondern mit dem Gegenstande als mit
einem Gegebenen rechnet und alles, was dariiber hinaus ist, in ein Grebiet
verschiebt, dem er das Walten dariiber, wie Gegenstinde ab ovo erzeugt



498 Literarische Besprechungen.

werden, vollkommen iiberldBt, in das Gebiet der Religion. Also auch hier
hat Liebert vom Standpunkte der Theorie aus recht, aber nicht von
jenem der Praxis. AuBerdem muB man fragen: Wie kommt Liebert zn
geiner auBerobjektiven Substanzialitit? Hétte ihm nicht Kant selbst sagen
konnen, daB alle Begriffe ohne Anschauung leer sind?  Und kann An-
schanung ohne Objekt bestehen? Aber der Verf. selbst sagt mit diirren
Worten (S. 14 f.), daB mit dieser Erhebung der erkenntnistheoretischen
Begriffe zur obersten Instanz noch lange nicht der ,Gegenstand“ beseitigt
und dafiir der Subjektivismus eingefiihrt werden solle. ,Der Subjektivismus,
dem unsere Betrachtung gilt, ist der Subjektivismus der Wissenschaft oder
der Erkenntnis, aber nicht der der Wirklichkeit® (8. 15). Also arbeitet
der Verfasser mit einem doppelten Subjektivismus, mit einem doppelten
Objektivismus, also mit einer doppelten Krkenntnis. Aber das sind alles
Folgen des Intellektualismus, i{iber den heute gewGhnlich der Stab ge-
brochen wird.

Die weitere Feststellung Lieberts (S. 156—18) geht davon aus, daB
man zwischen Natur und Erkenninis wegen unserer Unwissenheit in den
Dingen, die dano durch bloBe Empirie entritselt werden sollen, eine Pa-
rallelitit immerhin aufrecht zu erhalten habe; aber die auf Grund dieser
Annahme zu erringende Erkenntnis wurzele in den Funktionen des Ver-
standes. ,Treten wir aber mit dieser Voraussetzung als einem unabwerf-
lichen Riststiick des erkennenden Geistes an die Natur heran, so ist
damit die naive Stellungnahme ihr gegeniiber von vornherein ausgeschlossen®
(8. 18). Der Verf. hat ndmlich einerseits die Meinung, es sei die Er-
kenntnistheorie etwas vom , Objektivismuns“ Abgetrenntes, anderseits wieder,
sie, die Erkenntnistheorie veranlasse den Zusammenhang zwischen Objekt
und Subjekt. Wenn aber letzteres gilt, so muB doch auch das Objekt in
das Subjekt hinein spielen; wo bleibt dann die Trennung ersterer Art?
Der Verf. hat jedoch gemeint, hier alle weitere Diskussion einfach mit der
Erkldrung abschneiden zu miissen: ,Wir fassen dann die Natur eben so
auf, wie wir sie unter der Leitung der theoretischen Autonomie . . . auf-
fassen miissen. Ob dariiber hinaus noch ein Zusammenhang existiert, ist
eine Frage, die fiir uns vollig belanglos ist.¥ Warum sollte aber diese
Untersuchung belanglos sein? Wiére es nicht der reinste Dogmatismus,
wenn man einfach erklirt: Wir miissen so und konnen nicht anders?

Der Verf. sagt, es walte hier ein unwiderstehlicher logischer Zwang,
kein psychologischer. Aber ist der Zwang, noch dazu der logische ohne
Psychologie denkbar? Oder arbeitet der Verf. auch mit zweifacher logischer
und zweifacher psychologischer Methode? Des psychologischen Zwangs
Merkmal sei ein Gefiihl der Evidenz. Aber hat der erkenntnistheoretische
Zwang es nicht auch nétig, an die Evidenz zu appellieren? Sagt ja der
Verf. selbst weiter oben (8. 18): ,So bedeutet jener Begriff“ der erkenntnis-
theoretischen GesetzméBigkeit ,nichts weiter als eine unter methodischen
Gesichtspunkten sich vollziehende Zusammenhangsstiftung, die wir in ihrer
prinzipiellen Bedeutung nicht weiter erkldren . . .“ also, mdchte man
glauben, muf sie evident sein, ja mehr noch, miiten wir, da der Ver-
stand versagt, an das Gefiihl appellieren. Aber ,ein solches Gefiihl kann
auch eine pathologische Quelle haben“. Miissen wir uns deshalb vor dem
Gefithle fiirchten? Vielleicht gibt es eine Gefiihlsdeutung, unter deren
Gewicht das Pathologische von dem Gefiihle weicht?

Ferner: Es ist ja wahr, daB Mill und Spencer uns vor allem nur
beschreiben, wie wir zu unserer Erkenntnis der Dinge gelangen. Aber eben
dieses Unternehmen als ein {iberfliissiges zu betrachten, wie es der Verf.
tut (S. 21: ,Hier schiert uns aber gar nicht die Frage, wann und wie der



Literarische Besprechungen. 499

erkennende Geist diejenigen Kategorien eingehandelt habe, mit deren Hilfe
er seine Welterkenntnis erbaut®), geht zu weit, wie ich schon oben an-
gedeutet habe. Daf aber ,die Geltung der Wissenschaftsbedingungen die
Notwendigkeit ist“, in welcher ,die Wissenschaft mit eisernen und stih-
lernen Griinden verankert“ sei, ist eine Behauptung dogmatischer Art; die
wir einfach durch unseren bloBen Drang nach wissenschaftlicher Ausbil-
dung illustrieren, vielleicht ein Hinweis darauf, da Wissenschaft doch
im letzten Grunde nicht nur auf Kategorien, sondern auch auf einem
instinktiven Gefiihle ruht.

~ Fragen wir schlieBlich, wie der Verf, seine Ausfiilhrungen mit der
Uberschrift in Zusammenhang bringen will, so konnen wir hochstens ant-
worten, daBl der Anthropomorphismus des Verf.s bloB in der Kantschen
Erkenntnistheorie gelegen ist, eine Annahme, welche, wenn wir sie verall-
gemeinern wollten, gerade in dem von Kant so gering geachteten Gefiihls-
faktor ihren Gegner findet.

Schonhof bei Padersam (Bohmen). "Professor Zahlfleisch.

2. J. A. Endres: Thomas von Aquin. Mainz, Kirch-
heim & Co. 1910. 104 S.

Die Herausgeber der ,Weltgeschichte in Charakterbildern® haben als
Typus der Hochscholastik den hl. Thomas herausgegriffen und Professor
J. A. Endres mit dessen Schilderung betraut. Der Autor diirfte die Er-
wartungen der Auftraggeber erfiilllt haben. Fiir uns kommt an dieser
Stelle ausschlieBlich das Urteil Dr. Endres iiber den hl. Thomas als Re-
priisentant der Scholastik seiner Zeit in Betracht. Wir wollen dabei beriiek-
sichtigen, daB der Verf. bei seiner Darstellung besonders auflerhalb der
Scholastik stehende Kreise im Auge hatte, wenn auch nicht ausschlieBlich.
Der Verf. hat es auch verstanden, durch einen reichen Bilderschmuck (64
Abb., darunter mehrore Novititen) sowie durch eine leichtfaBBliche geféllige
Darstellung sein Charakterbild des hl. Thomas dem modernen Geschmacke
anzupassen. Im rein geschichtlichen Teile folgt der Verf. zum Teil eigenen
Forschungen, die aber bis jetzt nur sehr zweifelhafte negative Resultate
brachten, hauptsichlich aber P. Mandonnet (Siger de Brabant).

Seinen leitenden Gesichtspunkt in der Beurteilung des Aquinaten
spricht Endres wohl in den Worten aus: ,Die bedeutenden Manner ver-
danken ihre Stellung in der Geschichte dem Verdienste, irgendeine Kultur-
bewegung auf eine neue, die Vergangenheit iiberragende Hohe emporgefiihrt
und das wahrhaft ZeitgemiBe einer Epoche wie ein Notwendiges und
Selbstverstindliches ans Licht gebracht zu haben® (8. 70). Als solche
Verdienste des Aquinaten hobt Endres hervor, daB Thomas die Rechte der
Vornunft in der Philosophie und Theologie vertreten, das Vertrauen auf
deren Leistungsfihigkeit gehoben, vor allem die Philosophie zu Ebren ge-
bracht habe. Er wiirdigt die gewaltige Geistesarbeit des Aquinaten in der
Erneuerung resp. Verbesserung und Verteidigung des arspriinglichen Aristo-
telismus gegeniiber dem Averroismus., Er weist die Anschauung Euckens
zuriick, als ob Aristotelismus und christliche Uberzeugung bei Thomas
unverbunden nebeneinander stinden. Er anerkennt als spezifisch theolo-
gisches Verdienst des englischen Lehrers die Systematisierung der Theologie,
die Verwendung der aristotelischen Lebre in der Erkldrung der Glaubens-
lehren, den Fortschritt gegeniiber dem sog. Augustinismus. Wir hoffen
auch, daB es Endres gelinge, in dieser Richtung manches Vorurteil zu

zerstoren.



500 Literarische Besprechungen.

Leider h#alt sich aber auch Endres nicht frei von Vor-
urteilen und schiefen Urteilen. Zweideutig zum wenigsten ist das
Wort vom ,selbstdndigen Recht der Vernunft?, indem dabei nicht
bestimmt wird, ob dasselbe nur in der Philosophie oder auch in der Theo-
logie Geltung haben solle. Auf jeden Fall vertrat der Aquinate die Lehre,
daf die Vernunft in der Theologie dem Glauben und der vom Glauben
gelehrten Autoritit unterworfen sein miisse, dafl also hier von einem
»selbstindigen Rechte der Vernunft® keine Rede sein konne. Es sind
eben zwei ganz verschiedene Dinge, daf die Vernunft in Unterordnung unter
den Glauben und das kirchliche Lehramt durch ihre eigene Kraft leistungs-
fahig sel und ihr insofern eine gewisse Selbstindigkeit zukomme, und daB
ihr auf dem Gebiete der Theologie ein selbstindiges Recht zukomme, sie
also frei und ohne Riicksicht dort schalten konne, wie auf einem , Frei-
lande“. Aber selbst fiir das Gebiet der Philosophie ist der Ausdruck ver-
fanglich. Ein eigentliches ,Rech t“ kann pur der philosophierenden
Person, nicht aber der Vernunft als solcher zugesprochen werden. Die
Person des glaubigen Philosophen ist aber zur Riicksicht auf den Glauben
verpflichtet. Wenn der hl. Thomas die Leistungsfihigkeit der Vernunft
betont und das Vertrauen auf sie hebt, so hat er dabei die vom Glauben ge-
leitete und von Gott erleuchtete Vernunft im Auge. Anderseits iibertreibt
Endres das ,MiBitrauen gegen die Vernunft® in der Zeit vor Thomas,
resp. verwechselt das Mifitrauen gegen bestimmte nistorische Erscheinungen
in der Friihscholastik mit dem MiBtrauen gegen die Vernunft selbst.
Petrus Damiani, selbst wenn er zu weit gegangen sein sollte, bekdmpfte
doch vor allem jene Richtung, welche den (lanbensinhalt rein dialektisch
aufbauen wollte, Hierin widersprach ihm auch Thomas nicht. Auch das
Miftrauen gegen Aristoteles hatte seinen Grund in der von den Dialektikern
vertretenen Tendenz, Aristoteles resp. die Dialektik an Stelle des Glaubens
als Ausgangspunkt auch in der Theologie zu nehmen. Wenn die ersten
Statuten des Predigerordens das Studium der weltlichen Wissenschaften
einschriankten, so findet dies seine natiirliche Erklirung in dem hdoheren
Berufe zum christlichen Predigtamte, weBhalb die Verfiigung auch heute
noch besteht. Im Sinne des hl. Thomas soll alles Studium, die ganze
Geisteskraft der Verteidigung und Erlduterung des (laubens dienen.

Ubertreibt Endres die Ansicht des Aquinaten iiber das ,Recht der
Vernunft“, so schréinkt er dafir das Verdienst des hl. Thomas in
der Th eologle ungebiihrend ein, Er bezeichnet zwar mit Recht die
Bestimmung des Verhiltnisses von Glaube und Wissen als ein Hauptver-
dienst des englischen Lehrers (S. 71), aber er meint: ,Auch in diesem
Punkte war es Thomas nicht mehr vergénnt, Neues und Originelles zu
sagen. Er konnte nur das anerkannt richtige Verhiltnis zur Geltung
bringen. Ibm eigentiimlich ist nur die vollendete Prizision und Klarheit,
womit er das Verhidltnis darstellt und zum Ausbau seines Lehrgebaudes,
insbesondere seiner theologischen Summe, verwendet“ (S. 72). Das kann
nur insofern zugegeben werden, als das Verhiltnis von (ilaube und Wissen
ein Glanbensartikel ist und darum auch schon von den fritheren Theologen
anerkannt wurde, besonders die negative Seite der Frage, daB nidmlich
die Glaubenslehren durch die Vernunft nicht bewiesen werden konnen.
Diesbeziiglich konnte Thomas freilich nichts ,Neues und Originelles“ sagen.
Dies wird aber auch allen Spiteren versagt bleiben — auBer auf Kosten
der Wahrheit. Dagegen klingt sehr verfinglich die Behauptung von
Endres, daff nach dem hl. Thomas die ,Glaubwiirdigkeitsmotive* keines-
wegs zu einem demonstrativen Erweise der eigentlichen Glaubensdogmen
hinreichen (S. 83). Vorausgesetzt, daB hier nicht nur eine unklare



Literarische Besprechungen. 501

Stilisierung vorliegt, mufBl bemerkt werden, daf die Glaubwiirdigkeitsmotive,
also die motiva credibilitatis, von denen allein im Zusammenhange ge-
sprochen wird, zwar selbstverstindlich keine Beweise der Glaubenswahr-
heiten sind, aber doch demonstrative Beweise der Glaubwiirdigkeit der
Offenbarung.

Hat aber Thomas wirklich nur den Glaubensartikel iiber das Ver-
héiltnis von Glaube und Wissen klarer prézisiert? Wer die diesbeziigliche
Lehre des Aquinaten kennt, weil auch, wie weit Thomas dieses Verhiltnis
positiv, neu und originell erkldrt und begriindet hat. Klare Priizision der
Hauptfrage ist eben ohne tieferes Verstindnis und Erfassen der ganzen
Sache unmdglich, Erst Thomas hat in der Scholastik die Ubernatiirlich-
keit der Glaubenswahrheiten wissenschaftlich begriindet und erklirt, durch
geine Erkenntnistheorie und seine tiefere Erfassung der iibernatiirlichen
Ordoung. Seine diesbeziigliche Lehre ist vielmehr so neu und originell,
dalB sie bis heute noch nicht voll und ganz zum Gemeingut geworden ist,
obwohl ein guter Teil durch das Vatikanische Konzil bestitigt wurde.
Gerade in deutschen Theologenkreisen bestanden und bestehen dariiber
bedenkliche Unklarheiten, wie die ganze Schellangelegenheit — um nur
auf diese eine Tatsache hinzuweisen — bewies. Wir kdnnen uns auch des
Eindruckes nicht erwelren, daB Kndres mit anderen die Ansicht teilt, die
thomistische Darstellung des Verhéltnisses von Glaube und Wissen habe
— soweit nicht Glaubensentscheidungen in Frage kommen — nur probla-
matischen Wert.

Auch das Werk der Systematisierung der Theologie durch Thomas
wird in einem schiefen, irrefiihrenden Lichte dargestellt. Es wird charak-
terisiert als ,Synthese von aristotelischer Philosophie und christlicher Welt-
auffassung* (S.73). Der dem 13. Jabrhundert bekannt gewordene Aristo-
telismus wird als ,durch eine Fiigung der Vorsehung® geschenkter wertvoller
»Rest der peripatetischen Philosophie“ bezeichnet., Thomas wahre sich so-
wohl Augustin als Aristoteles gegeniiber ,seine Selbstdndigkeit und sein
eigenes Urteil® (S. 73 f.) Soll damit das Lehrgebiude der theologischen
Summa charakterisiert sein? Zweideutig ist dabei dessen Bestimmung als
,Synthese von Aristotelischer Philosophie und christlicher Weltauffassung
(sic)¥. Das theologisché System des hl. Thomas ist kein Amalgam aus
aristotelischer Philosophie und christlichen Glaubensartikeln, wie aus zwei
gleichwertigen oder wenigstens gleichberechtigten Bestandteilen, etwa im
Sinne eines selbstindigen Rechtes des Aristotelismus. Die aristotelische
Lehre dient vielmehr dem hl. Thomas nur als logisches Instrument zur
Analyse und Fassung des Glaubensinhaltes und als wissenschaftliches
Mittel zur Erliuterung der Glaubenslehren, woraus dann das System
resultiert. Aber auch dieses ist nicht nach seiner objektiven Gestalt,
sondern nur nach seiner formellen Seite vom Aristotelismus abhéngig. Der
Wert des aristotelischen Elementes in der thomistischen Theologie beruht
auch nicht nur auf der eigenen natiirlichen Evidenz der verwendeten Lehr-
punkte, sondern noch mehr aunf ihrer Ubereinstimmung mit dem Glauben
und auf ihrer Verwendbarkeit zu Deduktionen, die mit dem iibrigen Glau-
bensinhalte in Einklang stehen, sowie zur rationellen Erklarung und Ver-
teidigung der Glaubensartikel resp. -geheimnisse. Aus dem gleichen Grunde
nahm Thomas vielfach eine ablehnende Stellung zum sog. Augustinismus
ein, nicht so sehr um ,seine Selbstindigkeit und sein eigenes Urteil“ zu
wahren, sondern weil ihm manche dieser Lehren als Widerspruch mit
Glaubenslehren oder daraus sich ergebenden Konsequenzen erschienen:
,3ed hoc derogat dignitati fidei — ,secundum fidem catholicam est di-
condum® etc. Das ist ja gerade ein Hauptcharakterzug der theologisehen



002 Literarische Besprechungen.

Methode des Aquinaten und sein Vorzug gegeniiber fritheren Scholastikern,
daB er unerschiitterlich die durch Schrift und Tradition gegebene Lehre
des Glaubens als Ausgangspunkt festhélt und sich durch keine philoso-
phischen Lehren oder Bedenken verleiten 1d8t, die sicher gegebene Lehre
abzuschwichen oder auch nur irgendwic umzudeuten, vielmehr seine ganze
Geisteskraft und -Kunst aufwendet, diese Lehre unversehrt zu erkldren und
nach ihrem urspriinglichen Sinn zu verteidigen. Nur dank dieser Methode
gelang es Thomas, ein einwandfreies und geschlossenes System der Theo-
logie zu schaffen, von dem aus er dann auch zu allen Einzelfragen eine
entschiedene Stellung einnehmen konnte. Freilich erscheint es damit
auch gerade als das Gegenteil von dem, als was Endres es darstellt, ndm-
lich als eine thelogisch konsequente Zusammenfassung und Verbindung der
Glaubenslehren mit der Anwendung auf die schwebenden Fragen, aber
nicht als eine mehr oder weniger eigenméchtige Neuerung in der Theologie
auf Grund eines ,selbstindigen Urteils“. Zum Schlusse bemerken wir noch,
daB Endres den meisten Lehren des Aquinaten, die Gottesheweise nicht
ausgenommen, ,kiihl bis ans Herz“ gegeniibersteht, wie schon der frostig
referierende Ton beweist (S. 74—80), wobei ibm auch der Irrtum unter-
lauft, daB nach St. Augustin der Staat eine Folge des Siindenfalles
sei (S. 80).

Endres iiberschreibt den behandelten Abschnitt mit: ,Stellung der
Scholastik.“ Das Verdienst des hl. Thomas wiirde also nach dem oben
zitierten Prinzip darin bestehen, daf Thomas auf Grund seiner Uberzeugung
vom ,selbstindigen Rechte der Vernunft®, ,seine Selbstindigkeit und sein
eigenes Urteil wahrend®, die Theologie auf aristotelischer Grundlage auf-
baute. Wir geben gerne zu, daBl diese Worte in gutem Sinne ausgelegt
werden kdnnen, miissen aber bei Endres einen anderen tatsichlichen Sinn
konstatieren. Den Beweis haben wir bereits oben erbracht. Nach Endres
besteht die ihm imponierende Stellung des Aquinaten darin, die Friih-
scholastik tiber den Haufen geworfen und selbstindig, auf Grund einer
neuen Philosophie, ein neues System der Theologie geschaffen zu haben,
selbst auf die Gefahr hin, ,eine kirchliche (!) Verurteilung seiner Lehre
erfahren zu miissen® (8. 69). Nicht die Wahrheit der thomistischen Lehren
ist ihm die Hauptsache, sondern das ,Neue und Originelle“. Die An-
wendung auf unsere Zeit liegt so nahe, da Endres sie gar nicht aus-
zusprechen brauchte.

Dem entspricht auch ein anderer Umstand. Endres wiirdigt nirgendwo
den bleibenden Wert der thomistischen Lehre. Es wird nur gesagt: ,Dall
in der Systematisierung der christlichen Wahrheit eine der eigentiimlichen
Aufgaben des Mittelalters zum AbschluB gebracht wurde, ist das all-
gemeine Urteil der Geschichte* (S. 104). Dieses wenig sagende , Urteil®
erscheint iiberdies noch als Reflexion iiber das Urteil des sel. Albertus,
der, ,wie erzéhlt werde,“ gesagt habe, ,Frater Thomas habe durch seine
Werke der Wissenschaft ein bis zum Ende der Welt nachwirkende Voll-
endung gegeben.“ Als ,charakteristisches Diktum“ des Aquinaten wird
das Wort angefiihrt, daB die Wahrheit das letzte Ziel des Universums sein
miisse, in diesen Worten sei der Grundgedanke des vom Christentum ge-
tragenen Idealismus beschlossen (S. 104). Darauf folgt die orakelhafte
Frage: ,Es fehlt nicht an Wiachtern auf der Warte der Weisheit, die
sehnsuchtsvoll Ausblick halten nach der erlésenden Kraft einer idealistischen
Weltanschauung. Werden sie zu diesem Grundgedanken zuriickkehren?
Das positive Urteil {iber Thomas steht jedoch ganz vorn auf dem Titel-
blatt geschrieben: ,Dritte Abteilung: Ubergangszeit: Thomas von
Aquin,“ d. h. Thomas als Vorbild und Schrittmacher fiir jene, welche eine



Literarische Besprechungen. 503

neue Theologie im Sinne der idealistischen Philosophie ,wie ein Notwen-
diges und Selbstverstindliches ans Licht“ bringen wollen, die endlich das
ausfithren, was Thomas wegen seiner ,zeitgendssischen Schranken“ nicht
erreichen konnte.

Zu kurz gekommen ist endlich auch der Heilige. Der Verf. wird
uns mutmafBlich einwenden, daB die Schilderung des Heiligen nicht in den
Kreis seines Programmes falle. Das wiirde aber nur beweisen, daBl den
,Charakterbildern® ungebiihrend enge Rahmen gesetzt sind. Ohne eine
richtige Vorstellung vom heiligen Thomas mull sein Gesamtcharakterbild
liickenbaft, wenn nicht gar uniichtig sein, wobei wir unter ,Heiligkeit“
nicht Wunder und Visionen verstehen. Dr, Endres ist doch geradezu in
peinlicher Weise bemiiht, alles Ubernatiirliche im Leben des hl. Thomas
entweder zu leugnen oder natiirlich zu erkliren. Die Kanonisation des
Aquinaten erscheint darum auch im ,Charakterbild“ nicht begriindet.
Bezeichnenderweise fehlt bei Endres auch die Wirdigung des Aquinaten
als Kirchenlehrer, ja sogar die Erwdhnung dieses Attributs! Bei aller
Anerkennung der Vorziige der Darstellung und des aufgebotenen Wissens,
konnen wir das von Endres gebotene ,Charakterbild“ nicht als zutreffend
bezeichnen, weder fiir die Person des hl. Thomas, noch fiir die Zeit der
Hochscholastik, Endres ist viel zu wenig tief in das Glaubensleben dieser
Zeit und ihres erhabenen Vertreters eingedrungen. Thomas wie die ganze
Hochscholastik représentiert nicht den Bruch mit den gesicherten Resul-
taten der Vergangenheit zugunsten einer zeitgendssischen Philosophie,
sondern konsequenten Ausbau des tibernommenen Lehrgutes
(unter Ausschaltung irriger Ansichten) und Veiwendung einer durch
griindliche Prifung und sorgsame Korrektur als mit dem
Glauben im Einklang befundenen Philosophie. In dieser Hinsicht
wire der Aquinate auch das gegebene Vorbild fiir unsere Zeit.

Rom. P. Reginald M. Schultes O. P.

3. Jos. Ant. FEndres: Petrus Damiani und die welt-
liche Wissensehaft. Miinster, Aschendorf 1910. S. 35.

In seiner , Geschichte der mittelalterlichen Philosophie im Abendlande®
hat E. den hl. Kirchenlehrer Petrus Damiani bdse mitgenommen, als ob
er als ,einseitiger Theologe die Beschiftigung mit den freien
Kiinsten fiir unerlaunbt erachtete®. Seine Meinung, nach E., ist,
daB es endgiiltige und entscheidende Wahrheiten nur in der Glaubens-
wissenschaft gebe. Auch hatte er, sagt E., ,Gott die Macht zugeschrieben,

Geschehenes ungeschehen zu machen®. _
In diesem neuen Schriftchen will nun Endres seine schwere Beschul-

digung gegen unseren heiligen Kirchenlehrer beweisen und zwar mit fol-
genden Griinden: . _ - '

1. ,Christus, der gottmenschliche Stifter der Kirche, war nicht bei
den Weltweisen in die Schule gegangen, er stellte sich im Gegenteil in
Gegensatz zu der Weltweisheit und den rein natiirlichen Erwigungen der
Menschen, Nicht aus der Schar der Gelehrten und Philosophen wihlte er
die Lohrer seiner Wahrheit. An die Spitze seiner Jiinger stellte er viel-
mehr einen Fischer, und so wurden die Schiiler von Fischern die Lehrer
der Gelehrten und die Weisheit der Welt unterlag der Einfalt Chr.isti.“
Das sagt der hl. Petrus Damiani nicht allein, das sagt Paulus und jeder
Christ mit ihm. Folgt also gar nichts fiir Endres gegen unseren Kir-

chenlehrer,



504 Literarische Besprechungen.

2. ,Noch mehr . .. trieb Petrus D. seine Erneuerung des Monchs-
lebens in einen Gegensatz zur Wissenschaft . . . hinein, sofern alle élteren
Orden gerade in der apostolischen Einfachheit und Einfalt das Ziel ihrer
Nacheiferung erblickten.“ Antwort wie auf das erste Argument.

3. yPetrus D, spricht es mit aller Entschiedenheit aus, daB das
Studium der freien Kiinste fiir den Monch unzuldssig sei.® E, gibt die
Stellen, unsere Antwort ist schon gegeben durch eine einfache Unter-
streichung. '

a) ,Zu ihnen zihlen“, so sagt er, ,diejenigen, welche den Pobel der
Grammatiker aufsuchen, welche die geistlichen Bestrebungen ver-
lassen und die Torheiten der irdischen Kunst sich anzueignen wiinschen;
mit Vernachlissigung der Regel des hl. Benedikt belieben sie
sich den Regeln des Donatus zu weihen (relictis spiritualibus studiis . . .
parvipendentes regulam Benedicti . . .).* ,Aber wie sollte es, so meint er,
denjenigen freistehen, welche zum strengsten Stillschweigen verpfiichtet
sind, riicksichtslos in die theatralischen Ubungsstitten der Gramma-
tiker einzudringen . . . (theatralia grammaticorum gymnasia insolenter
irrampere. . . .).“ .

b) ,Aus dieser und manchen AuBerungen D. miissen wir (E.) schlieBen,
daBl die Unterrichtsstitten seiner Zeit dem Ideale einer christlichen Schule
allerdings wenig entsprachen. Ja nicht nur dies, vielfach scheinen sich
die Vertreter jener Schulen, welche in Italien meist Laien waren, geradezu
in Gegensatz zum christlichen Glauben gestellt zu haben.“ Also war der
hl. Petrus D. keiner, der in Einseitigkeit das Recht der Glaubens-
lehre verfocht. Jawohl sagt E., ,Damiani war indes nicht nur gegen
den Besuch #uBerer Schulen, er war, wie bemerkt (nicht bewiesen)
gegen die freien Kiinste als solche“. K. zitiert wieder eine Stelle aus
unserem hl. Kirchenlehrer, die wiederum nichts beweist, auch wenn man
seine Ubersetzung gelten lassen wollte. K. iibersetzt z. B. Siderum
rimatores mit ,Astronomen® statt mit Astrologen, was doch einen
ganz anderen Sinn gibt.

¢) Ebensowenig beweisen die Stellen, die E. anfiihrt aus Opusculum 45.
Ein junger talentvoller Monch bedauert, daB er in die Einsamkeit geeilt
sei, und beneidet seine in der Welt zuriickgebliebenen Altersgenossen. Jene
Versuchung nennt unser Heiliger einen Pfeil aus ddmonischem Kocher.

d) ,,So begreift es sich vollstindig, daB er in Monte Cassino
gerade darin einen besonderen, sein Herz nicht wenig erquickenden Vorzug
findet, daBl er daselbst keine Schulen fiir Knaben, die oft die Strenge der
Heiligkeit lahmen, antraf. Giesebrecht, De liter. studiis apud
Italos, meint, daB sich das nur auf ,duBere Schulen‘ beziehe, daf
dagegen auch Monte Cassino seine Schule fiir die pueri oblati besaB.

e) Unbegreiflich, daB§ E. die frither von ihm erhobene Beschuldigung,
die o. r. in den ,Studien und Mitteilungen“ der Benediktiner, J. XXIX,
schon griindlich widerlegt ist, hier trotzdem zu wiederholen wagt. ,M&énche,
die sich mit Geschichte befassen, kommen ihm gerade vor wie
Narren, die sich mit Altweiberpossen abgeben.“ In Wirklichkeit sagt der
heilige Kirchenlehrer: Einige von den #lteren Monchen beschiftigen
sich mit Possen (fabulosis naeniis), so daB sie sich schaden und den
Zuhdrern wahnwitzig erscheinen; bald malen sie Geschichtsfetzen, bald er-
zihlen sie von Siegen alter Konige. Der eifrige Kardinalbischof, der selber
Geschichtschreiber war, tadelte also nicht die ernste Geschichte,
sondern erhob nur seine warnende Stimme gegen Mifbrauch. Was E.
weiterschreibt, braucht keine Widerlegung: ,Es ist der Versuch gemacht
worden, die extreme Sinnesart Damianis in ein milderes Licht zu riicken,



Literarische Besprechungen. 505

indem man auf seine Klage iiber die Unwissenheit der Priester verweist.
Allein man darf nicht iibersehen, daB die Forderung der Kenntnis des
Lesens, woran es damals einzelnen Priestern gebrach (!), ohne welche sie
aber unmdglich ihrem Amte vorstehen konnten, noch nicht eine Apologie
der Wissenschaft bedeutet. Auch dal er seinen fiir das Kloster bestimmten
Neffen zu dem Zwecke nach Frankreich (Cluni) schickte, um die freien
Kiinste kennen zu lernen, braucht nicht als eine Abweichung von seiner
Regel betrachtet zu werden. Er konnte fiir seinen Neffen lediglich
einen Elementarunterricht erstreben, der auch dem Monche nicht
entbehrlich war, welcher eine Bibel zur Hand nehmen wollte. Man
sieht, wie weit einmal vorgefaBte Meinungen fihren konnen. Der heilige
Kirchenlehrer schickt seinen Neffen nach Frankreich lediglich zum
Elementarunterricht! Und Elementarunterricht geniigt fiir
biblische Studien! Ubrigens widerlegt E. sich selbst. S. 83 erzihlt er,
daB Damiani, als pipstlicher Legat, nach Cluni gekommen war, und in
Staunen geriet tiber die Heiligkeit und Zucht, aber auch {iber den Reich-
tum und die schwero Last von Arbeit, die er hier vereinigt fand.
Wegen der Arbeit glaubte der ,aszetische Mann®“ auf die Forderung eines
strengen Fastens verzichten zu konrcen. Glaubt E., die Monche von Cluni
waren etwa mit Holzspalten so sehr beschiftigt?

Auch ,Damianis Standpunkt“ in der Frage, ,ob Gott Geschehenes
ungeschehen machen konne“, hat Endres nicht verstanden. Der heilige
Kirchenlehrer stellt zunichst fest, ,dall Gott nichts vernichtet habe von
dem, was einmal gewesen ist“. Hs ist fiir ihn ganz selbstverstindlich,
,daB das einmal Geschehene auch von Gott nicht ungeschehen gemacht
werden konne“. Ebensowenig findet man bei ihm ,einen Anklang an die
Anschaunung von dem Bestehen einer doppelten Wahrheit“, als ob etwas
,wahr sein konne auf philosophischem Boden, was der Theologie gegeniiber
sich als irrtimlich erweist“., Der heilige Kardinalbischof will nur ver-
borum nitorem, korrekte Ausdrucksweise; man diirfe bei Gottes Allmacht
nicht von einem Nicht-konnen reden. ,Die Unmdglichkeit gilt nur von
der Schwiche der Natuar, sie gilt nicht von der gottlichen Majestdt.“ Bei
Gott, dem schlechthin Seienden, ist kein vor und nach, keine Zukunft oder
Vergangenheit, nur immerwidhrende Gegenwart. ,Da nidmlich Gott ewig
ist, so gibt es fiir ihn keinen Wechsel weder der Erkenntnis noch der
Macht, kein potuit, sondern nur ein ewiges potest. Nur der in den
Wechsel der Zeit gestellte Mensch redet von einem Gekonnt-haben und
einem Konnen Gottes . . .“ Deshalb sagt er: ,Sicut ergo potuit Deus,
antequam quaeque facta essent, ut non fierent, ita nihilominus potest et
nune, ut quae facta sunt, non fuissent. Das fuissent hat Endres voll-
stindig iibersehen, es sagt etwas ganz anderes als: non sunt, aut non
erant. Der bl. Petrus Damiani sagt also schlieBlich nichts anderes, als
die iibrigen von E, zitierten Autoren Thomas und Anselmus.

Zum Schlusse eine freudige Bemerkung. Endres spricht S. 27 von
Honorius von Autun. Er gibt damit den Beweis, daB er fiir Belehrung
in diesem Falle nicht unzuginglich geblieben ist. In den schon er-
erwihnten ,Studien und Mitteilungen® liest man n&mlich: , Den theolo-
gischen Schriftsteller des 12. Jahrhunderts Honorius Augustodunensis
(Kirchenlexikon 6, 268 ff.) macht E. zu einem Regensburger. Wie ist das
moglich? Karl der Grofe ist Augustus, er war in Regensburg und be-
suchte vielleicht einen Hiigel (dunum); daraus bildete sich das Wort Au-
gustodunensis als ,eine Art mittelalterlicher Pseudonymie fiir Regensburger.“

Regensburg. Dr. Vermeulen.
Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXV. 33



506 Literarische Besprechungen.

4. J. De Bie: Philosophia moralis ad mentem s. Thomae
Aquinatis. Pars prior: Philosophia moralis generalis.
Lovanii, Fr. et Rob. Ceuterick 1908. gr. 8 (XII, 275 p.).

Vorliegende Darstellung der allgemeinen philosophischen Moral ent-
stand aus den durch mehrere Jahre im Mechliner Seminar gehaltenen
Vorlesungen des Verfassers. Man erkennt das auch an der Reife des
Werkes. Es hélt sich an die Grenzen und an die Methode der Schule,
bringt 52 Thesen, vermeidet einen umfangreichen wissenschaftlichen Apparat,
gibt aber doch einige Literatur an. Wie billig, wird in crster Linie das
Systematische beriicksichtigt, aber auch das Historische nicht vernachlissigt.
Eingehend beschaftigt sich der Verfasser auch mit modernen ethischen
Fragen, so dal seine Schiiler gut fiir die Gegenwart geschult werden. So
ist De Bies Werk im besten Sinne modern und gehdrt auch zu den vor-
ziiglichsten Lehrbiichern. Sein Latein ist einfach und durchsichtig; die
Abhandlung iiber die abnormalen psychischen Erscheinungen ist franzosisch
geschrieben (p. 90—99). Zur Widerlegung des immanenten Determinismus
wird auf groBere Werke verwiesen; es wire aber eine Beleuchtung der
hauptsédchlichsten deterministischen Einwendungen in einem Schulbuche
sicher am Platze gewesen. Der Verf. tritt fiir den reinen Probabilismus
ein. Es wurde aber in dieser Zeitschrift mit Recht gesagt, dal der Aqui-
probabilismus zu einer ernsteron sittlichen Denkweise anleite als der
Minusprobabilismus.

Graz. A. Michelitsch.

5. H. Denziger: Enchiridion symbolorum, definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum. Editio
decima, emendata et aucta, quam paravit Clemens
Bannwart S. I, Friburgi Brisg., Herder MCMVIIL 8
(XXVII, 628 pag.) M. 6.

Der alte vielgebrauchte Denziger hat durch P. Bannwart eine Neu-
bearbeitung erhalten, die er verdient und vom Verleger ein nettes duBeres
Kleid dazu. Die Dokumente wurden vermehrt und bis auf die neueste
Zeit (Encyclica Pascendi) fortgesetzt. Die Reihenfolge der Aktenstiicke
ist mit gutem Grunde nach der Reihe der Pipste geordnet. Bei der Ver-
gleichung der Akten mit deren Quellen wurden groBer Fleil, Sorgfalt und
(zenauigkeit aufgewendet, so daB das Buch sehr verldBlich ist. Die alten
Nummern muBten neuen weichen, doch sind beide am Schlusse tabellarisch
verglichen, Am Rande finden sich dankenswerte Verweiso auf #hnliche
Matcrien. Sehr wertvoll ist das dem systematischen Index neu beigefiigte
Personen- und Sachregister. Der Druck wurde iibersichtlicher und die
Austattung vornehmer, so daB Verfasser wie Verleger zu dem wie neuen
Werke zu begliickwiinschen sind.

Graz. | A. Michelitsch.

6. Karl Braig: Modernstes Christentum und moderne
Religionspsychologie. 2. Ausgabe. Lex. 8 (VI, 150 S.).
Freiburg, Herder 1907, M. 4.

Beide vorliegenden akademischen Arbeiten — eine Rede die erste,
die zweite eine Festschrift — enthalten, obschon vor dem 8. September



Literarische Besprechungen. 507

1907 erschienen, eine Darstellung und Kritik mancher modernistischer An-
schauungen. Wir finden da Ausfiihrungen iiber den ,Agnostizismus der
nach Immanuel Kant benannten Philosophie* (S. 47). Ferner den Keim-
begriff, den ,Samenkeim des Christentums® (8. 8, 9), ganz im Sinne des
Programma dei modernisti. Das Unerforschliche, der Symbolismus
und die Variabilitdt des Dogmas sind gleichfalls vertreten. Ja auch der
Ausdruck ,Modernismus“ kommt 8. 54 ganz in der Bedeutung der Enzy-
klika Pascendi vor. Dies ist einerseits ein ehrendes Zeugnis fiir Professor
Braigs Ubereinstimmung mit dem kirchlichen Lehramt, anderseits aber
eine auf wissenschaftlichem Wege erbrachte Bestdtigung dafiir, daB pro-
testantisch-modernistische Lehren tatsichlich vorhanden sind und woher
sie stammen. Prof. Braig hat mit Aufwand groBer Gelehrsamkeit einen
betrichtlichen Teil der modernistischen Irrtimer zuriickgewiesen und das
historische, auf tibernatiirlicher Offenbarnng Gottes bernhende Christentum
wacker verteidigt.

Das Dogma des ,jlingsten Christentums®, wie Braig es nennt, lautet
allerdings ganz anders. Wir sind keine Christen mehr, glauben nicht
an einen personlichen Gott. So StrauB. Gott den Vater lassen wir ja
gelten und den unendlichen Wert der menschlichen Seele dazu, versichert
Adolf Harnack. Jesus wird mit vielen und hohen Worten gepriesen, aber
doch nur als Idealmensch, der von jedem liberalen Theologen nach seinen
Bediirfnissen konstruiert wird. Dieser romantische Jesuskult, die prak-
tische Ausprigung des Dogmas der liberalen Theologie, ist wissenschaftlich
harmlos, er ist ein Hohn auf die Grundsitze der Wissenschaft und Ge-
schichtsforschung. Derartige Dinge sind eben nicht Wissen, sondern Glauben.
Uber solche Glaubenssitze gehen die Radikalen als iiber eine tote GroSe
spielend hinweg (8. 56). Mit dem historischen Christentum der Evan-
gelien und der ersten Jahrhunderte haben solche Neubildungen nichts zu
tun. ,Hétte die Welt Jesu Christo fiir das Philosophem, fiir das Dogma
des jiingsten Christentums, lediglich wegen dieses Philosophems und Dogmas,
nun wohl Tempel gebaut, in denen die Nationen anbeten und opfern, vor
deren Altdren die GroBen der Erde im Staube knien, die Miihseligen und
Beladenen Erquickung suchen, die Schuldbeladenen Gewissenserleichterung
finden, die Lebenden Kraft, die Sterbenden Trost empfangen und alle, alle,
die da glauben und lieben, den Lebensodem der Hoffnung atmen? Aber
lieben und glauben miissen sie, indessen nicht so, wie die M#nner des
jingsten Christentums lehren, sondern so, wie Jesus Christus selbst gelehrt
hat“ (S. 54). Philosophisch betrachtet ist das Neuchristentum in dem
psychologisch unmdglichen Als-ob-Glauben Kants verankert. ,Den Glauben
mithin, nicht daB etwas ist, sondern als ob oder wie wenn es wire,
so schlieBt die Weisheit des Kantianismus, den neuen Glauben, der nicht
ein Fiirwahrhalten auf Erkenntnisgriinde hin, sondern eine Forderung des
Willens, eine Vorausnahme des ahnenden Gemiites ist, muf der Mensch
hegen* (S. 45). Nach dem Handelsrecht miifte man, wenn man lebt, als
ob man ein Kapital habe, aber keines hat, das Verfahren wegen Konkurses
iiber sich ergehen lassen. Vor solchem unlauteren Handelsbetrieb hat schon
der Apostel Paulus gewarnt (2. Kor. 2, 17). Kant ist demnach der Feind,
,der Kant hat sie alle verwirret®, die Neuchristen.

Mit dem Wesen der Religion befalt sich Braigs zweite Arbeit.
Aus den rund 150 Ableitungen der Religion (Eisler, Worterbuch der philo-
sophischen Begriffe 112 2564—268) greift er die Phantasiegruppe heraus mit
ihren Hauptvertretern Ludwig Feuerbach, Albert Lange und Wilhelm Wundt.
Nach dem ersten stammen die religiosen ,Vorstellungen aus der kranken
Phantasie, nach dem zweiten aus der gesunden dichterischen baumeisternden

83*



908 Literarische Besprechungen.

Phantasie, nach dem dritten endlich aus der mythenbildenden Apperzeption
der Phantasie. Der Linkshegelianer Feuerbach hat es selbst nach Lange
»bis zu einer klaren Logik nie gebracht®. Er war und blieb ein materiali-
stischer Draufgénger & la Héckel, der seine naiven ,Einbildungen iiber
Wirkliches fiir die Wirklichkeit selber genommen® (3. 71). Eine klassische
Vorlage fiir Feuerbach war nach Braig Xenophanes. Aber nach dieser
Parallele geschieht, wie mir scheint, dem Stifter der Eleaten Unrecht, da
dieser den Kampf gegen den Polytheismus des ,frommen“ Homer und
Hesiod, von denen schon Platon in religioser Beziehung nichts wissen
wollte, sebr ernst nahm. Im iibrigen wird man den ungekochten Materia-
lismus des Erfinders des weisen Spruches ,der Mensch ist, was er iBt¥,
nicht ernst nehmen. In der Hypothese des Neukantianers und ,Idealisten®
Lange liegt ein offenkundiger Paralogismus. Lange verfillt in den Fehler
eines Mathematikers, der den Hilfskonstruktionen seiner Phantasie einen
logisch-realen- Wert beimift (8. 96). W. Wundt endlich ist mit seiner
mythologisierenden Phantasie ebenso ungliicklich wie mit seiner Aktualitits-
theorie. Durch das Personifizieren wird das wesentlich verschiedene Ver-
gottern nicht erklirt, da die Goéttlichen, Unsterblichen ,halt anders® sind,
als wir Menschen (S. 114). So sind alle die genannten religiésen Stil-
tibungen eine ,, Abgdtterei der Redensarten®, die den wahren, vernunftgemil
erkannten personlichen Gott nicht entthronen werden. Braigs Schrift
ist eine ebenso tiichtige wie zeitgeméBe Apologie der Religion und des
Christentums,

Graz. A. Michelitsch.

7. Joh. Verweyen: Das Problem der Willensfreiheit in
der Scholastik. Auf Grund der Quellen dargestellt
und kritisch gewiirdigt. Heidelberg, C. Winter 1909.
8 (X, 263 S.).

Eine Darstellung der scholastischen Lehre von der Willensfreiheit ist
gewil dankbar zu begriiBen und darum auch vorliegende Arbeit. In der
Einleitung bespricht dieselbe Sokrates, Platon, Aristoteles, die Epikureer,
Stoiker, Neuplatoniker, ferner die Kirchenviiter, unter ihnen besonders
Augustinus und Damascenus. (Des letzteren Hauptwerk heifit nicht myyn
nierewg, sondern wyyy yvwosws.) Dann folgt die Scholastik, welche in
drei Perioden eingeteilt wird. In der Augustininischen Periode kommen
zur Sprache: Scotus Eriugena, Anselmus, Abdlard, Petrus Lombardus.
Bandinus, Hugo Ambianensis, Bernard von Clairvaux, Hugo und Richard
von St. Viktor. Es folgt die Ubergangsperiode mit Alexander von Hales,
Wilhelm von Auvergne, Praepositinus und Bonaventura. In der dritten
Periode finden wir im 13. Jahrhundert Albertus Magnus, Thomas von
Aquino, Heinrich von Gent, Siger von Brabant, Duns Scotus., Im 14. Jahr-
hundert: Thomas von StraBburg, Bradwardinus, Raymundus Lullus, Buri-
danus,”iPetrus Aureolus, Durandus, Occam. Im 15. Jahrhundert endlich
Pierre d’Ailly und Gabriel Biel. Capreolus (gest. 1444), der ,Fiirst der
Thomisten, fehlt, Der Einleitung entsprechend hitte ein Nachblick auf
die spitere Scholastik manchen Vorteil geboten. Die einzelnen Autoren
werden nach ihrer Bedeutung behandelt, am ausfiihrlichsten natiirlich
Thomas von Aquin. Die mit Geschick gemachte Sammlung der zerstreuten
und gut iibersetzten Texte wird man dankbar begriifen. Bei der Be-
sprechung Thomas’ v. Aq. weist Verf. sehr gut darauf bin, daf nach der
Lehre des Aquinaten die geschopfliche Freiheit nur eine sekundire und



Literarische Besprechungen. 209

abhiingige ist, die des vollen gottlichen Einflusses bedarf, um fiberhaupt
vorhanden zu sein. Thomas gibt durch secino Lehre vom transzendenten
Determinismus Gottes den letzten Grund der menschlichen Freiheit an. Fiir
den Verfasser besteht dieser transzendente Faktor nicht, und so verfillt
er in den immanenten Determinismus. Wegen der Potenzialitit des Willens
ist in der Tat der immanente Determinismus der einzige dem Kausalitits-
gesetze entsprechende Weg, wenn man Gott als schaffende und wirkende
Ursache der Freiheit leugnet. Eine Verwechslung ist dem Verf. bei Kar-
dinal Joseph Pecci passiert, den er zu Leo XIII. avanzierte, der aber
Joachim hief und Josephs Bruder war. Gegen A. Schuneider (Die Psycho-
logie Alberts des GroBen) polemisierend bemerkt der Verf.,, daB die Scho-
lastik keineswegs mit libertas a coactione die Freiheit vom #duBeren Zwang,
mit libertas a necessitate die Freiheit von innerer Notigung bezeichne; sie
kenne lediglich den Begriff der necessitas coactionis und meine damit einen
der Natur des Willens widerstrebenden Zwang, ob dieser von innen oder
auflen komme. Nun ist aber diese Unterscheidung zwischen necessitas und
coactio nicht nur in jedem modernen scholastischen Lehrbuch der Philosophie
zu lesen, sondern auch in der Scholastik schon iiblich gewesen. So sagt
Thomas, daB der Menseh die Seligkeit de necessitate wolle (S. th. I, II,
q. 13 a. 6), daB es aber unmdglich sei, ut voluntas aliquid coacte vel
violenter velit (De ver. q. 22 a. 5). Die I. II. der 8. th. zitiert der Verf.
immer als II. Beziiglich P, Minges, der durch Harmonisierung von Scotus
mit Thomas verdienstlich wirkt, will es mir scheinen, daB die von ihm
gemachte Deutung nicht immer in den Texten liege.

Im kritischen Riickblick wird nicht das geboten, was man erwarten-
wiirde, sondern trotz dieser Wolke von Zeugen das Bekenntnis des Verf,
zum Determinismus., Sachlich hat er fiir sich wenigstens umsonst gearbeitet.
Denn ein so naturwidriger SchluB ergibt sich aus der scholastischen Lehre
nicht. Eine ignoratio elenchi und ein vozegov modregov ist es, wenn der
Verf. samt Paulsen trotz des Determinismus die ,erworbene, sittliche Frei-
heit¥, die Herrschaft tiber die sinnlichen Begierden zugibt, Denn wodurch
anders ist denn dieser Erwerb moglich als durch die Willensfreiheit?
Beide gibt natiirlich auch die Scholastik zu, nicht blof die letztere, wie
der Verf. meint. Unwahr ist es ferner, wenn er sagt, die Scholastik habe
sich hauptsichlich von theologischen Griinden leiten lassen. Die Scho-
lastiker haben eingehende psychologische Untersuchungen angestellt iiber
die Neigung des Willens zum Guten, iiber das Verhéltnis des Willens zum
Verstande und umgekehrt. Wohl unter dem Drucke der Aktualitits-
hypothese, die aus Nichts elwas macht, bringt der Verf. das Bedenken
vor, ob das Willensvermdgen wohl in jedem Augenblicke dasselbe sei. Wenn
der Verstand derselbe bleibt und die logischen Gesetze fiir ihn keinen Augen-
blick ihre Geltung verlieren, so ist dasselbe fiir den Willen zu sagen, der
jederzeit fiir das Gute schlechthin determiniert ist und sich kraft dieser-
Determination zum Einzelgute selbst determiniert. Ein theologischer Irrtum
ist es, wenn der Verf, meint, der Mensch sei nach der Scholastik von Natur
aus bose und kionne sich zuom Guten nur unter dem EinfluB der géttlichen
Gnpade selbst bestimmen. Der Mensch ist von Natur aus gut, nur ist
diese Anlage durch die Siinde geschwécht, aber nicht aufgehoben. Wenn
die Scholastik neben den philosophischen auch theologische Griinde fiir
die Willensfreiheit anfiihrte, so kann ibhr daraus kein Vorwurf gemacht
werden, da sie die Wahrheit des christlichen Glaubens nicht blindgliubig
a la Luther angenommen, sondern zuerst rationell bewiesen hatte. A priori
aber steht die Disharmonie von Wissen und Glauben gewif nicht fest.
Der Verf., stellt sich mit seinem Determinismus, der die Grille weniger



2910 Literarische Besprechungen.

Philosophen ist, mit der Uberzeugung des Menschengeschlechtes und mit
dem gesunden Denken in schroffen Gegensatz.

Graz. A. Michelitsch,

8. Otto Willmann: Aristoteles als Padagog und Didak-
tiker. Berlin, Reuther und Reichard 1909. (Die
groflen Erzieher, II. Bd.) 8 (216 S.).

Willmann will eine alte Schuld an den groBen Lehrer und Denker
von Stageira abtragen, indem er die Erziehungs- und Unterrichtslehre des
Aristoteles zusammenfassend und iiberschauend darstellt. Zugleich verfolgt
er einen praktischen Zweck: das Gleichgewicht des individualen und sozialen
Elementes im Unterricht und in der Erziehung herzustellen. Beide Auf-
gaben werden in prichtiger Weise geldst, anf Grund nmfassender Aristo-
teles-Studien, die bis auf fiinfzig Jahre zuriickreichen, und eines tiefgehenden
Verstéindnisses der theoretischen und praktischen Probleme der Philosophie
und Pddagogik. Die ganze Schrift ist eine herrliche Frucht, hoffentlich
nicht die letzte, tiefer piddagogischer Einsicht, Sie stellt die Lohren des
Stagiriten in edelsler Auffassung dar, wodurch sie zugleich dem ,Meister
Gerechtigkeit widerfahren 1d8t, auch das Verstindnis seiner Lehren er-
leichtert und so deren Anwendung die Wege ebnet.

Die ersten drei Hauptstiicke behandeln die Lehrjahre Aristoteles’,
sowie dessen Titigkeit als Erzieher Alexanders und als Lehrer (14—64).
Die folgenden Abschnitte (4—7) entwickeln die aristotelischen Gedanken
iiber Erziehung. Das 8. Hauptstiick: ,Die Geistestugenden und die
Paideia“ leitet zur Didaktik {iber, die in den Abschnitten 9 — 12 be-
handelt wird (Lehren und Lernen, die didaktischen Weisungen der
Logik, das Lehrgut und die Bildungswerte, Methodcnlehre). Die Er-
ziehungslehre Aristoleles’ hebt als Zweck der Erziehung die Charakter-
bildung im Sinne der Festigung des Willens fiir die hdchsten sittlichen
Giiter hervor. ~Als charakterbildende Faktoren erscheint immer wieder
der Ternar: Natur, Gewbhnung, Einsicht. Ein ganzes Erziehungsprogramm
steckt in diesen Ausfithrungen. Die Erziehung soll aber nach Aristoteles
nicht ausschlieBlich, ja nicht einmal in erster Linie, auf Heranbildung
eines guten Staatsblirgers abzielen, sondern auf die Heranbildung ethisch
entsprechender Mitglieder der Gesellschaft. Infolgedessen schrinkt auch
Aristoteles den Kinfluf des Gemeinwesens auf die Erziehung ein, wenn er
auch fordert, daBl die Erziehung als dffentliche Angelegenheit zu behandeln
gei, also auch Gegenstand der staatlichen Gesetzgebung sein miisse. Indi-
viduelles Recht und staatliche Fiirsorge sollen gleichmifig gewahrt werden.
Die didaktischen Ausfiihrungen zeigen Aristoteles auch als Meister der
Lehrenden. Willmann faBt seine Resultate selbst in die Worte zusammen :!
y,Aristoteles’ Methode und Methodenlehre sind so wenig veraltet, wie
seine Logik, Erkenntnislehre, Metaphysik. Hier ist vereinigt, was zum
Schaden der Wissenschaft nachmals so oft auseinandergefallen ist: Em-
pirie und Spekulation, aposterioristische Untersuchung und apriorische
Begriffsdiskussion, Arbeitsteilung und Werkvereinigung. Aber auch fiir
die Didaktik ist, was Aristoteles bietet, unentbehrlich; die Ausdriicke
Analyse und Synthese sind in dem von ihm festgestellten Sinne zu ver-
wenden, 2 und es sollte dariiber eine Verstindigung gesucht werden. Was
heute auseinanderzufallen droht, sind: Veranschaulichung und

1 Die Unterstreichungen sind von uns.
2 Gegen Kant, S. 165 f.



Literarische Besprechungen. 511

Denkiibung; der Ubertreibung der ersteren ist entgegenzuhalten, daB das
Anschauliche, Konkrete durch Analyse der begrifflichen Bearbeitung zu
unterziehen ist; und fiir die Denkubung ist zu fordern, daB} sie die Schablone
vermeide und stets das owxelov, uéoov im Auge habe zudem, wo es die
Sache gestattet, durch genetische Reihenfolgen erzielt "werde. Wenn Her-
bart den analytischen Unterricht ins Psychologische zieht und von der
Auflosung von Vorstellungen anstatt von Kenutnisinhalten spricht, so ist
der logische Vollwert des Begriffes zu erneuern. Was Herbart ,Analysen
der Erfahrung und des Umgangs® nennt, entspricht der verdeutlichenden
Analyse bei Aristoteles, die von der individuellen Kenntnis zur allgemein-
giltigen fortschreitet,t oder von dem noyvAiag, in unbestimmten Ziigen
ErfaBten zum Kerne des Vorstellungsinhaltes vordringt, nur daB dabei der
subjektive und objektive Faktor, die bei Herbart verschwimmen, ausein-
andergehalten sind. Die sorgfiltigen Unterscheidungen der Wortbe-
deutungen zum Zwecke der AusschlieBung der Aquivokation, wie sie bei
Aristoteles geldufig sind, sollten in den Lehrtexten weit mehr vertreten
sein, in denen jetzt so manches moAlaydc Aeyousvov unbesprochen bleibt.“
S. 215.

Rom. P. Reginald M. Schultes O. P.

9. Theophil Steinmann: Der religiése Unsterblich-
keitsglaube. Eine religionsvergleichende Studie. (Be-
richte des theologischen Seminariums der Briider-
gemeine in Gnadenfeld, VIIL) 70 S.

Der Seelenglaube der primitiven Volker erscheint dem Verf. als Wir-
kung des Gefiihls des Unheimlichen gegeniiber der Leiche, als Resultat
der Vorstellung einer Seelen-Doppelgingerwelt (8f.); auch der Jenseits-
glaube sei ein Stiick profaner Weltauffassung, der mit Religion nichts zu
tun habe. Der Verf. nimmt ohne weiteres die Vorstellungen der heutigen
n,Naturvilker? als ,primitive“ Vorstellungen an, wihrend wir es doch in
der Tat mit einer Degeneration zu tun haben. Selbst vieles, was sich fiir
christlichen Unsterblichkeitsglauben halte, sei nur ein verfeinertes Fortleben
pl‘lmltlvel Anschauungen (20). Auch die ,magische Unsterblichkeits-
praxis (1)* der Chinesen und Agypter sei eine Frucht der Vorstellungen
vom Seelendoppelginger (21 ff.). Hrst im (jiingeren) Mazdaismus stehe der
Unsterblichkeitsglaube unter dem Einfluf des Sittlichen, d. h. des jensei-
tigen Vergeltungsglanbens, der dann auf die Antike, den Mohamedanis-
mus und das Christentum iibergegangen sei. Der Einfluf dieses Jenseltlgen
Vergeltungsglaubens sei aber nicht hoch anzuschlagen, auch sei er nur
Ubertragung von Ziigen des irdisch-sinnlichen Daseins (35). Dem Verf.
scheint jedes Verstdndnis fiir den christlichen Unsterblichkeits- und Ver-
geltungsglauben abzugehen. Sittlich erhaben und wirksam sei erst der
jenseitige Vollendungsglaube, ndmlich die Uberzeugung, daf im ,Jenseits®
das Ziel des Menschen vollkommen verwirklicht sein werde (39), nicht zwar
im Sinne eines Gasamtvollendungsreiches verkliarter Geister, sondern einer
, Weltendimmerung®, wobei die einzelnen als einzelne wieder ganz unter-
zutauchen begehren (45), also ein Hinausgehen tiber ,die enge und klein-
liche Vorstellung des bloBen (!) individuellen Weiterlebens nach dem
Tode“ (46). Der richtige Vollendungsglaube ruhe auf der Uberzeugung
von einem bereits gegenwirtigen ewigen Leben, némlich aus und in

1 8, 166.



512 Literarische Besprechungen.

Gott (85f.), alles andere sei nur Ausdruck fiir die im Jenseits erwartete
sinnliche Befriedigung (48). Als Resultat ergibt sich dem Verf., daf der
Glaube an die personliche Unsterblichkeit der Seele keine Uberzeugung
werden koune und keine wirkliche Lebenskraft zu sein pflege (65). Damit
steht der Verf. trotz aller versuchten ,Beweise“ im Widerspruch mit der
ganzen Geschichte der Menschheit und vor allem des Christentums, nicht
nur des mittelalterlichen, Wenn er das nicht einsieht, so liegt der Grund
nur im Mangel an Verstindnis fiir den christlichen Unsterblichkeitsglauben
und an der Unkenntnis wahren christlichen Lebens. Das ist um so mehr zu
verurteilen, als der Verf. iberhaupt nicht die Unsterblichkeitsvorstel-
lungen, sondern nur den religiésen Unsterblichkeitsglauben, als ,ein
inneres Leben und Sichregen der Soele“ untersuchen will (2). Wir wiren
auch sehr gespannt, wie ein Missiondr der ,Briidergemeine“ den Unsterb-
lichkeitsglauben des Verf. den Wilden beibringen wiirde und welche Wir-
kungen er an ,primitiven® Vélkern erzielte!

Rom. P. Reginald M. Schultes O. P.

10. Catalogus dissertationum philologicarum elassicarum.
Editio IL. Leipzig, Gustav Fock 1910.

Dieser Katalog, ein Verzeichnis von etwa 27 400 Abhandlungen aus
dem Gesamtgebiete der klassischen Philologie und Altertumskunde, zu-
sammengestellt von der Zentralstelle fiir Dissertationen und Programme
der Buchhandlung G. Fock in Leipzig, bietet sowohl zu den alphabetisch
geordneten griechischen und rémischen Klassikern als auch zu sémtlichen
Teilfichern der Altertumskunde die in den einzelnen Teilgebieten ebenfalls
alphabetisch geordneten und bibliographisch genauen Titel von Abhand-
lungen vom Anfange des 19. Jahrhunderts bis auf die Gegenwart herab.
Ein Sachregister erleichtert die Mihe des Suchens in diesem stattlichen
Quartband von 652 Seiten; allerdings ist durch die Abfolge nach den Ver-
fassernamen bei umfangreicheren Artikeln, z. B. Plato, die chronologische
Ubersicht {iber die Forschung auf einem bestimmten Gebiete erschwert.
Auch kann das Verzeichnis bei der Unmasse der philologischen Literatur
gar nicht liickenlos sein: Trotzdem ist es, zumal bei seiner recht sorg-
filtigen Ausfihrung, fir das Zusammenstellen des wissenschaftlichen
Apparates bei Spezialstudien sowohl im Seminar als in der Stube des in
der Provinz lebenden Fachmannes von grofitem Werte.

- Troppau. Dr. Joseph Morr.



	Literarische Besprechungen

