
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


496 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Arthur Liebert: Der Anthropomorphismus dep
Wissensehaft. Zeitschrift für Philosophie u. philos.
Kritik v. J. 1909, S. 1-22.
Es will immerhin etwas bedeuten, wenn in der heutigen „modernistisch"

gesinnten Welt des philosophischen Geistes ein „modernistisch"
Gesinnter der bisherigen voraussetzungslos vorgehenden Methode, auf Grund
welcher wir es nicht mit „theologisch-anthropomorphistischen Vorstellungen
und Einbildungen" zu tun haben sollen, entgegentreten und, ohne in das
scholastisch-dogmatische Fahrwasser geraten zu wollen, aus welchem jene
theologisch-anthropomorphistischen Vorstellungen ihren Ursprung nehmen,
dem „Modernismus" nachweisen will, daß er mit seiner „Objektivität", mit
seinem „objektiven Erkenntnisstreben" auf einer falschen Fährte ist.
Auffallend ist nämlich von vornherein, daß Liebert dem Scholastizismus
„nebenwissenschaftliche Gesichtspunkte" (S. 2) vorwirft und hinterdrein doch
wieder (S. 3) erklärt, die Dogmen des dogmatisch scholastischen Verfahrens
seien derart, daß „ihr Rechtsspruch zwischen dem Tribunal der Logik und
dem der Metaphysik hin- und hergeschoben wird". Auf welch schwankendem

Boden hier der Verf. sich bewegt, zeigt seine Abweisung Bacos,
der infolgedessen, daß er „alles aus den Dingen selbst geschöpft werden
lassen" will, daß er eine „Anticipatio mentis" nicht dulde (S. 3), die
Forderung des erkennenden Subjekts übersehe. Man muß nämlich sagen,
daß Lieberts Beweis hier wenigstens deshalb mißlungen ist, weil es immerhin

ehrenwert ist, wenn ohne Voreingenommenheit („sine anticipations
mentis") nur in Rücksicht auf die Sache (auf das „Ding") untersucht wird.
Indem ferner der Verf. die Auffassung der whitepaper-Theorie mit der,
auf das Objekt gehenden Forschung der modernen Philosophie in unmittelbare

Beziehung setzt, wobei er (S. 31) noch dazu übersieht, daß Condillac
keineswegs der reine Sensualist ist. als welchen ihn Liebert hinstellt,1
mußte er sich sagen, daß schon Plato (im Theätet) eine, der Objekttheorie

ganz entgegengesetzte Anschauung, trotz seiner, jener white-paper-
Ansicht ganz gleichlautenden, gleichzeitig vorgebrachten Meinung, ausspricht.

Es wird nämlich von Plato in der Tat der Liebertschen Forderung
genügt, daß auch „die Eigenart des Erkenntnisapparates" (S. 4) von ihm
untersucht wird. Dasselbe quiproquo zeigt sich, wenn der Verf. die
Annahme des Objekts, das, was andere Ontologie nennen, mit der „naiven
Hingabe an die Dinge" und mit ihrem getreuen Reproduzieren im Geiste
identifiziert? Oder enthält diese naive Hingabe nicht mehr als einen
Objektivismus? Ist mit jener naiven Hingabe nicht die Subjektivität des
„Erkennens" verbunden, welche der Verf. ausdrücklich fordert? (S. 4.)
Nicht gerechtfertigt erscheint mir auch, wenn der Verf. die moderne
Auffassung, soweit sie sich dem Objektivismus entgegenstellt, dahin erläutert,
daß durch sie „jede reale Korrelation zwischen der Erkenntnis und dem
erkannten Ding aufgehoben" wäre. Soll vielleicht der Gegensatz von realer
Korrelation nicht aufgehoben sein? Aber was ist real? Daß aber der
Verf. von Korrelation überhaupt spricht, zeigt der folgende Satz, in
welchem er über den „Aberglauben einer korrelativen Beziehung" den
Stab bricht.

1 Vgl. Überweg, Grundr. 39, 246.



Literarische Besprechungen. 497

Ein Beweis, wie weit der von unserem Verf. angewendete
Intellektualismus im Irrtum gelangen kann, ist die Behauptung (S. 5 f.), daß
Plato und vor ihm Parmenides (auch nach Cohen) die einzige Möglichkeit,
eine Beziehung zwischen Objekt und Subjekt herzustellen, in die Definition
setzt, wobei der Parmenideische Grundgedanke, daß Sein und Denken
identisch ist, Handlangerdienste leistet. Ist dem nämlich in Wahrheit so,
dann hätte noch heute Aristoteles das Wort, dessen ganze Philosophie mit
der Annahme oder Zurückweisung jenes Satzes von der Wesensdefinition
steht und fällt. Freilich, in der Form, welche dem Parmenideischen
Ausspruch der Verf gibt („dasjenige Denken, das sich auf ein solches" —
auf ein die Grundlage des Seins bildendes Denken sich erstreckendes —
„im Denken eingebettetes Sein bezieht") hat freilich das Denken, da mit
ihm weiter keine Schwierigkeiten mehr verbunden sind, insofern ihm das
Sein schon innewohnt, leichtes Spiel. Allein soweit hat Parmenides sicher
nicht gedacht, der Verf. meint (S. 6), wenn der Naive das Objekt für sich
allein vor sieh hinstellt, so daß einer solchen Erkenntnistätigkeit kein
subjektiver Faktor entgegentritt, wie bei Parmenides das Denken in dem
Sein enthalten ist und eine reinliche Scheidung der beiden hindert, so sei
dies ein falscher Standpunkt dem anderen gegenüber, nach welchem „das
Sein eingegangen ist zur Prägung in die Münze des Denkens". Ich kann
diese Gegenüberstellung aber keine reinliebe Scheidung nennen, weil sie
gerade gegen den Naiven gerichtet ist, der gar nicht weiß, was er tut,
wenn er dem Objekt seinen gegenständlichen Bestand läßt. Hier finden
wir zum erstenmal beim Verf. eine Verschiebung von Theorie und Praxis,
von Intellektualismus und Gefühlsanschauung.

Nachdem noch die Wurzeln des Anthropomorphismus in Kant
aufgedeckt worden (S. 6—8), geht der Verf. darauf ein, zu zeigen, daß
Anthropomorphismus nicht mit Individualismus verwechselt werden dürfe; u.zw.
deshalb, weil jede Empfindung, also auch die des Individuums aus einer
Anzahl von geistigen Elementen besteht, die umsomehr für die Erklärung der
Empfindung herangezogen werden müssen, als wir auch den Begriff Stoff nicht
ohne Form erklären und gelten lassen können (S. 8—11). Indem der Verf. S. 11
dazu übergeht, von der Betrachtung des „Gegenstandes" ans Licht in die Sache
zu bringen, zeigt er, daß unter der Voraussetzung der Gegensätzlichkeit von
Gegenstand und Begriff, wie es die, den Anthropomorphismus ablehnende
Schule haben möchte, eine Schwierigkeit dadurch entstehe, daß in diesen

Begriff, der bloß durch seinen Gegensatz zum Objekt Bestand habe,
ein Element eingehe, das nie mit einem Objekt in Berührung gekommen
sei, nämlich die Substanzialität: „Durch sie, die niemals ein Objekt
sinnlicher Anschauung sein kann, ist es erst möglich, eine Anzahl isolierter
Bewußtseinseindrücke, wie rot, rund, süß zu der Einheit des Gegenstandes
,Apfel' zu verbinden. Sie allererst konstituiert den Apfel als einen Gegenstand.

Der Gegenstand besteht somit nicht als eine bewußtseinsjenseitige
Einheit." Es sei der überragende Einfluß des Denkens, wodurch von der
Annahme des Objekts, des Gegenstandes als einer Selbständigkeit Abstand

genommen werden müsse (S. 11—14). Der Verf. nimmt an, daß dureh
das Denken erst der Gegenstand erzeugt werde, und ist hierin vollständig
Kantianer. Wenn wir nun aber nach dem praktischen Nutzen dieses

Ergebnisses fragen, dann können wir uns ohne weiteres davon überzeugen,
daß ein solcher nicht vorhanden ist, weil der Mensch im gewöhnlichen
Leben auf den durch Liebert nach Kant aufgedeckten Ursprung des
Gegenstandes nicht einzugehen braucht, sondern mit dem Gegenstande als mit
einem Gegebenen rechnet und alles, was darüber hinaus ist, in ein Gebiet

verschiebt, dem er das Walten darüber, wie Gegenstände ab ovo erzeugt



498 Literarische Besprechungen.

werden, vollkommen überläßt, in das Gebiet der Religion. Also auch hier
hat Liebert vom Standpunkte der Theorie aus recht, aber nicht von
jenem der Praxis. Außerdem muß man fragen: Wie kommt Liebert zn
seiner außerobjektiven Substanzialität? Hätte ihm nicht Kant selbst sagen
können, daß alle Begriffe ohne Anschauung leer sind? Und kann
Anschauung ohne Objekt bestehen? Aber der Verf. selbst sagt mit dürren
Worten (S. 14 f.), daß mit dieser Erhebung der erkenntnistheoretischen
Begriffe zur obersten Instanz noch lange nicht der „Gegenstand" beseitigt
und dafür der Subjektivismus eingeführt werden solle. „Der Subjektivismus,
dem unsere Betrachtung gilt, ist der Subjektivismus der Wissenschaft oder
der Erkenntnis, aber nicht der der Wirklichkeit" (S. 15). Also arbeitet
der Verfasser mit einem doppelten Subjektivismus, mit einem doppelten
Objektivismus, also mit einer doppelten Erkenntnis. Aber das sind alles
Folgen des Intellektualismus, über den heute gewöhnlich der Stab
gebrochen wird.

Die weitere Feststellung Lieberts (S. 15 — 18) geht davon aus, daß
man zwischen Natur und Erkenntnis wegen unserer Unwissenheit in den
Dingen, die dann durch bloße Empirie enträtselt werden sollen, eine
Parallelität immerhin aufrecht zu erhalten habe; aber die auf Grund dieser
Annahme zu erringende Erkenntnis wurzele in den Funktionen des
Verstandes. „Treten wir aber mit dieser Voraussetzung als einem unabwerf-
lichen Rüststück des erkennenden Geistes an die Natur heran, so ist
damit die naive Stellungnahme ihr gegenüber von vornherein ausgeschlossen"
(S. 18). Der Verf. hat nämlich einerseits die Meinung, es sei die
Erkenntnistheorie etwas vom „Objektivismus" Abgetrenntes, anderseits wieder,
sie, die Erkenntnistheorie veranlasse den Zusammenhang zwischen Objekt
und Subjekt. Wenn aber letzteres gilt, so muß doch auch das Objekt in
das Subjekt hinein spielen; wo bleibt dann die Trennung ersterer Art?
Der Verf. hat jedoch gemeint, hier alle weitere Diskussion einfach mit der
Erklärung abschneiden zu müssen: „Wir fassen dann die Natur eben so
auf, wie wir sie unter der Leitung der theoretischen Autonomie
auffassen müssen. Ob darüber hinaus noch ein Zusammenhang existiert, ist
eine Frage, die für uns völlig belanglos ist." Warum sollte aber diese
Untersuchung belanglos sein? Wäre es nicht der reinste Dogmatismus,
wenn man einfach erklärt: Wir müssen so und können nicht anders?

Der Verf. sagt, es walte hier ein unwiderstehlicher logischer Zwang,
kein psychologischer. Aber ist der Zwang, noch dazu der logische ohne
Psychologie denkbar? Oder arbeitet der Verf. auch mit zweifacher logischer
und zweifacher psychologischer Methode? Des psychologischen Zwangs
Merkmal sei ein Gefühl der Evidenz. Aber hat der erkenntnistheoretische
Zwang es nicht auch nötig, an die Evidenz zu appellieren? Sagt ja der
Verf. selbst weiter oben (S. 18): „So bedeutet jener Begriff" der
erkenntnistheoretischen Gesetzmäßigkeit „nichts weiter als eine unter methodischen
Gesichtspunkten sich vollziehende Zusammenhangsstiftung, die wir in ihrer
prinzipiellen Bedeutung nicht weiter erklären ." also, möchte man
glauben, muß sie evident sein, ja mehr noch, müßten wir, da der
Verstand versagt, an das Gefühl appellieren. Aber „ein solches Gefühl kann
auch eine pathologische Quelle haben". Müssen wir uns deshalb vor dem
Gefühle fürchten? Vielleicht gibt es eine Gefühlsdeutung, unter deren
Gewicht das Pathologische von dem Gefühle weicht?

Ferner: Es ist ja wahr, daß Mill und Spencer uns vor allem nur
beschreiben, wie wir zu unserer Erkenntnis der Dinge gelangen. Aber eben
dieses Unternehmen als ein überflüssiges zu betrachten, wie es der Verf.
tut (S. 21: „Hier schiert uns aber gar nicht die Frage, wann und wieder



Literarische Besprechungen. 499

erkennende Geist diejenigen Kategorien eingehandelt habe, mit deren Hilfe
er seine Welterkenntnis erbaut"), geht zu weit, wie ich schon oben
angedeutet habe. Daß aber „die Geltung der Wissenschaftsbedingungen die
Notwendigkeit ist", in welcher „die Wissenschaft mit eisernen und
stählernen Gründen verankert" sei, ist eine Behauptung dogmatischer Art, die
wir einfach durch unseren bloßen Drang nach wissenschaftlicher Ausbildung

illustrieren, vielleicht ein Hinweis darauf, daß Wissenschaft doch
im letzten Grunde nicht nur auf Kategorien, sondern auch auf einem
instinktiven Gefühle ruht.

Prägen wir schließlich, wie der Verf. seine Ausführungen mit der
Überschrift in Zusammenhang bringen will, so können wir höchstens
antworten, daß der Anthropomorphismus des Verf.s bloß in der Kantschen
Erkenntnistheorie gelegen ist, eine Annahme, welche, wenn wir sie
verallgemeinern wollten, gerade in dem von Kant so gering geachteten Gefühlsfaktor

ihren Gegner findet.

Schönhof bei Padersam (Böhmen). Professor Zahlfleisch.

2. J. A. Endres: Thomas von Aquin. Mainz, Kirch¬
heim & Co. 1910. 104 S.

Die Herausgeber der „Weltgeschichte in Charakterbildern" haben als
Typus der Hochscholastik den hl. Thomas herausgegriffen und Professor
J. A. Endres mit dessen Schilderung betraut. Der Autor dürfte die
Erwartungen der Auftraggebor erfüllt haben. Für uns kommt an dieser
Stelle ausschließlich das Urteil Dr. Endres über den hl. Thomas als

Repräsentant der Scholastik seiner Zeit in Betracht. Wir wollen dabei
berücksichtigen, daß der Verf. bei seiner Darstellung besonders außerhalb der
Scholastik stehonde Kreise im Auge hatte, wenn auch nicht ausschließlich.
Der Verf. hat es auch verstanden, durch einen reichen Bilderschmuck (64
Abb., darunter mehrere Novitäten) sowie durch eine leichtfaßliche gefällige
Darstellung sein Charakterbild dos hl. Thomas dem modernen Geschmacke

anzupassen. Im rein geschichtlichen Teile folgt der Verf. zum Teil eigenen
Forschungen, die aber bis jetzt nur sehr zweifelhafte negative Besultate
brachten, hauptsächlich aber P. Mandonnet (Siger de Brabant).

Seinen leitenden Gesichtspunkt in der Beurteilung des Aquinaten
spricht Endres wohl in den Worten aus: „Die bedeutenden Männer
verdanken ihre Stellung in der Geschichte dem Verdienste, irgendeine
Kulturbewegung auf eine neue, die Vergangenheit überragende Höhe emporgeführt
und das wahrhaft Zeitgemäße einer Epoche wie ein Notwendiges und
Selbstverständliches ans Licht gebracht zu haben" (S. 70).^ Als solche

Verdienste des Aquinaten hobt Endres hervor, daß Thomas die Rechte der

Vernunft in der Philosophie und Theologie vertreten, das Vortrauen auf
deren Leistungsfähigkeit gehoben, vor allem die Philosophie zu Ehren
gebracht habe. Er würdigt die gewaltige Geistesarbeit des Aquinaten in der

Erneuerung resp. Verbesserung und Verteidigung des ursprünglichen Aristo-
telismus gegenüber dem Averroismus. Er weist die Anschauung Euckens

zurück, als ob Aristotelismus und christliche Überzeugung bei Thomas

unverbunden nebeneinander ständen. Er anerkennt als spezifisch
theologisches Verdienst des englischen Lehrers die Systematisierung der Theologie,
die Verwendung der aristotelischen Lehre in der Erklärung der Glaubenslehren,

den Fortschritt gegenüber dem sog. Augustinismus. Wir hoffen

auch, daß es Endres gelinge, in dieser Richtung manches Vorurteil zu

zerstören.



500 Literarische Besprechungen.

Leider hält sich aber auch Endres nicht frei von
Vorurteilen und schiefen Urteilen. Zweideutig zum wenigsten ist das
Wort vom „selbständigen Recht der Vernunft", indem dabei nicht
bestimmt wird, ob dasselbe nur in der Philosophie oder auch in der Theologie

Geltung haben solle. Auf jeden Fall vertrat der Aquinate die Lehre,
daß die Vernunft in der Theologie dem Glauben und der vom Glauben
gelehrten Autorität unterworfen sein müsse, daß also hier von einem
„selbständigen Rechte der Vernunft" keine Rede sein könne. Es sind
eben zwei ganz verschiedene Dinge, daß die Vernunft in Unterordnung unter
den Glauben und das kirchliche Lehramt durch ihre eigene Kraft leistungsfähig

sei und ihr insofern eine gewisse Selbständigkeit zukomme, und daß
ihr auf dem Gebiete der Theologie ein selbständiges Recht zukomme, sie
also frei und ohne Rücksicht dort schalten könne, wie auf einem
„Freilande". Aber selbst für das Gebiet der Philosophie ist der Ausdruck
verfänglich. Ein eigentliches „Rech t" kann nur der philosophierenden
Person, nicht aber der Vernunft als solcher zugesprochen werden. Die
Person des gläubigen Philosophen ist aber zur Rücksicht auf den Glauben
verpflichtet. Wenn der hl. Thomas die Leistungsfähigkeit der Vernunft
betont und das Vertrauen auf sie hebt, so hat er dabei die vom Glanben
geleitete und von Gott erleuchtete Vernunft im Auge. Anderseits übertreibt
Endres das „Mißtrauen gegen die Vernunft" in der Zeit vor Thomas,
resp. verwechselt das Mißtrauen gegen bestimmte historische Erscheinungen
in der Frühscholastik mit dem Mißtrauen gegen die Vernunft selbst.
Petrus Damiani, selbst wenn er zu weit gegangen sein sollte, bekämpfte
doch vor allem jene Richtung, welche den Glaubensinhalt ruin dialektisch
aufbauen wollte. Hierin widersprach ihm auch Thomas nicht. Auch das
Mißtrauen gegen Aristoteles hatte seinen Grund in der von den Dialektikern
vertretenen Tendenz, Aristoteles resp. die Dialektik an Stelle des Glaubens
als Ausgangspunkt auch in der Theologie zu nehmen. Wenn die ersten
Statuten des Predigerordens das Studium der weltlichen Wissenschaften
einschränkten, so findet dies seine natürliche Erklärung in dem höheren
Berufe zum christlichen Predigtamte, weßhalb die Verfügung auch heute
noch besteht. Im Sinne des hl. Thomas soll alles Studium, die ganze
Geisteskraft der Verteidigung und Erläuterung des Glaubens dienen.

Übertreibt Endres die Ansicht des Aquinaten über das „Recht der
Vernunft", so schränkt er dafür das Verdienst des hl. Thomas in
der Theologie ungebührend ein. Er bezeichnet zwar mit Recht die
Bestimmung des Verhältnisses von Glaube und Wissen als ein Hauptverdienst

des englischen Lehrers (S. 71), aber er meint: „Auch in diesem
Punkte war es Thomas nicht mehr vergönnt, Neues und Originelles zu
sagen. Er konnte nur das anerkannt richtige Verhältnis zur Geltung
bringen. Ihm eigentümlich ist nur die vollendete Präzision und Klarheit,
womit er das Verhältnis darstellt und zum Ausbau seines Lehrgebäudes,
insbesondere seiner theologischen Summe, verwendet" (S. 72). Das kann
nur insofern zugegeben werden, als das Verhältnis von Glaube und Wissen
ein Glaubensartikel ist und darum auch schon von den früheren Theologen
anerkannt wurde, besonders die negative Seite der Frage, daß nämlich
die Glaubenslehren durch die Vernunft nicht bewiesen werden können.
Diesbezüglich konnte Thomas freilich nichts „Neues und Originelles" sagen.
Dies wird aber auch allen Späteren versagt bleiben —• außer auf Kosten
der Wahrheit. Dagegen klingt sehr verfänglich die Behauptung von
Endres, daß nach dem hl. Thomas die „Glaubwürdigkeitsmotive" keineswegs

zu einem demonstrativen Erweise der eigentlichen Glaubensdogmen
hinreichen (S. 83). Vorausgesetzt, daß hier nicht nur eine unklare



501

Stilisierung vorliegt, muß bemerkt werden, daß die Glauhwürdigkeitsmotive,
also die motiva eredibilitatis, von denen allein im Zusammenhange
gesprochen wird, zwar selbstverständlich keine Beweise der Glaubens
Wahrheiten sind, aber doch demonstrative Beweise der Glaubwürdigkeit der
Offenbarung.

Hat aber Thomas wirklich nur den Glaubensartikel über das
Verhältnis von Glaube und Wissen klarer präzisiert? Wer die diesbezügliche
Lehre des Aquinaten kennt, weiß auch, wie weit Thomas dieses Verhältnis
positiv, neu und originell erklärt und begründet hat. Klare Präzision der
Hauptfrage ist eben ohne tieferes Verständnis und Erfassen der ganzen
Sache unmöglich. Erst Thomas hat in der Scholastik die Übernatürlichkeit

der Glaubenswahrheiten wissenschaftlich begründet und erklärt, durch
seine Erkenntnistheorie und seine tiefere Erfassung der übernatürlichen
Ordnung. Seine diesbezügliche Lehre ist vielmehr so neu und originell,
daß sie bis heute noch nicht voll und ganz zum Gemeingut geworden ist,
obwohl ein guter Teil durch das Vatikanische Konzil bestätigt wurde.
Gerade in deutschen Theologenkreisen bestanden und bestehen darüber
bedenkliehe Unklarheiten, wie die ganze Schellangelegenheit — um nur
auf diese eine Tatsache hinzuweisen — bewies. Wir können uns auch des
Eindruckes nicht erwehren, daß Endres mit anderen die Ansicht teilt, die
thomisti8che Darstellung des Verhältnisses von Glaube und Vyissen habe
— soweit nicht Glaubensentscheidungen in Frage kommen — nur probla-
matischen Wert.

Auch das Werk der Systematisierung der Theologie durch Thomas
wird in einem schiefen, irreführenden Lichte dargestellt. Es wird
charakterisiert als „Synthese von aristotelischer Philosophie und christlicher
Weltauffassung" (S. 73). Der dem 13. Jahrhundert bekannt gewordene Aristo-
telismus wird als „durch eine Fügung der Vorsehung" geschenkter wertvoller
„Rest der peripatetischen Philosophie" bezeichnet. Thomas wahre sich
sowohl Augustin als Aristoteles gegenüber „seine Selbständigkeit und sein
eigenes Urteil" (S. 73 f.) Soll damit das Lehrgebäude der theologischen
Summa charakterisiert sein? Zweideutig ist dabei dessen Bestimmung als
„Synthese von Aristotelischer Philosophie und christlicher Weltauffassung
(sie)". Das theologische System des hl. Thomas ist kein Amalgam aus
aristotelischer Philosophie und christlichen Glaubensartikeln, wie aus zwei
gleichwertigen oder wenigstens gleichberechtigten Bestandteilen, etwa im
Sinne eines selbständigen Rechtes des Aristotelismus. Die aristotelische
Lehre dient vielmehr dem hl. Thomas nur als logisches Instrument zur
Analyse und Fassung des Glaubensinhaltes und als wissenschaftliches
Mittel zur Erläuterung der Glaubenslehren, woraus dann das System
resultiert. Aber auch dieses ist nicht nach seiner objektiven Gestalt,
sondern nur nach seiner formellen Seite vom Aristotelismus abhängig. Der
Wert des aristotelischen Elementes in der thomistischen Theologie beruht
auch nicht nur auf der eigenen natürlichen Evidenz der verwendeten
Lehrpunkte, sondern noch mehr auf ihrer Übereinstimmung mit dem Glauben
und auf ihrer Verwendbarkeit zu Deduktionen, die mit dem übrigen
Glaubensinhalte in Einklang stehen, sowie zur rationellen Erklärung und
Verteidigung der Glaubensartikel resp. -geheimnisse. Aus dem gleichen Grunde
nahm Thomas vielfach eine ablehnende Stellung zum sog. Augustinismus
ein, nicht so sehr um „seine Selbständigkeit und sein eigenes Urteil" zu

wahren, sondern weil ihm manche dieser Lehren als Widerspruch mit
Glaubenslehren oder daraus sich ergebenden Konseqnenzen erschienen:

„Sed hoc derogat dignitati fidei" — „secundum fidem catholicam est di-
cendum" etc. Das ist ja gerade ein Hauptcharakterzug der theologisehen



502 Literarische Besprechungen.

Methode des Aquinaten und sein Vorzug gegenüber früheren Scholastikern,
daß er unerschütterlich die durch Schrift und Tradition gegebene Lehre
des Glaubens als Ausgangspunkt festhält und sieb durch keine
philosophischen Lehren oder Bedenken verleiten läßt, die sicher gegebene Lehre
abzuschwächen oder auch nur irgendwie umzudeuten, vielmehr seine ganze
Geisteskraft und -Kunst aufwendet, diese Lehre unversehrt zu erklären und
nach ihrem ursprünglichen Sinn zu verteidigen. Nur dank dieser Methode
gelang es Thomas, ein einwandfreies und geschlossenes System der Theologie

zu schaffen, von dem aus er dann auch zu allen Einzelfragen eine
entschiedene Stellung einnehmen konnte. Freilich erscheint es damit
auch gerade als das Gegenteil von dem, als was Endres es darstellt, nämlich

als eine thelogisch konsequente Zusammenfassung und Verbindung der
Glaubenslehren mit der Anwendung auf die schwebenden Fragen, aber
nicht als eine mehr oder weniger eigenmächtige Neuerung in der Theologie
auf Grund eines „selbständigen Urteils". Zum Schlüsse bemerken wir noeb,
daß Endres den meisten Lehren des Aquinaten, die Gottesbeweise nicht
ausgenommen, „kühl bis ans Herz" gegenübersteht, wie schon der frostig
referierende Ton beweist (S. 74—80), wobei ihm auch der Irrtum unterläuft,

daß nach St. Augustin der Staat eine Folge des Sündenfalles
sei (S. 80).

Endres überschreibt den behandelten Abschnitt mit: „Stellung der
Scholastik." Das Verdienst des hl. Thomas würde also nach dem oben
zitierten Prinzip darin bestehen, daß Thomas auf Grund seiner Oberzeugung
vom „selbständigen Hechte der Vernunft", „seine Selbständigkeit und sein
eigenes Urteil wahrend", die Theologie auf aristotelischer Grundlage
aufbaute. Wir geben gerne zu, daß diese Worte in gutem Sinne ausgelegt
werden können, müssen aber bei Endres einen anderen tatsächlichen Sinn
konstatieren. Den Beweis haben wir bereits oben erbracht. Nach Endres
bestellt die ihm imponierende Stellung des Aquinaten darin, die Früh-
seholastik über den Haufen geworfen und selbständig, auf Grund einer
neuen Philosophie, ein neues System der Theologie geschaffen zu haben,
selbst auf die Gefahr hin, „eine kirchliche Verurteilung seiner Lehre
erfahren zu müssen" (S. 69). Nicht die Wahrheit der thomistischen Lehren
ist ihm die Hauptsache, sondern das „Neue und Originelle". Die
Anwendung auf unsere Zeit liegt so nahe, daß Endres sie gar nicht
auszusprechen brauchte.

Dem entspricht auch ein anderer Umstand. Endres würdigt nirgendwo
den bleibenden Wert der thomistischen Lehre. Es wird nur gesagt: „Daß
in der Systematisierung der christlichen Wahrheit eine der eigentümlichen
Aufgaben des Mittelalters zum Abschluß gebracht wurde, ist das
allgemeine Urteil der Geschichte" (S. 104). Dieses wenig sagende „Urteil"
erscheint überdies noch als Reflexion über das Urteil des sei. Albertus,
der, „wie erzählt werde," gesagt habe, „Frater Thomas habe durch seine
Werke der Wissenschaft ein bis zum Ende der Welt nachwirkende
Vollendung gegeben." Als „charakteristisches Diktum" des Aquinaten wird
das Wort angeführt, daß die Wahrheit das letzte Ziel des Universums sein
müsse, in diesen Worten sei der Grundgedanke des vom Christentum
getragenen Idealismus beschlossen (S. 104). Darauf folgt die orakelhafte
Frage: „Es fehlt nicht an Wächtern auf der Warte der Weisheit, die
sehnsuchtsvoll Ausblick halten nach der erlösenden Kraft einer idealistischen
Weltanschauung. Werden sie zu diesem Grundgedanken zurückkehren?"
Das positive Urteil über Thomas steht jedoch ganz vorn auf dem Titelblatt

geschrieben: „Dritte Abteilung: Obergangszeit: Thomas von
Aquin," d. h. Thomas als Vorbild und Schrittmacher für jene, welche eine



Literarische Besprechungen. 503

neue Theologie im Sinne der idealistischen Philosophie „wie ein Notwendiges

und Selbstverständliches ans Licht" bringen wollen, die endlich das
ausführen, was Thomas wegen seiner „zeitgenössischen Schranken" nicht
erreichen konnte.

Zu kurz gekommen ist endlich auch der Heilige. Der Verf. wird
uns mutmaßlich einwenden, daß die Schilderung des Heiligen nicht in den
Kreis seines Programmes falle. Das würde aber nur beweisen, daß den
„Charakterbildern" uugebiihrend enge Rahmen gesetzt sind. Ohne eine
richtige Vorstellung vom heiligen Thomas muß sein Gesamtcharakterbild
lückenhaft, wenn nicht gar unrichtig sein, wobei wir unter „Heiligkeit"
nicht Wunder und Visionen verstehen. Dr. Endres ist doch geradezu in
peinlicher Weise bemüht, alles Übernatürliche im Leben des hl. Thomas
entweder zu leugnen oder natürlich zu erklären. Die Kanonisation des

Aquinaten erscheint darum auch im „Charakterbild" nicht begründet.
Bezeichnenderweise fehlt bei Endres auch die Würdigung des Aquinaten
als Kirchenlehrer, ja sogar die Erwähnung dieses Attributs! Bei aller
Anerkennung der Vorzüge der Darstellung und des aufgebotenen Wissens,
können wir das von Endres gebotene „Charakterbild" nicht als zutreffend
bezeichnen, weder für die Person des hl. Thomas, noch für die Zeit der
Hochscholastik. Endres ist viel zu wenig tief in das Glaubensleben dieser
Zeit und ihres erhabenen Vertreters eingedrungen. Thomas wie die ganze
Hochscholastik repräsentiert nicht den Bruch mit den gesicherten Resultaten

der Vergangenheit zugunsten einer zeitgenössischen Philosophie,
sondern konsequenten Ausbau des übernommenen Lehrgutes
(unter Ausschaltung irriger Ansichten) und Veiwendung einer durch
gründliche Prüfung und sorgsame Korrektur als mit dem
Glauben im Einklang befundenen Philosophie. In dieser Hinsicht
wäre der Aquinate auch das gegebene Vorbild für unsere Zeit.

Rom. P. Reginald M. Schultes 0. P.

3. Jos. Ant. Endres: Petrus Damiani und die welt¬
liehe Wissenschaft. Münster, Aschendorf 1910. S. 35.

In seiner „Geschichte der mittelalterlichen Philosophie im Abendlande"
hat E. den hl. Kirchenlehrer Petrus Damiani böse mitgenommen, als ob

er als „einseitiger Theologe die Beschäftigung mit den freien
Künsten für unerlaubt erachtete". Seine Meinung, nach E., ist,
daß es endgültige und entscheidende Wahrheiten nur in der
Glaubenswissenschaft gebe. Auch hatte er, sagt E., „Gott die Macht zugeschrieben,
Geschehenes ungeschehen zu machen".

In diesem neuen Schriftchen will nun Endres seine schwere Beschuldigung

gegen unseren heiligen Kirchenlehrer beweisen und zwar mit
folgenden Gründen :

1. „Christus, der gottmenschliche Stifter der Kirche, war nicht bei

den Weltweisen in die Schule gegangen, er stellte sich im Gegenteil in
Gegensatz zu der Weltweisheit und den rein natürlichen Erwägungen der

Menschen. Nicht aus der Schar der Gelehrten und Philosophen wählteer
die Lehrer seiner Wahrheit. An die Spitze seiner Jünger stellte er
vielmehr einen Fischer, und so wurden die Schüler von Fischern die Lehrer
der Gelehrten und die Weisheit der Welt unterlag der Einfalt Christi."
Das sagt der hi. Petrus Damiani nicht allein, das sagt Paulus und jeder
Christ mit ihm. Folgt also gar nichts für Endres gegen unseren
Kirchenlehrer.



504 Literarische Besprechungen.

2. „Noch mehr trieb Petrus D. seine Erneuerung des Mönchslebens

in einen Gegensatz zur Wissenschaft hinein, sofern alle älteren
Ordon gerade in der apostolischen Einfachheit und Einfalt das Ziel ihrer
Nacheiferung erblickten." Antwort wie auf das erste Argument.

3. „Petrus D. spricht es mit aller Entschiedenheit aus, daß das
Studium der freien Künste für den Mönch unzulässig sei." E. gibt die
Stellen, unsere Antwort ist schon gegeben durch eine einfache
Unterstreichung.

a) „Zu ihnen zählen", so sagt er, „diejenigen, welche den Pöbel der
Grammatiker aufsuchen, welche die geistlichen Bestrebungen
verlassen und die Torheiten der irdischen Kunst sich anzueignen wünschen;
mit Vernachlässigung der Regel des hl. Benedikt belieben sie
sich den Regeln des Donatus zu weihen (relictis spiritualibus studiis
parvipendentes regulam Benedicti .)." „Aber wie sollte es, so meint er,
denjenigen freistehen, welche zum strengsten Stillschweigen verpflichtet
sind, rücksichtslos in die theatralischen Übungsstätten der
Grammatikereinzudringen (theatralia grammaticorum gymnasia insolenter
irrumpere .)."

b) „Aus dieser und manchen Äußerungen D. müssen wir (E.) schließen,
daß die Unterrichtsstätten seiner Zeit dem Ideale einer christlichen Schule
allerdings wenig entsprachen. Ja nicht nur dies, vielfach scheinen sich
die Vertreter jener Schulen, welche in Italien meist Laien waren, geradezu
in Gegensatz zum christlichen Glauben gestellt zu haben." Also war der
hl. Petrus D. keiner, der in Einseitigkeit das Recht der Glaubenslehre

verfocht. Jawohl sagt E., „Damiani war indes nicht nur gegen
den Besuch äußerer Schulen, er war, wie bemerkt (nicht bewiesen)
gegen die freien Künste als solche". E. zitiert wieder eine Stelle aus
unserem hl. Kirchenlehrer, die wiederum nichts beweist, auch wenn man
seine Übersetzung gelten lassen wollte. E. übersetzt z. B. Siderum
rimatores mit „Astronomen" statt mit Astrologen, was doch einen
ganz anderen Sinn gibt.

c) Ebensowenig beweisen die Stellen, die E. anführt aus Opusculum45.
Ein junger talentvoller Mönch bedauert, daß er in die Einsamkeit geeilt
sei, und beneidet seine in der Welt zurückgebliebenen Altersgenossen. Jene
Versuchung nennt unser Heiliger einen Pfeil aus dämonischem Köcher.

d) „So begreift es sich vollständig, daß er in Monte Cassino
gerade darin einen besonderen, sein Herz nicht wenig erquickenden Vorzug
findet, daß er daselbst keine Schulen für Knaben, die oft die Strenge der
Heiligkeit lähmen, antraf." Giesebrecht, Der liter, studiis apud
Italos, meint, daß sich das nur auf ,äußere Schulen' beziehe, daß
dagegen auch Monte Cassino seine Schule für die pueri oblati besaß.

e) Unbegreiflich, daß E. die früher von ihm erhobene Beschuldigung,
die o. r. in den „Studien und Mitteilungen" der Benediktiner, J. XXIX,
schon gründlich widerlegt ist, hier trotzdem zu wiederholen wagt. „Mönche,
die sich mit Geschichte befassen, kommen ihm gerade vor wie
Narren, die sich mit Altweiberpossen abgeben." In Wirklichkeit sagt der
heilige Kirchenlehrer: Einige von den älteren Mönchen beschäftigen
sich mit Possen (fabulosis naeniis), so daß sie sich schaden und den
Zuhörern wahnwitzig erscheinen; bald malen sie Geschichtsfetzen, bald
erzählen sie von Siegen alter Könige. Der eifrige Kardinalbischof, der selber
Geschieh tseh reiber war, tadelte also nicht die ernste Geschichte,
sondern erhob nur seine warnende Stimme gegen Mißbrauch. Was E.
weiterschreibt, braucht keine Widerlegung: „Es ist der Versuch gemacht
worden, die extreme Sinnesart Damianis in ein milderes Licht zu rücken,



Literarische Besprechungen. 505

indem man auf seine Klage über die Unwissenheit der Priester verweist.
Allein man darf nicht übersehen, daß die Forderung der Kenntnis des
Lesens, woran es damals einzelnen Priestern gebrach ohne welche sie
aber unmöglich ihrem Amte vorstehen konnten, noch nicht eine Apologie
der Wissenschaft bedeutet. Auch daß er seinen für das Kloster bestimmten
Neffen zu dem Zwecke nach Frankreich (Cluni) schickte, um die freien
Künste kennen zu lernen, braucht nicht als eine Abweichung von seiner
Kegel betrachtet zu werden. Er konnte für seinen Neffen lediglich
einen Elementarunterricht erstreben, der auch dem Mönche nicht
entbehrlich war, welcher eine Bibel zur Hand nehmen wollte." Man
sieht, wie weit einmal vorgefaßte Meinungen führen können. Der heilige
Kirchenlehrer schickt seinen Neffen nach Frankreich lediglich zum
Elementarunterricht! Und Elementarunterricht genügt für
biblische Studien Übrigens widerlegt PL sich selbst. S. 33 erzählt er,
daß Damiani, als päpstlicher Legat, nach Cluni gekommen war, und in
Staunen geriet über die Heiligkeit und Zucht, aber auch über den Reichtum

und die schwero Last von Arbeit, die er hier vereinigt fand.
Wegen der Arbeit glaubte der „aszetische Mann" auf die Forderung eines
strengen Fastens verzichten zu können. Glaubt E., die Mönche von Cluni
waren etwa mit Holzspalten so sehr beschäftigt?

Auch „Damianis Standpunkt" in der Frage, „ob Gott Geschehenes
ungeschehen machen könne", hat Endres nicht verstanden. Der heilige
Kirchenlehrer stellt zunächst fest, „daß Gott nichts vernichtet habe von
dem, was einmal gewesen ist". Es ist für ihn gauz selbstverständlich,
„daß das einmal Geschehene auch von Gott nicht ungeschehen gemacht
werden könne". Ebensowenig findet man bei ihm „einen Anklang an die
Anschauung von dem Bestehen einer doppelten Wahrheit", als ob etwas
„wahr sein könne auf philosophischem Boden, was der Theologie gegenüber
sich als irrtümlich erweist". Der heilige Kardinalbischof will nur ver-
bo rum nitorem, korrekte Ausdrucksweise; man dürfe bei Gottes Alimacht
nicht von einem Nicht-können reden. „Die Unmöglichkeit gilt nur von
der Schwäche der Natur, sie gilt nicht von der göttlichen Majestät." Bei
Gott, dem schlechthin Seienden, ist kein vor und nach, keine Zukunft oder
Vergangenheit, nur immerwährende Gegenwart. „Da nämlich Gott ewig
ist, so gibt es für ihn keinen Wechsel weder der Erkenntnis noch der
Macht, kein potuit, sondern nur ein ewiges potest. Nur der in den
Wechsel der Zeit gestellte Mensch redet von einem Gekonnt-haben und
einem Können Gottes Deshalb sagt er: „Sicut ergo potuit Deus,
antequam quaeque facta essent, ut non fierent, ita uihilominus potest et
nunc, ut quae facta sunt, non fuissent. Das fuissent hat Endres
vollständig übersehen, es sagt etwas ganz anderes als: non sunt, aut non
erant. Der hl. Petrus Damiani sagt also schließlich nichts anderes, als
die übrigen von E. zitierten Autoren Thomas und Anseimus.

Zum Schlüsse eine freudige Bemerkung. Endres spricht S. 27 von
Honorius von Autun. Er gibt damit den Beweis, daß er für Belehrung
in diesem Falle nicht unzugänglich geblieben ist. In den schon
ererwähnten „Studien und Mitteilungen" liest man nämlich: „Den
theologischen Schriftsteller des 12. Jahrhunderts Honorius Augustodunensis
(Kirehenlexikon 6, 268 ff.) macht E. zu einem Kegensburger. Wie ist das
möglich? Karl der Große ist Augustus, er war in Regensburg und
besuchte vielleicht einen Hügel (dunum); daraus bildete sich das Wort
Augustodunensis als ,eine Art mittelalterlicher Pseudonymie' für Regensburger."

Regensburg. Dr. Vermeulen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 33



506 Literarische Besprechungen.

4. J. De Die: Philosophia moralis ad mentem s. Thomae
Aquinatis. Pars prior: Philosophia moralis generalis.
Lovanii, Fr. et Rob. Ceuterick 1908. gr. 8 (XII, 275 p.).
Vorliegende Darstellung der allgemeinen philosophischen Moral

entstand aus den durch mehrere Jahre im Mechliner Seminar gehaltenen
Vorlesungen des Verfassers. Man erkennt das auch an der Reife des
Werkes. Es hält sich an die Grenzen und an die Methode der Schule,
bringt 52 Thesen, vermeidet einen umfangreichen wissenschaftlichen Apparat,
gibt aber doch einige Literatur an. Wie billig, wird in erster Linie das
Systematische berücksichtigt, aber auch das Historische nicht vernachlässigt.
Eingehend beschäftigt sich der Verfasser auch mit modernen ethischen
Fragen, so daß seine Schüler gut für die Gegenwart geschult werden. So
ist De Bies Werk im besten Sinne modern und gehört auch zu den
vorzüglichsten Lehrbüchern. Sein Latein ist einfach und durchsichtig; die
Abhandlung über die abnormalen psychischen Erscheinungen ist französisch
geschrieben (p. 90—99). Zur Widerlegung des immanenten Determinismus
wird auf größere Werke verwiesen; es wäre aber eine Beleuchtung der
hauptsächlichsten deterministischen Einwendungen in einem Schulbuche
sicher am Platze gewesen. Der Verf. tritt für den reinen Probabilismus
ein. Es wurde aber in dieser Zeitschrift mit Recht gesagt, daß der Äqui-
probabilismu8 zu einer ernsteron sittlichen Denkweise anleite als der
Minusprobabilismus.

Graz. A. Michelitsch.

5. H. Denziger : Enchiridion symbolorum, definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum. Editio
décima, emendata et aucta, quam paravit Clemens
Bannwart S. L, Friburgi Brisg., Herder MCMVIII. 8

(XXVII, 628 pag.) M. 6.

Der alte vielgebrauchte Denziger hat durch P. Bannwart eine
Neubearbeitung erhalten, die er verdient und vom Verleger ein nettes äußeres
Kleid dazu. Die Dokumente wurden vermehrt und bis auf die neueste
Zeit (Encyclica Pascendi) fortgesetzt. Die Reihenfolge der Aktenstücke
ist mit gutem Grunde nach der Reihe der Päpsto geordnet. Bei der Ver-
gleichung der Akten mit deren Quellen wurden großer Fleiß, Sorgfalt und
Genauigkeit aufgewendet, so daß das Buch sehr verläßlich ist. Die alten
Nummern mußten neuen weichen, doch sind beide am Schlüsse tabellarisch
verglichen. Am Rande finden sich dankenswerte Verweise auf ähnliche
Materien. Sehr wertvoll ist das dem systematischen Index neu beigefügte
Personen- und Sachregister. Der Druck wurde übersichtlicher und die
Austattung vornehmer, so daß Verfasser wie Verleger zu dem wie neuen
Werke zu beglückwünschen sind.

Graz. A. Michelitsch.

6. ILarl Braig: Modernstes Christentum und moderne
Religionspsychologie. 2. Ausgabe. Lex. 8 (VI, 150 S.).
Freiburg, Herder 1907. M. 4.

Beide vorliegenden akademischen Arbeiten — eine Rede die erste,
die zweite eine Festschrift — enthalten, obschon vor dem 8. September



Literarische Besprechungen. 507

1907 erschienen, eine Darstellung und Kritik mancher modernistischer
Anschauungen. Wir finden da Ausführungen über den „Agnostizismus der
nacli Immanuel Kant benannten Philosophie" (S. 47). Ferner den
Keimbegriff, den „Samenkeim des Christentums" (S. 8, 9), ganz im Sinne des
Programma dei modernisti. Das Unerforschliche, der Symbolismus
und die Variabilität des Dogmas sind gleichfalls vertreten. Ja auch der
Ausdruck „Modernismus" kommt S. 54 ganz in der Bedeutung der
Enzyklika Pasee n di vor. Dies ist einerseits ein ehrendes Zeugnis für Professor
Braigs Übereinstimmung mit dem kirchlichen Lehramt, anderseits aber
eine auf wissenschaftlichem Wege erbrachte Bestätigung dafür, daß
protestantisch-modernistische Lehren tatsächlich vorhanden sind und woher
sie stammen. Prof. Braig hat mit Aufwand großer Gelehrsamkeit einen
beträchtlichen Teil der modernistischen Irrtümer zurückgewiesen und das
historische, auf übernatürlicher Offenbarung Gottes beruhende Christentum
wacker verteidigt.

Das Dogma dos „jüngsten Christentums", wie Braig es nennt, lautet
allerdings ganz anders. Wir sind keine Christen mehr, glauben nicht
an einen persönlichen Gott. So Strauß. Gott den Vater lassen wir ja
gelten und den unendlichen Wert der menschlichen Seele dazu, versichert
Adolf Harnack. Jesus wird mit vielen und hohen Worten gepriesen, aber
doch nur als Idealmenseh, der von jedem liberalen Theologen nach seinen
Bedürfnissen konstruiert wird. Dieser romantische Jesuskult, die
praktische Ausprägung des Dogmas der liberalen Theologie, ist wissenschaftlich
harmlos, er ist ein Hohn auf die Grundsätze der Wissenschaft und
Geschichtsforschung. Derartige Dinge sind eben nicht Wissen, sondern Glauben.
Über solche Glaubenssätze gehen die Radikalen als über eine tote Größe
spielend hinweg (S. 56). Mit dem historischen Christentum der
Evangelien und der ersten Jahrhunderte haben solche Neubildungen nichts zu
tun. „Hätte die Welt Jesu Christo für das Philosophem, für das Dogma
des jüngsten Christentums, lediglich wegen dieses Philosophems und Dogmas,
nun wohl Tempel gebaut, in denen die Nationen anbeten und opfern, vor
deren Altären die Großen der Erde im Staube knien, die Mühseligen und
Beladenen Erquickung suchen, die Schuldbeladenen Gewissenserleichterung
finden, die Lebenden Kraft, die Sterbenden Trost empfangen und alle, alle,
die da glauben und lieben, den Lebeneodem der Hoffnung atmen? Aber
lieben und glauben müssen sie, indessen nicht so, wie die Männer des

jüngsten Christentums lehren, sondern so, wie Jesus Christus selbst gelehrt
hat" (S. 54). Philosophisch betrachtet ist das Neuchristentum in dem
psychologisch unmöglichen Als-ob-Glauben Kants verankert. „Den Glauben
mithin, nicht daß etwas ist, sondern als ob oder wie wenn es wäre,
so schließt die Weisheit des Kantianismus, den neuen Glauben, der nicht
ein Fürwahrhalten auf Erkenntnisgründe hin, sondern eine Forderung des

Willens, eine Vorausnahme des ahnenden Gemütes ist, muß der Mensch
hegen" (S. 45). Nach dem Handelsrecht müßte man, wenn man lebt, als
ob man ein Kapital habe, aber keines hat, das Verfahren wegen Konkurses
über sich ergehen lassen. Vor solchem unlauteren Handelsbetrieb hat schon
der Apostel Paulus gewarnt (2. Kor. 2, 17). Kant ist demnach der Feind,
„der Kant hat sie alle verwirret", die Neuchristen.

Mit dem Wesen der Religion befaßt sich Braigs zweite Arbeit.
Aus den rund 150 Ableitungen der Religion (Eisler, Wörterbuch der
philosophischen Begriffe II2 254—268) greift er die Phantasiegruppe heraus mit
ihren Hauptvertretern Ludwig Feuerbach, Albert Lange und Wilhelm Wundt.
Nach dem ersten stammen dio religiösen „Vorstellungen" aus der kranken
Phantasie, nach dem zweiten aus der gesunden dichterischen baumeisternden

33*



508 Literarische Besprechungen.

Phantasie, nach dem dritten endlich aus der mythenbildenden Apperzeption
der Phantasie. Der Linkshegelianer Beuerbach hat es selbst nach Lange
„bis zu einer klaren Logik nie gebracht". Er war und blieb ein materialistischer

Draufgänger à la Häckel, der seine naiven „Einbildungen über
Wirkliches für die Wirklichkeit selber genommen" (S. 71). Eine klassische
Vorlage für Feuerbach war nach Braig Xenophanes. Aber nach dieser
Parallele geschieht, wie mir scheint, dem Stifter der Eleaten Unrecht, da
dieser den Kampf gegen den Polytheismus des „frommen" Homer und
Hesiod, von denen schon Piaton in religiöser Beziehung nichts wissen
wollte, sehr ernst nahm. Im übrigen wird man den ungekochten Materialismus

des Erfinders des weisen Spruches „der Mensch ist, was er ißt",
nicht ernst nehmen. In der Hypothese des Neukantianers und „Idealisten"
Lange liegt ein offenkundiger Paralogismus. Lange verfällt in den Fehler
eines Mathematikers, der den Hilfskonstruktionen seiner Phantasie einen
logisch-realen-Wert beimißt (S. 96). W. Wundt endlich ist mit seiner
mythologisierenden Phantasie ebenso unglücklich wie mit seiner Aktualitätstheorie.

Durch das Personifizieren wird das wesentlich verschiedene Vcr-
göttern nicht erklärt, da die Göttlichen, Unsterblichen „halt anders" sind,
als wir Menschen (S. 114). So sind alle die genannten religiösen
Stilübungen eine „Abgötterei der Redensarten", die den wahren, vernunftgemäß
erkannten persönlichen Gott nicht entthronen werden. Braigs Schrift
ist eine ebenso tüchtige wie zeitgemäße Apologie der Religion und des
Christentums.

Graz. A. Michelitsch.

7. Joh. Verweyen: Das Problem der Willensfreiheit in
der Scholastik. Auf Grund der Quellen dargestellt
und kritisch gewürdigt. Heidelberg, C. Winter 1909.
8 (X, 263 S.).

Eine Darstellung der scholastischen Lehre von der Willensfreiheit ist
gewiß dankbar zu begrüßen und darum auch vorliegende Arbeit. In der
Einleitung bespricht dieselbe Sokrates, Piaton, Aristoteles, die Epikureer,
Stoiker, Neuplatoniker, ferner die Kirchenväter, unter ihnen besonders
Augustinus und Damascenus. (Des letzteren Hauptwerk heißt nicht miyrj
7ilazso)ç, sondern nriyri yvwoecoç.) Dann folgt die Scholastik, welche in
drei Perioden eingeteilt wird. In der Augustininischen Periode kommen
zur Sprache: Scotus Eriugena, .Anseimus, Abälard, Petrus Lombardus.
Bandinus, Hugo Ambianensis, Bernard von Clairvaux, Hugo und Richard
von St. Viktor. Es folgt die Übergangsperiode mit Alexander von Haies,
Wilhelm von Auvergne, Praepositinus und Bonaventura. In der dritten
Periode finden wir im 13. Jahrhundert Albertus Magnus, Thomas von
Aquino, Heinrich von Gent, Siger von Brabant, Duns Scotus. Im 14.
Jahrhundert: Thomas von Straßburg, Bradwardinus, Raymundus Lullus, Buri-
danus," iPetrus Aureolus, Durandus, Occam. Im 15. Jahrhundert endlich
Pierre d'Ailly und Gabriel Biel. Capreolus (gest. 1444), der „Fürst der
Thomisten", fehlt. Der Einleitung entsprechend hätte ein Nachblick auf
die spätere Scholastik manchen Vorteil geboten. Die einzelnen Autoren
werden nach ihrer Bedeutung behandelt, am ausführlichsten natürlich
Thomas von Aquin. Die mit Geschick gemachte Sammlung der zerstreuten
und gut übersetzten Texte wird man dankbar begrüßen. Bei der
Besprechung Thomas' v. Aq. weist Verf. sehr gut darauf bin, daß nach der
Lehre des Aquinaten die geschöpfliche Freiheit nur eine sekundäre und



Literarische Besprechungen. 509

abhängige ist, die des vollen göttlichen Einflusses bedarf, um überhaupt
vorhanden zu sein. Thomas gibt durch seino Lehre vom transzendenten
Determinismus Gottes den letzten Grund der menschlichen Freiheit an. Für
den Verfasser besteht dieser transzendente Faktor nicht, und so verfällt
er in den immanenten Determinismus. Wegen der Potenzialität des Willens
ist in der Tat der immanente Determinismus der einzige dem Kausalitätsgesetze

entsprechende Wog, wenn man Gott als schaffende und wirkende
Ursache der Freiheit leugnet. Eine Verwechslung ist dem Verf. bei
Kardinal Joseph Pecei passiert, den er zu Leo XIII. avanzierte, der aber
Joachim hieß und Josephs Bruder war. Gegen A. Schneider (Die Psychologie

Alberts des Großen) polemisierend bemerkt der Verf., daß die
Scholastik keineswegs mit libertas a coactione die Freiheit vom äußeren Zwang,
mit libertas a necessitate die Freiheit von innerer Nötigung bezeichne; sie
kenne lediglich den Begriff der nécessitas coactionis und meine damit einen
der Natur des Willens widerstrebenden Zwang, ob dieser von innen oder
außen komme. Nun ist aber diese Unterscheidung zwischen nécessitas und
coaetio nicht nur in jedem modernen scholastischen Lehrbuch der Philosophie
zu lesen, sondern auch in der Scholastik schon üblich gewesen. So sagt
Thomas, daß der Mensch die Seligkeit de necessitate wolle (S. th. I, II,
q. 13 a. 6), daß es aber unmöglich sei, ut voluntas aliquid coacte vel
violenter velit (De ver. q. 22 a. 5). Die I. II. der S. th. zitiert der Verf.
immer als II. Bezüglich P. Minges, der durch Harmonisierung von Scotus
mit Thomas verdienstlich wirkt, will es mir scheinen, daß die von ihm
gemachte Deutung nicht immer in den Texten liege.

Im kritischen Rückblick wird nicht das geboten, was man erwarten-
würde, sondern trotz dieser Wolke von Zeugen das Bekenntnis des Verf.
zum Determinismus. Sachlich hat er für sich wenigstens umsonst gearbeitet.
Denn ein so naturwidriger Schluß ergibt sich aus der scholastischen Lehre
nicht. Eine ignoratio elenchi und ein vaxeçov nQoveçov ist es, wenn der
Verf. samt Paulsen trotz des Determinismus die „erworbene, sittliche
Freiheit", die Herrschaft über die sinnlichen Begierden zugibt. Denn wodurch
anders ist denn dieser Erwerb möglich als durch die Willensfreiheit?
Beide gibt natürlich auch die Scholastik zu, nicht bloß die letztere, wie
der Verf. meint. Unwahr ist es ferner, wenn er sagt, die Scholastik habe
eich hauptsächlich von theologischen Gründen leiten lassen. Die
Scholastiker haben eingehende psychologische Untersuchungen angestellt über
die Neigung des Willens zum Guten, über das Verhältnis des Willens zum
Verstände und umgekehrt. Wohl unter dem Drucke der Aktualitätshypothese,

die aus Nichts etwas macht, bringt der Verf. das Bedenken

vor, ob das Willensvermögcn wohl in jedem Augenblicke dasselbe sei. Wenn
der Verstand derselbe bleibt und die logischen Gesetze für ihn keinen Augenblick

ihre Geltung verlieren, so ist dasselbe für den Willen zu sagen, der
jederzeit für das Gute schlechthin determiniert ist und sich kraft dieser
Determination zum Einzelgute selbst determiniert. Ein theologischer Irrtum
ist es, wenn der Verf. meint, der Mensch sei nach der Scholastik von Natur
aus böse und könne sich zum Guten nur unter dem Einfluß der göttlichen
Gnade selbst bestimmen. Der Mensch ist von Natur aus gut, nur ist
diese Anlage durch die Sünde geschwächt, aber nicht aufgehoben. Wenn
die Scholastik neben den philosophischen auch theologische Gründe für
die Willensfreiheit anführte, so kann ihr daraus kein Vorwurf gemacht
werden, da sie die Wahrheit des christlichen Glaubens nicht blindgläubig
à la Luther angenommen, sondern zuerst rationell bewiesen hatte. A priori
aber steht die Disharmonie von Wissen und Glauben gewiß nicht fest.
Der Verf. stellt sich mit seinem Determinismus, der die Grille weniger



510 Literarische Besprechungen.

Philosophen ist, mit der Überzeugung des Menschengeschlechtes und mit
dem gesunden Denken in schroffen Gegensatz.

Graz. A. Michelitsch.

8. Otto Willmann: Aristoteles als Pädagog und Didak¬
tiker. Berlin, Reuther und Reichard 1909. (Die
großen Erzieher, II. Bd.) 8 (216 S.).
Willmann will eine alte Schuld an den großen Lehrer und Denker

von Stageira abtragen, indem er die Erziehungs- und Unterrichtslehre des
Aristoteles zusammenfassend und überschauend darstellt. Zugleich verfolgt
er einen praktischen Zweck : das Gleichgewicht des individualen und sozialen
Elementes im Unterricht und in der Erziehung herzustellen. Beide
Aufgaben werden in prächtiger Weise gelöst, auf Grund umfassender
Aristoteles-Studien, die bis auf fünfzig Jahre zurückreichen, und eines tiefgehenden
Verständnisses der theoretischen und praktischen Probleme der Philosophie
und Pädagogik. Die ganze Schrift ist eine herrliche Frucht, hoffentlich
nicht die letzte, tiefer pädagogischer Einsicht. Sie stellt die Lohren des
Stagiriten in edelster Auffassung dar, wodurch sie zugleich dem „Meister"
Gerechtigkeit widerfahren läßt, auch das Verständnis seiner Lehren
erleichtert und so deren Anwendung die Wege ebnet.

Die ersten drei Hauptstücke behandeln die Lehrjahre Aristoteles',
sowie dessen Tätigkeit als Erzieher Alexanders und als Lehrer (14—64).
Die folgenden Abschnitte (4—7) entwickeln die aristotelischen Gedanken
über Erziehung. Das 8. Hauptstück: „Die Geistestugenden und die
Paideia" leitet zur Didaktik über, die in den Abschnitten 9 — 12
behandelt wird (Lehren und Lernen, die didaktischen Weisungen der
Logik, das Lehrgut und die Bildungswerte, Methodenlohre). Die
Erziehungslehre Aristoteles' hebt als Zweck der Erziehung die Charakterbildung

im Sinne der Festigung des Willens für die höchsten sittlichen
Güter hervor. Als charakterbildende Faktoren erscheint immer wieder
der Ternar: Natur, Gewöhnung, Einsicht. Ein ganzes Erziehungsprogramm
steckt in diesen Ausführungen. Die Erziehung soll aber nach Aristoteles
nicht ausschließlich, ja nicht einmal in erster Linie, auf Heranbildung
eines guten Staatsbürgers abzielen, sondern auf die Heranbildung ethisch
entsprechender Mitglieder der Gesellschaft. Infolgedessen schränkt auch
Aristoteles den Einfluß des Gemeinwesens auf die Erziehung ein, wenn er
auch fordert, daß die Erziehung als öffentliche Angelegenheit zu behandeln
sei, also auch Gegenstand der staatlichen Gesetzgebung sein müsse.
Individuelles Kecbt und staatliche Fürsorge sollen gleichmäßig gewahrt werden.
Die didaktischen Ausführungen zeigen Aristoteles auch als Meister der
Lehrenden. Willmann faßt seine Besultate selbst in die Worte zusammen:1
„Aristoteles' Methode und Methodenlehre sind so wenig veraltet, wie
seine Logik, Erkenntnislehre, Metaphysik. Hier ist vereinigt, was zum
Schaden der Wissenschaft nachmals so oft auseinandergefallen ist:
Empirie und Spekulation, aposterioristische Untersuchung und apriorische
Begriffsdiskussion, Arbeitsteilung und Werkvereinigung. Aber auch für
die Didaktik ist, was Aristoteles bietet, unentbehrlich; die Ausdrücke
Analyse und Synthese sind in dem von ihm festgestellten Sinne zu
verwenden,2 und es sollte darüber eine Verständigung gesucht werden. Was
heute ausoinanderzufallen droht, sind: Veranschaulichung und

1 Die Unterstreichungen sind von uns.
2 Gegen Kant, S. 165 f.



511

Denkübung; der Übertreibung der ersteren ist entgegenzuhalten, daß das
Anschauliche, Konkrete durch Analyse der begrifflichen Bearbeitung zu
unterziehen ist; und für die Denkübung ist zu fordern, daß sie die Schablone
vermeide und stets das olxsXov, /xéaov im Auge habe, zudem, wo es die
Sache gestattet, durch genetische Reihenfolgen erzielt werde. Wenn Her-
bart den analytischen Unterricht ins Psychologische zieht und von der
Auflösung von Vorstellungen anstatt von Kenntnisinhalten spricht, so ist
der logische Vollwert des Begriffes zu erneuern. Was Herbart „Analysen
der Erfahrung und des Umgangs" nennt, entspricht der verdeutlichenden
Analyse bei Aristoteles, die von der individuellen Kenntnis zur allgemein-
giltigen fortschreitet,1 oder von dem naxvlwg, in unbestimmten Zügen
Erfaßten zum Kerne des Vorstellungsinhaltes vordringt, nur daß dabei der
subjektive und objektive Faktor, die bei Herbart verschwimmen,
auseinandergehalten sind. Die sorgfältigen Unterscheidungen der
Wortbedeutungen zum Zwecke der Ausschließung der Äquivokation, wie sie bei
Aristoteles geläufig sind, sollten in den Lehrtexten weit mehr vertreten
sein, in denen jetzt so manches noXl«x<Sg Xsyô/xsvov unbesprochen bleibt."
S. 215.

Rom. P. Reginald M. Schultes 0. P.

9. Theophil Steinmann: Der religiöse Unsterblich¬
keitsglaube, Eine religionsvergleichende Studie.
(Berichte des theologischen Seminariums der
Brüdergemeine in Gnadenfeld, VIII.) 70 S.

Der Seelenglaube der primitiven Völker erscheint dem Verf. als
Wirkung des Gefühls des Unheimlichen gegenüber der Leiche, als Resultat
der Vorstellung einer Seelen-Doppelgängerwelt (8 f.); auch der Jenseitsglaube

sei ein Stück profaner Weltauffassung, der mit Religion nichts zu
tun habe. Der Verf. nimmt ohne weiteres die Vorstellungen der heutigen
„Naturvölker" als „primitive" Vorstellungen an, während wir es doch in
der Tat mit einer Degeneration zu tun haben. Selbst vieles, was sich für
christlichen Unsterblichkeitsglauben halte, sei nur ein verfeinertes Fortleben
primitiver Anschauungen (20),_ Auch die „magische Unsterblichkeits-
praxis (!)" der Chinesen und Ägypter sei eine Frucht der Vorstellungen
vom Seelendoppelgänger (21 ff.). Erst im (jüngeren) Mazdaismus stehe der
Unsterblichkeitsglaube unter dem Einfluß des Sittlichen, d. h. des jenseitigen

Vergeltu ngsglaubens, der dann auf die Antike, den Mohamedanis-
mus und das Christentum übergegangen sei. Der Einfluß dieses jenseitigen
Vergeltungsglaubens sei aber nicht hoch anzuschlagen, auch sei er nur
Übertragung von Zügen des irdisch-sinnlichen Daseins (35). Dem Verf.
scheint jedes Verständnis für den christlichen Unsterblichkeits- und
Vergeltungsglauben abzugehen. Sittlich erhaben und wirksam sei erst der
jenseitige Vollendu ngsglaube, nämlich die Überzeugung, daß im „Jenseits"
das Ziel des Menschen vollkommen verwirklicht sein werde (39), nicht zwar
im Sinne eines Gasamtvollendungsreiches verklärter Geister, sondern einer
„Weltendämmerung", wobei die einzelnen als einzelne wieder ganz
unterzutauchen begehren (45), also ein Hinausgehen über „die enge und kleinliche

Vorstellung des bloßen individuellen Weiterlebens nach dem
Tode" (46). Der richtige Vollendungsglaube ruhe auf der Überzeugung
von einem bereits gegenwärtigen ewigen Leben, nämlich aus und in

1 S. 165.



512

Gott (65 f.), alles andere sei nur Ausdruck für die im Jenseits erwartete
sinnliche Befriedigung (48). Als Resultat orgibt sich dem Verf., daß der
Glaube an die persönliche Unsterblichkeit der Seele keine Überzeugung
werden könne und keine wirkliche Lebenskraft zu sein pflege (65). Damit
steht der Verf. trotz aller versuchten „Beweise" im Widerspruch mit der
ganzen Geschichte der Menschheit und vor allem des Christentums, nicht
nur des mittelalterlichen. Wenn er das nicht einsieht, so liegt der Grund
nur im Mangel an Verständnis für den christlichen Unsterblichkeitsglauben
und an der Unkenntnis wahren christlichen Lebens. Das ist um so mehr zu
verurteilen, als der Verf. überhaupt nicht die Unsterblichkeitsvorstellungen,

sondern nur den religiösen Unsterblichkeitsglauben, als „ein
inneres Leben und Sichregen der Seele" untersuchen will (2). Wir wären
auch sehr gespannt, wie ein Missionär der „Brüdergemeine" den
Unsterblichkeitsglauben des Verf. den Wilden beibringen würde und welche
Wirkungen er an „primitiven" Völkern erzielte!

Rom. P. Reginald M. Schultes 0. P.

10. Catalog'us dissertationum philologiearum classicarum.
Editio II. Leipzig, Gustav Fock 1910.

Dieser Katalog, ein Verzeichnis von etwa 27 400 Abhandlungen aus
dorn Gesamtgebiete der klassischen Philologie und Altertumskunde,
zusammengestellt von der Zentralstelle für Dissertationen und Programme
der Buchhandlung G. Foek in Leipzig, bietet sowohl zu den alphabetisch
geordneten griechischen und römischen Klassikern als auch zu sämtlichen
Teilfächern der Altertumskunde die in den einzelnen Teilgebieten ebenfalls
alphabetisch geordneten und bibliographisch genauen Titel von Abhandlungen

vom Anfange des 19. Jahrhunderts bis auf die Gegenwart herab.
Ein Sachregister erleichtert die Mühe dos Suchens in diesem stattlichen
Quartband von 652 Seiten; allerdings ist durch die Abfolge nach den
Verfassernamen bei umfangreicheren Artikeln, z. B. Plato, die chronologische
Übersicht über die Forschung auf einem bestimmten Gebiete erschwert.
Auch kann das Verzeichnis bei der Unmasse der philologischen Literatur
gar nicht lückenlos sein: Trotzdem ist es, zumal bei seiner recht
sorgfältigen Ausführung, für das Zusammenstellen des wissenschaftlichen
Apparates bei Spezialstudien sowohl im Seminar als in der Stube des in
der Provinz lebenden Fachmannes von größtem Werte.

Troppau. Dr. Joseph Morr.

- —<88=-


	Literarische Besprechungen

