Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Die HI. Kirche und die Areopagitica
Autor: Leonissa, Joseph
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

486 Die hl. Kirche und die Areopagitika.

DIE HL. KIRCHE UND DIE AREOPAGITICA.
Vox P. JOSEPH LEONISSA, O. M. Cap.

Am Schlusse der 6. Lektion des Breviers auf das Fest
des hl. Dionysius Areopagita am 9. Oktober ist Rede von
dessen Schriften. Uber diese oder vielmehr iiber deren
Inhalt wird ein Urteil gefidllt mit den Worten: ,Libros
scripsit admirabiles ac plane coelestes. Gerade die ge-
schichtlichen Lesungen auf dieses Fest gelten vielen als
stark reformbediirftig; uns erscheinen dieselben wesentlich
ganz wahrheitsgeméBl. Aber gesetzt auch, sie entspridchen
nicht der geschichtlichen Wirklichkeit, so bleibt dabei doch
das angefiihrte Urteil {iber den Lehrinhalt durchaus un-
angetastet. Es hat mit der Geschichte des Dionysius vom
Areopag und ersten Bischofs von Paris gar nichts zu tun;
ganz einerlei 1st es, ob ein und derselbe Dionysius der
Bekehrte des hl. Apostels Paulus und Bischof von Paris
ist, oder ob hier zwei Dionysius zu unterscheiden sind.
Es gilt da sich wohl zu hiiten, vor lauter Reformeifer das
Kind mit dem Bade auszugieBen. Von wem nun ist das
besagte Urteil iiber die in den areopagitischen Schriften
enthaltene Lehre gefillt? Von der hl. Ritenkongregation
mit Bestitigung des damaligen Papstes. Es ist also ein
ganz kirchliches Urteil, allerdings keine Entscheidung ex
cathedra, aber, wohlgemerkt, das Echo der bleibenden
Anschauung der hl. Kirche {iber den Areopagiten und seine
Schriften. Kein Wunder, dal wir bei den Heiligen, die vom
Geiste Gottes erleuchtet sind, nicht den geringsten Zweifel
an der Echtheit dieser Schriften finden. Unisono halten sie
mit der hl Kirche diese Schriften fiir Erzeugnisse des
apostolischen Jahrhunderts und zwar des groflen hl. Dio-
nysius vom Areopag. Diesbeziiglich gilt auch das Wort
des hl. Voélkerapostels (Kol. 2, 8): ,Wachet, daf niemand
euch tdusche durch die Phllosophle und durech triigerische
Kunstgriffe, welche der Uberlieferung von Menschen ent-
stammen gemdB den KElementen dieser Welt und nicht
gemidll der Lehre Christi.*

Wie wir kraft der unfehlbaren Autoritiat der hl. Kirche
die HIl. Schrift erkennen, so erkennen wir auch kraft der
ndmlichen Autoritit dle apostolischen Uberlieferungen,
welche durch den Beistand des Hl. Geistes unversehrt auf-
bewahrt worden sind. Die Schriften des Areopagiten nun



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 437

hat die hl. Kirche stets fiir durchaus zuverlissige Zeug-
nisse der Aposteliiberlieferung gehalten. Zu dieser stehen
sie demnach ohne allen Zweifel in innigster Beziehung.
Da kann es freilich nicht befremden, daf} die sogenannten
Reformatoren des 16. Jahrhunderts von ihrer Echtheit
nichts wissen wollen. Sie verwarfen die Uberlieferung als
Glaubensquelle und fithrten statt derselben das Privat-
urteil als maBcebend ein. Daher ist es aber auch nicht
zu verwundern, daBl in einer Zeit, in welcher die Freiheit
der Wissenschaft in den hochsten Registern aufgespielt
wird und deren freiem Fortschritt die Dekrete des Apo-
stolischen Stuhles sowie der romischen Kongregationen
hinderlich sein sollen (Syll. § II Nr. 12), der Rationalis-
mus aber selbst in das Innere des Heiligtums eingedrungen
ist, daB in einer solchen Zeit fiir die Echtheit der Areopagi-
tica verhéltnismiBig so wenig Sinn vorhanden ist. In einer
solehen Zeit sucht freilich die ziigellos sich breitmachende
Neuerungslust die Wahrheit nicht da, wo sie mit Sicher-
heit gefunden wird, liBt die heiligen und apostolischen
Uberlieferungen beiseite und nimmt dafiir ungewisse, leere
und eitle Lehren zu Hilfe.

Auf der Lateransynode zu Rom (J. 649) bekraf-
tigte der Monothelet Cyrus von Alexandrien seine Mei-
nung durch das Zeugnis des hl. Dionysius. Man lieB des
Dionysius Schriften herbeibringen und dessen Brief an
Cajus lesen, in welcher er die Tétigkeit Christi gottmensch-
lich nennt. Es wurde vom hl. Papst Martinus der Betrug
der Irrlehrer aufgedeckt, welche den Text des Areopagiten
verfilscht anfiihrten, indem er zeigte, daBl Dionysius Areo-
pagita von einer neuen gottmenschlichen Titigkeit ge-
sprochen hatte, jene dagegen statt ,neue“ ,eine* setzten,
das Wort ,gottmenschlich“ auslieBen und bloB von einer
Tatigkeit in Christus redeten. Auch wurden des Irrlehrers
Themistius Schriften verlesen, welcher auch die gott-
menschliche Titigkeit nach Dionysius félschlich als nur
eine auffaBte. Danach zeigte Papst Martinus n#her, daB
der Areopagite mit der gottmenschlichen Tétigkeit nicht
bloB eine Tatigkeit habe bezeichnen wollen, sondern zwei
Tatigkeiten, nimlich die menschliche und die goéttliche,
ein und derselben Person (vgl. Baronii Annales a. 64Y
num. 1 ete.). Von den 20 Canones dieser Synode nimmt
der 15. eigens auf die Benennung dieser doppelten Tatig-
keit seitens des Areopagiten Bezug: ,Si quis secundum



488 Die hl. Kirche und die Areopagitica.

scelerosos haereticos deivirilem operationem, quod Graeci
dicunt deardgixry, unam operationem insipienter suscipit,
non autem duplicem esse confitetur secundum sanctos
Patres, hoc est divinam et humanam, aut ipsam dei-
virilis, quae posita est, novam vocabuli dictionem unius
esse designativam, sed non utriusque mirificae et gloriosae
unitionis demonstrativam, condemnatus sit.“

Der hl. Papst Agatho hatte sich in seinem dogma-
tischen Schreiben an den Kaiser Konstantin Pogonatus
eigens auf den Areopagiten (DN c. 2) berufen. Da lesen
wir unter anderm (vgl. Denzinger, Enchiridion ed. 10*
n. 288): ,Sicut duas naturas, sive substantias, id est
deitatem et humanitatem inconfuse, indivise, incommuta-
biliter eum habere veraciter confitemur, ita quoque et duas
naturales voluntates et duas naturales operationes habere,
utpote perfectum Deum et perfectum hominem unum eun-
demque ipsum Dominum Iesum Christum pietatis nos regula
instruit, quia hoc nos apostolica et evangelica tra-
ditio, sanctorumque Patrum magisterium, quos sancta
apostolica atque catholica Ecclesia et venerabiles sy-
nodi suscipiunt, instituisse monstratur.“ Als ein Haupt-
zeuge der ,apostolica et evangelica traditio® als ,sanctus
Pater“ gilt dem Papste, der hl. Kirche und den ,venera-
biles synodi“ der groBie hl. Dionysius vom Areopag,
nicht der ,geheimnisvolle Mann“ zu Ende des 5. oder zu
Anfang des 6. Jahrhunderts, der sog. Pseudo-Dionysius,
dessen Schriften aber ,bei ihrem Auftauchen sofort auch
als Werke des Schiilers Pauli vom Areopage gelten®. In
der 4. Sitzung des 6. allgemeinen Konzils, dem 3. von
Konstantinopel (J. 680) erkliren die Konzilsviter feier-
lich ,hanc epistolam Agathonis velut oraculum Spi-
ritus Sancti colendam et suscipiendam esse“. In der
8. Sitzung (7. Méirz 681) berichteten der Patriarch Geor-
gius von Konstantinopel und mehrere andere Bischofe,
welche der Vergleichung der Zeugnisse mit den authen-
tischen Handschriften beigewohnt hatten, sie hitten die
Vaterstellen im Schriftstiick der Gesandten des Aposto-
lischen Stuhles fiir die zwei Willen und Téatigkeiten Christi
als durchaus treu wiedergegeben erkannt und gefunden,
daB sie mit den authentischen Véaterschriften voll-
stdndig Ubereinstimmten, Sie fiigten bei, durch diese
Gelegenheit bewogen worden zu sein, mit den hl. Vitern
von Christi Willen und Tétigkeiten zu denken und zu



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 489

glauben, die Treulosigkeit der Monotheleten zu verlassen
und den orthodoxen Glauben zu bekennen; ,quasque
direxerat Agatho Papa suggestiones, tamquam ex
Spiritu Sancto dictatas per os sancti ac beatissimi
Principis Apostolorum Petri, et digito ter beatissimi Papae
Agathonis scriptas, suscipere et amplecti“ (vgl. Baronius
a. 0. a. 680 sq.). Also zdhlten auch die Konzilsviter den
Areopagiten zu den ,sanctos atque probabiles Patres®, und
seine Lehre zur Lehre der hl. Viter: ,secundum sanctorum
Patrum doctrinam® (vgl. Denzinger a. O. nn. 289 sqq.).

In der 2. Sitzung hatte Makarius von Antiochien
seine Irrlehre von einem Willen und einer Téatigkeit Christi
ausdriicklich durch das Ansehen des hl. Dionysius Areo-
pagita bestiitigt. Als er aber und die iibrigen syrischen
Bischofe in der 8. Sitzung gefragt wurden, ob sie dem
Briefe des hl. Papstes Agatho beistimmten, bejahten dies
aufler Makarius alle syrischen Bischife und legten feierlich
das katholische Glaubensbekenntnis ab. Dann wurden die
von Makarius gesammelten Viterstellen verlesen, in welchen,
wie er filschlich behauptete, ein einziger Wille in Christo
angenommen sei. Beim Lesen aber merkten die Konzils-
viter, daB der Irrlehrer die dem gottlichen Willen gel-
tenden Viterausspriiche der Person Christi beigelegt und
deren Sinn durch angefithrte abgerissene Viterzeugnisse
gefilscht habe. Daraufhin wurde er aufgefordert, ein offen-
bares Bekenntnis des katholischen Glaubens abzulegen. Da
er aber sich dessen hartnickig weigerte, selbst wenn er
ganz zerstiickelt ins Meer geworfen wiirde, ward nochmals
die sorgsamste Vergleichung jener von Makarius ange-
filhrten Viterausspriiche angestellt mit anderen Hand-
schriften, welche dem Patriarchate der Stadt entnommen
waren. Ohne allen Zweifel wurde aber erkannt, daB die
Sitze verstiimmelt und abgerissen waren. Deshalb ist denn
unter Zustimmung der ganzen Synode iiber Makarius wie
iiber einen neuen Dioskur der Bannfluch ausgesprochen
worden. Bei der 9. Sitzung am 8. Mérz wurde die Ver-
gleichung der Zeugnisse des Makarius offentlich veran-
staltet, deren Entstellung vor allen kund und offenbar
gemacht und daraufhin der Urteilsspruch gegen Makarius
und seinen Schiiler, Abt Stephanus, gefillt und ausgfafuhrt.
In der 10. Sitzung vom 18, Mérz ward die Vergleichung
der Stellen verdffentlicht, welche aus den hl. Vatern in

dem Briefe Agathos und der romischen Synode angegeben

Jahrbuch fir Philosophie ete. XXV. 32



490 Die hl. Kirche und die Areopagitica.

waren. In allgemeiner Versammlung ward deutlich er-
kannt, bestidtigt und erklidrt, dal die Zeugnisse selbst mit
den griechischen Handschriften in allem zusammenpaliten
und ganz und gar mit denselben iibereinstimmten. In
der 18., der letzten Sitzung vom 16. September, bekannten
die rechtgliubigen Konzilsviter nochmals feierlich, daf
sie bei der Bestimmung des katholischen Glaubenssatzes
gefolgt seien jenem gottlichen und apostolischen Briefe
Agathos und dem romischen Synodalschreiben.

In der 2. Sitzung des 7. allgemeinen Konzils, des
2. von Nicda (J. 787), wurde der Brief des Papstes Ha-
drian I. an den Kaiser Konstantin und den Patriarchen
Tarasius von Konstantinopel iiber den Primat der rémischen
Kirche, iiber die Bilderverehrung und andere Glaubens-
artikel verlesen. Die hl. Synode antwortete betreff dieses
Briefes: ,Sequimur, et suscipimus, et admittimus.*
Beziiglich der Hierarchie berief man sich im 2. Kanon
sogar ausdriicklich auf den Areopagiten: ,Nostrae enim
Hierarchiae substantia sunt eloquia divinitus tradita, divi-
narum scilicet Scripturarum vera scientia; sicut et Magnus
Dionysius ostendit...* Bei der Definitio de sacris ima-
ginibus (vgl. Denzinger a. O. nn. 302 sqq.) beruft sich
das Konzil immer wieder auf die echte Uberlieferung, fiir
deren zuverlissigen Zeugen es den Areopagiten hélt:
n,sequentes ... catholicae traditionem Ecclesiae . ..
sanctorum Patrum nostrorum doectrina, id est, tra-
ditio sanctae catholicae Ecclesiae . .. Paulum, qui
in Christo locutus est, et omnem divinum apostolicum
coetum et paternam sanctitatem exequimur tenentes tra-
ditiones, quas accepimus ... Eos ergo qui audent aliter
sapere aut docere aut secundum scelestos haereticos
ecclesiasticas traditiones spernere et novitatem quam-
libet excogitare vel proicere aliquid ex his, quae sunt
ecclesiis deputata, ... aut excogitare prave aut astute ad
subvertendum quidquam ex legitimis traditionibus
Ecclesiae catholicae ...“ — In der 7. Sitzung erkliren
die Konzilsviter ausdriicklich: ,Fatemur autem unanimiter
nos ecclesiasticas traditiones, sive seripto, sive con-
suetudine valentes et decretas, retinere velle. Unter
den Anathematismen, welche in der 9. Sitzung ausgerufen
wurden, ist insbesondere folgender zu merken: ,Si quis
omnem ecclesiasticam traditionem, sive scriptam,
sive non scriptam reiicit, anathema . ..“ Schon das



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 491

1. allgemeine Konzil von Nicda (J. 325) hatte in der
1. Sitzung ausgesprochen: ,Qui doctrinas sanctorum
Patrum et traditionem catholicae Ececlesiae contemnit,
anathema sit.“ Ahnlich sprach sich auch die genannte
Lateransynode im 17. Kanon aus: ,Si quis secundum
sanctos Patres non confitetur proprie et secundum veri-
tatem omnia, quae tradita sunt et praedicata sanctae ca-
tholicae et apostolicae Dei Ecclesiae, perindeque a sanctis
Patribus et venerandis universalibus quinque Conciliis
usque ad unum apicem verbo et mente, condemnatus sit*
(Denzinger a. O. n. 270).

Papst Hadrian I. schrieb eigens Karl dem Grofen
vom Areopagiten: ,S. Dionysius Areopagita, qui et
episcopus Atheniensis, valde nimirum laudatus est a
Divo Gregorio papa confirmante eum antiquum
Patrem et Doctorem esse’ Dessen Zeugnis fiir die
Bilderverehrung (CH. c¢. 1) nennt er ausdriicklich ,veri-
dica testimonia®“ In seinem Briefe (v.dJ. 865) an Kaiser
Michael schreibt Papst Nikolaus L: ,,Antiqui Patris
et venerabilis Doctoris Areopagitae Dionysii ad
Demophilum verba vobis recitavi, qui etiam in causa pie-
tatis delinquentem sacerdotem nefas sancit a minoribus
vel inferioribus iudicari, ne fiat in Ecclesia Dei aliquid
inordinatum et status eius in aliquo confundatur.* Aus
dem 8. allgemeinen Konzil, dem 4. von Konstanti-
nopel (J. 869/70), ist folgendes bemerkenswert (Can. 1):
,2Per aequam et regiam divinae iustitiae viam inoffense
incedere volentes, veluti quasdam lampades semper lucentes
et illuminantes gressus nostros, qui secundum Deum sunt,
sanctorum Patrum definitiones et sensus retinere
debemus. Quapropter et has ut secunda eloquia se-
cundum magnum et sapientissimum Dionysium
arbitrantes et existimantes ... Igitur regulas, quae sanctae
catholicae et apostolicae Ecclesiae tam a sanctis famosis-
simis Apostolis, quam ab orthodoxorum universalibus nec-
non et localibus coneiliis vel etiam a quolibet deiloquo
Patre ac magistro Ecclesiae traditae sunt, servare
ac custodire profitemur, ... tenere quippe tradi-
tiones, quas accepimus sive per sermonem, sive per
epistolam Sanctorum, qui antea fulserunt, Paulus ad-
monet aperte, magnus apostolus (Can. 3) . .. dignum est,
ut secundum congruentiam rationis et ant1qulss1mam

traditionem propter honorem, quia ad principalia ipsa
g2*



492 Die hl. Kirche und die Areopagitica.

referuntur, etiam derivative iconae honorentur et adoren-
tur aeque ut sanctorum sacer evangeliorum liber atque
typus pretiosae crucis. (Can. 11.) Veteri et Novo Testa-
mento unam animam rationalem et intellectualem habere
hominem docente et omnibus deiloquis Patribus et
magistris Ecclesiae eandem opinionem asseverantibus
(Denzinger a. O. nn. 336 sqq.).
Von dem, was auf dem Concilium Valentinum
(J. 855) gegen Joannes Scotus bestimmt wurde, erwédhnen
wir als sehr zeitgemiB dieses (Can. 1): ,,Quia doctorem
gentium in fide et veritate fideliter commonentem obe-
dienterque audimus: O Timothee, depositum custodi,
devitans profanas vocum novitates et oppositiones
falsi nominis scientiae, quam quidam promittentes
circa fidem exciderunt. Et iterum: Profana autem et
inaniloquia devita: multum enim proficiunt ad impie-
tatem, et sermo eorum ut cancer serpit. Et iterum: Stultas
autem et sine disciplina quaestiones devita, sciens quia
generant lites: servum autem Domini non oportet litigare...
Indubitanter autem doctoribus pie et recte tractan-
tibus verbum veritatis,ipsisque sacrae Scripturae
lucidissimis expositoribus, id est Cypriano, Hilario,
Ambrosio, Hieronymo, Augustino, caeterisque in catholica
pietate quiescentibus, reverenter auditum et obtem-
peranter intellectum submittimus, et pro viribus,
quae ad salutem nostram scripserunt, amplectimur . . .
(Can. 6): Item de gratia, per quam salvantur credentes,
et sine qua rationalis creatura nunquam beate vixit, et
de libero arbitrio per peccatum in primo homine infir-
mato, sed per gratiam Domini Iesu fidelibus eius redinte-
grato et sanato, idipsum constantissimi et fide plena
fatemur, quod sanctissimi Patres auctoritate sa-
crarum Scripturarum nobis tenendumreliquerunt;
. sed potius certa et vera fide, quod a sanctis Pa-
tribus de his et similibus sufficienter prosecutum est,
amplectatur.” Derselbe Scotus Erigena traf die Schriften
des Areopagiten in Griechenland an, iibersetzte sie ins
Lateinische und veroffentlichte dieselben. Dariiber gab
Papst Nikolaus I. das grote MiBfallen kund. Er schrieb
in diesem Sinne an Karl den Kahlen, welcher die Widmung
der Ubersetzung angenommen hatte: ,Relatum est Aposto-
latui Nostro, quod opus B. Dionysii Areopagitae, quod
de divinis nominibus vel coelestibus ordinibus graeco



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 493

seripsit eloquio quidam vir Ioannes Scotus genere nuper
in latinum transtulerit. Quod iuxta morem Nobis mitti
et Nostroiudicio debuit approbari“ (Baronii Annales
X. afi. 878). Deutlich ist daraus ersichtlich, mit welch ganz
besonderem Eifer die kirchliche Obrigkeit, vor allem der
Apostolische Stuhl selber, stets iiber die Schriften des Areo-
pagiten wachte. Ganz der kirchlichen Anschauung tber
den groflen hl. Dionysius und seine Schriften entspricht
der hl. Kirchenvater Johannes von Damaskus (} um
750), wenn er schreibt (lib. I. de fide orthod. c¢. 15):
y2Enimvero haec ex sacris, ut est apud Divum Dionysium
Areopagitam (DN. c¢. 1), oraculis edocemur, quod Deus
omnium causa et origo est, eorum quae sunt essentia,
eorum quae vivunt vitae, eorum quae ratione praedita
sunt ... (lib. IL. ¢. 3) Ut autem sanctissimus et Theolo-
giae laude praestantissimus vir Dionysius Areopagita, in-
quit, Theologia omnis, id est, sacra Scriptura novem coe-
lestes substantias nuncupavit. Has sanctus ille Doctor in
tres ordinum terniones distinguit.”

Ganz im Geiste dieser kirchlichen Anschauung vom
Areopagiten und seinen Schriften zensurierte die Pariser
theologische Fakultit im Jahre 1520 eine falsche und ver-
letzende Behauptung Luthers mit den Worten: ,Haec pro-
positio est falsa, arroganter et temerarie asserta ac viro
sancto, insigni eruditione claro iniuria, quem Damascenus
Divinum Areopagitam, Pauli discipulum, acerrimum et
eloquentissimum appellat.* Erasmus hatte (Praefatio in
I. Cor.) den Satz ausgesprochen: ,Dionysius, qui in 2. Hier-
archia i. e. ecclesiastica priscos Ecclesiae ritus satis copiose
describit, eruditus recentior quispiam fuisse videtur, quam
fuerit Areopagita ille. Auf Antrag nun des Syndikus
Natalis Beda zensurierte dieselbe beriihmte Fakultidt am
17. Dezember 1527 diesen Satz des Erasmus mit den Worten:
,Non vero eruditis sed temerariis et novitatum studiosis
videtur non esse Dionysius Areopagites qui libros Eccle-
siasticae hierarchiae conscripserit: quandoquidem ab ipso
Dionysio esse conscriptos constat. Primum ex ipsis Eccle-
siasticae hierarchiae et aliis eiusdem autoris libris. Deinde
clarorum virorum testimonio idem comprobatur Postremo
VI Synodo Generali id fit dilucidius, in qua Magnus Dio-
nysius appellatur is qui libros seripsit Ecclesiasticae hierar-
chiae.* Von dieser echt kirchlichen Uberzeugung ganz
durchdrungen, schreibt der bekannte gelehrte Jesuit Lessius



494 Die hl. Kirche und die Areopagitica.

an seinen Ordensbruder Lansselius unter anderm: ,Sind
die Schriften des Areopagiten nicht von ihm, sondern von
einem spéteren Verfasser, so tduschen sie offenbar das
katholische Bewulltsein, Der Autor gebirdet sich als Zeit-
genosse der Apostel, mit welchen er bekannt war; er richtet
seine Briefe an Minner des apostolischen Zeitalters und
berichtet iiber die Riten und Gebetsiibungen der ersten
Kirche, so zwar, daB wir in der Voraussetzung einer Pseudo-
nymitidt gezwungen sind anzunehmen, der Autor sei ein
ehrloser Mensch gewesen, ein Tor, ein Heuchler, ein Be-
triger. Wer aber seine Werke liest, der kann unmoglich
dies denken; denn so grof} ist der Ernst, die Wahrheitsliebe,
so tief die Frommigkeit, welche in jeder Zeile durchleuchtet.

Kann es uns da auch nur im geringsten wundern, dafl
diese Schriften sofort bei ihrem 6ffentlichen Bekanntwerden
allgemein als Schriften des groBen hl. Dionysius vom
Areopag, des Bekehrten des hl. Apostels Paulus, gelten?
Rechtgldubige wie Irrgldubige berufen sich auf den Ver-
fasser dieser Schriften als auf einen durchaus zuverlissigen
Gewdhrsmann aus der Zeit der Apostel. Aber, heifit es,
Hypatius hat auf dem Religionsgespridche zu Kon-
stantinopel (J. 533) diese Schriften als unecht verworfen.
Dem ist jedoch nicht so. Er verwirft nur die von den
Monophysiten aus den areopagitischen Schriften angefiihrten
Stellen, testimonia, als unecht, als gefilscht, keineswegs
die Schriften selbst, opera. Letztere gelten allgemein als
echt, als wirkliche Schriften des Areopagiten. Gerade des-
halb suchen sich die Irrgliubigen mit dem hohen Ansehen
des Areopagiten zu decken; wie sich die Irrlehrer ja auch
stets auf die Hl. Schrift zu berufen pflegen. Die wissen-
schaftliche Kritik ist nicht etwa erst eine Schopfung des
19. oder 20. Jahrhunderts. Auf den erwihnten Konzilien
wurden die areopagitischen Schriften streng kritisch unter-
sucht; die verschiedenen Handschriften wurden aufs sorg-
faltigste miteinander verglichen und erst nach reiflichster
Prifung das Urteil gefdllt. Nirgends findet sich eine Spur
von deren Unechtheit. Sobald sie zu Ende des 5. und zu
Anfang des 6. Jahrhunderts in die Offentlichkeit kommen,
gelten sie stets von altersher als echte, wirkliche Schriften
des Areopagiten. Vor allem wichtig aus dieser Zeit ist
das Zeugnis des Leontius von Byzanz (485 —543). Nach
dem Urteil der heutigen Kritik hat sich durchweg seine
Kritik der Viterschriften glinzend bewdhrt. Leontius nun



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 495

fithrt im 2. Buche c. Nestorium et Eutychen unter den
alten Vitertexten ausdriicklich an das ,testimonium s. Dio-
nysii Areopagitae, aetatis Apostolorum, ex libro de divinis
nominibus“. In seinem Buche iiber die Sekten zihlt er
ebenso ausdriicklich den Areopagiten unter den hl. Vitern
auf, welche bis zur Zeit Konstantins des GroBen lebten.
Und dieser hervorragende Kenner der Viterschriften soll
die Schriften eines unbekannten Zeitgenossen fiir die echten
und wirklichen Schriften des Apostelschiilers Dionysius
vom Areopag gehalten haben! So behauptet die moderne
Kritik! ,

Mit unfehlbarer Autoritit erkennt die hl. Kirche die
echten apostolischen Uberlieferungen. Mit derselben un-
fehlbaren Autoritidt erkennt sie aber auch die Zuverlissig-
keit der Zeugnisse der Aposteliiberlieferung. Als solche
zuverlissige Zeugnisse dieser Uberlieferung nun galten
von jeher der hl. Kirche die Schriften des Areopagiten.
Sie behiitete durch die ersten christlichen Jahrhunderte
hindurch diese Schriften als einen tiberaus kostbaren Schatz
mit aller Sorgfalt, damit sie nicht vor der Zeit in die
Offentlichkeit gelangten Sobald sie aber offen in den
Konzilien als sichere Zeugnisse der Aposteliiberlieferung
genannt werden, weisen diese Konzilien auch unzweideutig
darauf hin, daf} die Schriften auch den ersten allgemeinen
Konzilien von Nicéia, Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon
wohlbekannt gewesen seien und als echte Quellen der
Aposteliiberlieferung sorgfiltig benutzt wurden. Diese
uralte kirchliche Anschauung iiber die Schriften des Areo-
pagiten ist den hl. Kirchenvitern und Kirchenlehrern stets
lebendig geblieben. Darum hielten sie auch unerschiitter-
lich fest an der Echtheit dieser Schriften. Leider ist diese
Anschauung durch den rationalistischen Zeitgeist vielfach
verloren gegangen auch bei den katholischen Gelehrten.
Wo lauter Menschenweisheit herrscht, mufl eben der Geist
Gottes leer ausgehen, da fehlt eben die rechte Einfalt und
gottgefillige Naivitit. Da gilt auch des Dichters Wort:
,Was kein Verstand der Verstéindigen sieht, das schauet
11:1 Einfalt ein kindlich Gemiit.”




	Die Hl. Kirche und die Areopagitica

