
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Die Hl. Kirche und die Areopagitica

Autor: Leonissa, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


486 Die hl. Kirche und die Areopagitika.

DIE HL. KIRCHE UND DIE AREOPAGITICA.
Von P. JOSEPH LEONISSA, 0. M. Cap.

Am Schlüsse der 6. Lektion des Breviers auf das Fest
des hl. Dionysius Areopagita am 9. Oktober ist Rede von
dessen Schriften. Über diese oder vielmehr über deren
Inhalt wird ein Urteil gefällt mit den Worten: „Libros
scripsit admirabiles ac plane coelestes." Gerade die
geschichtlichen Lesungen auf dieses Fest gelten vielen als
stark reformbedürftig; uns erscheinen dieselben wesentlich
ganz wahrheitsgemäß. Aber gesetzt auch, sie entsprächen
nicht der geschichtlichen Wirklichkeit, so bleibt dabei doch
das angeführte Urteil über den Lehrinhalt durchaus
unangetastet. Es hat mit der Geschichte des Dionysius vom
Areopag und ersten Bischofs von Paris gar nichts zu tun;
ganz einerlei ist es, ob ein und derselbe Dionysius der
Bekehrte des hl. Apostels Paulus und Bischof von Paris
ist, oder ob hier zwei Dionysius zu unterscheiden sind.
Es gilt da sich wohl zu hüten, vor lauter Reformeifer das
Kind mit dem Bade auszugießen. Yon wem nun ist das
besagte Urteil über die in den areopagitischen Schriften
enthaltene Lehre gefällt? Von der hl. Ritenkongregation
mit Bestätigung des damaligen Papstes. Es ist also ein
ganz kirchliches Urteil, allerdings keine Entscheidung ex
cathedra, aber, wohlgemerkt, das Echo der bleibenden
Anschauung der hl. Kirche über den Areopagiten und seine
Schriften. Kein Wunder, daß wir bei den Heiligen, die vom
Geiste Gottes erleuchtet sind, nicht den geringsten Zweifel
an der Echtheit dieser Schriften finden. Unisono halten sie
mit der hl. Kirche diese Schriften für Erzeugnisse des
apostolischen Jahrhunderts und zwar des großen hl.
Dionysius vom Areopag. Diesbezüglich gilt auch das Wort
des hl. Völkerapostels (Kol. 2, 8) : „Wachet, daß niemand
euch täusche durch die Philosophie und durch trügerische
Kunstgriffe, welche der Überlieferung von Menschen
entstammen gemäß den Elementen dieser Welt und nicht
gemäß der Lehre Christi."

Wie wir kraft der unfehlbaren Autorität der hl. Kirche
die Hl. Schrift erkennen, so erkennen wir auch kraft der
nämlichen Autorität die apostolischen Überlieferungen,
welche durch den Beistand des Hl. Geistes unversehrt
aufbewahrt worden sind. Die Schriften des Areopagiten nun



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 487

hat die hl. Kirche stets für durchaus zuverlässige Zeugnisse

der Apostelüberlieferung gehalten. Zu dieser stehen
sie demnach ohne allen Zweifel in innigster Beziehung.
Da kann es freilich nicht befremden, daß die sogenannten
Reformatoren des 16. Jahrhunderts von ihrer Echtheit
nichts wissen wollen. Sie verwarfen die Überlieferung als
Glaubensquelle und führten statt derselben das Privaturteil

als maßgebend ein. Daher ist es aber auch nicht
zu verwundern, daß in einer Zeit, in welcher die Freiheit
der Wissenschaft in den höchsten Registern aufgespielt
wird und deren freiem Fortschritt die Dekrete des
Apostolischen Stuhles sowie der römischen Kongregationen
hinderlich sein sollen (Syll. § II Nr. 12), der Rationalismus

aber selbst in das Innere des Heiligtums eingedrungen
ist, daß in einer solchen Zeit für die Echtheit der Areopagitica

verhältnismäßig so wenig Sinn vorhanden ist. In einer
solchen Zeit sucht freilich die zügellos sich breitmachende
Neuerungslust die Wahrheit nicht da, wo sie mit Sicherheit

gefunden wird, läßt die heiligen und apostolischen
Überlieferungen beiseite und nimmt dafür ungewisse, leere
und eitle Lehren zu Hilfe.

Auf der Lateransynode zu Rom (J. 649) bekräftigte

der Monothelet Cyrus von Alexandrien seine
Meinung durch das Zeugnis des hl. Dionysius. Man ließ des

Dionysius Schriften herbeibringen und dessen Brief an
Cajus lesen, in welcher er die Tätigkeit Christi gottmenschlich

nennt. Es wurde vom hl. Papst Martinus der Betrug
der Irrlehrer aufgedeckt, welche den Text des Areopagiten
verfälscht anführten, indem er zeigte, daß Dionysius Areo-
pagita von einer neuen gottmenschlichen Tätigkeit
gesprochen hatte, jene dagegen statt „neue" „eine" setzten,
das Wort „gottmenschlich" ausließen und bloß von einer
Tätigkeit in Christus redeten. Auch wurden des Irrlehrers
Themistius Schriften verlesen, welcher auch die
gottmenschliche Tätigkeit nach Dionysius fälschlich als nur
eine auffaßte. Danach zeigte Papst Martinus näher, daß

der Areopagite mit der gottmenschlichen Tätigkeit nicht
bloß eine Tätigkeit habe bezeichnen wollen, sondern zwei

Tätigkeiten, nämlich die menschliche und die göttliche,
ein und derselben Person (vgl. Baronii Annales a. 649

num. 1 etc.). Von den 20 Canones dieser Synode nimmt
der 15. eigens auf die Benennung dieser doppelten Tätigkeit

seitens des Areopagiten Bezug: „Si quis secundum



488 Die hl. Kirche und die Areopagitica.

scelerosos haereticos deivirilem operationem, quod Graeci
dicunt -d-savdQixrjv, unam operationem insipienter suscipit,
non autem duplicem esse confitetur secundum sanctos
Patres, hoc est divinam et humanam, aut ipsam dei-
virilis, quae posita est, novam vocabuli dictionem unius
esse designativam, sed non utriusque mirificae et gloriosae
unitionis demonstrativam, condemnatus sit."

Der hl. Papst Agatho hatte sich in seinem dogmatischen

Schreiben an den Kaiser Konstantin Pogonatus
eigens auf den Areopagiten (DN c. 2) berufen. Da lesen
wir unter anderm (vgl. Denzinger, Enchiridion ed. 10a

n. 288): „Sicut duas naturas, sive substantias, id est
deitatem et humanitatem inconfuse, indivise, incommuta-
biliter euxn habere veraciter confitemur, ita quoque et duas
naturales voluntates et duas naturales operationes habere,
utpote perfectum Deum et perfectum hominem unum eun-
demque ipsum Dominum Iesum Christum pietatis nos régula
instruit, quia hoc nos apostolica et evangelica
traditio, sanctorumque Patrum magisterium, quos sancta
apostolica atque catholica Ecclesia et venerabiles sy-
nodi suscipiunt, instituisse monstratur." Als ein Haupt-
zeuge der „apostolica et evangelica traditio", als „sa ne tus
Pater" gilt dem Papste, der hl. Kirche und den „venerabiles

synodi" der große hl. Dionysius vom Areopag,
nicht der „geheimnisvolle Mann" zu Ende des 5. oder zu
Anfang des 6. Jahrhunderts, der sog. Pseudo-Dionysius,
dessen Schriften aber „bei ihrem Auftauchen sofort auch
als Werke des Schülers Pauli vom Areopage gelten". In
der 4. Sitzung des Ii. allgemeinen Konzils, dem 3. von
Konstantinopel (J. 680) erklären die Konzilsväter feierlich

„hanc epistolam Agathonis velut oraculum
Spiritus Sancti colendam et suseipiendam esse". In der
8. Sitzung' (7. März 681) berichteten der Patriarch Geor-
gius von Konstantinopel und mehrere andere Bischöfe,
welche der Vergleichung der Zeugnisse mit den authentischen

Handschriften beigewohnt hatten, sie hätten die
Väterstellen im Schriftstück der Gesandten des Apostolischen

Stuhles für die zwei Willen und Tätigkeiten Christi
als durchaus treu wiedergegeben erkannt und gefunden,
daß sie mit den authentischen Väterschriften
vollständig übereinstimmten. Sie fügten bei, durch diese
Gelegenheit bewogen worden zu sein, mit den hl. Vätern
von Christi Willen und Tätigkeiten zu denken und zu



Die hl. Kirche und die Areopagitiea. 489

glauben, die Treulosigkeit der Monotheleten zu verlassen
und den orthodoxen Glauben zu bekennen; „quasque
direxerat Agatho Papa suggestiones, tamquam ex
Spiritu Sancto dictatas per os sancti ac beatissimi
Principis Apostolorum Petri, et digito ter beatissimi Papae
Agathonis scriptas, suscipere et amplecti" (vgl. Baronius
a. O. a. 680 sq.). Also zählten auch die Konzilsväter den
Areopagiten zu den „sanctos atque probabiles Patres", und
seine Lehre zur Lehre der hl. Väter: „secundum sanctorum
Patrum doctrinam" (vgl. Denzinger a. O. nn. 289 sqq.).

In der 2. Sitzung hatte Makarius von Antiochien
seine Irrlehre von einem Willen und einer Tätigkeit Christi
ausdrücklich durch das Ansehen des hl. Dionysius Areo-
pagita bestätigt. Als er aber und die übrigen syrischen
Bischöfe in der 8. Sitzung gefragt wurden, ob sie dem
Briefe des hl. Papstes Agatho beistimmten, bejahten dies
außer Makarius alle syrischen Bischöfe und legten feierlich
das katholische Glaubensbekenntnis ab. Dann wurden die
von Makarius gesammelten Väterstellen verlesen, in welchen,
wie er fälschlich behauptete, ein einziger Wille in Christo
angenommen sei. Beim Lesen aber merkten die Konzilsväter,

daß der Irrlehrer die dem göttlichen Willen
geltenden Väterausspräche der Person Christi beigelegt und
deren Sinn durch angeführte abgerissene Väterzeugnisse
gefälscht habe. Daraufhin wurde er aufgefordert, ein offenbares

Bekenntnis des katholischen Glaubens abzulegen. Da
er aber sich dessen hartnäckig weigerte, selbst wenn er
ganz zerstückelt ins Meer geworfen würde, ward nochmals
die sorgsamste Vergleichung jener von Makarius
angeführten Väteraussprüche angestellt mit anderen
Handschriften, welche dem Patriarchate der Stadt entnommen
waren. Ohne allen Zweifel wurde aber erkannt, daß die
Sätze verstümmelt und abgerissen waren. Deshalb ist denn
unter Zustimmung der ganzen Synode über Makarius wie
über einen neuen Dioskur der Bannfluch ausgesprochen
worden. Bei der 9. Sitzung am 8. März wurde die
Vergleichung der Zeugnisse des Makarius öffentlich
veranstaltet, deren Entstellung vor allen kund und offenbar
gemacht und daraufhin der Urteilsspruch gegen Makarius
und seinen Schüler, Abt Stephanus, gefällt und ausgeführt.
In der 10. Sitzung vom 18. März ward die Vergleichung
der Stellen veröffentlicht, welche aus den hl. Vätern in
dem Briefe Agathos und der römischen Synode angegeben

QO
Jahrbuch für Philosophie etc. XXV.



4S0 Die hl. Kirche und die Areopagitica.

waren. In allgemeiner Versammlung ward deutlich
erkannt, bestätigt und erklärt, daß die Zeugnisse selbst mit
den griechischen Handschriften in allem zusammenpaßten
und ganz und gar mit denselben übereinstimmten. In
der 18., der letzten Sitzung vom 16. September, bekannten
die rechtgläubigen Konzilsväter nochmals feierlich, daß
sie bei der Bestimmung des katholischen Glaubenssatzes
gefolgt seien jenem göttlichen und apostolischen Briefe
Agathos und dem römischen Synodalschreiben.

In der 2. Sitzung des 7. allgemeinen Konzils, des
2. von Nicäa (J. 787), wurde der Brief des Papstes
Hadrian I. an den Kaiser Konstantin und den Patriarchen
Tarasius von Konstantinopel über den Primat der römischen
Kirche, über die Bilderverehrung und andere Glaubensartikel

verlesen. Die hl. Synode antwortete betreff dieses
Briefes: „Sequimur, et suscipimus, et admittimus."
Bezüglich der Hierarchie berief man sich im 2. Kanon
sogar ausdrücklich auf den Areopagiten: „Nostrae enim
Hierarchiae substantia sunt eloquia divinitus tradita, divi-
narum scilicet Scripturarum vera scientia; sicut et Magnus
Dionysius ostendit. Bei der Definitio de sacris ima-
ginibus (vgl. Denzinger a. O. nn. 302 sqq.) beruft sich
das Konzil immer wieder auf die echte Überlieferung, für
deren zuverlässigen Zeugen es den Areopagiten hält:
„sequentes catholicae traditionem Ecclesiae
sanctorum Patrum nostrorum doctrina, id est,
traditio sanctae catholicae Ecclesiae Paulum, qui
in Christo locutus est, et omnem divinum apostolicum
coetum et paternam sanctitatem exequimur tenentes tra-
ditiones, quas accepimus Eos ergo qui audent aliter
sapere aut docere aut secundum scelestos haereticos
ecclesiasticas traditiones spernere et novitatem quam-
libet excogitare vel proicere aliquid ex his, quae sunt
ecclesiis deputata, aut excogitare prave aut astute ad
subvertendum quidquam ex legitimis traditionibus
Ecclesiae catholicae ..." — In der 7. Sitzung erklären
die Konzilsväter ausdrücklich : „Fatemur autem unanimiter
nos ecclesiasticas traditiones, sive scripto, sive con-
suetudine valentes et décrétas, retinere velle." Unter
den Anathematismen, welche in der 9. Sitzung ausgerufen
wurden, ist insbesondere folgender zu merken: „Si quis
omnem ecclesiasticam traditionem, sive scriptam,
sive non scriptam reiicit, anathema Schon das



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 491

1. allgemeine Konzil von Nicäa (J. 325) hatte in der
1. Sitzung ausgesprochen: „Qui doctrinas sanctorum
Patrum et traditionem catholicae Ecclesiae contemnit,
anathema sit." Ähnlich sprach sich auch die genannte
Lateransynode im 17. Kanon aus: „Si quis secundum
sanctos Patres non confitetur proprie et secundum veri-
tatem omnia, quae tradita sunt et praedicata sanctae
catholicae et apostolicae Dei Ecclesiae, perindeque a Sanctis
Patribus et venerandis universalibus quinque Conciliis
usque ad unum apicem verbo et mente, condemnatus sit"
(Denzinger a. O. n. 270).

Papst Hadrian I. schrieb eigens Karl dem Großen
vom Areopagiten: „S. Dionysius Areopagita, qui et
episcopus Atheniensis, valde nimirum laudatus est a
Divo Gregorio papa confirmante eum antiquum
Patrem et Doctorem esse." Dessen Zeugnis für die
Bilderverehrung (CH. c. 1) nennt er ausdrücklich „veri-
dica testimonia". In seinem Briefe (v. J. 865) an Kaiser
Michael schreibt Papst Nikolaus I.: „Antiqui Patris
et venerabilis Doctoris Areopagitae Dionysii ad
Demophilum verba vobis recitavi, qui etiam in causa pie-
tatis delinquentem sacerdotem nefas sancit a minoribus
vel inferioribus iudicari, ne fiat in Ecclesia Dei aliquid
inordinatum et status eius in aliquo confundatur." Aus
dem 8. allgemeinen Konzil, dem 4. von Konstantinopel

(J. 869/70), ist folgendes bemerkenswert (Can. 1):
„Per aequam et regiam divinae iustitiae viam inoffense
incedere volentes, veluti quasdam lampades semper lucentes
et illuminantes gressus nostros, qui secundum Deum sunt,
sanctorum Patrum definitiones et sensus retinere
debemus. Quapropter et has ut secunda eloquia
secundum magnum et sapientissimum Dionysium
arbitrantes et existimantes Igitur régulas, quae sanctae
catholicae et apostolicae Ecclesiae tarn a Sanctis famosis-
simis Apostolis, quam ab orthodoxorum universalibus nec-
non et localibus conciliis vel etiam a quolibet deiloquo
Patre ac magistro Ecclesiae traditae sunt, servare
ac custodire profitemur; tenere quippe tradi-
tiones, quas accepimus sive per sermonem, sive per
epistolam Sanctorum, qui antea fulserunt, Paulus ad-
monet aperte, magnus apostolus. (Can. 3) dignum est,
ut secundum congruentiam rationis et antiquissimam
traditionem propter honorem, quia ad principalia ipsa

32*



492 Die hl. Kirche und die Areopagitiea.

referuntur, etiam derivative iconae honorentur et adoren-
tur aeque ut sanctorum sacer evangeliorum liber atque
typus pretiosae crucis. (Can. 11.) Veteri et Novo
Testamente unam animam rationalem et intellectualem habere
hominem docente et omnibus deiloquis Patribus et
magistris Ecclesiae eandem opinionem asseverantibus"
(Denzinger a. 0. nn. 336 sqq.).

Von dem, was auf dem Concilium Yalentinum
(J. 855) gegen Joannes S cot us bestimmt wurde, erwähnen
wir als sehr zeitgemäß dieses (Can. 1): „Quia doctorem
gentium in fide et veritate fideliter commonentem obe-
dienterque audimus: O Timothee, depositum custodi,
devitans profanas vocum novitates et oppositiones
falsi nominis scientiae, quam quidam promittentes
circa fidem exciderunt. Et iterum: Profana autem et
inaniloquia de vita: multum enim proficiunt ad impie-
tatem, et sermo eorum ut cancer serpit. Et iterum: Stultas
autem et sine disciplina quaestiones devita, sciens quia
générant lites : servum autem Domini non oportet litigare...
Indubitanter autem doctoribus pie et recte traetan-
tibus verbum veritatis, ipsisque sacrae Scripturae
lucidissimis expositoribus, id est Cypriano, Hilario,
Ambrosio, Hieronymo, Augustino, caeterisque in catholica
pietate quiescentibus, reverenter auditum et obtem-
peranter intellectum submittimus, et pro viribus,
quae ad salutem nostram scripserunt, amplectimur
(Can. 6): Item de gratia, per quam salvantur credentes,
et sine qua rationalis creatura nunquam beate vixit, et
de libero arbitrio per peccatum in primo homine infir-
mato, sed per gratiam Domini Iesu fidelibus eius redintegrate

et sanato, idipsum constantissimi et fide plena
fatemur, quod sanctissimi Patres auctoritate sa-
crarumScripturarum nobis tenendum reliquerunt;

sed potius certa et vera fide, quod a Sanctis
Patribus de his et similibus sufficienter prosecutum est,
amplectatur." Derselbe Scotus Erigena traf die Schriften
des Areopagiten in Griechenland an, übersetzte sie ins
Lateinische und veröffentlichte dieselben. Darüber gab
Papst Nikolaus I. das größte Mißfallen kund. Er schrieb
in diesem Sinne an Karl den Kahlen, welcher die Widmung
der Übersetzung angenommen hatte : „Relatum est Aposto-
latui Nostro, quod opus B. Dionysii Areopagitae, quod
de divinis nominibus vel coelestibus ordinibus graeco



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 493

scripsit eloquio quidam vir Ioannes Scotus genere nuper
in latinum transtulerit. Quod iuxta morem Nobis mitti
et Nostro iudicio debuit approbari" (Baronii Annales
X. an. 878). Deutlich ist daraus ersichtlich, mit welch ganz
besonderem Eifer die kirchliche Obrigkeit, vor allem der
Apostolische Stuhl selber, stets über die Schriften des Areo-
pagiten wachte. Ganz der kirchlichen Anschauung über
den großen hl. Dionysius und seine Schriften entspricht
der hl. Kirchenvater Johannes von Damaskus (f um
750), wenn er schreibt (lib. I. de fide orthod. c. 15):
„Enimvero haec ex sacris, ut est apud Divum Dionysium
Areopagitam (DN. c. 1), oraculis edocemur, quod Deus
omnium causa et origo est, eorum quae sunt essentia,
eorum quae vivunt vitae, eorum quae ratione praedita
sunt (lib. II. c. 3) Ut autem sanctissimus et Theolo-
giae laude praestantissimus vir Dionysius Areopagita, in-
quit, Theologia omnis, id est, sacra Seriptura novem coe-
lestes substantias nuncupavit. Has sanctus ille Doctor in
très ordinum terniones distinguit."

Ganz im Geiste dieser kirchlichen Anschauung vom
Areopagiten und seinen Schriften zensurierte die Pariser
theologische Fakultät im Jahre 1520 eine falsche und
verletzende Behauptung Luthers mit den Worten: „Haec pro-
positio est falsa, arroganter et temerarie asserta ac viro
sancto, insigni eruditione claro iniuria, quem Dämascenus
Divinum Areopagitam, Pauli discipulum, acerrimum et
eloquentissimum appellat." Erasmus hatte (Praefatio in
I. Cor.) den Satz ausgesprochen : „Dionysius, qui in 2. Hier-
archia i. e. ecclesiastica priscos Ecclesiae ritus satis copiose
describit, eruditus recentior quispiam fuisse videtur, quam
fuerit Areopagita ille." Auf Antrag nun des Syndikus
Natalis Beda zensurierte dieselbe berühmte Fakultät am
17. Dezember 1527 diesen Satz des Erasmus mit den Worten:
„Non vero eruditis sed temerariis et novitatum studiosis
videtur non esse Dionysius Areopagites qui libros Eccle-
siasticae hierarchiae conscripserit : quandoquidem ab ipso
Dionysio esse conscriptos constat. Primum ex ipsis Eccle-
siasticae hierarchiae et aliis eiusdem autoris libris. Deinde
clarorum virorum testimonio idem comprobatur. Postremo
VI Synodo Generali id fit dilucidius, in qua Magnus
Dionysius appellatur is qui libros scripsit Ecclesiasticae hierarchiae."

Von dieser echt kirchlichen Überzeugung ganz
durchdrungen, schreibt der bekannte gelehrte Jesuit Lessius



494 Die hl. Kirche und die Aroopagitica.

an seinen Ordensbruder Lansselius unter anderm: „Sind
die Schriften des Areopagiten nicht von ihm, sondern von
einem späteren Verfasser, so täuschen sie offenbar das
katholische Bewußtsein. Der Autor gebärdet sich als
Zeitgenosse der Apostel, mit welchen er bekannt war ; er richtet
seine Briefe an Männer des apostolischen Zeitalters und
berichtet über die Riten und Gebetsübungen der ersten
Kirche, so zwar, daß wir in der Voraussetzung einer Pseudo-
nymität gezwungen sind anzunehmen, der Autor sei ein
ehrloser Mensch gewesen, ein Tor, ein Heuchler, ein
Betrüger." Wer aber seine Werke liest, der kann unmöglich
dies denken; denn so groß ist der Ernst, die Wahrheitsliebe,
so tief die Frömmigkeit, welche in jeder Zeile durchleuchtet.

Kann es uns da auch nur im geringsten wundern, daß
diese Schriften sofort bei ihrem öffentlichen Bekanntwerden
allgemein als Schriften des großen hl. Dionysius vom
Areopag, des Bekehrten des hl. Apostels Paulus, gelten?
Rechtgläubige wie Irrgläubige berufen sich auf den
Verfasser dieser Schriften als auf einen durchaus zuverlässigen
Gewährsmann aus der Zeit der Apostel. Aber, heißt es,
Hypatius hat auf dem Religionsgespräche zu
Konstantinopel (J. 533) diese Schriften als unecht verworfen.
Dem ist jedoch nicht so. Er verwirft nur die von den
Monophysiten aus den areopagitischen Schriften angeführten
Stellen, testimonia, als unecht, als gefälscht, keineswegs
die Schriften selbst, opera. Letztere gelten allgemein als
echt, als wirkliche Schriften des Areopagiten. Gerade
deshalb suchen sich die Irrgläubigen mit dem hohen Ansehen
des Areopagiten zu decken; wie sich die Irrlehrer ja auch
stets auf die Hl. Schrift zu berufen pflegen. Die
wissenschaftliche Kritik ist nicht etwa erst eine Schöpfung des
19. oder 20. Jahrhunderts. Auf den erwähnten Konzilien
wurden die areopagitischen Schriften streng kritisch
untersucht; die verschiedenen Handschriften wurden aufs
sorgfältigste miteinander verglichen und erst nach reiflichster
Prüfung das Urteil gefällt. Nirgends findet sich eine Spur
von deren Unechtheit. Sobald sie zu Ende des 5. und zu
Anfang des 6. Jahrhunderts in die Öffentlichkeit kommen,
gelten sie stets von altersher als echte, wirkliche Schriften
des Areopagiten. Vor allem wichtig aus dieser Zeit ist
das Zeugnis des Leontius von Byzanz (485—543). Nach
dem Urteil der heutigen Kritik hat sich durchweg seine
Kritik der Väterschriften glänzend bewährt. Leontius nun



Die hl. Kirche und die Areopagitica. 495

führt im 2. Buche c. Nestorium et Eutychen unter den
alten Vätertexten ausdrücklich an das „testimonium s. Dio-
nysii Areopagitae, aetatis Apostolorum, ex libro de divinis
nominibus". In seinem Buche über die Sekten zählt er
ebenso ausdrücklich den Areopagiten unter den hl. Vätern
auf, welche bis zur Zeit Konstantins des Großen lebten.
Und dieser hervorragende Kenner der Väterschriften soll
die Schriften eines unbekannten Zeitgenossen für die echten
und wirklichen Schriften des Apostelschülers Dionysius
vom Areopag gehalten haben So behauptet die moderne
Kritik!

Mit unfehlbarer Autorität erkennt die hl. Kirche die
echten apostolischen Überlieferungen. Mit derselben
unfehlbaren Autorität erkennt sie aber auch die Zuverlässigkeit

der Zeugnisse der Apostelüberlieferung. Als solche
zuverlässige Zeugnisse dieser Überlieferung nun galten
von jeher der hl. Kirche die Schriften des Areopagiten.
Sie behütete durch die ersten christlichen Jahrhunderte
hindurch diese Schriften als einen überaus kostbaren Schatz
mit aller Sorgfalt, damit sie nicht vor der Zeit in die
Öffentlichkeit gelangten. Sobald sie aber offen in den
Konzilien als sichere Zeugnisse der Apostelüberlieferung
genannt werden, weisen diese Konzilien auch unzweideutig
darauf hin, daß die Schriften auch den ersten allgemeinen
Konzilien von Nicäa, Konstantinopel, Ephesus undChalcedon
wohlbekannt gewesen seien Und als echte Quellen der
Apostelüberlieferung sorgfältig benutzt wurden. Diese
uralte kirchliche Anschauung über die Schriften des
Areopagiten ist den hl. Kirchenvätern und Kirchenlehrern stets
lebendig geblieben. Darum hielten sie auch unerschütterlich

fest an der Echtheit dieser Schriften. Leider ist diese
Anschauung durch den rationalistischen Zeitgeist vielfach
verloren gegangen auch bei den katholischen Gelehrten.
Wo lauter Menschenweisheit herrscht, muß eben der Geist
Gottes leer ausgehen, da fehlt eben die rechte Einfalt und
gottgefällige Naivität. Da gilt auch des Dichters Wort:
„Was kein Verstand der Verständigen sieht, das schauet
in Einfalt ein kindlich Gemüt."


	Die Hl. Kirche und die Areopagitica

