Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Die Stellung der Engel in der Schépfung
Autor: Schldssinger, Wilhelm
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung der Engel in der Schipfung. 461

DIE STELLUNG DER ENGEL IN DER SCHOPFUNG.
VoN FR. WILHELM SCHLOSSINGER O. P.

Der Engel nimmt in der Schépfung eine ganz einzig-
artige Stellung ein. So klar dieser Satz im Lichte der
Offenbarung und vom Standpunkte der von der Offen-
barung erleuchteten Vernunft ist, so verworren sind die
Auffassungen der Menschen, die sie sich vom Verhiltnis
der Engelwelt zur sichtbaren, kérperlichen Welt, speziell
zum Menschen, zum singuliren Menschen und zum ge-
samten Menschengeschlecht im Laufe der Jahrhunderte
zurechtgelegt haben, und welchen sie auch in unserer
Zeit huldigen. Am leichtesten ldsen sich diejenigen die
berithrte Frage, fiir welche die Existenz der Geisterwelt
ein lingst iiberwundener Standpunkt ist, die deshalb allen
anderen, welche sich mit einer so einfachen Losung nicht
zufrieden geben koénnen, nur ein mitleidiges Licheln ob
mittelalterlicher Riickstindigkeit und Beschrinktheit ent-
gegenbringen. Allerdings diirfen wir uns {iber eine solche
Meinung nicht wundern. Wer in und um sich nichts als
den ersten Stoff, die materia bruta, in mehr oder minder
schonen Formen sieht, wer also nicht einmal seine eigene
Seele als etwas Hoheres betrachtet, der hat in seinem Ge-
dankenhaushalt auch keinen Platz fiir eine Geisterwelt,
dem miissen natiirlich die Worte Geist, Geisterwelt, Engel,
Teufel usw. nichts als leere Wortgefiige ohne Inhalt
sein. Wie immer wir uns auch zur Auffassung solcher
Menschen betreffs dieser Frage stellen mogen, in dieser
mildesten Form werden auch die Gegner nicht die Richtig-
keit unseres Urteils bestreiten konnen: Durch die einfache
Leugnung der Geisterwelt wird deren Existenz nicht aus
der Welt, auch deren EinfluB auf uns nicht beseitigt,
ebenso etwa, als es vOllig ohne Belang ist, ob ein ein-
zelner Mensch oder auch ganze Menschenklassen die
Existenz eines personlichen Gottes annehmen oder nicht.
Zum Gliick ist der Verstand solcher Menschen nicht ab-
solute Wahrheitsregel, sonst kdmen Tausende in Gefahr,
des Ofteren ihre Ansichten wechseln zu miissen.

Aber auch auf der Seite derer, welchen die Geisterwelt



462 Die Stellung der Engel in der Schopfung.

eine ausgemachte Tatsache ist, die in den Engeln die
vollkommensten Wesen der ganzen Schopfung sehen,
die durch Offenbarungs- und Vernunftgriinde von dem
geradezu indefiniten EinfluBl der Engel auf die sichtbare
Schopfung und namentlich auf uns Menschen — die quan-
titative und qualitative Tragweite dieses Einflusses wird
fuir uns auf das abstraktive KErkennen angewiesene
Menschen immer unerforschlich bleiben, so lange wir an
die irdischen Fesseln gebunden sind — iiberzeugt sind,
ist die Stellung des Engels, der gesamten Geisterwelt in
der Schopfung ein Problem, das bis jetzt noch keine, nur
irgendwie befriedigende Losung gefunden hat. Ja wir
miissen sagen: Die Menschheit, auch die christliche, die
katholische, hat sich bis jetzt viel zu wenig mit den
Engeln beschiftigt und wird es auch in Zukunft tun.
Warum? Aus dem einfachen Grunde, weil die Geisterwelt
sozusagen himmelhoch {iber das gewdhnliche Sinnen und
Trachten des Durchschnittsmenschen erhoben ist, weil die
Tétigkeit der Geister eine viel zu subtile ist als daB sie
auf den ersten Blick wahrgenommen werden konnte, weil
das Studium dieser Frage fiir die meisten Menschen viel
zu wenig praktische Bedeutung zu haben scheint, wenigstens
sehen sie einen praktischen Wert eines solchen Studiums
nicht ein, weil — doch koénnen wir fiiglich von der An-
fihrung weiterer Griinde absehen; es geniigt, daB sich
die Menschen bis jetzt wenig mit den Engeln beschiftigt
haben — sie glauben ihre Pflichten den Engeln gegeniiber
ganz uud voll zu erfiillen, wenn sie hin und wieder an
den Schutzengel denken, ihn um Hilfe bitten, jahraus
jahrein mit der Kirche das Schutzengelfest feiern — und
diese tausendjihrige Erfahrung bietet uns die sicherste
Gewihr, dafl auch in Zukunft die Engelfrage nicht inten-
siver wird behandelt werden. Und doch konnte sich ein
Menschengeist ein unschitzbares Verdienst um den
hl. Glauben, die hl. Kirche, die hl. Engel und auch bei
den Menschen erwerben, wenn er der grindlichen, all-
seitigen Erklirung und Erlduterung aller die Engel be-
treffenden Hauptfragen sein Leben, sein Forschen, seine
Krifte weihen wiirde.

Im Folgenden wollen wir unsererseits versuchen, die
Stellung zu erkldren, welche der Engelwelt in der Ge-
samtschopfung zukommt und (zwar unter Fiihrung des
englischen Lehrers, des hl. Thomas von Aquin, dem das



Die Stellung der Engel in der Schépfung. 463

Verdienst gebiihrt, in ganz eminenter Weise die Engelfrage
der Menschheit erklidrt zu haben.!

DaB uns die Geisterwelt gar so fremd geblieben, oder
besser gesagt, dal wir namentlich in den letzten beiden
Jahrhunderten immer mehr der Geisterwelt den Riicken
gekehrt haben, daran trigt gewifl nicht zum geringen
Teil unsere partikularistische Weltanschauung die Schuld;
die Menschen haben im Laufe der Zeit immer mehr ver-
gessen, daBl das ganze Universum ein einheitliches, har-
monisch ineinandergefiigtes Ganze bildet, dessen einzelne
Teile nicht lose miteinander zusammenhiingen, sondern
vielmehr voneinander abhingen, sich zueinander verhalten
quoad esse und quoad agere wie Ursache und Wirkung;
in diesem einheitlichen Ganzen sind die einzelnen Teile
einander auch nicht gleich, sondern im Gegenteil, wir
finden unter ihnen Vollkommenes und:- Unvollkommenes,
ja im ganzen Universum tritt dem denkenden Menschen-
geiste eine wunderbare Stufenleiter des Seins gegeniiber,
auf welcher es ihm moglich gemacht ist, zum Urquell des
Seins, zu Gott selbst, nicht sprungweise, sondern stufen-
weise emporzuklimmen. Wollen wir nun zu einem rich-
tigen Verstindnis der Stellung der Engelwelt in der ganzen
Schopfung gelangen, dann haben wir uns nur dariiber
klar zu werden, welchen Grad in der Stufenleiter des
Seins der Engel einnimmt, und wir werden zu dem not-
wendigen Resultate kommen miissen: Die Stellung des
Engels im Universum ist eine umso erhabenere, einfluB-
reichere und vollkommnere, je erhabener, vollkommner
und immaterieller jenes Sein ist, dessen er sich erfreut.
Diesem vollkommenen und erhabenen Sein haben wir zu-
erst unsere Aufmerksamkeit zuzuwenden.

1. Das Wesen der Engel

Wir haben schon einmal? in der Einleitung zur ,Er-
kenntnis der Engel“ eine Auslese von Viter, Konzils- und
Schrifttexten iiber die Natur der Engel geboten und

t Stiitzt sich auch der hl. Thomas in seinen Ausfiihrungen auf den
Pseudo-Dionysius und auf den von diesem abhdngenden hl. Gregor d. Gr.,
so sind seine Argumente doch deshalb nicht weniger beweiskriftig; denun
der Aquinate baut seine Lehre weniger auf Autoritdten als auf feste,

solide Prinzipien auf.
2 Bd, XXIIL dieses Jahrbuches.



464 Die Stellung der Engel in der Schipfung.

schlossen: ,Das Resultat unserer Untersuchung iiber die
Natur der Engel ist demuach folgendes:

1. Die Existenz der Engel ist auBer allem Zweifel;
und zwar sind sie verniinftige, persdénliche Wesen, mit
freiem Willen begabt und von den Menschen spezifisch
verschieden; und dies miissen wir als de fide bezeichnen.

2. Wiewohl weder das Concilium Lateranense IV. noch
das Vaticanum eine formelle Definition erlassen hat (beide
sprechen ja nur in den sogenannten capita iiber die Natur
der Engel, ohne mit ausdriicklichen Worten ein Dogma
definieren zu wollen), so kénnen wir doch als proximum
fidei, als sententia certissima und communis, als eine Lehre,
die absque errore in fide nicht geleugnet werden kann,
feststellen, dafl die Engel rein geistige Substanzen sind.“
Von einer namentlichen und wortlichen Wiederholung der
dort angefiihrten Texte konnen wir fiiglich absehen, und
setzen als bewiesen und als Offenbarungsinhalt voraus,
daBl die Engel rein geistige Substanzen sind. Auf Grund
dieses Offenbarungsgedankens vermag dann unsere Ver-
nunft die Existenz von intellektuellen Wesen folgender-
mafen mit einem Konvenienzargumente zu erhirten.!
sNecesse est ponere aliquas creaturas incorporeas.” Diese
Necessitas 148t sich nicht anders beweisen als mit dem
Hinweis darauf, dafl das Universum etwas Unvollstindiges,
ein Stiickwerk wire, wenn es neben rein korperlichen und
korperlich-geistigen, nicht auch rein geistige Wesen ent-
hielte. Demnach formuliert der Aquinate sein Argument:
»,1d enim, quod praecipue in rebus creatis Deus intendit,
est bonum, quod consistit in assimilatione ad Deum. Per-
fecta autem assimilatio effectus ad causam attenditur,
quando effectus imitatur causam secundum illud, per quod
causa producit effectum, sicut calidum facit calidum.
Deus autem producit creaturam per intellectum et volun-
tatem. Unde ad perfectionem universi requiritur, quod
sint aliquae creaturae intellectuales. Wir héitten also in
der ganzen Weltschopfung kein vollkommnes (natiirlich
nur im relativen Sinne zu verstehen) Abbild der intel-
lektuellen Schopfertitigkeit Gottes, wiirde es nicht auch
rein intellektuelle Wesen geben. Ja noch mehr! Wenn
wir tiefer eindringen, kimen wir zum Resultate, daBl die
gottliche Ursédchlichkeit in der Weltschopfung mit gewissen

+14q, 80, a, 1.



Die Stellung der Engel in der Schipfung. 465

Médngeln verbunden sei, sie wire eine causalitas defectu-
osa. Warum? Weil ja jede Ursache in ihrer ursichlichen
Tatigkeit eine Wirkung hervorzubringen strebt, die der
Ursache spezifisch moglichst dhnlich ist, nach dem altbe-
kannten Beispiel des Aquinaten: Homo generat hominem.
Nun betéitigt sich aber eine Ursache nicht nach ihrer
hochsten Seite und in ihrer ganzen Vollkommenheit, wenn
die Wirkung, die sie hervorbringt, ihr nicht auch in der
Form gliche, wodurch die Ursache die Wirkung hervor-
bringt. Wir gehen darum durchaus nicht fehl, wenn wir
sagen: Gott hat zur Vollstindigkeit des Universums auch
Geschopfe hervorgebracht, die moglichst getreue Abbilder
seiner intellektuellen schopferischen Tétigkeit sind,
namlich intellektuelle Wesen. Und zwar rein intellek-
tuelle Geschopfe. Denn fidhrt der Aquinate fort: ,In-
telligere autem non potest esse actus corporis, nec ali-
cuius virtutis corporeae, quia omne corpus determinatur
ad hic et nunec. Unde necesse est ponere, ad hoe, quod
universum sit perfectum, quod sit aliqua incorporea crea-
tura. Wenn auch unser Erkennen kein korperlicher,
organischer Akt ist, so hingt es doch vom Korper ab, ist
von den Sinnen bedingt. Es muf} aber auch ein Erkennen
geben, das von der Korperwelt vo6llig unabhingig ist,
welches also rein geistigen Substanzen eigen ist.

DaB es Engel, rein geistige Wesen geben miisse, das
konnen wir strikte nicht beweisen; das obige Argument
ist ja nur ein Konvenienzgrund. Ein strenger Beweisgrund
hierfiir fehlt uns; einmal, weil die Engel keine notwen-
digen Wesen sind; wie jede Kreatur, verdanken auch sie
ihr Dasein einzig und allein dem freien Schopferwillen
Gottes. Auch ex effectibus vermdigen wir ferner Existenz
und Natur der Engel nicht zu beweisen; denn all das,
was die Engel in der sichtbaren Schopfung tun, hitte Gott
ebenso leicht ohne die Engel oder auch durch andere Ur-
sachen hervorbringen konnen, wie er ja selbst jetzt in der
gegenwiirtigen Ordnung der Dinge so Manches ohne den
mittelbaren EinfluB geschopflicher Ursachen, auch der
Engel, tut. Diese Beobachtung beleuchtet daher nur um
so mehr die Schwiche unseres Argumentes, wenn wir es
nicht auf die Offenbarungstatsache aufbauen, beweist uns,
daB kein Menschenverstand ohne die Offenbarung zu einer
klaren und richtigen Anschauung iiber rein geistige Wesen
gekommen und auch nicht kommen konnte, beweist uns,



466 Die Stellung der Engel in der Schépfung.

daBl die Ansichten iiber die Engel, deren Natur, Stellung
und Aufgabe im Universum um so unklarer, verworrener
und falscher sind, je mehr sich die Menschen vom Offen-
barungsgedanken entfernen. Wir begreifen aber auch, da8
jene, fiir welche eine iibernatiirliche Offenbarung ein iiber-
wundener Standpunkt ist, auch fiir die Engelwelt keinen
Raum in ihrem Gedankenkreis haben, dies um so mehr,
wenn sie mit dem Ubernatiirlichen aueh das Ubersinnliche
verwerfen, wenn es fiir sie nichts mehr gibt als rohen
Stoff, die materia bruta. Von diesen sagt der Aquinate
— und seine Worte gelten voll und ganz auch fiir unser
Zeitalter!: ,Antiqui autem ignorantes vim intelligendi et
non distinguentes inter sensum et intellectum, nihil esse
existimaverunt in mundo, nisi quod sensu et imagina-
tione apprehendi potest. Et quia sub imaginatione non
cadit nisi corpus, existimaverunt, quod nullam ens esset
nisi corpus.” Auch wenn wir von der Offenbarung ab-
sehen, miissen unsere modernen Weltweisen immerhin noch
dieMoglichkeit undWahrscheinlichkeit rein geistiger
Wesen zugeben, vorausgesetzt, daB sie nicht ganz dem
krassen Materialismus verfallen sind und noch einen wesent-
lichen Unterschied von sentire und intelligere, sensus und
intellectus einsehen. Hier, in dem fast allgemeinen ma-
terialistischen Denken unserer Tage haben wir die
Wurzel der Erklirung zu suchen, warum wir den Engeln
und sie uns entfremdet sind, warum wir ihre Stellung im
Schopfungsplane, ihre Aufgabe und Bedeutung in der
Schopfung nicht verstehen und nicht zu bewerten wissen,
warum sich auch der Durchschnittsmensch um die Geister-
welt nicht kiimmert. Der mehr oder weniger materia-
listisch denkende Mensch des 20. Jahrhunderts steht der
Geisterwelt kalt und indifferent gegeniiber.

Die Engel sind also kérperlose Wesen, d. h. sie selbst
sind keine Korper (etwa die Himmelskérper), zu ihrem
Wesen gehoért auch kein Korper, sie hingen auch von den
Korpern weder subjektiv noch objektiv ab, weder in ihrem
Sein noch in ihrer Tétigkeit; demnach sind sie ganz korper-
lose, rein geistige Substanzen. Wenn wir nun Véater kennen,
die die Engel als korperliche Wesen bezeichnen, z. B. die
Heiligen Hilarius, Ambrosius, Fulgentius, ja sogar unter
ihnen den hl. Augustin finden, der sagt?: , Adhuc habet

1 Tb. 1; e 2 In Ps. 85; dagegen ile (Gen, lib, 8 c. 25,



Die Stellung der Engel in der Schépfung, 467

vitam utique corpus nostrum et tamen comparatum corpori
illi, quod futurum est, qualia sunt angelorum corpora,
invenitur corpus hominis mortuum, quamvis habens adhue
animam® so diirfen uns die etwas kithnen Worte nicht
befremden, da ja obengenannte Véiter héiufig von der
angelischen Natur im Verhéltnis zur goéttlichen Wesenheit
sprechen; ihr gegeniibergestellt scheinen selbst die voll-
kommensten intellektuellen Geschdépfe korperlich zu sein.
Darum sagt der hl. Thomas!: ,Substantiae incorporeae
medium sunt inter Deum et creaturas corporeas. Medium
autem comparatum ad unum extremum videtur alterum
extremum; sicut tepidum comparatum ecalido videtur fri-
gidum: et hoc ratione dicitur, quod angeli Deo comparati
sunt materiales et corporei, non quod in eis sit aliquid de
natura corporea.“ Solche und dhnliche Vergleiche kommen
bei den Vitern hiufig vor. So z. B. sagt Gregor d. Gr.2:
sHumana iustitia divinae iustitiae comparata iniustitia est.”
Damit will er sagen, daB die menschliche Gerechtigkeit
der gottlichen Gerechtigkeit gegeniibergestellt, so ver-
schwindend, so winzig klein ist, daf} sie kaum noch Gerech-
tigkeit genannt werden kann, oder daBl Gott in unserer
Gerechtigkeit, sie mag in unseren Augen noch so voll-
kommen sein, doch noch so viel Mangelhaftes und Unvoll-
kommenes finde, dall sie schliefillich als Ungerechtigkeit
bezeichnet werden miisse, analog beildufig, — das Beispiel
ist selbst vom hl. Gregor — quia et lucerna in tenebris
lucere cernitur, sed in solis radio posita tenebratur, d. h.
vor dem grellen Scheine des Sonnenlichtes erbleicht jed-
wedes kiinstliche Licht. Bekannt ist auch sein anderer
Vergleich des leiblichen, irdischen Menschenlebens mit dem
in der kiinftigen Welt®: ,Vita temporalis aeternae vitae
comparata mors est potius dicenda quam vita.”

Damit wire eigentlich das rein geistige Wesen des
Engels hinléinglich bewiesen. Es hat aber doch manche
Gelehrte, auch Heilige, gegeben, welche allerdings die Engel
als korperlose Wesen betrachteten, ihnen eine rein geistige
Natur zuschrieben, die sich aber diese rein geistige Natur
etwas materiell vorstellten, weil sie nicht bloB eine grob-
sinnliche, sondern auch eine vergeistigte, verfeinerte Materie
annahmen; und diese schrieben sie den angelischen Sub-
stanzen zu. Diese Auffassung scheint daher genommen

11q. 50a.1ad1. * Moral. L. 5, cap. 26. * Homil. 37 in Evang.



468 Die Stellung der Engel in der Schopfung.

zu sein, daBl jene, die sie vertreten, Potenz und Materie,
Akt und Form verwechseln. Richtig ist zwar, daB jedes
geschaffene Wesen, so einfach, immateriell und vollkommen
es auch gedacht werden mag, naturnotwendig aus Potenz
und Akt besteht, und dies ebendeshalb, weil es ein ge-
schaffenes Wesen ist; unmoglich aber kann ein soleh hochst
immaterielles Wesen auch noch eine Materie als Wesens-
bestandteil in sich haben. Denn entweder sind Wider-
spriiche zugleich wahr, dann ist materiell und spirituell
dasselbe, oder aber die immateriellen Wesen sind frei von
jeder, auch der feinsten, vergeistigten Materie.

Der Aquinate beweist obigen Satz folgendermafien:
ysAvicenna ponit, quod eadem est materia universalis spiri-
tualium et corporalium, ut intelligatur, quod forma incor-
poreae substantiae sic sit impressa in materia spiritualium
sicut forma quantitatis est impressa in materia corpora-
lium.“ Eine gemeinsame Materie der korperlichen und
geistigen Wesen annehmen wollen, ist ein Widerspruch in
den Begriffen, ist wohl der Phantasie, nicht aber dem
Intellekt moglich. Darum fahrt der englische Lehrer fort:
,oed primo aspectu apparet esse impossibile — es bediirfte
eigentlich nicht erst des Beweises, unser Verstand sieht
die Unmoglichkeit dieser Position sofort ohne Diskurs ein
— unam esse materiam spiritualium et corporalium. Non
enim est possibile, quod forma spiritualis et corporalis
recipiatur in una parte materiae, quia sic una et eadem
res numero esset corporalis et spiritualis.* Es kann also
nicht dieselbe Materie von einer spirituellen und mate-
riellen Form informiert werden, wir miissen also zum min-
desten die Materie in zwei Klassen unterscheiden: in eine
rohe, grobsinnliche, und diese gehort den kdrperlichen
Dingen an, aus dieser sind Steine, Pflanzen, Tiere und
auch der Menschenleib gebildet; und in eine feine, ver-
geistigte Materie, die ein Wesensbestandteil der ange-
lischen, immateriellen Substanzen ist. Darum konkludiert
St. Thomas: , Unde relinquitur, quod alia pars materiae
sit, quae recipit formam corporalem, et alia, quae recipit
formam spiritualem.“ Dies klingt ja oberfldchlich betrachtet
ganz schon, nur tragen wir auf diese Weise eine Quan-
titit, eine materielle Quantitit, das notwendige Attribut
jeder Materie, in die Engelsubstanzen hinein, leisten uns

11 q. 50 a. 2, ef. De spir. creaturis a. 5., 1I C. Gent. capp. 90, 91.



Die Stellung der Engel in der Schipfung. 469

also einen neuen Widerspruch. Deshalb argumentiert der
Aquinate: ,Materiam autem dividi in partes non contingit,
nisi secundum quod intelligitur sub quantitate, qua remota
remanet substantia indivisibilis. Sie igitur relinquitur,
quod materia spiritualium sit subiecta quantitati, quod est
impossibile; impossibile est ergo, quod una sit materia
corporalium et spiritualium.“ So sehr uns auch die Idee
einer-vergeistigten, verfeinerten Materie als Wesensbestand-
teil der angelischen Natur anliicheln und gefallen mag,
eine solche gibt es nicht und kann es nicht geben.

Doch nicht dies allein; auch die Analyse des Denk-
aktes als solchen, der operatio intellectualis, beweist uns
die Unmoglichkeit einer auch noch so vergeistigten Materie
in der angelischen Natur. Und dies erhéirtet der hl. Thomas
mit folgenden Worten!: ;,Operatio enim cuiuslibet rei est
secundum modum substantiae.* Wie die Tétigkeit, so das
Wesen eines Dinges; den Weg, den wir einschlagen miissen,
um die Geistigkeit, die Immaterialitit unserer Seele zu
beweisen, demselben brauchen wir nur zu folgen, um uns
von der volligen Immaterialitit des Engels zu iiberzeugen.
»intelligere autem est operatio penitus immaterialis®; also
mulBl auch das angelische Wesen vollig immateriell sein,
»quod ex eius obiecto apparet, a quo actus quilibet recipit
speciem et rationem. Sic enim unumquodque intelligitur,
inquantum a materia abstrahitur; quia formae in materia
sunt individuales formae, quas intellectus non apprehendit,
secundum quod huiusmodi. Unde relinquitur, quod omnis
substantia intellectualis est omnino immaterialis. Non est
autem necessarium, quod ea, quae distinguuntur secundum
intellectum, sint distineta in rebus, quia intellectus non
apprehendit res secundum modum rerum, sed secundum
modum suum. Unde res materiales, quae sunt infra in-
tellectum nostrum, simpliciori modo sunt in intellectu
nostro, quam sint in seipsis. Substantiae autem angelicae
sunt supra intellectum nostrum. Unde intellectus noster
non potest attingere ad apprehendendum eas, secundum
quod sunt in seipsis, sed per modum suum, secundum quod
apprehendit res compositas; et sic etiam apprehendit
Deum.“ In den letzten Sitzen gibt der hl. Thomas mit
dem Beweis der aufgestellten These zugleich auch den
Erklirungsgrund an, warum manche Philosophen und

1 Ib, I q. 50 a. 2, zweiter Teil.



470 Die Stellung der Engel in der Schopfung.

Theologen den angelischen Substanzen eine, wenn auch
vergeistigte, Materie zuschreiben zu miissen glaubten. Weil
wir auf den sinnlich-geistigen Denkprozell angewiesenen
Menschen uns nur schwer das rein Geistige vorzustellen
vermogen, deshalb sind wir nur gar zu sehr geneigt, die
Engel mehr oder minder materiell uns zu denken, ihnen eine
verfeinerte Materie als Wesensbestandteil zuzuschreiben.
Wie oft ertappen wir nicht, wenn wir uns mit rein geistigen
Denkobjekten beschiftigen, unseren Verstand bei solchen
etwas materiellen Begriffen —- vielleicht nur in sogenannten
Nebensichlichkeiten, weil unsere Phantasie den Verstand
verleitete, dieses oder jenes scheinbar unwichtige Moment
festzuhalten —, die wir erst korrigieren miissen, bevor
wir unsere Denkarbeit weiter fortsetzen koOnnen, wollen
wir nicht zu ganz falschen Denkresultaten kommen! Und
diesen unseren mehr oder minder materiellen Vorstellungen
haben wir die Schuld beizumessen, daBl auch unsere Be-
griffe iiber das Engelwesen etwas — der Ausdruck sei
verstattet — kindlich-materiell oder naiv ausfallen.

Und doch miissen wir immer wieder darauf bedacht
sein, moglichst immaterielle Begriffe von den Engeln uns
zu bilden. Wir konnen nie und nimmer Wesen, Stellung,
Aufgabe des Engels in der Schopfung richtig verstehen,
wenn wir nicht fort und fort unsere immateriellen Begriffe
vom Engel liutern, lautern némlich von all den mate-
riellen Eigenschaften, die sich im Verlaufe unseres Den-
kens gern diesen immateriellen Begriffen anzuheften ge-
neigt sind. Ist ja doch, wie schon frither erwihnt, der
Grund, warum wir z. B. den EinfluB der Geisterwelt auf
die sichtbare Welt nicht genug einschitzen und bewerten,
oder iiberhaupt auch nichts verstehen, kein anderer, weil
wir viel zu materielle Anschauungen und Auffassungen
von den Engeln haben!

Wir iibergehen die verschiedenen Objektionen, die von
seiten derer aus der Offenbarung und Vernunft gemacht
werden, welche irgendwelche Materialitdt der angelischen
Natur verfechten wollen, um nicht zu weitschweifig zu
werden, betonen aber, daB die vollige Immaterialitit der
Engel in Ubereinstimmung mit dem Ausspruch des Conci-
lium Lateranense IV. als kirchliche Lehre vertreten werden
miisse und das Gegenteil sine temeritate nicht gelehrt
werden diirfe. So Gonet! in Clyp. Theol. — Genanntes

1 De angelis disp. II. a. 1 § 1.



Die Stellung der KEngel in der Schépfung. 471

Konzil sagt im Kapitel ,Firmiter“: ,Firmiter credimus,
quod unus est solus verus Deus ..., qui ex nihilo con-
didit utramque naturam, spiritualem et corporalem, an-
gelicam videlicet et mundanam, et deinde humanam, quasi
communem ex corpore et spiritu constitutam.“ Das Konzil
lehrt also, dafl die Engel Geister seien, wie auch die
Menschenseelen Geister sind. Wie also die Menschenseelen
stofflos, immateriell sind und nicht aus Form und Materie
bestehen, — und dies ist ausdriicklich vom Concilium La-
teranense V. unter Leo X. definiert worden, — so miissen
doch wenigstens in gleicher Weise die Engel stofflos,
geistig, immateriell sein. Dazu kommt, dafi das Konzil den
Menschen als die Mitte bezeichnet, zwischen Engel und
Korper, als Vereinigung der Wesenselemente beider, Korper
und Geist. Es konnen darum die Engel, die nicht als
solche Mittelwesen bezeichnet werden, nicht aus Koérper
und Geist zusammengesetzt sein. Schliefllich bezeichnet
das Konzil die Engel im Gegensatz zu jedem korperlichen
Wesen, und versteht unter solchen korperlichen Wesen
nicht nur grobsinnliche Dinge oder Korper, sondern auch
solche, die ein feineres materielles Wesenselement besitzen,
wie Luft, Feuer u. dgl,, betrachtet also die Engel als vollig
stofflos, geistig oder immateriell. — Wie dem auch sei,
wie immer man den Ausspruch des zitierten Konzils ver-
stehen mag, eins 148t sich den Vertretern einer vergeistigt-
materiellen Engelwelt entgegenhalten, was ihnen jedenfalls
zu denken geben wird; und dies ist der Vergleich von
Geistern mit den verklirten Leibern. Christus besitzt
gewil den denkbar verklértesten, vergeistigtsten Leib.
Nun diesen denkbar verklirtesten und vergeistigtsten Leib
nannte er keinen Geist, sondern im Gegenteile, er betonte
die Materialitit dieses verklirten Leibes mit den Worten':
»Palpate et videte, quia spiritus carnem et ossa non habet,
sicut me videtis habere®, folglich den wesentlichen Unter-
schied von Leib und Geist.

Von dieser, gewissermafien kirchlichen Auffassung der
v6lligen Immaterialitiit der Engel, wichen Richard v. heil.
Viktor, Alexander v. Hales und Bonaventura ab, schrieben
den Engeln eine geistige Materie zu, dachten sich aber
dieselbe als eine quantititlose, als eine der Quantitéit nicht
unterworfene. Demgegeniiber 188t sich erwidern: Erstens

1 Luk. 24, 39.



472 Die Stellung der Engel in der Schépfung.

gibt es keine Materie ohne Quantitiat; letztere ist die Folge
der ersteren, und die erstere ist nie ohne die zweite. Sollte
es auch eine geistige Materie ohne Quantitat geben, so
mub sie erst bewiesen werden; diesen Beweis hat bisher
noch niemand erbracht. Ferner ist mit Gonet! zu be-
denken: ,Materia, quaecumque illa sit, recipiendo formam,
illam contrahit et limitat ad esse individuale; substantia
autem pure intellectualis nata est recipere formas intelli-
gibiles cum quadam amplitudine et universalitate et ut
abstractas a conditionibus individuantibus, subindeque
materiam cuiuscumque rationis excludit etiam spiritualem.*
SchlieBlich ist eine rein geistige Materie ein Widerspruch,
wie Gonet? im Anschlul an den hl. Thomas opuse. 15.
cap. 7 beweist: ,,Repugnat dari materiam, quae ex se non
sit pura potentia in ratione substantiae, per exclusionem
saltem omnis actus et perfectionis formalis. Sed materia
pure spiritualis nequit esse pura potentia in ratione sub-
stantiae. Ergo nec habere veram rationem materiae.
Maior patet; minor probatur. Materia spiritualis, si dare-
tur, ex vi suae spiritualitatis, non solum supra materiam
corporalem sed etiam supra formas corporeas elevaretur;
esset enim ordinis superioris ad illas. Ergo cum forma
corporea sit actus et non pura potentia, materia spiri-
tualis illam excedens esset etiam actus; imo magis haberet
de actu quam quaelibet forma corporea. Atqui entitas
actualior qualibet forma corporea nequit habere rationem
purae potentiae ut patet. Ergo materia pure spiritualis
nequit esse pura potentia in ratione substantiae.“ Aus
dem Gesagten diirfen wir demnach folgern: Eine geistige
oder vergeistigte Materie gibt es nicht und kann es nicht
geben; wenn es Philosophen und Theologen gegeben hat
und etwa gegenwirtig noch geben sollte, welche auch dem
Engel eine wie immer geartete Materie zuschreiben, so
verstehen sie entweder bewufit oder unbewuBt unter Materie
Potenz (potentia) oder aber sie verstehen unter Materie
etwas anderes, als das Wort und der Begriff materia be-
sagt. — Auch hier wollen wir von Anfiihrung und Beant-
wortung von Einwinden, welche die Vertreter einer rein
geistigen Materie im angelischen Wesen — ohne Quan-
titdt — zur Erhédrtung ihrer Doktrin vorbringen, absehen,
da wir die berithrte Frage in unserer These nicht ex

1 L, e § 4 2 Ib,



Die Stellung der Engel in der Schopfung. 473

professo zu behandeln haben und jede Weitschweifigkeit
geflissentlich vermeiden wollen.

Der Engel ist also ein rein geistiges Wesen, ohne
Korper, ohne Materie; und diese Auffassung miissen wir
als christliche Lehre, als kirchlichen Offenbarungsgedanken
hinstellen. Mit dieser reinen und voélligen Geistigkeit oder
Immaterialitit des Engels ist aber zugleich dessen Voll-
kommenheit gegeben. Weil er immateriell ist, deshalb ist
er auch intellektuell, besitzt er einen vollkommenen Ver-
stand, vollkommenen Willen mit all den herrlichen Eigen-
schaften und Vorziigen, natiirlichen und tiibernatiirlichen,
die wir bereits an anderer Stelle bei der ,Erkenntnis der
Engel“ und in der Abhandlung ,Das angelische Wollen“
nachgewiesen haben, mit anderen Worten: Der Engel ist
das hochste, mit Vernunft und freiem Willen begabte, per-
sonliche Wesen der ganzen Schépfung. Mit diesem Resultat
sind wir dem richtigen Verstindnis von der Stellung des
Engels in der Schépfung einen bedeutenden Schritt nédher
gekommen, ,

Die HI. Schrift, die Offenbarung iiberhaupt, spricht
von einer Zahl, sogar groflen Zahl, einer auch organi-
sierten grofen Anzahl von Engeln, mit verschiedenen Ob-
liegenheiten, Amtern und Pflichten; diese Worte berech-
tigen uns zu dem Ausdrucke ,Engel- oder Geisterwelt®
Dieser groflen Zahl oder Welt von Geistern wollen wir
demnach zunichst unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

2. Zahl der Engel.

Die Offenbarung legt uns nahe, daf es eine grofle Zahl
von Geistern gebe. So spricht Daniel!: ,Millia millium
ministrabant ei et decies millies centena millia assistebant
ei. Nach den Worten Gregors d. Gr. gibt es so viele,
zahllose Engel, daB deren Zahl, wiewohl Gott bekannt,
von uns nicht berechnet werden kann. Und Hieronymus
sagt von obiger Stelle bei Daniel, daB die bestimmte Zahl
fiir die unbestimmte stehe; so viel ist sicher, daf den Hof-
staat Gottes ein zahlloses Heer von seligen Geistern bilde.
Auch Christus spricht bei seiner Gefangennahme am Olberg
von mehr als zwolf Legionen Engel, die ihm sein himm-
lischer Vater auf sein Gebet hin zu seiner Befreiung sofort
zur Verfiigung stellen wiirde?: ,An putas, quia non possum

+ 7, 14, 2 Matth. 26, 53.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXV, 31



474 ‘Die Stellung der Engel in der Schépfung.

rogare Patrem meum, et exhibebit mihi modo plus quam
duodecim legiones angelorum?“ Mit diesen Worten be-
zeichnet Christus die Zahl der Engel zum mindesten als
eine sehr grofle. Auch beim hl. Johannes lesen wir im
selben Sinnel: ,Audivi vocem angelorum multorum in cir-
cuitu throni et animalium et seniorum; et erat numerus
eorum millia millium,* Ubrlgens lesen wir an vielen Stellen
der HL Schrift von Engeln in der Mehrzahl, z. B. Angelis
suis mandavit de te.? In resurrectione homines ...erunt
sicut angeli Dei in coelo.? Angeli eorum semper vident
faciem Patris mei.* Deus angelis peccantibus non pepercit.5
In angelis suis reperit pravitatem.® Ebenso sprechen die
Viter von einer groBlen Zahl der Engel ganz im Anschluf}
an die Hl. Schrift. Das kirchliche Lehramt sagt uns nicht,
wie grofl die Zahl der Engel sei; ist es ja auch fiir uns
eine sozusagen miiBlige, mehr der Neugierde als Wilbegierde
dienende Frage, zu wissen, wie viele Engel es gebe. —
Auch unsere Vernunft, gestiitzt auf die Offenbarung, halt
eine grofle Zahl von Engeln fiir konvenient; einen strengen
Beweis vermogen wir selbstverstandlich nicht zu erbringen.
St. Thomas spricht sich, nachdem er die platonische Ansicht.
und jene des Rabbi Moyses als schriftwidrig bezeichnet
und nachgewiesen, im folgenden Sinne aus’: ,Dicendum
est quod etiam angeli, secundum quod sunt immateriales
substantiae, in quadam multitudine maxima sunt, omnem
materialem multitudinem excedentes. Der Aquinate spricht
sich hier nicht deutlich aus, ob er an eine multitudo quoad
individua oder quoad species denke; letzteres ist aber
wahrscheinlicher, denn er sagt anderswo®: ,Unde et sub-
stantiae incorporeae, sicut Dionysius dicit cap. 4. Coel.
hierarch., omnem multitudinem materialium specierum tran-
scendunt.* Und wiederum: ,Substantias separatas, quas
angelos dicimus, oportet esse plures speciebus rerum mate-
rialium.“? Der Sinn des hl. Thomas diirfte also nicht der
sein, als gibe es mehr Engel als Wassertropfen oder Sand-
korner oder Fliegenindividuen u. dgl, sondern die Zahl
der Engel ist eine groflere als die Zahl der Arten in den
materiellen Dingen; nur diirfen wir Arten (species) in
einem nicht gar zu engen Sinne verstehen, sondern auch
wieder im Sinne des Aquinaten, der z. B. equus und asinus

1 Apoe. 5, 11. 2 Ps, 90, 11. 3 Matth. 22, 30. 4 Matth. 18, 10.
5 II. Pet. 2, 41. ¢ Iob 4, 18. "L q. 50 a. 3. 8 Pot. q. 6 a. 6.
o II. C. Gent. e. 92.



Die Stellung der Engel in der Schépfung. 475

als zweil verschiedene species bezeichnet. — Nur nebenbei
seli bemerkt, daB sich die Gelehrten bisher noch nicht
einigen konnten, wie eng oder wie weit die Grenzen der
Begriffe ,,Gattung, Art“ (genus, species) zu ziehen seien.
— Diese maxima multitudo angelorum begriindet sodann
der Aquinate also: ,Et huius ratio est, quia, cum per-
fectio universi sit illud, quod praecipue Deus intendit in
creatione rerum, quanto aliqua sunt magis perfecta, tanto
in maiori excessu sunt creata a Deo. Sicut autem in cor-
poribus attenditur excessus secundum magnitudinem, ita
in rebus incorporeis potest attendi excessus secundum
multitudinem. Videmus autem, quod corpora incorrupti-
bilia, quae sunt perfectiora inter corpora - mnach der
mittelalterlichen Anschauung, die aber durchaus nicht die
Beweiskraft des Argumentes abschwicht, — excedunt quasi
incomparabiliter secundum magnitudirem corruptibilia.*
Ein analoges Beispiel bietet uns die moderne Wissenschaft
in den vorsiindflutlichen Land- und Meerungeheuern, von
denen sich auch ceteris paribus sagen lieBe, dal} sie quasi
incomparabiliter unsere gegenwértige Tierwelt an Grofen-
proportionen iibersteige. Nam tota sphaera activorum
et passivorum — die ganze niedere Welt, mit allen Ele-
menten, Gesteinen, Pflanzen, Tieren und Menschen, mit
allem, was ist, gewesen ist und sein wird, also unsere Erde
— est aliquid modicum respectu corporum coelestium, wie
ein Sonnenstiubchen gegen den unermeBbaren Weltraum,
sagen wir, oder wie das Bild beim Propheten lautet, wie
ein Tropfen am Eimer. TUnde rationabile est, quod sub-
stantiae immateriales excedant secundum multitudinem
substantias materiales quasi incomparabiliter.”

Je vollkommener also ein Wesen ist, um so grofier ist
es, wenn es ein koérperliches Wesen ist, der Quantitit nach,
und um in so viel mehr Exemplaren kommt es in der
Schopfung vor, wenn es ein geistiges, immaterielles Wesen
ist; so lautet der Beweisgrund des Aquinaten. Dagegen
wird sich um so weniger etwas Stichhaltiges einwenden
lassen, da dieser Beweisgrund aus der Erfahrung genommen
ist.! Ob es nun Hunderttausende, Millionen, Milliarden
oder etwa gar Billionen, Trillionen usw. von Engeln gibt,
das 148t sich nicht mathematisch ausrechnen, weder auf
Grund der Offenbarung (Daniel 7, 10) noch mit Hilfe

+ Cf, andere Argumente II. C. Gent. c. 92.

31"



476 Die Stellung der Engel in der Schépfung.

menschlicher Kalkulierung (durch Berechnung der Spezies
materieller Dinge, der Menschenseelen, deren Schutzgeister
die Engel sind, u. dgl.); vielmehr irren wir am wenigsten,
je unbestimmter wir diese Zahl ansetzen, am besten mit
dem Ausdruck des hl. Thomas ,quasi incomparabiliter®.
Jedenfalls, so hoch wir auch die Zahl der Engel ansetzen,
sie ist keine unendliche.

Allerdings wendet man gegen den obigen Beweisgrund
des hl. Thomas ein, obwohl der Mensch viel vollkommener
als alle Tiere, Pflanzen usw. sei, so ist doch die Anzahl
aller niederen Geschopfe eine viel grofere als die Anzahl
der Menschen. Das Argument beweise also auch nichts
betreffs der Engel. Dagegen ist zu sagen: Wenn auch
die Zahl der Menschenseelen geringer sei als die Zahl
der Individuen aller vernunftlosen Geschdpfe, so ist sie
doch nicht geringer als die Zahl der Arten aller vernunft-
losen Geschopfe. In diesem Sinne allein will ja auch der
hl. Thomas verstanden sein, hier in der Summe wie auch
in seinen iibrigen Werken.

Gonet! halt es fiir probabile, daBl es mehr Engel als
Menschen gebe, auch beim letzten Gericht, wenn die Zahl
der Menschen keinen Zuwachs mehr erfahre, und beweist
dies mit den Worten: ,Quia iuxta communem sententiam
Patrum et Theologorum ex una tantum hierarchia desi-
gnantur custodes hominum — woriiber spéter einmal aus-
fiihrlich die Rede sein wird — et quilibet hominum suum
proprium habet custodem, qui alterius hominis custos nec
erit nec fuit — -auch das soll an anderer Stelle einmal
eingehender erklirt werden —. Ergo haec sola hierar-
chia ad minus aequat numerum hominum; ergo hi exce-
duntur numero ab angelis, ratione aliarum hierarchiarum,
d. h. dazu sind die iibrigen 8 Chore der Engel zu zihlen,
die etwa nach dem frither erwidhnten Prinzip noch incom-
parabiliter mehr Engel umfassen miifiten als der unterste
Chor derselben. Exceptis etiam daemonibus, die auch zur
Geisterwelt zu zdhlen sind, — eine filir uns beschrinkte
Menschen schier unberechenbare Zahl, eine Zahl, die uns
von der Stellung und dem EinfluB der Geisterwelt auf
die sichtbare Schoépfung, speziell auf uns Menschen ganz
andere Begriffe verschaffen wird, als wir uns fiir ge-
wohnlich im taglichen Leben machen.

1 De angelis disp. II. a. 2 § 2.



Die Stellung der Engel in der Schopfung. 477

3. Jeder Engel ist seine Spezies.

Die groBle Zahl der Engel legt uns die Frage nahe,
ob wohl die Engel zueinander sich in gleicher Weise ver-
halten wie wir Menschen, ob nidmlich die Engel nur Indi-
viduen seien einer und derselben Spezies, sowie alle
Menschen zur selben Spezies Mensch gehdren. Schrift
und Tradition, ebenso das kirchliche Lehramt antworten
uns hierauf nichts; es ist also eine rein theologische
Frage, auf welche der hl. Thomas antwortet: Wir kénnen
nicht von Engelindividuen, sondern nur von Engelspezies
reden, jeder Engel bildet selbst eine Spezies. Sein Beweis
lautet! . . . Quidam dicunt, quod omnes angeli sunt unius
hierarchiae aut etiam unius ordinis. Sed hoc est im-
possibile; ea enim, quae conveniunt specie et differunt
numero, conveniunt in forma et distinguuntur materialiter.
Si ergo angeli non sunt compositi ex materia et forma,
ut dictum est supra (q. 50 a. 2.), sequitur, quod impossi-
bile sit. — Der Aquinate bezeichnet es also geradezu als
unmoglich — esse duos angelos unius speciei, sicut etiam
impossibile esset dicere, quod essent plures albedines
separatae aut plures humanitates, cum albedines non sint
plures, nisi secundum quod sunt in pluribus substantiis.
Si tamen angeli haberent materiam, — auch unter der
Voraussetzung, dall eine geistige Materie ohne Quantitit,
wie z. B. St. Bonaventura meinte, Wesensbestandteil der
angelischen Natur wire — nec sic possent esse plures
angeli unius speciei. Sic enim oporteret, quod principium
distinetionis unius ab alio esset materia, non quidem se-
cundum divisionem quantitatis, cum sint incorporei, sed
secundum diversitatem potentiarum. Quae quidem di-
versitas materiae causat diversitatem non solum speciei,
sed generis.“ Die Vertreter jener Meinung, welche das
Wesen des Engels aus Form und Materie zusammengesetzt
sein 148t, koOnnen also noch weniger von Engelindi-
viduen reden; nach ihr miissen also die Engel nicht nur
spezifisch, sondern sogar generisch verschieden sein,
eine Folgerung, welche die genannten Vertreter kaum
auszusprechen geneigt sein werden.

Wie sich der Aquinate diese spezifische Verschieden-
heit der Engel denke, sagt er deutlich, indem er die
Spezies der Engel mit den Tierspezies vergleicht?®: ,Differunt

1] q.50a 4c 2Ib.ad1m Cf I C.Gent. c. 93, De spir. ereat. a. 8.



478 Die Stellung der Engel in der Schépfung.

specie animalia irrationalia secundum diversos gradus
naturae sensitivae. Kt similiter omnes angeli differunt
specie secundum diversos gradus naturae intellectivae.”

Ubrigens sind mehrere Individuen nur fiir materielle
Dinge notwendig; dieselben wiirden aussterben, wenn jede
Spezies nur in einem Individuum vertreten wire; dieser
Grund fillt bei den immateriellen Wesen vollstindig weg.
Deshalb sagt der hl, Thomas?!: , Ad hoc sunt plura indi-
vidua in una specie in rebus incorruptibilibus, ut natura
speciei, quae non potest perpetuo conservari in uno indi-
viduo, conservetur in pluribus; unde etiam in corporibus
incorruptibilibus — nach der Anschauung des Mittelalters,
die aber die Beweiskraft des Prinzips nicht abschwicht
— non est nisi unum individuum in una specie. Sub-
stantiae autem separatae natura potest conservari in uno
individuo, eo quod sunt incorruptibiles; non igitur oportet
in illis substantiis esse plura individua eiusdem speciei.“
Von der Menschenseele, die doch auch immateriell ist,
14Bt sich schon deshalb ein Gleiches nicht behaupten, weil
sie keine substantia completa ist, wie der Engel, und in
vielen Individuen auftritt einzig und allein propter multi-
plicationem corporis.

Jenen, welche schon im 13. Jahrhundert behaupteten,
die Vollkommenheit und Schonheit des Universum sei um
so groBer, je mehr Individuen eine Spezies, namentlich
eine so erhabene Spezies wie der Engel ist, aufweise, ant-
wortet der hl. Thomas? ,Id quod est speciei in unoquoque,
dignius est eo, quod est individuationis principium, praeter
rationem speciei existens. Multiplicatio igitur specierum
plus addit nobilitatis et perfectionis universo, quam mul-
tiplicatio individuorum in una specie. Perfectio autem
universi maxime consistit in substantiis separatis; magis
igitur competit ad perfectionem universi, quod sint plures
secundum speciem diversae, quam quod sint multae secun-
dum numerum in eadem specie.“ Das Universum ist also
um so0 vollkommener und schoner, je mehr Spezies, nament-
lich in den héchsten, immateriellen Geschopfen, nicht aber
je mehr Individuen in derselben Spezies, analog etwa wie
ja auch die Kunst eines Mannes um so hoéher und wert-
voller eingeschitzt wird, je mehr graduell verschiedene
Kunstwerke er herzustellen vermag als in dem Falle, wenn

t II. C. Gent. c. 93. 1 e¢. Nr. 4.



Die Stellung der Engel in der Schépfung. 479

er nur wenige Kunstwerke produzieren kann, dieselben
aber in Tausenden von Exemplaren — rein mechanisch —
vervielfiltigt. '

Gonet! behauptet: ,Etiam de potentia Dei absoluta
non posse angelos intra eandem speciem multiplicari“
nimlich den Individuen nach und bezeichnet diese Meinung
als Lehre des hl. Thomas; die Beweise hierfiir entnimmt
er L. q. 50 a. 4 (frliher von uns wortlich angefiihrt),
g. 75 a. 7, woselbst der englische Lehrer sagt: ,,Non potest
intelligi, quod aliqua forma separata sit nisi una unius
speciei, woraus Gonet folgert: ,Quod autem intelligi
nequit, repugnat et non potest de absoluta Dei potentia
fieri“, und aus De spir. creat. a 8, wo es heiflt: ,,Si ange-
lus est forma simplex abstracta a materia, impossibile est
etiam fingere, quod sint plures angeli unius speciei.”
Daraus konkludiert Gonet: ,Repugnat, quod forma sim-
plex et a materia tam actu quam aptitudine separata seu
quae nullum dicit ordinem ad materiam, solo numero
multiplicetur; sed talis est natura angelica. Ergo repugnat
illam intra eandem speciem solo numero multiplicari.”

Sylvius behauptet das Gegenteil: Gott konnte absolut
mehrere Engelindividuen einer Spezies erschaffen, und
beruft sich in gleicher Weise auf den hl. Thomas. Erstens
sagt er,? involviere es gar keinen Widerspruch, wenn Gott
die Engel numerisch unterscheide durch etwas anderes
als durch die Beziehung zur Materie oder durch etwas,
was dem Menschen bekannt sei. — Wir kdénnen zwar die
absolute Allmacht Gottes nicht ergriinden, wissen aber,
daB die reinen Formen durch sich selbst individuiert
werden ohne Beziehung auf etwas anderes, was immer
das auch sei, und miissen darum an dem Widerspruche
in terminis gegen Sylvius festhalten. — Dann, fiigt Syl-
vius dem ersten Argument ein zweites hinzu, hindere nichts
die absolute Allmacht Gottes, einen Teil der existierenden
Geister zu vernichten und an ihrer Stelle andere zu er-
schaffen, die den ersteren voOllig gleich seien inbezug
auf Natur, Spezies, Vorziige etc. — Diese neuen Engel
werden aber dann, so miissen wir darauf entgegnen, wenn
sie auch hinsichtlich der Spezies den ersteren vollig
gleichen, auch ebenso spezifisch verschieden sein als
ihre Vorginger. Neben diesen Griinden beruft sich Syl-

1 De angelis disp. IL. a. 3 § 4.  * L q. 50 a. 4.



480 Die Stellung der Engel in der Schipfung.

vius auch auf den hl. Thomas und {fithrt aus dessem
Opusc. 16. Stellen an, — auch Suarez will seine Meinung
im hl. Thomas finden — die also lauten und im Sinne
des Sylvius verstanden werden miissen: ,Dato quod non
esset de natura intellectus, quod multiplicaretur, non
propter hoc oporteret, quod intellectum multiplicari in-
cluderet contradictionem.“ Und etwas spéter: ,Sic ergo
intellectus, si naturaliter esset unus omnium, quia non
haberet naturalem causam multiplicationis, possit tamen
sortiri multiplicationem ex supernaturali causa nec esset
implicantia contradictionis. Die ganze Ausfithrung schliefit
der hl. Thomas mit den Worten ab: ,,Quod non tantum
dicimus propter propositum, sed magis ne haec argu-
mentandi forma ad alia extendatur.“ Zu diesen Worten
des Aquinaten bemerken wir, daBl er, wie wir mit anderen
Texten nachwiesen, in seinem reiferen Alter und dort,
wo er ex professo diese Frage erorterte, sogar einen
Widerspruch findet in der Behauptung, die Engel konnten
sich anders als spezifisch unterscheiden. Mit Sylvius!
stimmen auch Capreolus und Agidius Romanus im Sen-
tenzenkommentar und Bannez, Zumel, Ripa in ihren
Kommentaren zur Summa iiberein.

Bonaventura, Scotus, Durandus, Suarez, Vasquez und
die meisten neueren Autoren geben zwar zu, daBl die Engel
auch spezifisch verschieden seien, dafBl die einzelnen Chore
verschiedene Spezies enthielten oder wenigstens die ein-
zelnen Chore sich spezifisch unterschieden, behaupten aber,
daB jede dieser Spezies eine Menge Individuen enthalte.
Scotus argumentiert hauptséchlich mit seiner Haecceitas,
Suarez mit seiner singularitas. Ohne uns weiter in diese
Frage einzulassen — da sie unsere These nicht direkt be-
rithrt und es geniigt, die gegenteilige Meinung angefiihrt
zu haben —, erwidern wir, dafl die Engel, wiewohl véllig
frei von Materie, doch auch Individuen sind, daB in ihnen
dennoch Individuum und Spezies sich vollkommen decken
und daBl wir also richtig verstanden ganz gut auch von
Engelindividuen sprechen konnen. Wie die Engelnatur
individuiert wird, erklirt der hl. Thomas also?: ,Formae
quae sunt receptibiles in materia, individuantur per ma-
teriam . . . sed illa forma quae non est receptibilis in
materia, sed per se subsistens, ex hoe ipso individuatur,

1 Cf. bei Sylvius 1. q. 50 a. 4. 2] q. 3 a. 2 ad 3.



Die Stellung der Engel in der Schopfung. 4381

quod non potest recipi in alio. Und dhnlich anderswo!:
moicut forma, quae est in subiecto vel materia, individu-
atur per hoe, quod est esse in hoe, ita forma separata
individuatur per hoe, quod non est nata in aliquo esse;
sicut enim esse in hoc excludit communitatem universalis,
quod praedicatur de multis, ita non posse esse in multis.“
Aus diesen Worten folgert Gonet®: ,Itaque in natura an-
gelica individuatio datur, sed unica et non multiplicata;
et haec sumitur a forma, quatenus irreceptibilis est et in-
communicabilis alicui naturae, quod habet, quia forma
completa et subsistens est. Unde licet individuatio cum
multiplicatione naturae exigat materiam vel ordinem ad
illam, quia requirit principium fundans divisionem sub-
stantiae entitativam seu materialem sine divisione formali
speciei, non tamen individuatio sine multiplicatione naturae,
ut patet in Deo, qui habet individuationem et singulari-
tatem sine ulla materia vel ordine ad illam et sine aliqua
capacitate multiplicationis.”

Aus dem Gesagten erhellt, dafl nach der thomistischen
Lehre — jeder Engel ist seine Spezies — die Stellung des
Engels in der Schopfung eine viel vollkommenere, er-
habenere und einfluBreichere sein miisse als nach der
Meinung der Gegner, fiir die es nur wenige graduell ver-
schiedene Engelspezies gibt, die aber dafiir jede der ein-
zelnen Spezies viele Engelindividuen umfassen laBt, wie
ja iberhaupt nach dem hl. Thomas3 das Universum um so
vollkommener und schoéner ist, nicht je mehr Individuen,
sondern je mehr graduell verschiedene Spezies von Ge-
schopfen es enthiilt, Freilich sind wir nicht imstande,
usque ad minutissima die Folgerungen aus diesem Prinzip
zu ziehen und in konkreten Féllen die Applikation dieses
Prinzipes nachzuweisen. Aber wir diirfen uns glicklich
schitzen, wenigstens ahnen zu konnen, dafl es so sein
miisse; und auch dies Resultat, so bescheiden es sein mag,
ist ein groBer Gewinn nach den Worten des Stagiriten
und Aginaten* ,Minimum, quod potest haberi de cogni-
tione rerum altissimarum — und unsere Kenntnisse betreffs
der Engel diirfen wir gewiB ohne Ubertreibung zu den
res altissimae rechnen — desiderabilius est quam cer-
tissima cognitio, quae habetur de minimis rebus.*

1 De spir. creat. a. 8 ad 4. 2 De angelis disp. II, a. 8 § 5.
3 II, C. Gent. c. 93, Nr. 4. +1.q.1a 5 adl.



482 Die Stellung der Engel in der Schiopfung.

4. Die Unsterblichkeit des Engels.

Weil der Engel vollig immaterieller Natur ist, deshalb
ist er auch unverwiistlich, inkorruptibel. Die Inkorrupti-
bilitdt ist demnach nur ein Korollar der Immaterialitit,
wie auch der hl. Thomas den Beweis fiir die Inkorrupti-
bilitdit des Engels auf dessen Immaterialitit griindet?:
ol ipsa forma subsistat in suo esse, sicut est in angelis,
non potest amittere esse; ipsa igitur immaterialitas angeli
est ratio, quare angelus est incorruptibilis secundum suam
naturam.“ Von Natur aus, ihrem innersten Wesen nach
sind also die Engel inkorruptibel, unsterblich; es kann
ihnen deshalb keine potentia intrinseca ad non esse eigen
sein. Dem widerspricht aber durchaus nicht, daf die
Engel ihr Sein durch die absolute Potenz Gottes verlieren
konnten; denn dependere quoad esse und intrinsece in-
corruptibile esse sind zwei grundverschiedene Dinge; des-
halb sagt der Aquinate?: ,Quoddam necessarium est, quod
habet causam suae necessitatis. Ein solches necessarium
ist der Engel. Unde non repugnat necessario nec in-
corruptibili, quod esse eius dependeat ab alio sicut a causa.
Per hoc ergo, quod dicitur, quod omnia deciderent in
nihilum, nisi continerentur a Deo, et etiam .angeli, non
datur intelligi, quod in angelis sit aliquod corruptionis
principium, sed quod esse angeli dependeat a Deo sicut
a causa. Non autem dicitur aliquid esse corruptibile per
hoe, quod Deus possit illud in non esse redigere, subtra-
hendo suam conservationem, sed per hoe, quod in seipso
aliquod principium corruptionis habet vel contrarietatis
vel saltem potentiam materiae.“

Vasquez, der in dieser Sache dem Scotus, Alenfﬂs
Gabriel und Aureolus folgt,® bestreitet die naturhche In-
korruptibilitdt der Engel und 1468t nur eine solche durch
die Gnade zu. Ihrer Natur nach sind die Engel korrup-
tibel, besitzen die intrinseca potentia ad non esse. Als
Beweise werden auBer einigen Viterstellen angefiihrt:
1. quia angeli habent non repugnantiam, ut a Deo anni-
hilentur. Darauf ist mit dem hl. Thomas* zu antworten,
der Grund ist nicht stichhaltig, Denn ,sicut posse creari
dicitur aliquid non per potentiam passivam — von einer
solchen kann bei der Schopfung, bei der productio totius

11 q. 50 a. 5 e. 2 Ib, ad 3. 8 Cf. Gonet, De' angelis
disp. IL. a. 4. + L q. 76 a. 6. ad 2. T



Die Stellung der Engel in der Schépfung. 483

entis ex nihilo nicht die Rede sein — sed solum per po-
tentiam activam creantis, qui ex nihilo potest aliquid
producere, ita cum dicitur aliquid vertibile in nihil, non
importatur in creatura potentia ad non esse, wie Vasquez
mit seinen Gewi#hrsleuten glaubt, sed in Creatore poten-
tia ad hoec, quod esse non influat.“ Das erste Argument
der gegenteiligen Meinung beruht also in einer nicht-
verstandenen Auffassung der potentia passiva. Ebenso
auch das zweite: 2. quia secus sequeretur, quod Deus
annihilando angelum, violentiam ei inferret, quia faceret
contra naturalem eius inclinationem, qua connaturaliter
exigeret conservari in esse. Auch dies Argument ist nicht
beweiskriftig. In jeder Kreatur, auch im Engel, findet
sich die potentia obedientialis, qual! quaelibet creatura
subditur Deo ad hoe, ut in ea vel de ea faciat, quidquid
non implicat contradictionem. Unde si Deus annihilaret
angelum, nullam violentiam ei inferret; quia licet tum
faceret contra inclinationem part10ula1em quam angelus
habet ad semper durandum et permanendum in esse, non
tamen contra inclinationem universalem, quam ut pars
universi habet ad obediendum Creatori. ... Deshalb sagt
der hl. Cyrillus v. Alex.: ,,Quae naturis praecipue insunt,
ea respectu Creatoris Dei nihil sunt; quare sicut ignis
combustivus est, sed non Deo, sic et angelus immortalis
est, sed non Deo.“

Die Engel sind also von Natur aus, ihrem innersten
Wesen nach inkorruptibel, unsterblich; ]edenfalls ist dies
Inhalt des Offenbarungsgedankens; wenn auch die Viter
in ihren diesbeziiglichen Ausdriicken nicht ganz klar sind,
und von der Inkorruptibilitit in Ahnlicher Weise sprechen
wie von der Materialitit der Engel — per comparationem
ad Deum, der soeben zitierte hl. Cyrillus spricht in diesem
Sinne —, so haben sie doch nie die gegenteilige Ansicht
ausgesprochen, vielmehr einer viel vollkommneren Un-
sterblichkeit der Engel das Wort geredet, als sie dies von
der Menschenseele taten. Zudem ist die Unsterblichkeit
der menschlichen Seele definiertes Dogma, und diese Tat-
sache berechtlgt uns zur Behauptung, den Engeln zum
mindesten eine gleiche Unsterblichkeit beizulegen.

Auch die Inkorruptibilitit des Engels beleuchtet In
besonderer Weise dessen erhabene Stellung in der Schopfung.

t Gonet L. ec.



484 Die Stellung der Engel in der Schépfung.

Unverwiistlichkeit ist ja nicht dasselbe wie Immaterialitit;
gibt es nun Wesen, die immateriell und inkorruptibel
sind, und dies von Natur aus, ihrem Wesen nach, so mufl
deren Rang ein ganz anderer als der der materiellen und
korruptiblen Wesen sein, dann miissen sie aber auch
einen ganz ausgezeichneten, durchgreifenden und voll-
kommenen EinfluBl auf alle der Materialitdt und Korrupti-
bilitdt mehr oder weniger unterworfenen Wesen auszuiiben
imstande sein.

5. Die Immutabilitit des Engels.

Aus dem Gesagten folgt weiter eine gewisse Immuta-
bilitdt und Invariabilitit des Engels, nimlich nur quoad
esse. Das angelische Wesen ist ein Akt, ein immaterieller
Akt, unterliegt daher nicht der Verinderlichkeit wie die
materiellen, korruptiblen Wesen. Darum sagt der heil
Thomas!: ,Substantiae incorporeae, quia sunt ipsae formae
subsistentes, quae tamen se habent ad esse ipsarum sicut
potentia ad actum, non compatiuntur secum privationem
huius actus, quia esse consequitur formam, et nihil cor-
rumpitur, nisi per hoe, quod amittit formam. Unde in
ipsa forma non est potentia ad non esse, et ideo huius-
modi substantiae sunt immutabiles et invariabiles secun-
dum esse ... sed tamen remanet in eis duplex muta-
bilitas: una secundum quod sunt in potentia ad finem
et sic est in eis mutabilitas secundum electionem de bono
in malum, ut Damascenus dicit, alia secundum locum, in-
quantum virtute sua finita possunt attingere quaedam
loca, quae prius non attingebant.“ So vollkommen die
aktuelle Natur des Engels ist, so erstreckt sich die Un-
verinderlichkeit doch nur auf das Sein, dessen er sich
ohne die geringste Verinderlichkeit und Verdnderung
immer in gleicher Weise erfreut; in allen tibrigen Dingen
ist auch er der Veridnderlichkeit unterworfen; denn in
seiner Natur gibt es eine Aufeinanderfolge von Akten der
Erkenntnis, des Wollens, der (dufleren und inneren) Tétig-
keit, und zwar iiben sie dieselben an verschiedenen Orten,
verbunden mit ortlicher Bewegung, aus, und alle Engel
waren einst im Priifungszustande veridnderlich hinsichtlich
der unvollendeten Gnade, wie der Fall der bdsen Engel

1 1. 9.9 a. 2



Die Stellung der Engel in der Schépfung. 485

beweist. Und doch ist den Engeln eine Art von Unver-
dnderlichkeit in ihren Willensakten eigen, nédmlich, was
immerhin sie wollen, das wollen sie immutabiliter, ohne je
davon abzulassen und diese Unabédnderlichkeit in ihren
Willensentschliissen ist ja der Grund, warum die gefallenen
Engel sich nie bekehren kénnen. Wenn der hl. Thomas
sagt!l: ,Perfectam immutabilitatem angeli non nisi per
gratiam assequuntur®, so schlieft er mit diesen Worten
die den Engeln als Geschopfen eigene Verinderlichkeit
hinsichtlich der Aufeinanderfolge von Akten der Erkennt-
nis, des Wollens, der #uBeren Tatigkeit, und die Ver-
dnderlichkeit beziiglich der Orte und Ortlichen Bewegung
nicht aus, betont dieselbe vielmehr bei den diesbeziiglichen
Fragepunkten, wie wir bereits frither 2 nachgewiesen haben.
Auch die im erlduterten Sinne festgestellte Unver-
dnderlichkeit bezw. Veriinderlichkeit des Engels erklirt
uns dessen vorziigliche Stellung in der Schopfung. Ist
auch der Engel in mehrfacher Weise ein veridnderliches
Wesen, so ist er es doch in bedeutend geringerem Male
als alle anderen Geschopfe, und weil weniger verdnderlich,
Ursache oder wenigstens Mitursache der Verénderlichkeit
und Veridnderung der niederen Geschopfe. Die Unver-
dnderlichkeit seines Seins und die Unabénderlichkeit
seiner Willensentschliisse lassen die bevorzugte Stellung
des Engels, seinen Einfluf in der Schépfung in noch
hellerem Lichte erscheinen. Wir beschrinkte Menschen
konnen in allen diesen Punkten nur ahnen; wir stellen
Prinzipien auf, sehr oft recht inhaltsreiche Prinzipien,
aber die in diesen inhaltsreichen Prinzipien verborgenen
Konsequenzen vermdgen wir nicht zu entdecken, die Fol-
gerungen, so naheliegend sie sein mdgen, nicht zu ziehen.
Unsere Kenntnisse der Geisterwelt miissen uns wie eine
Bibliothek vorkommen, deren Biicher wir nur den Titeln
nach kennen; welche Wissensschiitze unter diesen Titeln
verborgen enthalten sind, konnen wir mehr ahnen als ver-
stehen. Und doch miissen wir uns gliicklich schétzen,
wenigstens von diesen inhaltsreichen Prinzipien eine Ah-
nung zu haben! (Fortsetzung folgt.)

1 1. q. 50 a. 5 ad 1. 2 Erkenntnis der Engel.



	Die Stellung der Engel in der Schöpfung

