
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Die Stellung der Engel in der Schöpfung

Autor: Schlössinger, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


461

DIE STELLUNG DER ENGEL IN DEB SCHÖPFUNG.

VON FR. WILHELM SCHLÖSSINGER 0. P.

Der Engel nimmt in der Schöpfung eine ganz einzigartige

Stellung ein. So klar dieser Satz im Lichte der
Offenbarung und vom Standpunkte der von der
Offenbarung erleuchteten Vernunft ist, so verworren sind die
Auffassungen der Menschen, die sie sich vom Verhältnis
der Engelwelt zur sichtbaren, körperlichen Welt, speziell
zum Menschen, zum singulären Menschen und zum
gesamten Menschengeschlecht im Laufe der Jahrhunderte
zurechtgelegt haben, und welchen sie auch in unserer
Zeit huldigen. Am leichtesten lösen sich diejenigen die
berührte Frage, für welche die Existenz der Geisterwelt
ein längst überwundener Standpunkt ist, die deshalb allen
anderen, welche sich mit einer so einfachen Lösung nicht
zufrieden geben können, nur ein mitleidiges Lächeln ob
mittelalterlicher Rückständigkeit und Beschränktheit
entgegenbringen. Allerdings dürfen wir uns über eine solche
Meinung nicht wundern. Wer in und um sich nichts als
den ersten Stoff, die materia bruta, in mehr oder minder
schönen Formen sieht, wer also nicht einmal seine eigene
Seele als etwas Höheres betrachtet, der hat in seinem
Gedankenhaushalt auch keinen Platz für eine Geisterwelt,
dem müssen natürlich die Worte Geist, Geisterwelt, Engel,
Teufel usw. nichts als leere Wortgefüge ohne Inhalt
sein. Wie immer wir uns auch zur Auffassung solcher
Menschen betreffs dieser Frage stellen mögen, in dieser
mildesten Form werden auch die Gegner nicht die Richtigkeit

unseres Urteils bestreiten können : Durch die einfache
Leugnung der Geisterwelt wird deren Existenz nicht aus
der Welt, auch deren Einfluß auf uns nicht beseitigt,
ebenso etwa, als es völlig ohne Belang ist, ob ein
einzelner Mensch oder auch ganze Menschenklassen die
Existenz eines persönlichen Gottes annehmen oder nicht.
Zum Glück ist der Verstand solcher Menschen nicht
absolute Wahrheitsregel, sonst kämen Tausende in Gefahr,
des öfteren ihre Ansichten wechseln zu müssen.

Aber auch auf der Seite derer, welchen die Geisterwelt



462

eine ausgemachte Tatsache ist, die in den Engeln die
vollkommensten Wesen der ganzen Schöpfung sehen,
die durch Offenbarungs- und Vernunftgründe von dem
geradezu indefiniten Einfluß der Engel auf die sichtbare
Schöpfung und namentlich auf uns Menschen — die
quantitative und qualitative Tragweite dieses Einflusses wird
für uns auf das abstraktive Erkennen angewiesene
Menschen immer unerforschlich bleiben, so lange wir an
die irdischen Fesseln gebunden sind — überzeugt sind,
ist die Stellung des Engels, der gesamten Geisterwelt in
der Schöpfung ein Problem, das bis jetzt noch keine, nur
irgendwie befriedigende Lösung gefunden hat. Ja wir
müssen sagen: Die Menschheit, auch die christliche, die
katholische, hat sich bis jetzt viel zu wenig mit den
Engeln beschäftigt und wird es auch in Zukunft tun.
Warum? Aus dem einfachen Grunde, weil die Geisterwelt
sozusagen himmelhoch über das gewöhnliche Sinnen und
Trachten des Durchschnittsmenschen erhoben ist, weil die
Tätigkeit der Geister eine viel zu subtile ist als daß sie
auf den ersten Blick wahrgenommen werden könnte, weil
das Studium dieser Frage für die meisten Menschen viel
zu wenig praktische Bedeutung zu haben scheint, wenigstens
sehen sie einen praktischen Wert eines solchen Studiums
nicht ein, weil — doch können wir füglich von der
Anführung weiterer Gründe absehen; es genügt, daß sich
die Menschen bis jetzt wenig mit den Engeln beschäftigt
haben — sie glauben ihre Pflichten den Engeln gegenüber
ganz uud voll zu erfüllen, wenn sie hin und wieder an
den Schutzengel denken, ihn um Hilfe bitten, jahraus
jahrein mit der Kirche das Schutzengelfest feiern — und
diese tausendjährige Erfahrung bietet uns die sicherste
Gewähr, daß auch in Zukunft die Engelfrage nicht intensiver

wird behandelt werden. Und doch könnte sich ein
Menschengeist ein unschätzbares Verdienst um den
hl. Glauben, die hl. Kirche, die hl. Engel und auch bei
den Menschen erwerben, wenn er der gründlichen,
allseitigen Erklärung und Erläuterung aller die Engel
betreffenden Hauptfragen sein Leben, sein Forschen, seine
Kräfte weihen würde.

Im Folgenden wollen wir unsererseits versuchen, die
Stellung zu erklären, welche der Engelwelt in der
Gesamtschöpfung zukommt und jzwar unter Führung des
englischen Lehrers, des hl. Thomas von Aquin, dem das



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 463

Verdienst gebührt, in ganz eminenter Weise die Engelfrage
der Menschheit erklärt zu haben.1

Daß uns die Geisterwelt gar so fremd geblieben, oder
besser gesagt, daß wir namentlich in den letzten beiden
Jahrhunderten immer mehr der Geisterwelt den Rücken
gekehrt haben, daran trägt gewiß nicht zum geringen
Teil unsere partikularistische Weltanschauung die Schuld;
die Menschen haben im Laufe der Zeit immer mehr
vergessen, daß das ganze Universum ein einheitliches,
harmonisch ineinandergefügtes Ganze bildet, dessen einzelne
Teile nicht lose miteinander zusammenhängen, sondern
vielmehr voneinander abhängen, sich zueinander verhalten
quoad esse und quoad agere wie Ursache und Wirkung;
in diesem einheitlichen Ganzen sind die einzelnen Teile
einander auch nicht gleich, sondern im Gegenteil, wir
finden unter ihnen Vollkommenes und Unvollkommenes,
ja im ganzen Universum tritt dem denkenden Menschengeiste

eine wunderbare Stufenleiter des Seins gegenüber,
auf welcher es ihm möglich gemacht ist, zum Urquell des
Seins, zu Gott selbst, nicht sprungweise, sondern stufenweise

emporzuklimmen. Wollen wir nun zu einem
richtigen Verständnis der Stellung der Engelwelt in der ganzen
Schöpfung gelangen, dann haben wir uns nur darüber
klar zu werden, welchen Grad in der Stufenleiter des
Seins der Engel einnimmt, und wir werden zu dem
notwendigen Resultate kommen müssen: Die Stellung des

Engels im Universum ist eine umso erhabenere,
einflußreichere und vollkommnere, je erhabener, vollkommner
und immaterieller jenes Sein ist, dessen er sich erfreut.
Diesem vollkommenen und erhabenen Sein haben wir
zuerst unsere Aufmerksamkeit zuzuwenden.

1. Das Wesen der Engel.
Wir haben schon einmal2 in der Einleitung zur

„Erkenntnis der Engel" eine Auslese von Väter, Konzils- und
Schrifttexten über die Natur der Engel geboten und

1 Stützt sich auch der hl. Thomas in seinen Ausführungen auf den

Pseudo-Dionysius und auf den von diesem abhängenden hl. Gregor d. Gr.,
so sind seine Argumente doch deshalb nicht weniger beweiskräftig; denn

der Aquinate baut seine Lehre weniger auf Autoritäten als auf feste,

solide Prinzipien auf.
2 Bd. XXIII. dieses Jahrbuches.



464

schlössen: „Das Resultat unserer Untersuchung über die
Natur der Engel ist demnach folgendes:

1. Die Existenz der Engel ist außer allem Zweifel;
und zwar sind sie vernünftige, persönliche Wesen, mit
freiem Willen begabt und von den Menschen spezifisch
verschieden; und dies müssen wir als de fide bezeichnen.

2. Wiewohl weder das Concilium Lateranense IV. noch
das Vaticanum eine formelle Definition erlassen hat (beide
sprechen ja nur in den sogenannten capita über die Natur
der Engel, ohne mit ausdrücklichen Worten ein Dogma
definieren zu wollen), so können wir doch als proximum
fidei, als sententia certissima und communis, als eine Lehre,
die absque errore in fide nicht geleugnet werden kann,
feststellen, daß die Engel rein geistige Substanzen sind."
Von einer namentlichen und wörtlichen Wiederholung der
dort angeführten Texte können wir füglich absehen, und
setzen als bewiesen und als Offenbarüngsinhalt voraus,
daß die Engel rein geistige Substanzen sind. Auf Grund
dieses Offenbarungsgedankens vermag dann unsere
Vernunft die Existenz von intellektuellen Wesen folgendermaßen

mit einem Konvenienzargumente zu erhärten.1
„Necesse est ponere aliquas creaturas ineorporeas." Diese
Nécessitas läßt sich nicht anders beweisen als mit dem
Hinweis darauf, daß das Universum etwas Unvollständiges,
ein Stückwerk wäre, wenn es neben rein körperlichen und
körperlich-geistigen, nicht auch rein geistige Wesen
enthielte. Demnach formuliert der Aquinate sein Argument :

„Id enim, quod praecipue in rebus creatis Deus intendit,
est bonum, quod consistit in assimilatione ad Deum.
Perfecta autem assimilatio effectus ad causam attenditur,
quando effectus imitatur causam secundum illud, per quod
causa producit effectum, sicut calidum facit calidum.
Deus autem producit creaturam per intellectum et volun-
tatem. Unde ad perfectionem universi requiritur, quod
sint aliquae creaturae intellectuales." Wir hätten also in
der ganzen Weltschöpfung kein vollkommnes (natürlich
nur im relativen Sinne zu verstehen) Abbild der
intellektuellen Schöpfertätigkeit Gottes, würde es nicht auch
rein intellektuelle Wesen geben. Ja noch mehr! Wenn
wir tiefer eindringen, kämen wir zum Resultate, daß die
göttliche Ursächlichkeit in der Weltschöpfung mit gewissen

1 I q. 50. a. 1.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 465

Mängeln verbunden sei, sie wäre eine causalitas defecto-
osa. Warum? Weil ja jede Ursache in ihrer ursächlichen
Tätigkeit eine Wirkung hervorzubringen strebt, die der
Ursache spezifisch möglichst ähnlich ist, nach dem
altbekannten Beispiel des Aquinaten: Homo generat hominem.
Nun betätigt sich aber eine Ursache nicht nach ihrer
höchsten Seite und in ihrer ganzen Vollkommenheit, wenn
die Wirkung, die sie hervorbringt, ihr nicht auch in der
Form gliche, wodurch die Ursache die Wirkung hervorbringt.

Wir gehen darum durchaus nicht fehl, wenn wir
sagen: Gott hat zur Vollständigkeit des Universums auch
Geschöpfe hervorgebracht, die möglichst getreue Abbilder
seiner intellektuellen schöpferischen Tätigkeit sind,
nämlich intellektuelle Wesen. Und zwar rein intellektuelle

Geschöpfe. Denn fährt der Aquinate fort: „In-
telligere autem non potest esse actus corporis, nec ali-
cuius virtutis eorporeae, quia omne corpus determinatur
ad hic et nunc. Unde necesse est ponere, ad hoc, quod
Universum sit perfectum, quod sit aliqua incorporea crea-
tura." Wenn auch unser Erkennen kein körperlicher,
organischer Akt ist, so hängt es doch vom Körper ab, ist
von den Sinnen bedingt. Es muß aber auch ein Erkennen
geben, das von der Körperwelt völlig unabhängig ist,
weiches also rein geistigen Substanzen eigen ist.

Daß es Engel, rein geistige Wesen geben müsse, das
können wir strikte nicht beweisen; das obige Argument
ist ja nur ein Konvenienzgrund. Ein strenger Beweisgrund
hierfür fehlt uns; einmal, weil die Engel keine notwendigen

Wesen sind; wie jede Kreatur, verdanken auch sie
ihr Dasein einzig und allein dem freien Schöpferwillen
Gottes. Auch ex effectibus vermögen wir ferner Existenz
und Natur der Engel nicht zu beweisen; denn all das,
was die Engel in der sichtbaren Schöpfung tun, hätte Gott
ebenso leicht ohne die Engel oder auch durch andere
Ursachen hervorbringen können, wie er ja selbst jetzt in der
gegenwärtigen Ordnung der Dinge so Manches ohne den
mittelbaren Einfluß geschöpflicher Ursachen, auch der
Engel, tut. Diese Beobachtung beleuchtet daher nur um
so mehr die Schwäche unseres Argumentes, wenn wir es

nicht auf die Offenbarungstatsache aufbauen, beweist uns,
daß kein Menschenverstand ohne die Offenbarung zu einer
klaren und richtigen Anschauung über rein geistige Wesen

gekommen und auch nicht kommen konnte, beweist uns,



466 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

daß die Ansichten über die Engel, deren Natur, Stellung
und Aufgabe im Universum um so unklarer, verworrener
und falscher sind, je mehr sich die Menschen vom
Offenbarungsgedanken entfernen. Wir begreifen aber auch, daß
jene, für welche eine übernatürliche Offenbarung ein
überwundener Standpunkt ist, auch für die Engelwelt keinen
Raum in ihrem Gedankenkreis haben, dies um so mehr,
wenn sie mit dem Übernatürlichen auch das Übersinnliche
verwerfen, wenn es für sie nichts mehr gibt als rohen
Stoff, die materia bruta. Von diesen sagt der Aquinate
— und seine Worte gelten voll und ganz auch für unser
Zeitalter1: „Antiqui autem ignorantes vim intelligendi et
non distinguentes inter sensum et intellectum, nihil esse
existimaverunt in mundo, nisi quod sensu et imagina-
tione apprehendi potest. Et quia sub imaginatione non
cadit nisi corpus, existimaverunt, quod nuUum ens esset
nisi corpus." Auch wenn wir von der Offenbarung
absehen, müssen unsere modernen Weltweisen immerhin noch
dieMöglichkeit undWahrscheinlichkeit rein geistiger
Wesen zugeben, vorausgesetzt, daß sie nicht ganz dem
krassen Materiaiismus verfallen sind und noch einen wesentlichen

Unterschied von sentire und intelligere, sensus und
intellectus einsehen. Hier, in dem fast allgemeinen
materialistischen Denken unserer Tage haben wir die
Wurzel der Erklärung zu suchen, warum wir den Engeln
und sie uns entfremdet sind, warum wir ihre Stellung im
Schöpfungsplane, ihre Aufgabe und Bedeutung in der
Schöpfung nicht verstehen und nicht zu bewerten wissen,
warum sich auch der Durchschnittsmensch um die Geisterwelt

nicht kümmert. Der mehr oder weniger materialistisch

denkende Mensch des 20. Jahrhunderts steht der
Geisterwelt kalt und indifferent gegenüber.

Die Engel sind also körperlose Wesen, d. h. sie selbst
sind keine Körper (etwa die Himmelskörper), zu ihrem
Wesen gehört auch kein Körper, sie hängen auch von den
Körpern weder subjektiv noch objektiv ab, weder in ihrem
Sein noch in ihrer Tätigkeit; demnach sind sie ganz körperlose,

rein geistige Substanzen. Wenn wir nun Väter kennen,
die die Engel als körperliche Wesen bezeichnen, z. B. die
Heiligen Hilarius, Ambrosius, Fulgentius, ja sogar unter
ihnen den hl. Augustin finden, der sagt2: „Adhuc habet

1 Ib. 1. c. - In Ps. 85; dagegen i'e Gen. lib. 8 c. 25.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung, 467

vitam utique corpus nostrum et tarnen comparatum corpori
illi, quod futurum est, qualia sunt angelorum corpora,
invenitur corpus hominis mortuum, quamvis habens adhuc
animam", so dürfen uns die etwas kühnen Worte nicht
befremden, da ja obengenannte Väter häufig von der
angelischen Natur im Verhältnis zur göttlichen Wesenheit
sprechen; ihr gegenübergestellt scheinen selbst die
vollkommensten intellektuellen Geschöpfe körperlich zu sein.
Darum sagt der hl. Thomas1 : „Substantiae incorporeae
medium sunt inter Deum et creaturas corporeas. Medium
autem comparatum ad unum extremum videtur alterum
extremum; sicut tepidum comparatum calido videtur fri-
gidum : et hoc ratione dicitur, quod angeli Deo comparati
sunt materiales et corporei, non quod in eis sit aliquid de
natura corporea." Solche und ähnliche Vergleiche kommen
bei den Vätern häufig vor. So z. B. sagt Gregor d. Gr.2:
„Humana iustitia divinae iustitiae comparata iniustitia est."
Damit will er sagen, daß die menschliche Gerechtigkeit
der göttlichen Gerechtigkeit gegenübergestellt, so
verschwindend, so winzig klein ist, daß sie kaum noch Gerechtigkeit

genannt werden kann, oder daß Gott in unserer
Gerechtigkeit, sie mag in unseren Augen noch so
vollkommen sein, doch noch so viel Mangelhaftes und
Unvollkommenes finde, daß sie schließlich als Ungerechtigkeit
bezeichnet werden müsse, analog beiläufig, — das Beispiel
ist selbst vom hl. Gregor — quia et lucerna in tenebris
lucere cernitur, sed in solis radio posita tenebratur, d. h.

vor dem grellen Scheine des Sonnenlichtes erbleicht
jedwedes künstliche Licht. Bekannt ist auch sein anderer
Vergleich des leiblichen, irdischen Menschenlebens mit dem
in der künftigen Welt8: „Vita temporalis aeternae vitae
comparata mors est potius dicenda quam vita."

Damit wäre eigentlich das rein geistige Wesen des

Engels hinlänglich bewiesen. Es hat aber doch manche
Gelehrte, auch Heilige, gegeben, welche allerdings die Engel
als körperlose Wesen betrachteten, ihnen eine rein geistige
Natur zuschrieben, die sich aber diese rein geistige Natur
etwas materiell vorstellten, weil sie nicht bloß eine
grobsinnliche, sondern auch eine vergeistigte, verfeinerte Materie
annahmen; und diese schrieben sie den angelischen
Substanzen zu. Diese Auffassung scheint daher genommen

i I q. 50 a. 1 ad 1. 2 Moral. 1. 5, cap. 2G. 3 Homil. 37 in Evang.



468 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

zu sein, daß jene, die sie vertreten, Potenz und Materie,
Akt und Form verwechseln. Richtig ist zwar, daß jedes
geschaffene Wesen, so einfach, immateriell und vollkommen
es auch gedacht werden mag, naturnotwendig aus Potenz
und Akt besteht, und dies ebendeshalb, weil es ein
geschaffenes Wesen ist; unmöglich aber kann ein solch höchst
immaterielles Wesen auch noch eine Materie als
Wesensbestandteil in sich haben. Denn entweder sind
Widersprüche zugleich wahr, dann ist materiell und spirituell
dasselbe, oder aber die immateriellen Wesen sind frei von
jeder, auch der feinsten, vergeistigten Materie.

Der Aquinate beweist obigen Satz folgendermaßen1:
„Avicenna ponit, quod eadem est materia universalis spiri-
tualium et corporalium, ut intelligatur, quod forma incor-
poreae substantiae sic sit impressa in materia spiritualium
sieut forma quantitatis est impressa in materia corporalium."

Eine gemeinsame Materie der körperlichen und
geistigen Wesen annehmen wollen, ist ein Widerspruch in
den Begriffen, ist wohl der Phantasie, nicht aber dem
Intellekt möglich. Darum fährt der englische Lehrer fort :

„Sed primo aspectu apparet esse impossibile — es bedürfte
eigentlich nicht erst des Beweises, unser Verstand sieht
die Unmöglichkeit dieser Position sofort ohne Diskurs ein
— unam esse materiam spiritualium et corporalium. Non
enim est possibile, quod forma spiritualis et corporalis
reeipiatur in una parte materiae, quia sic una et eadem
res numéro esset corporalis et spiritualis." Es kann also
nicht dieselbe Materie von einer spirituellen und
materiellen Form informiert werden, wir müssen also zum
mindesten die Materie in zwei Klassen unterscheiden: in eine
rohe, grobsinnliche, und diese gehört den körperlichen
Dingen an, aus dieser sind Steine, Pflanzen, Tiere und
auch der Menschenleib gebildet; und in eine feine,
vergeistigte Materie, die ein Wesensbestandteil der
angelischen, immateriellen Substanzen ist. Darum konkludiert
St. Thomas: „Unde relinquitur, quod alia pars materiae
sit, quae reeipit formam corporalem, et alia, quae reeipit
formam spiritualem." Dies klingt ja oberflächlich betrachtet
ganz schön, nur tragen wir auf diese Weise eine Quantität,

eine materielle Quantität, das notwendige Attribut
jeder Materie, in die Engelsubstanzen hinein, leisten uns

1 I q. 50 a. 2, of. De spir. creaturis a. 5., II C. Gent. capp. 90, 91.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 469

also einen neuen Widerspruch. Deshalb argumentiert der
Aquinate : „Materiam autem dividi in partes non contingit,
nisi secundum quod intelligitur sub quantitate, qua remota
remanet substantia indivisibilis. Sic igitur relinquitur,
quod materia spiritualium sit subiecta quantitati, quod est
impossibile; impossibile est ergo, quod una sit materia
corporalium et spiritualium." So sehr uns auch die Idee
einer-vergeistigten, verfeinerten Materie als Wesensbestandteil

der angelischen Natur anlächeln und gefallen mag,
eine solche gibt es nicht und kann es nicht geben.

Doch nicht dies allein; auch die Analyse des Denkaktes

als solchen, der operatio intellectualis, beweist uns
die Unmöglichkeit einer auch noch so vergeistigten Materie
in der angelischen Natur. Und dies erhärtet der hl. Thomas
mit folgenden Worten1: „Operatio enim cuiuslibet rei est
secundum modum substantiae." Wie die Tätigkeit, so das
Wesen eines Dinges; den Weg, den wir einschlagen müssen,
um die Geistigkeit, die Immaterialität unserer Seele zu
beweisen, demselben brauchen wir nur zu folgen, um uns
von der völligen Immaterialität des Engels zu überzeugen.
„Intelligere autem est operatio penitus immaterialis"; also
muß auch das angelische Wesen völlig immateriell sein,
„quod ex eius obiecto apparet, a quo actus quilibet recipit
speciem et rationem. Sic enim unumquodque intelligitur,
inquantum a materia abstrahitur; quia formae in materia
sunt individuales formae, quas intellectus non apprehendit,
secundum quod huiusmodi. Unde relinquitur, quod omnis
substantia intellectualis est omnino immaterialis. Non est
autem necessarium, quod ea, quae distinguuntur secundum
intellectum, sint distincta in rebus, quia intellectus non
apprehendit res secundum modum rerum, sed secundum
modum suum. Unde res materiales, quae sunt infra
intellectum nostrum, simpliciori modo sunt in intellectu
nostro, quam sint in seipsis. Substantiae autem angelicae
sunt supra intellectum nostrum. Unde intellectus noster
non potest attingere ad apprehendendum eas, secundum
quod sunt in seipsis, sed per modum suum, secundum quod
apprehendit res compositas; et sie etiam apprehendit
Deum." In den letzten Sätzen gibt der hl. Thomas mit
dem Beweis der aufgestellten These zugleich auch den
Erklärungsgrund an, warum manche Philosophen und

1 Ib. I q. 50 a. 2, zweiter Toil.



470 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

Theologen den angelischen Substanzen eine, wenn auch
vergeistigte, Materie zuschreiben zu müssen glaubten. Weil
wir auf den sinnlich-geistigen Denkprozeß angewiesenen
Menschen uns nur schwer das rein Geistige vorzustellen
vermögen, deshalb sind wir nur gar zu sehr geneigt, die
Engel mehr oder minder materiell uns zu denken, ihnen eine
verfeinerte Materie als Wesensbestandteil zuzuschreiben.
Wie oft ertappen wir nicht, wenn wir uns mit rein geistigen
Denkobjekten beschäftigen, unseren Verstand bei solchen
etwas materiellen Begriffen — vielleicht nur in sogenannten
Nebensächlichkeiten, weil unsere Phantasie den Verstand
verleitete, dieses oder jenes scheinbar unwichtige Moment
festzuhalten —, die wir erst korrigieren müssen, bevor
wir unsere Denkarbeit weiter fortsetzen können, wollen
wir nicht zu ganz falschen Denkresultaten kommen Und
diesen unseren mehr oder minder materiellen Vorstellungen
haben wir die Schuld beizumessen, daß auch unsere
Begriffe über das Engelwesen etwas — der Ausdruck sei
verstattet — kindlich-materiell oder naiv ausfallen.

Und doch müssen wir immer wieder darauf bedacht
sein, möglichst immaterielle Begriffe von den Engeln uns
zu bilden. Wir können nie und nimmer Wesen, Stellung,
Aufgabe des Engels in der Schöpfung richtig verstehen,
wenn wir nicht fort und fort unsere immateriellen Begriffe
vom Engel läutern, läutern nämlich von all den
materiellen Eigenschaften, die sich im Verlaufe unseres Denkens

gern diesen immateriellen Begriffen anzuheften
geneigt sind. Ist ja doch, wie schon früher erwähnt, der
Grund, warum wir z. B. den Einfluß der Geisterwelt auf
die sichtbare Welt nicht genug einschätzen und bewerten,
oder überhaupt auch nichts verstehen, kein anderer, weil
wir viel zu materielle Anschauungen und Auffassungen
von den Engeln haben!

Wir übergehen die verschiedenen Objektionen, die von
Seiten derer aus der Offenbarung und Vernunft gemacht
werden, welche irgendwelche Materialität der angelischen
Natur verfechten wollen, um nicht zu weitschweifig zu
werden, betonen aber, daß die völlige Immaterialitât der
Engel in Übereinstimmung mit dem Ausspruch des Concilium

Lateranense IV. als kirchliche Lehre vertreten werden
müsse und das Gegenteil sine temeritate nicht gelehrt
werden dürfe. So Gonet1 in Clyp. Theol. — Genanntes

1 De angelis disp. II. a. 1 § 1.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 471

Konzil sagt im Kapitel „Firmiter": „Firmiter credimus,
quod unus est solus verus Deus qui ex nihilo con-
didit utramque naturam, spiritualem et corporalem, an-
gelicam videlicet et mundanam, et deinde humanam, quasi
communem ex corpore et spiritu constitutam." Das Konzil
lehrt also, daß die Engel Geister seien, wie auch die
Menschenseelen Geister sind. Wie also die Menschenseelen
stofflos, immateriell sind und nicht aus Form und Materie
bestehen, — und dies ist ausdrücklich vom Concilium
Lateranense V. unter Leo X. definiert worden, — so müssen
doch wenigstens in gleicher Weise die Engel stofflos,
geistig, immateriell sein. Dazu kommt, daß das Konzil den
Menschen als die Mitte bezeichnet, zwischen Engel und
Körper, als Vereinigung der Wesenselemente beider, Körper
und Geist. Es können darum die Engel, die nicht als
solche Mittelwesen bezeichnet werden, nicht aus Körper
und Geist zusammengesetzt sein. Schließlich bezeichnet
das Konzil die Engel im Gegensatz zu jedem körperlichen
Wesen, und versteht unter solchen körperlichen Wesen
nicht nur grobsinnliche Dinge oder Körper, sondern auch
solche, die ein feineres materielles Wesenselement besitzen,
wie Luft, Feuer u. dgl., betrachtet also die Engel als völlig
stofflos, geistig oder immateriell. — Wie dem auch sei,
wie immer man den Ausspruch des zitierten Konzils
verstehen mag, eins läßt sich den Vertretern einer vergeistigtmateriellen

Engelwelt entgegenhalten, was ihnen jedenfalls
zu denken geben wird ; und dies ist der Vergleich von
Geistern mit den verklärten Leibern. Christus besitzt
gewiß den denkbar verklärtesten, vergeistigtsten Leib.
Nun diesen denkbar verklärtesten und vergeistigtsten Leib
nannte er keinen Geist, sondern im Gegenteile, er betonte
die Materialität dieses verklärten Leibes mit den Worten1:
„Palpate et videte, quia spiritus carnem et ossa non habet,
sicut me videtis habere", folglich den wesentlichen Unterschied

von Leib und Geist.
Von dieser, gewissermaßen kirchlichen Auffassung der

völligen Immaterialität der Engel, wichen Richard v. heil.
Viktor, Alexander v. Haies und Bonaventura ab, schrieben
den Engeln eine geistige Materie zu, dachten sich aber
dieselbe als eine quantitätlose, als eine der Quantität nicht
unterworfene. Demgegenüber läßt sich erwidern: Erstens

1 I.uk. 24, 39.



472 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

gibt es keine Materie ohne Quantität; letztere ist die Folge
der ersteren, und die erstere ist nie ohne die zweite. Sollte
es auch eine geistige Materie ohne Quantität geben, so
muß sie erst bewiesen werden; diesen Beweis hat bisher
noch niemand erbracht. Ferner ist mit Gonet1 zu
bedenken: „Materia, quaecumque ilia sit, recipiendo formam,
illam eontrahit et limitât ad esse individuale; substantia
autem pure intellectualis nata est recipere formas intelli-
gibiles cum quadam amplitudine et universalitate et ut
abstractas a conditionibus individuantibus, subindeque
materiam cuiuscumque rationis excludit etiam spiritualem."
Schließlich ist eine rein geistige Materie ein Widerspruch,
wie Gonet2 im Anschluß an den hl. Thomas opusc. 15.

cap. 7 beweist : „Repugnat dari materiam, quae ex se non
sit pura potentia in ratione substantiae, per exclusionem
saltem ornnis actus et perfectionis formalis. Sed materia
pure spiritualis nequit esse pura potentia in ratione
substantiae. Ergo nec habere veram rationem materiae.
Maior patet; minor probatur. Materia spiritualis, si dare-
tur, ex vi suae spiritualitatis, non solum supra materiam
corporalem sed etiam supra formas corporeas elevaretur ;

esset enim ordinis superioris ad illas. Ergo cum forma
corporea sit actus et non pura potentia, materia
spiritualis illam excedens esset etiam actus; imo magis haberet
de actu quam quaelibet forma corporea. Atqui entitas
actualior qualibet forma corporea nequit habere rationem
purae potentiae ut patet. Ergo materia pure spiritualis
nequit esse pura potentia in ratione substantiae." Aus
dem Gesagten dürfen wir demnach folgern: Eine geistige
oder vergeistigte Materie gibt es nicht und kann es nicht
geben; wenn es Philosophen und Theologen gegeben hat
und etwa gegenwärtig noch geben sollte, welche auch dem
Engel eine wie immer geartete Materie zuschreiben, so
verstehen sie entweder bewußt oder unbewußt unter Materie
Potenz (potentia) oder aber sie verstehen unter Materie
etwas anderes, als das Wort und der Begriff materia
besagt. — Auch hier wollen wir von Anführung und
Beantwortung von Einwänden, welche die Vertreter einer rein
geistigen Materie im angelischen Wesen — ohne Quantität

— zur Erhärtung ihrer Doktrin vorbringen, absehen,
da wir die berührte Frage in unserer These nicht ex

1 L. c. § 4. 2 Ib.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 473

professo zu behandeln haben und jede Weitschweifigkeit
geflissentlich vermeiden wollen.

Der Engel ist also ein rein geistiges Wesen, ohne
Körper, ohne Materie; und diese Auffassung müssen wir
als christliche Lehre, als kirchlichen Offenbarungsgedanken
hinstellen. Mit dieser reinen und völligen Geistigkeit oder
Immaterialität des Engels ist aber zugleich dessen
Vollkommenheit gegeben. Weil er immateriell ist, deshalb ist
er auch intellektuell, besitzt er einen vollkommenen
Verstand, vollkommenen Willen mit all den herrlichen
Eigenschaften und Vorzügen, natürlichen und übernatürlichen,
die wir bereits an anderer Stelle bei der „Erkenntnis der
Engel" und in der Abhandlung „Das angelische Wollen"
nachgewiesen haben, mit anderen Worten: Der Engel ist
das höchste, mit Vernunft und freiem Willen begabte,
persönliche Wesen der ganzen Schöpfung. Mit diesem Resultat
sind wir dem richtigen Verständnis von der Stellung des
Engels in der Schöpfung einen bedeutenden Schritt näher
gekommen.

Die Hl. Schrift, die Offenbarung überhaupt, spricht
von einer Zahl, sogar großen Zahl, einer auch organisierten

großen Anzahl von Engeln, mit verschiedenen
Obliegenheiten, Ämtern und Pflichten; diese Worte berechtigen

uns zu dem Ausdrucke „Engel- oder Geisterwelt".
Dieser großen Zahl oder Welt von Geistern wollen wir
demnach zunächst unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

2. Zahl der Engel.
Die Offenbarung legt uns nahe, daß es eine große Zahl

von Geistern gebe. So spricht Daniel1 : „Millia millium
ministrabant ei et decies millies centena millia assistebant
ei." Nach den Worten Gregors d. Gr. gibt es so viele,
zahllose Engel, daß deren Zahl, wiewohl Gott bekannt,
von uns nicht berechnet werden kann. Und Hieronymus
sagt von obiger Stelle bei Daniel, daß die bestimmte Zahl
für die unbestimmte stehe; so viel ist sicher, daß den
Hofstaat Gottes ein zahlloses Heer von seligen Geistern bilde.
Auch Christus spricht bei seiner Gefangennahme am Ölberg
von mehr als zwölf Legionen Engel, die ihm sein
himmlischer Vater auf sein Gebet hin zu seiner Befreiung sofort
zur Verfügung stellen würde2: „An putas, quia non possum

1 7, 10. 2 Matth. 26, 53.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 31



474 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

rogare Patrem meum, et exhibebit mihi modo plus quam
duodecim legiones angelorum?" Mit diesen Worten
bezeichnet Christus die Zahl der Engel zum mindesten als
eine sehr große. Auch beim hl. Johannes lesen wir im
selben Sinne1: „Audivi vocem angelorum multorum in cir-
cuitu throni et anirnalium et seniorum; et erat numerus
eorum millia millium." Übrigens lesen wir an vielen Stellen
der Hl. Schrift von Engeln in der Mehrzahl, z. B. Angelis
suis mandavit de te.2 In resurrectione homines erunt
sicut angeli Dei in coelo.s Angeli eorum semper vident
faciem Patris mei.4 Deus angelis peccantibus non pepercit.5
In angelis suis reperit pravitatem.6 Ebenso sprechen die
Väter von einer großen Zahl der Engel ganz im Anschluß
an die Hl. Schrift. Das kirchliche Lehramt sagt uns nicht,
wie groß die Zahl der Engel sei ; ist es ja auch für uns
eine sozusagen müßige, mehr der Neugierde als Wißbegierde
dienende Frage, zu wissen, wie viele Engel es gebe. —
Auch unsere Vernunft, gestützt auf die Offenbarung, hält
eine große Zahl von Engeln für konvenient; einen strengen
Beweis vermögen wir selbstverständlich nicht zu erbringen.
St. Thomas spricht sich, nachdem er die platonische Ansicht
und jene des Rabbi Moyses als schriftwidrig bezeichnet
und nachgewiesen, im folgenden Sinne aus7: „Dicendum
est quod etiam angeli, secundum quod sunt immateriales
substantiae, in quadam multitudine maxima sunt, omnem
materialem multitudinem excedentes." Der Aquinate spricht
sich hier nicht deutlich aus, ob er an eine multitudo quoad
individua oder quoad species denke; letzteres ist aber
wahrscheinlicher, denn er sagt anderswo8: „Unde et
substantiae incorporeae, sicut Dionysius dicit cap. 4. Coel.
hierarch., omnem multitudinem materialium specierum tran-
scendunt." Und wiederum: „Substantias separatas, quas
angelos dicimus, oportet esse plures speciebus rerum
materialium."1' Der Sinn des hl. Thomas dürfte also nicht der
sein, als gäbe es mehr Engel als Wassertropfen oder
Sandkörner oder Fliegenindividuen u. dgl., sondern die Zahl
der Engel ist eine größere als die Zahl der Arten in den
materiellen Dingen; nur dürfen wir Arten (species) in
einem nicht gar zu engen Sinne verstehen, sondern auch
wieder im Sinne des Aquinaten, der z. B. equus und asinus

1 Apoc. 5, 11. 2 Ps. 90, 11. 3 Matth. 22, 30. 4 Matth. 18, 10.
3 II. Pet. 2, 41. 6 lob 4, 18. ' I. q. 50 a. 3. 8 Pot. q. 6 a. 6.
9 II. C. Gent. c. 92.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 475

als zwei verschiedene species bezeichnet. — Nur nebenbei
sei bemerkt, daß sich die Gelehrten bisher noch nicht
einigen konnten, wie eng oder wie weit die Grenzen der
Begriffe „Gattung, Art" (genus, species) zu ziehen seien.
— Diese maxima multitudo angelorum begründet sodann
der Aquinate also: „Et huius ratio est, quia, cum per-
fectio universi sit illud, quod praecipue Deus intendit in
creatione rerum, quanto aliqua sunt magis perfecta, tanto
in maiori excessu sunt creata a Deo. Sicut autem in cor-
poribus attenditur excessus secundum magnitudinem, ita
in rebus incorporeis potest attendi excessus secundum
multitudinem. Videmus autem, quod corpora incorrupti-
bilia, quae sunt perfectiora inter corpora — nach der
mittelalterlichen Anschauung, die aber durchaus nicht die
Beweiskraft des Argumentes abschwächt, — excedunt quasi
incomparabiliter secundum magnitudinem corruptibilia."
Ein analoges Beispiel bietet uns die moderne Wissenschaft
in den vorsündflutlichen Land- und Meerungeheuern, von
denen sich auch ceteris paribus sagen ließe, daß sie quasi
incomparabiliter unsere gegenwärtige Tierwelt an
Größenproportionen übersteige. Nam tota sphaera activorum
et passivorum — die ganze niedere Welt, mit allen
Elementen, Gesteinen, Pflanzen, Tieren und Menschen, mit
allem, was ist, gewesen ist und sein wird, also unsere Erde
— est aliquid modicum respectu corporum coelestium, wie
ein Sonnenstäubchen gegen den unermeßbaren Weltraum,
sagen wir, oder wie das Bild beim Propheten lautet, wie
ein Tropfen am Eimer. Unde rationabrle est, quod sub-
stantiae immateriales excédant secundum multitudinem
substantias materiales quasi incomparabiliter."

Je vollkommener also ein Wesen ist, um so größer ist
es, wenn es ein körperliches Wesen ist, der Quantität nach,
und um in so viel mehr Exemplaren kommt es in der
Schöpfung vor, wenn es ein geistiges, immaterielles Wesen

ist; so lautet der Beweisgrund des Aquinaten. Dagegen
wird sich um so weniger etwas Stichhaltiges einwenden
lassen, da dieser Beweisgrund aus der Erfahrung genommen
ist.1 Ob es nun Hunderttausende, Millionen, Milliarden
oder etwa gar Billionen, Trillionen usw. von Engeln gibt,
das läßt sich nicht mathematisch ausrechnen, weder auf
Grund der Offenbarung (Daniel 7, 10) noch mit Hilfe

1 Cf. andere Argumente II. C. Gent. c. 92.
31*



476 Die Stellang der Engel in der Schöpfung.

menschlicher Kalkulierung (durch Berechnung der Spezies
materieller Dinge, der Menschenseelen, deren Schutzgeister
die Engel sind, u. dgl.) ; vielmehr irren wir am wenigsten,
je unbestimmter wir diese Zahl ansetzen, am besten mit
dem Ausdruck des hl. Thomas „quasi incomparabiliter".
Jedenfalls, so hoch wir auch die Zahl der Engel ansetzen,
sie ist keine unendliche.

Allerdings wendet man gegen den obigen Beweisgrund
des hl. Thomas ein, obwohl der Mensch viel vollkommener
als alle Tiere, Pflanzen usw. sei, so ist doch die Anzahl
aller niederen Geschöpfe eine viel größere als die Anzahl
der Menschen. Das Argument beweise also auch nichts
betreffs der Engel. Dagegen ist zu sagen: Wenn auch
die Zahl der Menschenseelen geringer sei als die Zahl
der Individuen aller vernunftlosen Geschöpfe, so ist sie
doch nicht geringer als die Zahl der Arten aller vernunftlosen

Geschöpfe. In diesem Sinne allein will ja auch der
hl. Thomas verstanden sein, hier in der Summe wie auch
in seinen übrigen Werken.

Gonet1 hält es für probabile, daß es mehr Engel als
Menschen gebe, auch beim letzten Gericht, wenn die Zahl
der Menschen keinen Zuwachs mehr erfahre, und beweist
dies mit den Worten: „Quia iuxta communem sententiam
Patrum et Theologorum ex una tantum hierarchia desi-
gnantur custodes hominum — worüber später einmal
ausführlich die Rede sein wird — et quilibet hominum suum
proprium habet custodem, qui alterius hominis custos nec
erit nec fuit — auch das soll an anderer Stelle einmal
eingehender erklärt werden —. Ergo haec sola hierarchia

ad minus aequat numerum hominum; ergo hi exce-
duntur numéro ab angelis, ratione aliarum hierarchiarum,
d. h. dazu sind die übrigen 8 Chöre der Engel zu zählen,
die etwa nach dem früher erwähnten Prinzip noch
incomparabiliter mehr Engel umfassen müßten als der unterste
Chor derselben. Exceptis etiam daemonibus, die auch zur
Geisterwelt zu zählen sind, — eine für uns beschränkte
Menschen schier unberechenbare Zahl, eine Zahl, die uns
von der Stellung und dem Einfluß der Geisterwelt auf
die sichtbare Schöpfung, speziell auf uns Menschen ganz
andere Begriffe verschaffen wird, als wir uns für
gewöhnlich im täglichen Leben machen.

1 De angelis disp. II. a. 2 § 2.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 477

3. Jeder Engel ist seine Spezies.
Die große Zahl der Engel legt uns die Frage nahe,

ob wohl die Engel zueinander sich in gleicher Weise
verhalten wie wir Menschen, ob nämlich die Engel nur
Individuen seien einer und derselben Spezies, sowie alle
Menschen zur selben Spezies Mensch gehören. Schrift
und Tradition, ebenso das kirchliche Lehramt antworten
uns hierauf nichts; es ist also eine rein theologische
Frage, auf welche der hl. Thomas antwortet: Wir können
nicht von Engelindividuen, sondern nur von Engelspezies
reden, jeder Engel bildet selbst eine Spezies. Sein Beweis
lautet1 Quidam dicunt, quod omnes angeli sunt unius
hierarchiae aut etiam unius ordinis. Sed hoc est im-
possibile; ea enim, quae conveniunt specie et differunt
numéro, conveniunt in forma et distinguuntur materialiter.
Si ergo angeli non sunt compositi ex materia et forma,
ut dictum est supra (q. 50 a. 2.), sequitur, quod impossible

sit. — Der Aquinate bezeichnet es also geradezu als
unmöglich — esse duos angelos unius speciei, sicut etiam
impossibile esset dicere, quod essent plures albedines
separatae aut plures humanitates, cum albedines non sint
plures, nisi secundum quod sunt in pluribus substantiis.
Si tarnen angeli haberent inateriam, — auch unter der
Voraussetzung, daß eine geistige Materie ohne Quantität,
wie z. B. St. Bonaventura meinte, Wesensbestandteil der
angelischen Natur wäre — nec sic possent esse plures
angeli unius speciei. Sic enim oporteret, quod prineipium
distinetionis unius ab alio esset materia, non quidem
secundum divisionem quantitatis, cum sint incorporei, sed
secundum diversitatem potentiarum. Quae quidem di-
versitas materiae causat diversitatem non solum speciei,
sed generis." Die Vertreter jener Meinung, welche das
Wesen des Engels aus Form und Materie zusammengesetzt
sein läßt, können also noch weniger von Engelindividuen

reden; nach ihr müssen also die Engel nicht nur
spezifisch, sondern sogar generisch verschieden sein,
eine Folgerung, welche die genannten Vertreter kaum
auszusprechen geneigt sein werden.

Wie sich der Aquinate diese spezifische Verschiedenheit

der Engel denke, sagt er deutlich, indem er die
Spezies der Engel mit den Tierspezies vergleicht2 : „Differunt

1 I q. 50 a. 4 c. 2 Ib. ad 1. Cf. II C. Geilt, e. 93, Despir. créât, a. 8.



478 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

specie animalia irrationalia secundum diversos gradus
naturae sensitivae. Et similiter omnes angeli differunt
specie secundum diversos gra dus naturae intellectivae."

Übrigens sind mehrere Individuen nur für materielle
Dinge notwendig; dieselben würden aussterben, wenn jede
Spezies nur in einem Individuum vertreten wäre; dieser
Grund fällt bei den immateriellen Wesen vollständig weg.
Deshalb sagt der hl. Thomas1: „Ad hoc sunt plura indi-
vidua in una specie in rebus incorruptibilibus, ut natura
speciei, quae non potest perpetuo conservari in uno indi-
viduo, conservetur in pluribus; unde etiam in corporibus
incorruptibilibus — nach der Anschauung des Mittelalters,
die aber die Beweiskraft des Prinzips nicht abschwächt
— non est nisi unum individuum in una specie. Sub-
stantiae autem separatae natura potest conservari in uno
individuo, eo quod sunt incorruptibiles; non igitur oportet
in illis substantiis esse plura individua eiusdem speciei."
Von der Menschenseele, die doch auch immateriell ist,
läßt sich schon deshalb ein Gleiches nicht behaupten, weil
sie keine substantia compléta ist, wie der Engel, und in
vielen Individuen auftritt einzig und allein propter multi-
plicationem corporis.

Jenen, welche schon im 13. Jahrhundert behaupteten,
die Vollkommenheit und Schönheit des Universum sei um
so größer, je mehr Individuen eine Spezies, namentlich
eine so erhabene Spezies wie der Engel ist, aufweise,
antwortet der hl. Thomas2 „Id quod est speciei in unoquoque,
dignius est eo, quod est individuationis principium, praeter
rationem speciei existens. Multiplicatio igitur specierum
plus addit nobilitatis et perfectionis universo, quam
multiplicatio individuorum in una specie. Perfectio autem
universi maxime consistit in substantiis separatis; magis
igitur competit ad perfectionem universi, quod sint plures
secundum speciem diversae, quam quod sint multae secundum

numerum in eadem specie." Das Universum ist also
um so vollkommener und schöner, je mehr Spezies, namentlich

in den höchsten, immateriellen Geschöpfen, nicht aber
je mehr Individuen in derselben Spezies, analog etwa wie
ja auch die Kunst eines Mannes um so höher und
wertvoller eingeschätzt wird, je mehr graduell verschiedene
Kunstwerke er herzustellen vermag als in dem Falle, wenn

1 II. C. Gent. c. 93. 2 1. o. Nr. 4.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 479

er nur wenige Kunstwerke produzieren kann, dieselben
aber in Tausenden von Exemplaren — rein mechanisch —
vervielfältigt.

Gonet1 behauptet: „Etiam de potentia Dei absoluta
non posse angelos intra eandem speciem multiplicari"
nämlich den Individuen nach und bezeichnet diese Meinung
als Lehre des hl. Thomas; die Beweise hierfür entnimmt
er I. q. 50 a. 4 (früher von uns wörtlich angeführt),
q. 75 a. 7, woselbst der englische Lehrer sagt: „Non potest
intelligi, quod aliqua forma separata sit nisi una unius
speciei", woraus Gonet folgert: „Quod autem intelligi
nequit, répugnât et non potest de absoluta Dei potentia
fieri", und aus De spir. créât, a 8, wo es heißt : „Si angélus

est forma simplex abstracta a materia, impossibile est
etiam fingere, quod sint plures angeli unius speciei."
Daraus konkludiert Gonet: „Repugnat, quod forma
simplex et a materia tarn actu quam aptitudine separata seu
quae nullum dicit ordinem ad materiam, solo numéro
niultiplicetur ; sed talis est natura angelica. Ergo repugnat
illam intra eandem speciem solo numéro multiplicari."

Sylvius behauptet das Gegenteil : Gott könnte absolut
mehrere Engelindividuen einer Spezies erschaffen, und
beruft sich in gleicher Weise auf den hl. Thomas. Erstens
sagt er,2 involviere es gar keinen Widerspruch, wenn Gott
die Engel numerisch unterscheide durch etwas anderes
als durch die Beziehung zur Materie oder durch etwas,
was dem Menschen bekannt sei. — Wir können zwar die
absolute Allmacht Gottes nicht ergründen, wissen aber,
daß die reinen Formen durch sich selbst individuiert
werden ohne Beziehung auf etwas anderes, was immer
das auch sei, und müssen darum an dem Widerspruche
in terminis gegen Sylvius festhalten. — Dann, fügt
Sylvius dem ersten Argument ein zweites hinzu, hindere nichts
die absolute Allmacht Gottes, einen Teil der existierenden
Geister zu vernichten und an ihrer Stelle andere zu
erschaffen, die den ersteren völlig gleich seien inbezug
auf Natur, Spezies, Vorzüge etc. — Diese neuen Engel
werden aber dann, so müssen wir darauf entgegnen, wenn
sie auch hinsichtlich der Spezies den ersteren völlig
gleichen, auch ebenso spezifisch verschieden sein als

ihre Vorgänger. Neben diesen Gründen beruft sich Syl-

1 De angelis disp. II. a. 3 § 4. 2 I. q. 50 a. 4.



480 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

vius auch auf den hl. Thomas und führt aus dessein
Opusc. 16. Stellen an, — auch Suarez will seine Meinung
im hl. Thomas finden — die also lauten und im Sinne
des Sylvius verstanden werden müssen: „Dato quod non
esset de natura intellectus, quod multiplicaretur, non
propter hoc oporteret, quod intellectum multiplicari in-
cluderet contradictionem." Und etwas später: „Sic ergo
intellectus, si naturaliter esset unus omnium, quia non
haberet naturalem causam multiplicationis, possit tarnen
sortiri multiplicationem ex supernaturali causa nec esset
implicantia contradietionis." Die ganze Ausführung schließt
der hl. Thomas mit den Worten ab: „Quod non tantum
dicimus propter propositum, sed magis ne haec argu-
mentandi forma ad alia extendatur." Zu diesen Worten
des Aquinaten bemerken wir, daß er, wie wir mit anderen
Texten nachwiesen, in seinem reiferen Alter und dort,
wo er ex professo diese Frage erörterte, sogar einen
Widerspruch findet in der Behauptung, die Engel könnten
sich anders als spezifisch unterscheiden. Mit Sylvius1
stimmen auch Capreolus und Ägidius Romanus im
Sentenzenkommentar und Bannez, Zumel, Ripa in ihren
Kommentaren zur Summa überein.

Bonaventura, Scotus, Durandus, Suarez, Vasquez und
die meisten neueren Autoren geben zwar zu, daß die Engel
auch spezifisch verschieden seien, daß die einzelnen Chöre
verschiedene Spezies enthielten oder wenigstens die
einzelnen Chöre sich spezifisch unterschieden, behaupten aber,
daß jede dieser Spezies eine Menge Individuen enthalte.
Scotus argumentiert hauptsächlich mit seiner Haecceitas,
Suarez mit seiner singularitas. Ohne uns weiter in diese
Frage einzulassen — da sie unsere These nicht direkt
berührt und es genügt, die gegenteilige Meinung angeführt
zu haben —, erwidern wir, daß die Engel, wiewohl völlig
frei von Materie, doch auch Individuen sind, daß in ihnen
dennoch Individuum und Spezies sich vollkommen decken
und daß wir also richtig verstanden ganz gut auch von
Engelindividuen sprechen können. Wie die Engelnatur
individuiert wird, erklärt der hl. Thomas also2: „Formae
quae sunt receptibiles in materia, individuantur per ma-
teriam sed illa forma quae non est receptibilis in
materia, sed per se subsistens, ex hoc ipso individuatur,

1 Cf. bei Sylvius I. q. 50 a. 4. 2 I. q. 3 a. 2 ad 3.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 481

quod non potest recipi in alio." Und ähnlich anderswo1:
„Sicut forma, quae est in subiecto vel materia, individu-
atur per hoc, quod est esse in hoc, ita forma separata
individuatur per hoc, quod non est nata in aliquo esse;
sicut enim esse in hoc excludit communitatem universalis,
quod praedicatur de multis, ita non posse esse in multis."
Aus diesen Worten folgert Gonet2: ?,Itaque in natura
angelica individuatio datur, sed unica et non multiplicata;
et haec sumitur a forma, quatenus irreceptibilis est et in-
communicabilis alicui naturae, quod habet, quia forma
compléta et subsistens est. Unde licet individuatio cum
multiplicatione naturae exigat materiam vel ordinem ad
illam, quia requirit principium fundans divisionem sub-
stantiae entitativam seu materialem sine divisione formali
speciei, non tarnen individuatio sine multiplicatione naturae,
ut patet in Deo, qui habet individuationem et singulari-
tatem sine ulla materia vel ordine ad illam et sine aliqua
capacitate multiplicationis."

Aus dem Gesagten erhellt, daß nach der thomistischen
Lehre -— jeder Engel ist seine Spezies — die Stellung des

Engels in der Schöpfung eine viel vollkommenere,
erhabenere und einflußreichere sein müsse als nach der
Meinung der Gegner, für die es nur wenige graduell
verschiedene Engelspezies gibt, die aber dafür jede der
einzelnen Spezies viele Engelindividuen umfassen läßt, wie
ja überhaupt nach dem hl. Thomas3 das Universum um so

vollkommener und schöner ist, nicht je mehr Individuen,
sondern je mehr graduell verschiedene Spezies von
Geschöpfen es enthält. Freilich sind wir nicht imstande,
usque ad minutissima die Folgerungen aus diesem Prinzip
zu ziehen und in konkreten Fällen die Applikation dieses

Prinzipes nachzuweisen. Aber wir dürfen uns glücklich
schätzen, wenigstens ahnen zu können, daß es so sein

müsse; und auch dies Resultat, so bescheiden es sein mag,
ist ein großer Gewinn nach den Worten des Stagiriten
und Aqinaten4 „Minimum, quod potest haberi de cogni-
tione rerum altissimarum — und unsere Kenntnisse betreffs
der Engel dürfen wir gewiß ohne Übertreibung zu den

res altissimae rechnen — desiderabilius est quam cer-
tissima cognitio, quae habetur de minimis rebus."

1 De spir. créât, a. 8 ad 4. 2 De angelis disp. II, a. 3 § 5.
3 II. C. Gent, c. 93, Nr. 4. * I. q. 1 a. 5 ad 1.



482 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

4. Die Unsterblichkeit des Engels.
Weil der Engel völlig immaterieller Natur ist, deshalb

ist er auch unverwüstlich, inkorruptibel. Die Inkorrupti-
bilität ist demnach nur ein Korollar der Immaterialität,
wie auch der hl. Thomas den Beweis für die Inkorrupti-
bilität des Engels auf dessen Immaterialität gründet1:
„Si ipsa forma subsistât in suo esse, sicut est in angelis,
non potest amittere esse; ipsa igitur immaterialitas angeli
est ratio, quare angelus est incorruptibilis secundum suam
naturam." Von Natur aus, ihrem innersten Wesen nach
sind also die Engel inkorruptibel, unsterblich; es kann
ihnen deshalb keine potentia intrinseca ad non esse eigen
sein. Dem widerspricht aber durchaus nicht, daß die
Engel ihr Sein durch die absolute Potenz Gottes verlieren
könnten; denn dependere quoad esse und intrinsece in-
corruptibile esse sind zwei grundverschiedene Dinge;
deshalb sagt der Aquinate2: „Quoddam necessarium est, quod
habet causam suae necessitatis. Ein solches necessarium
ist der Engel. Unde non répugnât necessario nec in-
corruptibili, quod esse eius dependeat ab alio sicut a causa.
Per hoc ergo, quod dicitur, quod omnia décidèrent in
nihilum, nisi continerentur a Deo, et etiam angeli, non
datur intelligi, quod in angelis sit aliquod corruptionis
principium, sed quod esse angeli dependeat a Deo sicut
a causa. Non autem dicitur aliquid esse corruptibile per
hoc, quod Deus possit illud in non esse redigere, subtra-
hendo suam conservationem, sed per hoc, quod in s ei p so
aliquod principium corruptionis habet vel contrarietatis
vel saltern potentiam materiae."

Vasquez, der in dieser Sache dem Scotus, Alensis,
Gabriel und Aureolus folgt,3 bestreitet die natürliche In-
korruptibilität der Engel und läßt nur eine solche durch
die Gnade zu. Ihrer Natur nach sind die Engel korrup-
tibel, besitzen die intrinseca potentia ad non esse. Als
Beweise werden außer einigen Väterstellen angeführt:
1. quia angeli habent non repugnantiam, ut a Deo anni-
hilentur. Darauf ist mit dem hl. Thomas1 zu antworten,
der Grund ist nicht stichhaltig. Denn „sicut posse creari
dicitur aliquid non per potentiam passivam — von einer
solchen kann bei der Schöpfung, bei der productio totius

1 I. q. 50 a. 5 c. 2 Ib. ad 3. 3 Cf. Gonet, De angelis
disp. II. a. 4. 4 I. q. 75 a. 6. ad 2.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 483

entis ex nihilo nicht die Rede sein — sed solum per po-
tentiam activam creantis, qui ex nihilo potest aliquid
producere, ita cum dicitur aliquid vertibile in nihil, non
importatur in creatura potentia ad non esse, wie Vasquez
mit seinen Gewährsleuten glaubt, sed in Creatore potentia

ad hoc, quod esse non influât." Das erste Argument
der gegenteiligen Meinung beruht also in einer nicht-
verstandenen Auffassung der potentia passiva. Ebenso
auch das zweite: 2. quia secus sequeretur, quod Deus
annihilando angelum, violentiam ei inferret, quia faceret
contra naturalem eius inclinationem, qua connaturaliter
exigeret conservari in esse. Auch dies Argument ist nicht
beweiskräftig. In jeder Kreatur, auch im Engel, findet
sich die potentia obedientialis, qua1 quaelibet creatura
subditur Deo ad hoc, ut in ea vel de ea faciat, quidquid
non implicat contradictionem. Unde si Deus annihilaret
angelum, nullam violentiam ei inferret; quia licet tum
faceret contra inclinationem particularem, quam angelus
habet ad semper durandum et permanendum in esse, non
tarnen contra inclinationem universalem, quam ut pars
universi habet ad obediendum Creatori. Deshalb sagt
der hl. Cyrillus v. Alex. : „Quae naturis praecipue insunt,
ea respectu Creatoris Dei nihil sunt; quare sicut ignis
combustivus est, sed non Deo, sie et angelus immortalis
est, sed non Deo."

Die Engel sind also von Natur aus, ihrem innersten
Wesen nach inkorruptibel, unsterblich; jedenfalls ist dies
Inhalt des Offenbarungsgedankens; wenn auch die Väter
in ihren diesbezüglichen Ausdrücken nicht ganz klar sind,
und von der Inkorruptibilität in ähnlicher Weise sprechen
wie von der Materialität der Engel — per comparationem
ad Deum, der soeben zitierte hl. Cyrillus spricht in diesem
Sinne —, so haben sie doch nie die gegenteilige Ansicht
ausgesprochen, vielmehr einer viel vollkommneren
Unsterblichkeit der Engel das Wort geredet, als sie dies von
der Menschenseele taten. Zudem ist die Unsterblichkeit
der menschlichen Seele definiertes Dogma, und diese
Tatsache berechtigt uns zur Behauptung, den Engeln zum
mindesten eine gleiche Unsterblichkeit beizulegen.

Auch die Inkorruptibilität des Engels beleuchtet in
besonderer Weise dessen erhabene Stellung in der Schöpfung.

1 Gonet 1. e.



484 Die Stellung der Engel in der Schöpfung.

Unverwüstlichkeit ist ja nicht dasselbe wie Immaterialität;
gibt es nun Wesen, die immateriell und inkorruptibel
sind, und dies von Natur aus, ihrem Wesen nach, so muß
deren Rang ein ganz anderer als der der materiellen und
korruptiblen Wesen sein, dann müssen sie aber auch
einen ganz ausgezeichneten, durchgreifenden und
vollkommenen Einfluß auf alle der Materialität und Korrupti-
bilität mehr oder weniger unterworfenen Wesen auszuüben
imstande sein.

5. Die Immutabilität des Engels.
Aus dem Gesagten folgt weiter eine gewisse Immutabilität

und Invariabilität des Engels, nämlich nur quoad
esse. Das angelische Wesen ist ein Akt, ein immaterieller
Akt, unterliegt daher nicht der Veränderlichkeit wie die
materiellen, korruptiblen Wesen. Darum sagt der heil.
Thomas1: „Substantiae incorporeae, quia sunt ipsae formae
subsistentes, quae tarnen se habent ad esse ipsarum sicut
potentia ad actum, non compatiuntur secum privationem
huius actus, quia esse consequitur formam, et nihil cor-
rumpitur, nisi per hoc, quod amittit formam. Unde in
ipsa forma non est potentia ad non esse, et ideo huius-
modi substantiae sunt immutabiles et invariabiles secundum

esse sed tarnen remanet in eis duplex muta-
bilitas: una secundum quod sunt in potentia ad finem
et sie est in eis mutabilitas secundum electionem de bono
in malum, ut Damascenus dicit, alia secundum locum,
inquantum virtute sua finita possunt attingere quaedam
loca, quae prius non attingebant." So vollkommen die
aktuelle Natur des Engels ist, so erstreckt sich die Un-
veränderlichkeit doch nur auf das Sein, dessen er sich
ohne die geringste Veränderlichkeit und Veränderung
immer in gleicher Weise erfreut; in allen übrigen Dingen
ist auch er der Veränderlichkeit unterworfen; denn in
seiner Natur gibt es eine Aufeinanderfolge von Akten der
Erkenntnis, des Wollens, der (äußeren und inneren) Tätigkeit,

und zwar üben sie dieselben an verschiedenen Orten,
verbunden mit örtlicher Bewegung, aus, und alle Engel
waren einst im Prüfungszustande veränderlich hinsichtlich
der unvollendeten Gnade, wie der Fall der bösen Engel

1 I. q. 9 a. 2.



Die Stellung der Engel in der Schöpfung. 485

beweist. Und doch ist den Engeln eine Art von Unver-
änderlichkeit in ihren Willensakten eigen, nämlich, was
immerhin sie wollen, das wollen sie immutabiliter, ohne je
davon abzulassen und diese Unabänderlichkeit in ihren
Willensentschlüssen ist ja der Grund, warum die gefallenen
Engel sich nie bekehren können. Wenn der hl. Thomas
sagt1: „Perfectam immutabilitatem angeli non nisi per
gratiam assequuntur", so schließt er mit diesen Worten
die den Engeln als Geschöpfen eigene Veränderlichkeit
hinsichtlich der Aufeinanderfolge von Akten der Erkenntnis,

des Wollens, der äußeren Tätigkeit, und die
Veränderlichkeit bezüglich der Orte und örtlichen Bewegung
nicht aus, betont dieselbe vielmehr bei den diesbezüglichen
Fragepunkten, wie wir bereits früher2 nachgewiesen haben.

Auch die im erläuterten Sinne festgestellte Unver-
änderlichkeit bezw. Veränderlichkeit des Engels erklärt
uns dessen vorzügliche Stellung in der Schöpfung. Ist
auch der Engel in mehrfacher Weise ein veränderliches
Wesen, so ist er es doch in bedeutend geringerem Maße
als alle anderen Geschöpfe, und weil weniger veränderlich,
Ursache oder wenigstens Mitursache der Veränderlichkeit
und Veränderung der niederen Geschöpfe. Die Unver-
änderlichkeit seines Seins und die Unabänderlichkeit
seiner Willensentschlüsse lassen die bevorzugte Stellung
des Engels, seinen Einfluß in der Schöpfung in noch
hellerem Lichte erscheinen. Wir beschränkte Menschen
können in allen diesen Punkten nur ahnen; wir stellen
Prinzipien auf, sehr oft recht inhaltsreiche Prinzipien,
aber die in diesen inhaltsreichen Prinzipien verborgenen
Konsequenzen vermögen wir nicht zu entdecken, die
Folgerungen, so naheliegend sie sein mögen, nicht zu ziehen.
Unsere Kenntnisse der Geisterwelt müssen uns wie eine
Bibliothek vorkommen, deren Bücher wir nur den Titeln
nach kennen; welche Wissensschätze unter diesen Titeln
verborgen enthalten sind, können wir mehr ahnen als
verstehen. Und doch müssen wir uns glücklich schätzen,
wenigstens von diesen inhaltsreichen Prinzipien eine
Ahnung zu haben! (Fortsetzung folgt.)

1 I. q. 50 a. 5 ad 1. 2 Erkenntnis der Engel.

—«9~


	Die Stellung der Engel in der Schöpfung

