Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Zwei Beurteilungen des Monismus
Autor: Schultes, Reginald M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwei Beurteilungen des Monismus. 449

Begriindung seiner Thesen an, nicht als Typen fiir eine
abgegrenzte Reihe von psychischen Phinomenen. Wo er
aber "Bezeichnungen fiir Seelentétigkeiten einsetzt, sind
diese weniger Termini als Namen. Die einzelnen seelischen
Betitigungen benennt er nach einem bestimmten Gesichts-
punkte, bald aus der Eigenart des Vorganges, bald nach
dem Effekt der Téatigkeit, bald nach der Bedeutung der
einen unter den anderen, wobei die eigene Auffassung ent-
scheidet und den Namen verstehen lehrt. Man erinnere
sich nur an seine eben darum beschreibenden Definitionen
der virtutes morales und naturales. Es fehlt eben der bei
solchen Einteilungen und Fixierungen notwendige induk-
tive Uberblick und spekulative Tiefblick.

Die vorkommenden wirklichen Termini sind durch-
wegs ausdriicklich bestimmt, wenn auch nicht mit der
Préizision der spater folgenden Scholastik. Das erste
Kapitel liefert fiir die Behauptung genug Belege. Anima,
animus, mens, spiritus werden definiert und distinguiert.
Thnen stellen sich im Laufe der Untersuchung die Er-
kldrungen iiber ratio, forma, quantitas usw. an die Seite,
woriiber teils in der Inhaltsangabe, teils in der Darlegung
des Systems gehandelt worden ist.

ZWEI BEURTEILUNGEN DES MONISMUS.

(J. Engert, Der naturalistische Monismus Hickels auf seine
wissenschaftliche Haltbarkeit gepriift; O. Fliigel, Monismus
und Theclogie.)

Vox P. REGINALD M. SCHULTES O. P.

= -—-"-'0@0——-——-

Fr. Klimke S. I. hat in diesem Jahrbuche Bd. XXI eine
vortreffliche Kritik des Monismus vom Standpunkte der
Philosophia perennis geboten. Wir wollen im folgenden die
Beurteilung des Monismus von zwei anderen, auch unter sich
verschiedenen, Gesichtspunkten einer Wirdigung unter-
ziehen. .

J. Engert untersucht den ,naturalistischen Monis-
mus* Hickels im Geiste Schells, ,der in liebevollem Ein-
gehen auf die Fragen des modernen Geistes auch diesem



450 Zwei Beurteilungon des Monismus.

strebenden Geiste entgegenkommen wollte¥ (Vorwort).!
Wenn er Hickels Lehre auf ihre ,wissenschaftliche Halt-
barkeit“ priifen will, so versteht er darunter ihre Verein-
barkeit mit der Philosophie, besonders mit der Schellschen
Gedankenrichtung. Darum ist die Schrift auch ,,dem An-
denken von Herman Schell”* gewidmet. Sie charakterisiert
sich also als ein Versuch, vom Schellschen Standpunkt aus
den Monismus zu iiberwinden. Wir anerkennen gerne, daf
die Kritik des Hickelschen Monismus gelungen erscheint,
wihrend wir den positiven Ersatz als ungeniigend und
zum Teil verfehlt bezeichnen miissen.

Engert behandelt in ebensovielen Kapiteln: 1. die
Probleme des Naturlebens, 2. die psychischen Probleme,
3. die Probleme der Kosmologie und 4. das religitse
Problem, jeweilen die Anschauung Hickels entwickelnd,
beurteilend und durch die eigene ersetzend. Wir wollen
uns auf die letzten zwei Momente beschrinken, versagen
aber keineswegs der guten und sorgfiltigen Darstellung
des Héckelismus unsere Anerkennung.

Das Problem des Naturlebens (S. 15—67) besteht vor
allem in der Entwicklungsfrage. Engert lehnt die Ent-
wicklungslehre Hickels auf Grund naturwissenschaftlicher
Daten ab und endgiiltig auf Grund seiner Naturphilo-
sophie. ,Die Entwicklung (ist) mehr als die Summe ihrer
Elementarprozesse: sie ist harmonisches Zusammenwirken
und Zusammenordnen derselben nach dem Ziele: Schon-
heit und Vollkommenheit. Darum erklidren die physikalisch-
chemischen Vorginge die Entwicklung nicht, sondern sie
gewinnen selbst erst Sinn und Bedeutung durch den be-
fruchtenden Geist, der ihnen den Charakter der Tatsich-
lichkeit gibt, Inhalt und Wirkungsweise bestimmt“ (S. 63).
Demgemill erscheint Engert eine Entwicklung ohne den
leitenden Einflul} eines Geistes unmoglich, also unter der
Voraussetzung des (Héckelschen) Monismus unerklérlich.
So hatte er schon frither gezeigt, daBl das Zellenleben
ohne Zuriickgreifen auf einen Geist undenkbar sei. ,,Was
den Kern des Lebens, sein Eigenstes und seinen tiefsten
Grund ausmacht, ist Geist; die Kraft des Lebens -— das
zeigt sich am Zellenleben mit greifbarer Deutlichkeit —
ist Teilnahme am Geiste* (S. 31). ,Triebkraft einer auf-
steigenden Entwicklung kann nur der Gedanke sein als

1 Wien, Mayer & Co. 1907.



Zwei Beurteilungen des Monismus. 451

Samenkorn und unerschopfliche Urstitte, der Wille aber
als schaffende Kraft neuer Formen, ewig wechselnder Ge-
stalten“ (S. 62). Leben ist also nur denkbar als , Teilnahme
am Geiste’. Wie denkt sich Engert das Leben? Das
Leben ist ,ein ungreifbares, aber durch seine Titigkeit
sich als wirklich erweisendes Etwas, eine Idee, Ausdruck
des Gedankens, der durch die mechanische Ursichlichkeit
Verwirklichung findet, aber mehr ist als diese, sofern er
als beherrschender Einheitswille die mechanischen Krifte
in seinen Dienst zwingt. Der Gedanke des Lebens ist Sinn,
Triger und Grundlage der mechanischen Ursachen, aber
kein Ersatz fiir dieselben® (S. 65 f). Wenn ich richtig
verstanden habe, sollen diese Worte die Annahme eines
substanziellen Lebensprinzips ausschliefen und an dessen
Stelle den die Naturkréfte leitenden EinfluB des (g6tt-
lichen) Denkens und Wollens setzen. Damit gibt aber
Engert die eigene Selbstindigkeit des Lebens auf und er-
niedrigt das Leben zu einer bloBen von aullen gesetzten
Wirkung ,,Handlung“, ohne Spontaneitit und Immanenz.
Wenn wir noch erwégen, dafl auch die Naturkréfte ,Teil-
nahme am Geiste* sind, auch ihr ,Kern“ der Gedanke ist,
so verfliichtigt sich jede wirkliche Titigkeit in der Natur
und bleiben nur noch Wirkungen des gottlichen Geistes
iibrig. Ebendies behauptet schlieBlich auch der Monismus,
der die gesamte sogenannte ,wirkliche Welt* als ein Spiel
von Wirkungen betrachtet. Damit stimmt {iberein, daf
Engert die Zweiteilung in Materie und Kraft als anthro-
pomorphistisch bezeichnet (S. 165). Die Schellsche Philo-
sophie reicht also zur Erkldrung der Natur und des Lebens
nicht aus, sowenig als die naturalistische; allein die Scho-
lastik vermag das Feld zu behaupten.

Gehen wir zur Behandlung des ,psychischen“ Problems
tiber (S. 68—13Y). Das Argument gegen Hickel besteht
hier darin, daB der ,Geist”, die Seele des Menschen eben
als Geist iiber den Naturkréften und deren Geschehen
steht, also eine Potenz hoherer Ordnung darstellt. Inso-
fern ist auch die Abweisung des Naturalismus und Mecha-
nismus Hickels gelungen. Aber was denkt sich Engert,
fragen wir wiederum, unter Seele und Geist? Die Ant-
wort lautet: ,Die menschliche Seele (ist) tiatige Einheit und
Beziehungsfiille, ihre hervorragende Eigenschaft «Plasti-
zitit», Bildung und Neuschaffung geistiger GréBen nach
ihrem Muster und Gleichnis® (S. 99). Das Wesen des Geistes



452 Zwei Beurteilungen des Monismus,

ist: ,Innerlichkeit und Titigkeit, Selbstindigkeit allem
anderen gegeniiber, Wert in sich mit eigenem, selbstén-
digem Inhalt. Der Geist schafft Wirklichkeit, darum ist
er selbst wirklich, er schafft Tatsdchliches, darum ist er
selbst Tat. Der Geist ist Aoyoc, Wort- und Gedankentat*
(S. 100). ,,Der Geist ist wesentlich Tétigkeit, Wirken, nicht
wie die Naturursache, die von aullen angestoBen wird,
sondern innerlich gegriindete, unendliche Kraft und Form,
Anlage und Fahigkeit, alles in sich aufzunehmen und den-
kend zu gestalten (S. 131). Der Geist ist ,Einheits- und
Beziehungskraft“ (S. 132), , Kraft der Unterscheidung und
Beziehungsfiille* (S. 133). ,Die Seele ist Geistigkeit, d. h.
durch Wiirdigung von Griinden in Erkennen und Willen
bestimmtes Handeln; und Innerlichkeit, die nach den in
ihr liegenden Motiven sich auswirkt“ (S. 76). Offenbar
will Engert die scholastische Auffassung des Wesens der
Seele ausschlieBen. Wihrend nach Engert das niedere
Leben nur unselbstindige Auswirkung eines Gedankens,
soll die Seele Gedankentat, d. h. selbstindiges Denken und
Wollen, allerdings mit Beschrinkung des Umfangs sein, also
ihr Sein-Tun. Sehen wir auch ab von dem allgemeinen
Irrtum dieses Gedankens (vgl. dieses Jahrbuch Bd. XV,
S. 129—146), so miissen wir doch fragen: kann Engert
von diesem Standpunkt aus den Monismus tberwinden
resp. zuriickweisen? Die Antwort mufl dies verneinen.
Ein wirklich ausschliefllich mechanischer Monismus wire
wohl ausgeschlossen, aber keineswegs ein idealistischer
oder pantheistischer. Warum sollte diese ,Gedankentat“
nicht ein Element oder Moment im Bewufitsein eines ab-
soluten Geistes sein? Weil sie selbstindige Tat ist,
deutet Engert an. Das wire zutreffend, wenn der Geist
als eine selbstindige Wesenheit gedacht wird, hat aber
wenig Gewicht, wenn die ,Selbstdndigkeit“ sich nur auf
die , Tat“ bezieht, auf die ,unendliche Kraft“ (S. 131),
auf die ,Kraft“, die ,wesentlich Téitigkeit, Wirken* ist.
Engert verfillt hier dem allgemeinen Fehler aller Halb-
scholastiker, dafl er ohne weiteres alle jene Beweisgriinde
auch fiir seine Auffassung geltend macht, die nur auf
Grund des scholastischen Systems Sinn und Berechtigung
haben. Eine wesentlich beschrinkte Seelensubstanz, im
Sinne einer Seinsform, kann gewiBl nicht als Moment eines
gottlichen Seins gedacht werden und muf erschaffen sein.
Eine Gedankentat hingegen, die nur ,Wirken nur ,Tat“



Zwei Beurteilungen des Monismus. 453

ist, kann vielleicht als selbstindig ,vorgestellt* werden,
begrifflich aber nur mit Hilfe unmdoglicher Voraussetzungen
von Gott unterschieden werden.

Im gleichen Sinne miissen wir {iber die Losung des
kosmologischen Problems urteilen (S. 140—230). Es gelingt
zwar Engert mit Leichtigkeit nachzuweisen, daB das Uni-
versum nicht als ein System quantitativer GréBen auf-
gefaBt werden kann, daBl neben der mechanischen Ursich-
lichkeit auch die Teleologie mitwirkt, daB die Entwicklung
im Héckelschen Monismus nach Ursache und Zweck (S. 171
—187) unerklirt bleibt. Aber wenn Engert an die Stelle
quantitativer GroBen Kraftgrofen setzt — in welchem
Sinne diese zu denken sind, haben wir bereits gesehen —,
so lost er den Kosmos in ein System von Energien (im
modernen Sinne) auf, ohne anderen Tréiger als den imma-
nenten leitenden ,,Gedanken® und die hervorbringende gott-
liche Ursédchlichkeit. Die Scholastik faflt die Welt auch
auf als ein System von Kriften, aber von Kriften, die
ihren Grund und Tréiger in einem selbstindigen Sein haben,
das darum zwar Ursache, aber nicht bloBe Urséchlichkeit
ist; von der Scholastik hat Engert den Gedanken entlehnt,
dafl die Kraft, die Natur eine ,Teilnahme am Geiste* sei,
aber diese Scholastik lehrt, daB das Sein und Wirken eine
Wirkung des gottlichen Geistes sei. Bei Engert héingt das
System von Energien in der Luft, um mich so auszudriicken,
und sucht ein Subjekt. Verweigert man ihm eine Wesen-
heit im Sinne der Scholastik als Tréiger und Subjekt, so
bleibt dem logischen Denken kein anderer Ausweg iibrig,
als den gottlichen Geist als Tréger alles Geschehens zu
bezeichnen, somit als den inneren Grund des Universums,
im Sinne des Monismus. Das ist ja auch der historische
Ursprung des Monismus.

Von sehr zweifelhaftem Wert ist der Absatz tiber die
y,Sittliche Weltordnung* (S.208—218). Engert will unter
ySittlicher Weltordnung* nicht einen ,leitenden Zweck“ ver-
stehen (8. 211), sondern den ,Sieg der Verniinftigkeit®
(S. 212), anderwirts die Verwirklichung des Schépfer-
gedankens in der Entwicklung (S. 215 f.). Die ,sittliche“
Weltordnung scheint ihm also ausschlieBlich in der Leitung
der Entwicklung durch den Geist zu bestehen. Nur in
diesem Sinne ist es auch einigermafBen zu verstehen,
wenn Engert lehrt, daBl die Wunder ,keine Durchbrechung
der allgemeinen Gesetzlichkeit* bedeuten (S. 217). Wir



454 Zwei Beurteilungen des Monismus.

waren aber gliicklich, wenn wir annehmen kénnten, daB
Engert unter ,,allgemeiner Gesetzlichkeit*“ nicht die Natur-
gesetze verstehen wolle, sondern nur das allgemeine Gesetz
der Kausalitit; sonst wiirde Engert schlechthin die Wunder
als Wunder bestreiten. Eigentiimlich lautet der Schluf-
absatz: Gott und Welt (S. 218—230). Gottes ,Imma-
nenz und Transzendenz* werden durch die absolute Selb-
stindigkeit seines wirksamen ,,Denkens und Wollens* erkléirt
— Gott ist = Tat, schlechthin Tat. Alles Sein stammt
aus der Tat = aus Denken und Wollen. Der Beweis fiir
das Dasein dieser ,,Tat“ lautet: ,,Die innere Verniinftigkeit
besitzt keine metaphysische Notwendigkeit; sie hat diese
erst dann, wenn sie kraft ihres Inhaltes gewiirdigt und
vollzogen ist durch ein Denken und Wollen. Wir miissen
den SchluBl vollziehen auf ein iiberweltliches Denken und
Wollen, das die verniinftige Welt bewulit als eine solche
gesetzt hat, erst dann besitzt diese in ihrem vollen Um-
fange metaphysische Realitit® (S. 227). Auf Grund des
Vorhergegangenen konnen wir diesen dunkeln Satz einiger-
mafBen deuten. Da der Verf. kein festes Sein im Sinne
der Scholastik anerkennt, keine , Tatsachenkl6tzchen*, will
er auch nicht aus diesem Sein auf den Schopfer als be-
wirkende Ursache schlielen. Er ist aber der Ansicht, daB
zu allem sog. Sein und Wirken als , Kern“ und ,Triger“
der ,,Gedanke“ notwendig ist. Nach Analogie der schola-
stischen Gottesbeweise schlieit er dann, dall die Welt nicht
denkbar, nicht metaphysisch wirklich wire, ohne die Voraus-
setzung eines absoluten Denkens. Wir kdnnen von diesem
Beweise wie von der ganzen Darstellung nur das eine
sagen: Was von diesem Versuche Schellscher Philosophie
gut ist, ist nicht neu; und was neu ist, ist nicht gut: die
Schellsche Philosophie hat den Beweis ihrer ,wissenschaft-
lichen Haltbarkeit“ nicht erbracht.

Als bedenklich miissen wir die Darstellung des reli-
gidsen Problems bezeichnen (S. 231—340). Wir wollen
beriicksichtigen, daff Engert sich an die monistische Ter-
minologie anschlieBt und so das Erkenntnisproblem (S. 232
—248) zu den religiosen Problemen zdhlt. Das Erkennen
wird dahin gedeutet, daBl es ,aus der vergidnglichen Auf-
einanderfolge (!) der Sinnesdaten kausale Zusammenhinge
heraushebt und sie in logische Reihen ordnet, . . . aller-
dings nicht als auBlermenschliche Realititen, aber doch
mit realem Inhalt, insofern dieser letztere uns mit dem



Zwei Beurteilungen des Monismus. 455

Gesichtspunkt (!) der Wahrheit ausstattet“ (S. 247). Das
soll doch wohl besagen, da unser Erkennen nur relati-
vistisch und formal wahr sei. In diesem Sinne soll also
wohl auch Gott der Lebensinhalt des denkenden Geistes
werden. Das religiose Problem wird dann noch in die
Frage gefaBit: ,Was ist geeignet, dem Menschen hinrei-
chenden Lebensinhalt zu gewihren, Prinzip zu werden
fiir sein Handeln und Tun 2% (8. 248). Der Verf. verquickt
also ohne weiteres die Frage nach dem Endzweck resp.
der Glickseligkeit des Menschen mit der Religion, eine
wohl zu starke Konzession an den Monismus. Das Gleiche
gilt, wenn Engert das Ideal Wahrheit, Tugend und Schoén-
heit als die drei religiosen Ideale behandelt d. h. die Re-
ligion in Erkenntnis, Ethos und Asthetik auflost. Diese
drei sind ja wohl Wege zur Religion oder Friichte der
Religion, aber nicht die Religion selbst. Im Grunde ge-
nommen identifiziert Engert die Religion rundweg mit
Wissenschaft und Kultur, fiir die ,,Gottesverehrung* hat
er kein Wort, ausgenommen unter dem oben angegebenen
dreifachen Gesichtspunkte der Wahrheit, Tugend und
Schonheit. Daran dndert auch die Bemerkung nichts, daB
Rehgmn Bekenntnis und Glaube sei (S. 305), weil es eben
nur ein Bekenntnis der eigenen wissenschaftlichen Uber-
zeugung sein soll. Wie die natiirliche Religion Glaube
sein soll, verstehen wir nicht — oder soll auch die natiir-
liche Gotteserkenntnis Glaube sein? In letzter Linie sei
Religion ,, Aufbau der freien Personlichkeit* (S. 306). Diese
Partie hiitte entschieden eine ganz andere Ausfiithrung ver-
langt, vor allem eine Richtigstellung des monistischen
Begriffes der Religion. Immerhin hat der Verf. bewiesen,
daB der Monismus unfihig ist, ein Wahrheits., Tugend~
und Schoénheitsideal zu bieten. '
Noch eigentiimlicher muten die Ausfithrungen des
SchluBkapitels des Werkes an, iiber ,Hickels Stellung zum
Christentum® Engert konstatiert und korrigiert vorerst
die irrigen Auffassungen Hickels beziiglich der christ-
lichen Grundlehren und geht dann zur Verteidigung der-
selben iiber. Diese ist aber meistens recht ungliicklich.
Die Dreipersdnlichkeit Gottes wird (nach einem Zitat aus
Schell) so dargestellt, als ob sie sich fir uns aus dem
Wesen Gottes ergibe (S. 309 ff.), besonders aus dem Wesen
der Personlichkeit. ,Personlichkeit, heiBlt es, darf nicht
einseitig aufgefaBt werden als abgesondertes Firsichsein,



456 Zwei Beurteilungen des Monismus.

sie ist wesentlich Fiirsichsein und Fiireinandersein® (S. 310).
Mit der katholischen Trinititslehre hat diese Anschauung
nichts gemeinsam. In diesem Sinne spricht denn auch der
Verf. von einer ,einseitigen Uberspannung des Einheits-
begriffes in Gott im starren Monotheismus (!) des Mosais-
mus* (S. 311). Der ewige Wert der Offenbarung (des A. B.)
wird mit einem Worte Forsters mit der Genialitdt ihrer
Schopfer begriindet resp. verteidigt! Freilich wird spéter
auf die Inspiration verwiesen, aber die Offenbarung kommt
doch nicht im christlichen Sinne zur Geltung. ,Das, was
die Offenbarung bietet, ist Material zur Verwertung (!)
und Zeichen, die zum Nachdenken zwingen“ (S. 316). Man
diirfe ,die spiter dogmatisch festgelegten Begriffe (nur
als solche?) nicht im Evangelium suchen und nicht ins
Evangelium hineintragen, wo doch nur die Wurzeln (!) des
spiateren Baumes liegen“ (S. 317). ,Es gibt Abstufungen
beziiglich des Quellenwertes der evangelischen Urkunden
(also auch dieser selbst?), aber der Hauptsache nach gilt
das Wort Harnacks von der riickliufigen Bewegung zur
Tradition“ (S. 316). Gebiihrend werden die unfldtigen
AuBerungen Héckels tiber Maria zuriickgewiesen. Zweifel-
haft, wenn nicht direkt falsech, ist die ,,spekulative Fassung
des Dogmas von der Menschwerdung (S. 318). Die ganze
Aufgabe und Kraft des Christentums wird ohne Riicksicht
auf . iibernatiirliche Momente behandelt. Engert scheint
nur ein natiirliches Lebensideal zu kennen, die ,lebendige
Personlichkeit* (S. 324), die er mit dem ,Reich Gottes”
identifiziert. Ohne Betonung des iibernatiirlichen Ursprungs
und des iibernatiirlichen Wesens des Christentums kann
aber dieses nicht entsprechend verteidigt werden.

- Der Hauptfehler der Engertschen Philosophie ist die
Behauptung, das nur der ,Geist“ Substanz sei (S. 225);
diese Behauptung geht aber auf die These zuriick, daB
Sein = Tun sei. Daraus ergibt sich aber mit logischer
Notwendigkeit — wenn auch der Verf, dies bestreitet —,
daBl es nur eine Substanz geben kann. Immerhin wollen
wir dem Verf. die begeisterte Betonung des Unterschiedes
von Geist und Natur als Verdienst anrechnen.

2. Vom Standpunkt des Herbartianismus nimmt
O. Fliigel in ,Monismus und Theologie“! die Kritik
des Monismus in Angriff. Da die ganze , Theologie“ vom

1 Cothen, Schulze 1908.



Zwei Beurteilungen des Monismus, 457

philosophischen Standpunkt bestimmt wird, muB diesem
unser Hauptaugenmerk gelten. Fliigel untersucht in vier
Abteilungen den Monismus als Lehre, sein Verhiltnis zu
den Grundbegriffen der Theologie, den Monismus in theo-
logischen Systemen, endlich den Monismus der Methode.
Folgen auch wir dem Gange seiner Darstellung.

Als philosophischer Grund der weiten Verbreitung
des Monismus wird der ,natiirliche Drang, die Erklirung
(der Welt) zu vereinfachen, nach ein und derselben Weise
moglichst viel zu erklidren“ (S. 5), angegeben. Darauf
folgen verwandte, dsthetische Griinde, sowie der ,einzige
metaphysische Grund*, ,,daf ndmlich die gegebene Wechsel-
wirkung der Dinge nur mdglich sei unter der Voraus-
setzung, dal} alle Dinge untereinander gleich, ja im letzten
Grunde eins seien“ (S. 23). Sehr richtig betont er auch,
daBl der Monismus meist einfach vorausgesetzt werde (S. 24).
Beziiglich des metaphysischen Grundes muf} aber bemerkt
werden, daB der angegebene Grund wiederum auf einem
mangelhaften oder gar falschen Seinsbegriff beruht und
im letzten Grunde aller Monismus in einer schiefen Auf-
fassung des Seins seinen Grund hat. Beziiglich des Dranges,
eine einheitliche Welterkldrung aufzustellen, mufl doch auch
notwendig zwischen der Berechtigung dieses Dranges und
seiner verfehlten Befriedigung unterschieden werden —
nicht jedes ,einheitliche Weltsystem ist monistisch.

Die Unwissenschaftlichkeit des Monismus (S. 27—43)
ergibt sich fiir Fliigel aus der Gleichsetzung von Potenz
als Moglichkeit und Potenz als Vermogen, aus der Fassung
Gottes als Allgemeinbegriff, aus dem Widerspruch zwischen
monistischer Theorie und Forschung im Sinne des Dualis-
mus. Wir konnen hierin Fliigel nur zustimmen.

Inbezug auf die theologischen Griinde hebt Fliigel
richtig hervor, daf die neueren Theologen (gemeint sind
natiirlich protestantische) sich durch den MiBbrauch des
Namens ,Gottes“ als Bezeichnung des monistischen Eins
tduschen (?) lieBen (S. 51). ,So hat sich durchweg die
spekulative Theologie von dem herrschenden Monismus
statt der religiosen Begriffe einen Wechselbalg unter-
schieben und zu der Meinung fortreilen lassen, sie habe
damit das religiose Glauben zu einem spekulativen Wissen
erhoben“ (a. a. O.). Die scholastische Theologie des Mittel-
alters iibergeht Fliigel vollig. Dagegen meint er, die
Kirchenviter hitten simtlich monistisch gedacht (S. 48).

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXV. 30



458 Zwei Beurteilungen des Monismus.

Hitte er statt Plinjer die Geschichte des Idealismus von
O.Willmann zu Rate gezogen, wiirde er gewil} seine isolierte
Meinung fallen gelassen haben.

Damit endigt die allgemeine Charakteristik des Monis-
mus, der somit als wissenschaftlich vo6llig unhaltbar er-
scheint. Fliigel geht nun auf die Vergleichung des Monis-
mus mit den Grundbegriffen der Theologie ein, wobei aber
nur an die religionsphilosophischen Begriffe zu denken ist.

Unter der Marke ,,Gott als das Unendliche und Un-
personliche* (S. 62—76) wird die Personlichkeit Gottes
behandelt. Fligel hélt daran fest, daB Gott immer als
Person gedacht wurde (S.65 f.), urteilt aber, dal} ein
streng Unendliches nicht Person sein konne, weil es nur
ein Gedankending sei. Es fehlt Fliigel offenbar sowohl
ein rechter Personbegriff, als eine richtige Idee von der
Unendlichkeit Gottes, im Sinne eines vollkommensten We-
sens, Fliigel sieht sich denn auch gezwungen, fiir die Tat-
sdchlichkeit der Personlichkeit Gottes einfach auf den
Glauben zu rekurrieren. Damit verzichtet er aber einfach
auf eine wissenschaftliche Widerlegung des Monismus. Da-
gegen betont er sehr richtig gegen den Religionsbegriff
des Monismus, dafl Religion nicht gleich Pflege der Ideale
sei (S. 73 ff.). |

Monismus und Unsterblichkeit erscheinen ihm mit
Recht unvereinbar (S. 76—=82), aber auch die Offenbarung
(S. 82—91), zumal nach der kantianischen Erkenntnis-
theorie (S. 91—101). Die Gottesidee erscheine da hochstens
als psychologische Tatsache, aber nicht als objektive Wirk-
lichkeit, auch sei damit gar nichts entschieden iiber den
Wert der religiosen Gefiihle (S. 99). ,,Es ist ein vergeb-
liches Bemiihen, aus der Realitit des Glaubens auf die
Realitit des Geglaubten zu schlieBen. Ein Kantianer bleibt
immer eingeschlossen in das Innere seines BewulBtseins*
(S. 101), dagegen leitet er die Moglichkeit einer Offen-
barung in Christus aus der Préexistenz der Seele Christi
ab (S. 101—106). Ob ihm wohl jemand auf diesem Wege
folgen wird?

Den Hauptplatz nehmen die erkenntnistheoretischen
Untersuchungen iiber Glauben und Wissen ein, wobei jedoch
zu bemerken ist, dal} ,Glauben® bei Fliigel nur ein Gefiihl
bedeutet. Dagegen hebt Fliigel hervor, dal auch das Gefiihl
von einer Vorstellung ausgehe und davon abhéngig, wenn
auch nicht ganz davon bewirkt sei (S. 116—122). Wie



Zwei Beurteilungen des Monismus. 459

steht es aber mit der Gotteserkenntnis? Sie erscheint
Fliigel unmdglich; Gottes Existenz wird uns nur durch
den Glauben gesichert. Denn einerseits gebe es keine
absolut notwendigen Vernunftwahrheiten (S. 116), noch
beweise das Erlebnis (theol. Impressionismus) etwas (S. 122
—127). Dafiir stinden dem Glauben ,,Motive des Glaubens*
zur Seite, welche seinen Inhalt ,bestidtigen* (S. 150—177);
so der consensus gentium, der Einflufl starker Personlich-
keiten, euddmonistische und moralische Motive. Aber aus
der Moral lasse sich kein praktischer, sicherer Gottesbeweis
ableiten — im Sinne Fliigels allerdings nicht. Auf die
gleichen Gedanken kommt Fliigel noch einmal im Kapitel
,Gott und Welt* zuriick (S. 384 ff.). Fliigel verzichtet
also von dieser Seite aus auf eine wissenschaftliche Wider-
legung des Monismus. Dall damit auch der auf,Wunder
und Zeichen“ beruhende Glaube jede iiberzeugende Kraft
einbiilt, beweisen die Tatsachen. Fliigel betrachtet eben
das Erkennen nur als psychologische Tatsache; darum
schlieBt er: weil alles Erkennen geworden, kann es keine
absolut sicheren Vernunftwahrheiten geben; spéater ver-
tritt er freilich das Prinzip des Widerspruches mit ,titanen-
hafter“ Uberzeugung (S. 355).

Wenn aber Fliigel auf dieser Seite den Monismus nicht
vernunftgemi iiberwinden zu kdnnen zugibt, so doch vom
moralischen Standpunkt aus. Die Moralwahrheiten sind
ihm absolute Werte (S. 100 f). Moral und Religion sind
aber mit dem Monismus unvereinbar (S. 130 ff, 182 —200).
Wenn jedoch den Vernunftwahrheiten absoluter Wert ab-
gesprochen wird, warum soll und wie kann ein solcher
der Moral zugesprochen werden, zumal wenn sie von Er-
kenntnissen wenigstens bedingt ist? Schlieflich sucht
darum Fliigel den Monismus mit metaphysischen Griinden
zu tberwinden. Auf Grund des Prinzips vom Wider-
spruch stehe das Kausalitdtsprinzip fest, darum Pluralismus
(S. 353 —361); entweder Solipsismus oder reale Ursachen
(S. 361-—367). Der Schluf klingt aus in der Verteidigung
der Herbartschen Logik und Metaphysik, nachdem vorher
die ausgesprochenen Prinzipien zur Kritik der monistischen
theologischen Systeme von Biedermann, O. Pfleiderer, Lip-
sius, Hartmann, Ebrard, Dorner und Frank angewendet
wurden (S. 201—352).

Wir anerkennen gerne den Wert der negativen Kritik

Fliigels am Monismus, besonders vom logischen, moralischen
30*



460 Zwei Beurteilungen des Monismus,

und religiosen Standpunkt aus, kdénnen Fliigel aber eine
positive Uberwmdung des Monismus nicht. zuerkennen.
Durch eine rein psychologisch-logische Analyse der Vor-
stellungen kann eben keine geniigende Erkenntnistheorie
gewonnen werden;! darum mulBl Fligel auf eine natiir-
liche Gotteserkenntnis verzichten. Das Herbertsche System
von unveridnderlichen Atomen, aber mit ,innerer Bildsam-
keit“ entbehrt zu sehr der rationalen und tatsichlichen
Grundlage, als daB es im Kampf gegen den Monismus in
Betracht kommen konnte. Die Frage, um die sich alles
dreht, ist, wie tiibrigens Fliigel selbst bemerkt: ob das
absolute Sein oder Werden das erste sei, welche Frage
die Scholastik gelost hat. Indem sich Fliigel frei von den
yresseln der Scholastik® rithmt (S. 202), deren Kenntnis
er iubrigens nirgends verrit, verurteilt er sich selbst zu
einer Sysiphusarbeit. Fliigel bezeugt durchgehends einen
tiefen moralischen Ernst — diesem verdankt er auch wohl
seine Stellung zum Monismus —; wenn er aber trotzdem
schmihende Ausfille auf Christentum und Kirche sich er-
lauben zu diirfen glaubt, so machen wir ihn darauf auf-
merksam, dal} er den als rettenden Hafen beniitzten Glauben,
ja auch seine moralische Uberzeugung, wenn auch nicht
unmittelbar, so doch mittelbar, eben dieser Kirche ver-
dankt, von der er ihn doch in letzter Linie iibernommen
hat. Darum konnte auch der Monismus in die ,Theo-
logie“ erst eindringen, als der lebendige und unfehlbare
Hort des Glaubens preisgegeben worden war.

1 Vel. Willmann, Aristoteles als Erzieher, S. 165 fi.



	Zwei Beurteilungen des Monismus

