
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Zwei Beurteilungen des Monismus

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Beurteilungen des Monismus. 44&

Begründung seiner Thesen an, nicht als Typen für eine
abgegrenzte Reihe von psychischen Phänomenen. Wo er
aber 'Bezeichnungen für Seelentätigkeiten einsetzt, sind
diese weniger Termini als Namen. Die einzelnen seelischen
Betätigungen benennt er nach einem bestimmten Gesichtspunkte,

bald aus der Eigenart des Vorganges, bald nach
dem Effekt der Tätigkeit, bald nach der Bedeutung der
einen unter den anderen, wobei die eigene Auffassung
entscheidet und den Namen verstehen lehrt. Mari erinnere
sich nur an seine eben darum beschreibenden Definitionen
der virtutes morales und naturales. Es fehlt eben der bei
solchen Einteilungen und Fixierungen notwendige induktive

Überblick und spekulative Tiefblick.
Die vorkommenden wirklichen Termini sind durchwegs

ausdrücklich bestimmt, wenn auch nicht mit der
Präzision der später folgenden Scholastik. Das erste
Kapitel liefert für die Behauptung genug Belege. Anima,
animus, mens, Spiritus werden definiert und distinguiert.
Ihnen stellen sich im Laufe der Untersuchung die
Erklärungen über ratio, forma, quantitas usw. an die Seite,
worüber teils in der Inhaltsangabe, teils in der Darlegung
des Systems gehandelt worden ist.

-

ZWEI BEURTEILUNGEN DES MONISMUS.

(J. Engert, Der naturalistische Monismus Häckels auf seine

wissenschaftliche Haltbarkeit geprüft; 0. Flügel, Monismus
und Theologie.)

Von P. REGINALD M. SCHULTES O. P.

«<^e

Fr. Klimke S. I. hat in diesem Jahrbuche Bd. XXI eine
vortreffliche Kritik des Monismus vom Standpunkte der
Philosophia perennis geboten. Wir wollen im folgenden die
Beurteilung des Monismus von zwei anderen, auch unter sich
verschiedenen, Gesichtspunkten einer Würdigung
unterziehen.

J. Engert untersucht den „naturalistischen Monismus"

Häckels im Geiste Schells, „der in liebevollem
Eingehen auf die Fragen des modernen Geistes auch diesem



450 Zwei Beurteilungen des Monismus.

strebenden Geiste entgegenkommen wollte" (Vorwort).1
Wenn er Häckels Lehre auf ihre „wissenschaftliche
Haltbarkeit" prüfen will, so versteht er darunter ihre
Vereinbarkeit mit der Philosophie, besonders mit der Schellschen
Gedankenrichtung. Darum ist die Schrift auch „dem
Andenken von Herman Schell" gewidmet. Sie charakterisiert
sich also als ein Versuch, vom Schellschen Standpunkt aus
den Monismus zu überwinden. Wir anerkennen gerne, daß
die Kritik des Häckelschen Monismus gelungen erscheint,
während wir den positiven Ersatz als ungenügend und
zum Teil verfehlt bezeichnen müssen.

Engert behandelt in ebensovielen Kapiteln: 1. die
Probleme des Naturlebens, 2. die psychischen Probleme,
3. die Probleme der Kosmologie und 4. das religiöse
Problem, jeweilen die Anschauung Häckels entwickelnd,
beurteilend und durch die eigene ersetzend. Wir wollen
uns auf die letzten zwei Momente beschränken, versagen
aber keineswegs der guten und sorgfältigen Darstellung
des Häckelismus unsere Anerkennung.

Das Problem des Naturlebens (S. 15—67) besteht vor
allem in der Entwicklungsfrage. Engert lehnt die
Entwicklungslehre Häckels auf Grund naturwissenschaftlicher
Daten ab und endgültig auf Grund seiner Naturphilosophie.

„Die Entwicklung (ist) mehr als die Summe ihrer
Elementarprozesse : sie ist harmonisches Zusammenwirken
und Zusammenordnen derselben nach dem Ziele: Schönheit

und Vollkommenheit. Darum erklären die physikalischchemischen

Vorgänge die Entwicklung nicht, sondern sie
gewinnen selbst erst Sinn und Bedeutung durch den
befruchtenden Geist, der ihnen den Charakter der Tatsächlichkeit

gibt, Inhalt und Wirkungsweise bestimmt" (S. 63).
Demgemäß erscheint Engert eine Entwicklung ohne den
leitenden Einfluß eines Geistes unmöglich, also unter der
Voraussetzung des (Häckelschen) Monismus unerklärlich.
So hatte er schon früher gezeigt, daß das Zellenleben
ohne Zurückgreifen auf einen Geist undenkbar sei. „Was
den Kern des Lebens, sein Eigenstes und seinen tiefsten
Grund ausmacht, ist Geist; die Kraft des Lebens — das
zeigt sich am Zellenleben mit greifbarer Deutlichkeit —
ist Teilnahme am Geiste" (S. 31). „Triebkraft einer
aufsteigenden Entwicklung kann nur der Gedanke sein als

1 Wien, Mayer & Co. 1907.



Zwei Beurteilungen des Monismus. 451

Samenkorn und unerschöpfliche Urstätte, der Wille aber
als schaffende Kraft neuer Formen, ewig wechselnder
Gestalten" (S. 62). Leben ist also nur denkbar als „Teilnahme
am Geiste". Wie denkt sich Engert das Leben? Das
Leben ist „ein ungreifbares, aber durch seine Tätigkeit
sich als wirklich erweisendes Etwas, eine Idee, Ausdruck
des Gedankens, der durch die mechanische Ursächlichkeit
Verwirklichung findet, aber mehr ist als diese, sofern er
als beherrschender Einheitswille die mechanischen Kräfte
in seinen Dienst zwingt. Der Gedanke des Lebens ist Sinn,
Träger und Grundlage der mechanischen Ursachen, aber
kein Ersatz für dieselben" (S. 65 f.). Wenn ich richtig
verstanden habe, sollen diese Worte die Annahme eines
substanziellen Lebensprinzips ausschließen und an dessen
Stelle den die Naturkräfte leitenden Einfluß des
(göttlichen) Denkens und Wollens setzen. Damit gibt aber
Engert die eigene Selbständigkeit des Lebens auf und
erniedrigt das Leben zu einer bloßen von außen gesetzten
Wirkung „Handlung", ohne Spontaneität und Immanenz.
Wenn wir noch erwägen, daß auch die Naturkräfte
„Teilnahme am Geiste" sind, auch ihr „Kern" der Gedanke ist,
so verflüchtigt sich jede wirkliche Tätigkeit in der Natur
und bleiben nur noch Wirkungen des göttlichen Geistes
übrig. Ebendies behauptet schließlich auch der Monismus,
der die gesamte sogenannte „wirkliche Welt" als ein Spiel
von Wirkungen betrachtet. Damit stimmt überein, daß
Engert die Zweiteilung in Materie und Kraft als antliro-
pomorphistisch bezeichnet (S. 165). Die Schellsche
Philosophie reicht also zur Erklärung der Natur und des Lebens
nicht aus, sowenig als die naturalistische; allein die
Scholastik vermag das Feld zu behaupten.

Gehen wir zur Behandlung des „psychischen" Problems
über (S. 68—139). Das Argument gegen Häckel besteht
hier darin, daß der „Geist", die Seele des Menschen eben
als Geist über den Naturkräf ten und deren Geschehen
steht, also eine Potenz höherer Ordnung darstellt. Insofern

ist auch die Abweisung des Naturalismus und
Mechanismus Häckels gelungen. Aber was denkt sich Engert,
fragen wir wiederum, unter Seele und Geist? Die
Antwort lautet : „Die menschliche Seele (ist) tätige Einheit und
Beziehungsfülle, ihre hervorragende Eigenschaft «Plastizität»,

Bildung und Neuschaffung geistiger Größen nach
ihrem Muster und Gleichnis" (S. 99). Das Wesen des Geistes



452 Zwei Beurteilungen des Monismus.

ist: „Innerlichkeit und Tätigkeit, Selbständigkeit allem
anderen gegenüber, Wert in sich mit eigenem, selbständigem

Inhalt. Der Geist schafft Wirklichkeit, darum ist
er selbst wirklich, er schafft Tatsächliches, darum ist er
selbst Tat. Der Geist ist lôyoç, Wort- und Gedankentat"
(S. 100). „Der Geist ist wesentlich Tätigkeit, Wirken, nicht
wie die Naturursache, die von außen angestoßen wird,
sondern innerlich gegründete, unendliche Kraft und Form,
Anlage und Fähigkeit, alles in sich aufzunehmen und
denkend zu gestalten" (S. 131). Der Geist ist „Einheits- und
Beziehungskraft" (S. 132), „Kraft der Unterscheidung und
Beziehungsfülle" (S. 133). „Die Seele ist Geistigkeit, d. h.
durch Würdigung von Gründen in Erkennen und Willen
bestimmtes Handeln; und Innerlichkeit, die nach den in
ihr liegenden Motiven sich auswirkt" (S. 76). Offenbar
will Engert die scholastische Auffassung des Wesens der
Seele ausschließen. Während nach Engert das niedere
Leben nur unselbständige Auswirkung eines Gedankens,
soll die Seele Gedankentat, d. h. selbständiges Denken und
Wollen, allerdings mit Beschränkung des Umfangs sein, also
ihr Sein-Tun. Sehen wir auch ab von dem allgemeinen
Irrtum dieses Gedankens (vgl. dieses Jahrbuch Bd. XV,
S. 129—146), so müssen wir doch fragen: kann Engert
von diesem Standpunkt aus den Monismus überwinden
resp. zurückweisen? Die Antwort muß dies verneinen.
Ein wirklich ausschließlich mechanischer Monismus wäre
wohl ausgeschlossen, aber keineswegs ein idealistischer
oder pantheistischer. Warum sollte diese „Gedankentat"
nicht ein Element oder Moment im Bewußtsein eines
absoluten Geistes sein? Weil sie selbständige Tat ist,
deutet Engert an. Das wäre zutreffend, wenn der Geist
als eine selbständige Wesenheit gedacht wird, hat aber
wenig Gewicht, wenn die „Selbständigkeit" sich nur auf
die „Tat" bezieht, auf die „unendliche Kraft" (S. 131),
auf die „Kraft", die „wesentlich Tätigkeit, Wirken" ist.
Engert verfällt hier dem allgemeinen Fehler aller
Halbscholastiker, daß er ohne weiteres alle jene Beweisgründe
auch für seine Auffassung geltend macht, die nur auf
Grund des scholastischen Systems Sinn und Berechtigung
haben. Eine wesentlich beschränkte Seelensubstanz, im
Sinne einer Seinsform, kann gewiß nicht als Moment eines
göttlichen Seins gedacht werden und muß erschaffen sein.
Eine Gedankentat hingegen, die nur „Wirken", nur „Tat"



Zwei Beurteilungen des Monismus. 453

ist, kann vielleicht als selbständig „vorgestellt" werden,
begrifflich aber nur mit Hilfe unmöglicher Voraussetzungen
von Gott unterschieden werden.

Im gleichen Sinne müssen wir über die Lösung des
kosmologischen Problems urteilen (S. 140—230). Es gelingt
zwar Engert mit Leichtigkeit nachzuweisen, daß das
Universum nicht als ein System quantitativer Größen
aufgefaßt werden kann, daß neben der mechanischen Ursäch-.
lichkeit auch die Teleologie mitwirkt, daß die Entwicklung
im Häckelschen Monismus nach Ursache und Zweck (S. 171

—187) unerklärt bleibt. Aber wenn Engert an die Stelle
quantitativer Größen Kraftgrößen setzt — in welchem
Sinne diese zu denken sind, haben wir bereits gesehen —,
so löst er den Kosmos in ein System von Energien (im
modernen Sinne) auf, ohne anderen Träger als den
immanenten leitenden „Gedanken" und die hervorbringende
göttliche Ursächlichkeit. Die Scholastik faßt die Welt auch
auf als ein System von Kräften, aber von Kräften, die
ihren Grund und Träger in einem selbständigen Sein haben,
das darum zwar Ursache, aber nicht bloße Ursächlichkeit
ist; von der Scholastik hat Engert den Gedanken entlehnt,
daß die Kraft, die Natur eine „Teilnahme am Geiste" sei,
aber diese Scholastik lehrt, daß das Sein und Wirken eine
Wirkung des göttlichen Geistes sei. Bei Engert hängt das
System von Energien in der Luft, um mich so auszudrücken,
und sucht ein Subjekt. Verweigert man ihm eine Wesenheit

im Sinne der Scholastik als Träger und Subjekt, so
bleibt dem logischen Denken kein anderer Ausweg übrig,
als den göttlichen Geist als Träger alles Geschehens zu
bezeichnen, somit als den inneren Grund des Universums,
im Sinne des Monismus. Das ist ja auch der historische
Ursprung des Monismus.

Von sehr zweifelhaftem Wert ist der Absatz über die
„sittliche Weltordnung" (S.208—218). Engert will unter
„sittlicher Weltordnung" nicht einen „leitenden Zweck"
verstehen (S. 211), sondern den „Sieg der Vernünftigkeit"
(S. 212), anderwärts die Verwirklichung des
Schöpfergedankens in der Entwicklung (S. 215 f.). Die „sittliche"
Weltordnung scheint ihm also ausschließlich in der Leitung
der Entwicklung durch den Geist zu bestehen. Nur in
diesem Sinne ist es auch einigermaßen zu verstehen,
wenn Engert lehrt, daß die Wunder „keine Durchbrechung
der allgemeinen Gesetzlichkeit" bedeuten (S. 217). Wir



454 Zwei Beurteilungen des Monismus.

wären aber glücklich, wenn wir annehmen könnten, daß
Engert unter „allgemeiner Gesetzlichkeit" nicht die
Naturgesetze verstehen wolle, sondern nur das allgemeine Gesetz
der Kausalität; sonst würde Engert schlechthin die Wunder
als Wunder bestreiten. Eigentümlich lautet der Schlußabsatz:

Gott und Welt (S. 218 — 230). Gottes „Immanenz

und Transzendenz" werden durch die absolute
Selbständigkeit seines wirksamen „Denkens und Wollens" erklärt
— Gott ist Tat, schlechthin Tat. Alles Sein stammt
aus der Tat aus Denken und Wollen. Der Beweis für
das Dasein dieser „Tat" lautet: „Die innere Vernünftigkeit
besitzt keine metaphysische Notwendigkeit; sie hat diese
erst dann, wenn sie kraft ihres Inhaltes gewürdigt und
vollzogen ist durch ein Denken und Wollen. Wir müssen
den Schluß vollziehen auf ein überweltliches Denken und
Wollen, das die vernünftige Welt bewußt als eine solche
gesetzt hat, erst dann besitzt diese in ihrem vollen
Umfange metaphysische Realität" (S. 227). Auf Grund des
Vorhergegangenen können wir diesen dunkeln Satz einigermaßen

deuten. Da der Verf. kein festes Sein im Sinne
der Scholastik anerkennt, keine „Tatsachenklötzchen", will
er auch nicht aus diesem Sein auf den Schöpfer als
bewirkende Ursache schließen. Er ist aber der Ansicht, daß
zu allem sog. Sein und Wirken als „Kern" und „Träger"
der „Gedanke" notwendig ist. Nach Analogie der
scholastischen Gottesbeweise schließt er dann, daß die Welt nicht
denkbar, nicht metaphysisch wirklich wäre, ohne die Voraussetzung

eines absoluten Denkens. Wir können von diesem
Beweise wie von der ganzen Darstellung nur das eine
sagen: Was von diesem Versuche Schellscher Philosophie
gut ist, ist nicht neu; und was neu ist, ist nicht gut: die
Schellsche Philosophie hat den Beweis ihrer „wissenschaftlichen

Haltbarkeit" nicht erbracht.
Als bedenklich müssen wir die Darstellung des

religiösen Problems bezeichnen (S. 231—340). Wir wollen
berücksichtigen, daß Engert sich an die monistische
Terminologie anschließt und so das Erkenntnisproblem (S. 232
— 248) zu den religiösen Problemen zählt. Das Erkennen
wird dahin gedeutet, daß es „aus der vergänglichen
Aufeinanderfolge der Sinnesdaten kausale Zusammenhänge
heraushebt und sie in logische Reihen ordnet,
allerdings nicht als außermenschliche Realitäten, aber doch
mit realem Inhalt, insofern dieser letztere uns mit dem



Zwei Beurteilungen des Monismus. 455

Gesichtspunkt der Wahrheit ausstattet" (S. 247). Das
soll doch wohl besagen, daß unser Erkennen nur
relativistisch und formal wahr sei. In diesem Sinne soll also
wohl auch Gott der Lebensinhalt des denkenden Geistes
werden. Das religiöse Problem wird dann noch in die
Frage gefaßt: „Was ist geeignet, dem Menschen
hinreichenden Lebensinhalt zu gewähren, Prinzip zu werden
für sein Handeln und Tun?" (S. 248). Der Verf. verquickt
also ohne weiteres die Frage nach dem Endzweck resp.
der Glückseligkeit des Menschen mit der Religion, eine
wohl zu starke Konzession an den Monismus. Das Gleiche
gilt, wenn Engert das Ideal Wahrheit, Tugend und Schönheit

als die drei religiösen Ideale behandelt, d. h. die
Religion in Erkenntnis, Ethos und Ästhetik auflöst. Diese
drei sind ja wohl Wege zur Religion oder Früchte der
Religion, aber nicht die Religion selbst. Im Grunde
genommen identifiziert Engert die Religion rundweg mit
Wissenschaft und Kultur, für die „Gottesverehrung" hat
er kein Wort, ausgenommen unter dem oben angegebenen
dreifachen Gesichtspunkte der Wahrheit, Tugend und
Schönheit. Daran ändert auch die Bemerkung nichts, daß
Religion Bekenntnis und Glaube sei (S. 305), weil es eben
nur ein Bekenntnis der eigenen wissenschaftlichen
Uberzeugung sein soll. Wie die natürliche Religion Glaube
sein soll, verstehen wir nicht — oder soll auch die natürliche

Gotteserkenntnis Glaube sein? In letzter Linie sei
Religion „Aufbau der freien Persönlichkeit" (S. 306). Diese
Partie hätte entschieden eine ganz andere Ausführung
verlangt, vor allem eine Richtigstellung des monistischen
Begriffes der Religion. Immerhin hat der Verf. bewiesen,
daß der Monismus unfähig ist, ein Wahrheits-, Tugend-
und Schönheitsideal zu bieten.

Noch eigentümlicher muten die Ausführungen des

Schlußkapitels des Werkes an, über „Häckels Stellung zum
Christentum". Engert konstatiert und korrigiert vorerst
die irrigen Auffassungen Häckels bezüglich der christlichen

Grundlehren und geht dann zur Verteidigung
derselben über. Diese ist aber meistens recht unglücklich.
Die Dreipersönlichkeit Gottes wird (nach einem Zitat aus
Schell) so dargestellt, als ob sie sich für uns aus dem
Wesen Gottes ergäbe (S. 309 ff.), besonders aus dem Wesen
der Persönlichkeit. „Persönlichkeit, heißt es, darf nicht
einseitig aufgefaßt werden als abgesondertes Fürsichsein,



456 Zwei Beurteilungen des Monismus.

sie ist wesentlich Fürsichsein unci Füreinandersein" (S. 310).
Mit der katholischen Trinitätslehre hat diese Anschauung
nichts gemeinsam. In diesem Sinne spricht denn auch der
Verf. von einer „einseitigen Überspannung des
Einheitsbegriffes in Gott im starren Monotheismus des Mosaismus".

(S. 311). Der ewige Wert der Offenbarung (des A. B.)
wird mit einem Worte Försters mit der Genialität ihrer
Schöpfer begründet resp. verteidigt! Freilich wird später
auf die Inspiration verwiesen, aber die Offenbarung kommt
doch nicht im christlichen Sinne zur Geltung. „Das, was
die Offenbarung bietet, ist Material zur Verwertung
und Zeichen, die zum Nachdenken zwingen" (S. 316). Man
dürfe „die später dogmatisch festgelegten Begriffe (nur
als solche?) nicht im Evangelium suchen und nicht ins
Evangelium hineintragen, wo doch nur die Wurzeln des
späteren Baumes liegen" (S. 317). „Es gibt Abstufungen
bezüglich des Quellenwertes der evangelischen Urkunden
(also auch dieser selbst?), aber der Hauptsache nach gilt
das Wort Harnacks von der rückläufigen Bewegung zur
Tradition" (S. 316). Gebührend werden die unflätigen
Äußerungen Häckels über Maria zurückgewiesen. Zweifelhaft,

wenn nicht direkt falsch, ist die „spekulative" Fassung
des Dogmas von der Menschwerdung (S. 316). Die ganze
Aufgabe und Kraft des Christentums wird ohne Rücksicht
auf übernatürliche Momente behandelt. Engert scheint
nur ein natürliches Lebensideal zu kennen, die „lebendige
Persönlichkeit" (S. 324), die er mit dem „Reich Gottes"
identifiziert. Ohne Betonung des übernatürlichen Ursprungs
und des übernatürlichen Wesens des Christentums kann
aber dieses nicht entsprechend verteidigt werden.

Der Hauptfehler der Engertschen Philosophie ist die
Behauptung, das nur der „Geist" Substanz sei (S. 225);
diese Behauptung geht aber auf die These zurück, daß
Sein — Tun sei. Daraus ergibt sich aber mit logischer
Notwendigkeit — wenn auch der Verf. dies bestreitet —,
daß es nur eine Substanz geben kann. Immerhin wollen
wir dem Verf. die begeisterte Betonung des Unterschiedes
von Geist und Natur als Verdienst anrechnen.

2. Vom Standpunkt des Herbartianismus nimmt
O. Flügel in „Monismus und Theologie"1 die Kritik
des Monismus in Angriff. Da die ganze „Theologie" vom

1 Cöthen, Schulze 1908.



Zwei Beurteilungen des Monismus. 457

philosophischen Standpunkt bestimmt wird, muß diesem
unser Hauptaugenmerk gelten. Flügel untersucht in vier
Abteilungen den Monismus als Lehre, sein Verhältnis zu
den Grundbegriffen der Theologie, den Monismus in
theologischen Systemen, endlich den Monismus der Methode.
Folgen auch wir dem Gange seiner Darstellung.

Als philosophischer Grund der weiten Verbreitung
des Monismus wird der „natürliche Drang, die Erklärung
(der Welt) zu vereinfachen, nach ein und derselben Weise
möglichst viel zu erklären" (S. 5), angegeben. Darauf
folgen verwandte, ästhetische Gründe, sowie der „einzige
metaphysische Grund", „daß nämlich die gegebene Wechselwirkung

der Dinge nur möglich sei unter der
Voraussetzung, daß alle Dinge untereinander gleich, ja im letzten
Grunde eins seien" (S. 23). Sehr richtig betont er auch,
daß der Monismus meist einfach vorausgesetzt werde (S. 24).
Bezüglich des metaphysischen Grundes muß aber bemerkt
werden, daß der angegebene Grund wiederum auf einem
mangelhaften oder gar falschen Seinsbegriff beruht und
im letzten Grunde aller Monismus in einer schiefen
Auffassung des Seins seinen Grund hat. Bezüglich des Dranges,
eine einheitliche Welterklärung aufzustellen, muß doch auch
notwendig zwischen der Berechtigung dieses Dranges und
seiner verfehlten Befriedigung unterschieden werden —
nicht jedes „einheitliche" Weltsystem ist monistisch.

Die Unwissenschaftlichkeit des Monismus (S. 27—43)
ergibt sich für Flügel aus der Gleichsetzung von Potenz
als Möglichkeit und Potenz als Vermögen, aus der Fassung
Gottes als Allgemeinbegriff, aus dem Widerspruch zwischen
monistischer Theorie und Forschung im Sinne des Dualismus.

Wir können hierin Flügel nur zustimmen.
Inbezug auf die theologischen Gründe hebt Flügel

richtig hervor, daß die neueren Theologen (gemeint sind
natürlich protestantische) sich durch den Mißbrauch des
Namens „Gottes" als Bezeichnung des monistischen Eins
täuschen ließen (S. 51). „So hat sich durchweg die
spekulative Theologie von dem herrschenden Monismus
statt der religiösen Begriffe einen Wechselbalg
unterschieben und zu der Meinung fortreißen lassen, sie habe
damit das religiöse Glauben zu einem spekulativen Wissen
erhoben" (a. a. O.). Die scholastische Theologie des Mittelalters

übergeht Flügel völlig. Dagegen meint er, die
Kirchenväter hätten sämtlich monistisch gedacht (S. 48).

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 30



458

Hätte er statt Pünjer die Geschichte des Idealismus von
O. Willmann zu Rate gezogen, würde er gewiß seine isolierte
Meinung fallen gelassen haben.

Damit endigt die allgemeine Charakteristik des Monismus,

der somit als wissenschaftlich völlig unhaltbar
erscheint. Flügel geht nun auf die Yergleichung des Monismus

mit den Grundbegriffen der Theologie ein, wobei aber
nur an die religionsphilosophischen Begriffe zu denken ist.

Unter der Marke „Gott als das Unendliche und
Unpersönliche" (S. 62—76) wird die Persönlichkeit Gottes
behandelt. Flügel hält daran fest, daß Gott immer als
Person gedacht wurde (S.65 f.), urteilt aber, daß ein
streng Unendliches nicht Person sein könne, weil es nur
ein Gedankending sei. Es fehlt Flügel offenbar sowohl
ein rechter Personbegriff, als eine richtige Idee von der
Unendlichkeit Gottes, im Sinne eines vollkommensten
Wesens. Flügel sieht sich denn auch gezwungen, für die
Tatsächlichkeit der Persönlichkeit Gottes einfach auf den
Glauben zu rekurrieren. Damit verzichtet er aber einfach
auf eine wissenschaftliche Widerlegung des Monismus.
Dagegen betont er sehr richtig gegen den Religionsbegriff
des Monismus, daß Religion nicht gleich Pflege der Ideale
sei (S. 73 ff.).

Monismus und Unsterblichkeit erscheinen ihm mit
Recht unvereinbar (S. 76—82), aber auch die Offenbarung
(S. 82—91), zumal nach der kantianischen Erkenntnistheorie

(S. 91—101). Die Gottesidee erscheine da höchstens
als psychologische Tatsache, aber nicht als objektive
Wirklichkeit, auch sei damit gar nichts entschieden über den
Wert der religiösen Gefühle (S. 99). „Es ist ein vergebliches

Bemühen, aus der Realität des Glaubens auf die
Realität des Geglaubten zu schließen. Ein Kantianer bleibt
immer eingeschlossen in das Innere seines Bewußtseins"
(S. 101), dagegen leitet er die Möglichkeit einer
Offenbarung in Christus aus der Präexistenz der Seele Christi
ab (S. 101—106). Ob ihm wohl jemand auf diesem Wege
folgen wird?

Den Hauptplatz nehmen die erkenntnistheoretischen
Untersuchungen über Glauben und Wissen ein, wobei jedoch
zu bemerken ist, daß „Glauben" bei Flügel nur ein Gefühl
bedeutet. Dagegen hebt Flügel hervor, daß auch das Gefühl
von einer Vorstellung ausgehe und davon abhängig, wenn
auch nicht ganz davon bewirkt sei (S. 116—122). Wie



Zwei Beurteilungen des Monismus. 459

steht es aber mit der Gotteserkenntnis? Sie erscheint
Flügel unmöglich; Gottes Existenz wird uns nur durch
den Glauben gesichert. Denn einerseits gebe es keine
absolut notwendigen Vernunftwahrheiten (S. 116), noch
beweise das Erlebnis (theol. Impressionismus) etwas (S. 122
—127). Dafür ständen dem Glauben „Motive des Glaubens"
zur Seite, welche seinen Inhalt „bestätigen" (S. 150—177);
so der consensus gentium, der Einfluß starker Persönlichkeiten,

eudämonistische und moralische Motive. Aber aus
der Moral lasse sich kein praktischer, sicherer Gottesbeweis
ableiten — im Sinne Flügels allerdings nicht. Auf die
gleichen Gedanken kommt Flügel noch einmal im Kapitel
„Gott und Welt" zurück (S. 884 ff.). Flügel verzichtet
also von dieser Seite aus auf eine wissenschaftliche
Widerlegung des Monismus. Daß damit auch der auf „Wunder
und Zeichen" beruhende Glaube jede überzeugende Kraft
einbüßt, beweisen die Tatsachen. Flügel betrachtet eben
das Erkennen nur als psychologische Tatsache; darum
schließt er : weil alles Erkennen geworden, kann es keine
absolut sicheren Vernunftwahrheiten geben; später
vertritt er freilich das Prinzip des Widerspruches mit „titanenhafter"

Überzeugung (S. 855).
Wenn aber Flügel auf dieser Seite den Monismus nicht

vernunftgemäß überwinden zu können zugibt, so doch vom
moralischen Standpunkt aus. Die Moralwahrheiten sind
ihm absolute Werte (S. 100 f.). Moral und Religion sind
aber mit dem Monismus unvereinbar (S. 130 ff., 182—200).
Wenn jedoch den Vernunftwahrheiten absoluter Wert
abgesprochen wird, warum soll und wie kann ein solcher
der Moral zugesprochen werden, zumal wenn sie von
Erkenntnissen wenigstens bedingt ist? Schließlich sucht
darum Flügel den Monismus mit metaphysischen Gründen
zu überwinden. Auf Grund des Prinzips vom Widerspruch

stehe das Kausalitätsprinzip fest, darum Pluralismus
(S. 353-361); entweder Solipsismus oder reale Ursachen
(S. 361—367). Der Schluß klingt aus in der Verteidigung
der Herbartschen Logik und Metaphysik, nachdem vorher
die ausgesprochenen Prinzipien zur Kritik der monistischen
theologischen Systeme von Biedermann, O. Pfleiderer, Lip-
sius, Hartmann, Ebrard, Dorner und Frank angewendet
wurden (S. 201—352).

Wir anerkennen gerne den Wert der negativen Kritik
Flügels am Monismus, besonders vom logischen, moralischen

30*



460 Zwei Beurteilungen des Monismus.

und religiösen Standpunkt aus, können Flügel aber eine
positive Überwindung des Monismus nicht zuerkennen.
Durch eine rein psychologisch-logische Analyse der
Vorstellungen kann eben keine genügende Erkenntnistheorie
gewonnen werden;1 darum muß Flügel auf eine natürliche

Gotteserkenntnis verzichten. Das Herbertsche System
von unveränderlichen Atomen, aber mit „innerer Bildsamkeit"

entbehrt zu sehr der rationalen und tatsächlichen
Grundlage, als daß es im Kampf gegen den Monismus in
Betracht kommen könnte. Die Frage, um die sich alles
dreht, ist, wie übrigens Flügel selbst bemerkt: ob das
absolute Sein oder Werden das erste sei, welche Frage
die Scholastik gelöst hat. Indem sich Flügel frei von den
„Fesseln der Scholastik" rühmt (S. 202), deren Kenntnis
er übrigens nirgends verrät, verurteilt er sich selbst zu
einer Sysiphusarbeit. Flügel bezeugt durchgehends einen
tiefen moralischen Ernst — diesem verdankt er auch wohl
seine Stellung zum Monismus -—; wenn er aber trotzdem
schmähende Ausfälle auf Christentum und Kirche sich
erlauben zu dürfen glaubt, so machen wir ihn darauf
aufmerksam, daß er den als rettenden Hafen benützten Glauben,
ja auch seine moralische Überzeugung, wenn auch nicht
unmittelbar, so doch mittelbar, eben dieser Kirche
verdankt, von der er ihn doch in letzter Linie übernommen
hat. Darum konnte auch der Monismus in die „Theologie"

erst eindringen, als der lebendige und unfehlbare
Hort des Glaubens preisgegeben worden war.

1 Vgl. Willmann, Aristoteles als Erzieher, 8. 165 ff.

«SS—


	Zwei Beurteilungen des Monismus

