
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Cassiodors Schrift "Über die Seele"

Autor: Zimmermann, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


414 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

CASSIODOßS SCHRIFT „ÜBER DIE SEELE".

Von FK. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter in Wien.

—>«<—

Wie ein Doppelgestirn am nächtlichen Himmel, der den
Abend mit dem Morgen verbindet, strahlen die Dioskuren
des scheidenden Altertums und des anbrechenden Mittelalters

durch die Nacht jener gärenden Epoche, die wir
als die Zeit der Völkerwanderung bezeichnen. Boethius
und Cassiodorus1 verbinden, jeder auf seine Art, die
sinkende Kultur der Römer mit dem jugendlich frisch
emporstrebenden Schaffen der Germanen. Sie legten den
Grund zu der neuen Kultur im Zeichen des Kreuzes.
Jener vermittelte den Ideenschatz der Vorzeit, dieser
brachte das belebende Prinzip der Wissenschaft, durch
welches der überkommene Ideenschatz erweitert und
vertieft wird, Methode und Interesse, welche auf der von ihm
angestrebten allgemeinen Bildung fußen, aus alter Zeit
herüber. Boethius, der Theoretiker und Idealist, trug den
Titel des letzten römischen Philosophen davon, Cassiodor,
der Praktiker und Realist, gewann seine Lorbeeren im
Dienste des Gemeinwohles; er ist der letzte römische
Staatsmann.

Cassiodorus oder Cassiodorius, mit vollem Namen
Magnus Àurelius Cassiodorus Senator, wurde um
480 zu Scyllanum in Bruttien, dem heutigen Squillace in
Calabrien, aus einem angesehenen Geschlechte geboren,
das schon in den letzten drei Generationen im Staatsdienste
sich verdient gemacht hatte; sein Urgroßvater hatte
Scyllanum gegen die Vandalen Geiserichs verteidigt; sein
Vater, der anfangs in Odoakers Diensten stand, wußte sich

1 Zur Biographie Cassiodors vgl. 0. Bardenhewer, Patrologie2,
Freiburg 1901, S. 559 ff. A. Ebert, Geschichte der christliehen Literatur
des Abendlandes I2, Leipzig 1889, S. 490ff. Anton Thorbecke, Cassiodorus

Senator, Heidelberg 1867. Adolf Franz, M. Aurelius Cassiodorius
Senator, ein Beitrag zur Geschichte der theologischen Literatur, Breslau
1872. Artikel „Cassiodor" in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon II9,
Sp. 2026—2030 (Wandinger), und in der Enzyklopädie für protestantische
Theologie und Kirche IIs, S. 749 (Ebert). Anecdoton Holderi ed. Usener,
Bonn 1877. Migne, Patrologia latina torn. LXIX (als Einleitung zur
Ausgabe der Schriften Cassiodors). Weitere Literatur bei A. Potthast,
Bibl. hist. med. aevi I2, S. 197 ff.



Cassiodors Schrift „Über die Seele." 415

nach dessen Sturze Theodorich zu nähern und dessen
Gunst zu gewinnen. Yon Rang zu Rang stieg er bis zu
dem einflußreichen Posten eines praefectus praetorio. Die
Stellung des Vaters eröffnete dem talentvollen Sohne die
herrlichsten Aussichten auf eine hervorragende
Lebensstellung, zu der ihn auch seine vorzüglichen geistigen
Anlagen befähigten und empfahlen. Schon früh hatte er
König Theodorichs Aufmerksamkeit auf sich gelenkt und
durch einen schwungvollen Panegyrikus auf seinen Herrn
und König dessen vollste Gunst sich erworben. Als junger
Mann von noch nicht 20 Jahren bekleidete er die Quästur
und arbeitete sich bis zum Geheimsekretär, ja bis zum
Minister Theodorichs empor. Durch beharrliche Treue
lohnte er das ihm vom Könige entgegengebrachte
Vertrauen und bewahrte seinem hohen Gönner und dessen
ganzem Hause stets die Anhänglichkeit und Liebe. Aufs
kräftigste förderte er die germanisch-römische Politik
Theodorichs, da ihm die Vermählung germanischer und
römischer Elemente mehr als ein bloß politisches Interesse
bedeutete; sie erschien ihm als eine kulturelle Tat. Das
Christentum sollte bei dieser Verbindung das Bindemittel
sein. Darum widmete Cassiodor der Ausbreitung und
Festigung des Christentums seine besondere Aufmerksamkeit.

Er stiftete auf seinen Besitzungen in Bruttien zu
Vivarium ein Kloster, das er mit reichlichen Behelfen zu
wissenschaftlicher Tätigkeit ausstattete. Er machte den
Mönchen die geistige Arbeit, insbesondere auch das
Abschreiben von Büchern zur Pflicht und Regel. Damit
hatte er dem eben damals entstandenen Benediktinerorden
neue Wege gewiesen und er hat sonach an dem kulturellen
Wirken der Klöster des Mittelalters einen nicht unbedeutenden

Anteil.1
Nach dem Tode Theodorichs, dem er auch in seinen

bösen Tagen, welche Boethius und Symmachus das Leben
kosteten, treu zur Seite stand, führte er sein Amt noch
unter der vormundschaftliehen Regierung der Amalasuntha
für ihren unmündigen Sohn Athalarich fort. Erst nach
dem Tode des Prinzen, als Amalasuntha mit ihrem Vetter
Theodat die Herrschaft teilte und hiermit die verhängnisvollen

Thronstreitigkeiten begannen, welche das Ostgotenreich

den Byzantinern in die Hände lieferten und durch

1 Die Kegel des hl. Benediktas, Freiburg 1907, S. 348.



416

die dadurch heraufbeschworenen blutigen Kriege die ganze
ostgotische Nation aufrieben, trat Cassiodor in den Schatten,»

bis er unter Vitiges die prätorische Quästur, welche
er bis dahin versehen hatte, niederlegte und sich in die
Stille des bereits genannten Klosters Vivarium zurückzog,
wo er, entfernt von den Stürmen und Sorgen des öffentlichen

Lebens, dem Heile seiner Seele und wissenschaftlicher

Tätigkeit lebte. Hier beendete er auch seinen
irdischen Lebenslauf in einem hohen Alter von über DO

Jahren um 570.
Cassiodors zahlreiche Schriften gewähren uns einen

Einblick in die wissenschaftliche Regsamkeit seiner Zeit,
zeigen uns Umfang und Methode ihres geistigen Schaffens.
Wie er in seinen „Institutionen" Weltweisheit und
Gottesgelehrsamkeit kompendiös zusammengefaßt hat, so bietet
seine „Historia ecclesiastica" ein Handbuch der
Kirchengeschichte, welches fast das ganze Mittelalter hindurch in
den Schulen gebräuchlich war.

Über die Wogen der Völkerwanderung hinweg hat er
die Kontinuität des geistigen Entwicklungsprozesses
erhalten und bildet so den einzigen Pfad, der zurückführt
in die Zeit der großen Kirchenväter des Abendlandes, ins
christliche Altertum.

Aber nicht bloß die kulturhistorische Bedeutung seiner
Schriften war für jenes Interesse ausschlaggebend, mit
dem man sie in neuer und neuester Zeit studierte, herausgab

und kommentierte, sondern die Wichtigkeit seiner
Aufzeichnungen für die pragmatische Geschichte; er war ja
Minister und Vertrauter jenes Königs, der mit Byzanz im
Verkehre stand, selbst am dortigen Hofe erzogen worden
war, der nicht nur Italien, das Zentrum der damaligen
Welt, beherrschte, sondern auch, mit verschiedenen
germanischen Fürsten verschwägert, die Geschichte der Reiche
in Gallien, Spanien und Germanien überschaute und
bisweilen in deren Geschicke eingriff. So konnte Cassiodor
noch am ehesten historischer Zeuge sein für jene wichtige
und pragmatisch nicht leicht zu übersehende Epoche, in
der die Reiche wie Pilze aus dem blutgetränkten Boden
wuchsen und ebenso schnell verschwanden, wie sie
entstanden. Sein „Chronicon" und die „12 Bücher gotischer
Geschichte" haben besonders von Mommsen eingehende
Würdigung und Behandlung erfahren.1

1 Chronicon ab Adamo usque ad annum 5X9, dem Eidam Theodorichs,



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 417

Von Cassiodors Schriften soll uns im folgenden die
kleine philosophische Abhandlung „De anima" beschäftigen,
welche wohl von allen Arbeiten Cassiodors die wenigste
Beachtung gefunden hat und darum auch keine besondere
Literatur aufweisen kann. Die einzige Monographie, welche
Potthast darüber verzeichnet, ist das 44 Seiten starke
Buch von Victor Durand in Oktavformat: Quid scrip-
serit M. A. Cassiodorus de anima, Montpellier 1851.

Das Werk Cassiodors selbst, dessen praefatio
Veranlassung und Motive der Abfassung enthält, ist in 12

Kapitel geteilt und schließt mit einem erhabenen Gebete.
Über den Anlaß, der die Schrift entstehen ließ, äußert
sich Cassiodor selbst in der Vorrede, daß das „suave
collegium amicorum" ihn angegangen habe „mit der Bitte,
einiges, was er sowohl in heiligen wie profanen Büchern
Verborgenes erfahren habe über die Substanz der Seele
und ihre Kräfte, zu offenbaren".1

„Gewiß wäre es ja sehr verfehlt, wenn wir in Unkenntnis
blieben über die Seele, durch welche wir so vieles erkennen,
gleichsam als sei sie uns fremd."2 Zu diesen Motiven weist
Cassiodor noch auf ein anregendes Moment hin: „Es ist
nichts Absonderliches, vom eigenen Empfinden zu sprechen;
es gibt da die Natur befragt sich selber Antwort, sie
braucht nicht weit herum zu suchen, um sich finden zu

Euthalarich, gewidmet, der damals Konsul für den Okzident war,
herausgegeben von Th. Mommsen in den Abhandlungen der philol.-histor. Klasse
der k. säehs. Gesellschaft der Wissenschaften. III. Leipzig 186 L S. 547—
696 und in den Chronica minora saec. IV. V. VI. VII. Vol. II. (Monum.
Germ. hist. Auct. antiquiss. XI. Berol. 1894) S. 109—161.

De Getarum sive Gothorum rebus gestis, die nur im Auszuge von
Jordanes erhalten sind, herausgegeben von Th. Mommsen in Monum.
Germ. hist. Auct. antiquiss. V. 1 Berol, 1882.

Variae (sc. epistolae), um 538 verfaßt und Reskripte, Formularien und
Ernennungsdekrete enthaltend, wie er sie als Quästor, Magister officiorum
und Praefectus praetorio erlassen, herausgegeben von Th. Mommsen in
Monum. Germ. hist. Auct. antiquiss. XII. Berol. 1894.

Cassiodors gesamte Werke wurden zuerst 1583 von Fornerius
herausgegeben (Opp. ed. Fornerius, Parisiis 1583); später besorgte der
Mauriner Garet eine Gesamtausgabe, welche 1679 in Rouen und 1729 in
Venedig erschien. Garets Text vermehrt um die durch Sc. Maffei und
A. Mai aufgefundenen Texte ist in Migne, Patrologia latina LXIX und
LXX abgedruckt worden. Besprechungen der einzelnen Werke finden sich
in den zur Biographie angezogenen Schriften.

1 postularj8, ut aliqua quae tarn in libris sacris quam in saecularibus
abstrusa compereram de animae substantia vel de eius virtutibus, aperirem.

2 nirnis ineptum esse, si earn, per quam plura cognoscimus, quasi a

nobis alienam ignorare patiamur.



418 Cassiodors Schrift „Über die Seele"

können; sie gerade, die wir suchen, ist immer mit uns,
sie ist da, sie verhandelt, sie spricht, und indessen kennt
man sie vielleicht nicht."1 Außer der Leichtigkeit der
Forschung wegen der Nähe des Objektes ist die beständige
Aufforderung der Weisen, uns selbst zu erkennen, und
der natürliche Erkenntnisdrang zu berücksichtigen, in dem
wir den Lauf der Gestirne erforschen, „welche in
entzückender Harmonie mit köstlichem Rhythmus kreisen,
deren Getön und einheitlicher Zusammenklang das zauberhafte

Melos erzeugt",2 in dem wir zu durchdringen suchen
„die Höhe des Äthers, der Erde Maß, der Wolken Regengüsse,

des Hagelwetters Stürme, das Beben festgefügter
Ländermassen, die Natur der rasenden Winde und die
Tiefe des unbeständigen Meeres, die Kräfte der grünenden
Kräuter und der vier Elemente Verknüpfungen in den
verschiedenen Körpern — und man könnte es ertragen,
sie selber (sc. die Seele) nicht zu kennen, der es von oben
gegeben ist, solches zu durchforschen"?3 Nicht contentiose,
aus eitler Disputiersucht, sed modestissime, von natürlicher
Wissensbegierde getrieben suchen wir das kennen zu lernen,
was unser Ich ausmacht.

Nun gibt er eine kurze Übersicht über den Gang
der Untersuchung, indem er die Titel der einzelnen
Abschnitte anführt, und hebt den Unterschied hervor
zwischen einer bloß historischen Darstellung und jener,
welche von einer solchen Materie, die er zu behandeln
hat, gefordert wird; denn ein solches Thema „ist tiefen
und abseitsgelegenen Untersuchungen vorbehalten, weil
sie erfahrungsgemäß nicht so sehr diese körperlichen
Ohren, sondern des innersten Menschen Aufmerksamkeit
und zartestes Horchen verlangen".4

1 Nulla enim peregrina res est de sensu proprio loqui, quando sibi
natura interrogata respondet, nee longe tendit ut se invenire praevaleat,
nobiscum semper est ipsa, quam quaerimus, adest, traotat, loquitur et (si
fas est) inter ista nescitur.

2 quae harmonieis delectationibus inaestimabili modulatione volvuntur,
quorum tinnitus atque concentus adunatus efficit dulcisonum melos.

3 altitudinem aetheris, mensuram telluris, nubigeras pluvias, grandinis
procellas, tremorem stabilium terrarum, naturam vagantium ventorum, pro-
funditatem incoustantis maris, potestates virentium herbarum, quattuor
elementorum per omne corpus dissociatas complexiones — et ferendum
est ipsam se scire non posse, oui superne datum est tanta discutere?

4 profundis et remotis dialogis convenire, quia non tam istas aures
corporeas, sed interioris hominis intentum atque purissimum quaerere pro-
bantur auditum.



Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Zum Schlüsse der Vorrede betont er noch, daß es
sehr viele Probleme über den zu behandelnden Gegenstand
gibt, welche einer Lösung harren, und wendet sich daher an
die Freunde mit den Worten: „Endlich, geliebteste Freunde,
macht es euch zur Aufgabe immer wieder nachzudenken,
zumal, da dieses Thema von vielen bearbeitet, aber fast
unentwirrbar zurückgelassen schien."1 Mit einem gelungenen

Bilde, in welchem er die Homonymien als Gestrüpp
bezeichnet, durch das man sich zuerst einen freien Weg
zur Untersuchung hauen müsse, lenkt er zum ersten
Kapitel ein, das zum Gegenstand hat: Quare anima
dicatur.

In diesem Abschnitte untersucht Cassiodor die den
einzelnen Termini zukommenden Begriffe und deren
Verwendung zur Definition der menschlichen Seele: Anima
hominis proprie dicitur, „eine Seele im eigentlichen Sinne
wird nur dem Menschen zugesprochen", und zwar wegen
einer eigentümlichen Etymologie, der gemäß „anima" mit
„arai/ia" zusammenhängen soll. Die Tierseele, die mit und
in dem Blute dahinfließt, ist also keine wahre „anima".
Doch wird das Wort „anima" auch so erklärt, daß die Seele
„die Substanz ihres Körpers beseelt (animat) und belebt".2

„Animus" bringt Cassiodor mit ixvtfioa in Zusammenhang

„weil überaus rasch sein Gedanke dem Winde gleich
in schneller Bewegung dahinschweift".3

„Mens" wird axo xnrjvrjç, abgeleitet, da der Geist,
„wenn er auch in mannigfachem Wechsel sich verändert,
sich doch in gewisser Hinsicht in das, was er war, mit
vollendeter Neuheit wiederherstellt".4

Nun wendet sich Cassiodor zur Unterscheidung der
drei Begriffe, welche durch den Terminus „spiritus"
ausgedrückt werden. Zuerst kommt diese Bezeichnung Gott
zu und zwar in ganz einziger Weise. Zweitens sprechen
wir als „spiritus" eine feine, uns unsichtbare Substanz,
geschaffen, unsterblich und, soweit es ihr zum Nutzen ist,
mit Kraft begabt," an; also was wir Geist zu nennen

1 Postremo tarn suaves aruici imponitis iterum cogitare, praesertim
dum haee res a multis disputata, sed pene inexplicabilis videbatur esse
derelicta.

2 quod animet substantiam corporis sui atque vivificet.
3 quod velocissime cogitatio eius ad similitudiuem venti motu celeri

pervagatur.
4 quae licet varia vicissitudine commutetur, quadam se tarnen in id

quod fuit, perfecta novitate restituit.



420 Cassiodors Schrift „Über die Seele."

pflegen.1 Die dritte Bedeutung von „spiritus" ist „Lebenshauch"

schlechthin.2 Bei Verwendung dieser Ausdrücke
können also leicht Mißverständnisse vorkommen; „daher
ist wohl zu merken, daß ,animus' und ,mens' eigentlich nicht
,anima' bedeuten, sondern weil diese Dinge in der Seele
hervorstechen, werden sie bisweilen mit ihr identifiziert."2
Aber auch „spiritus" muß unterschieden werden; „einerseits

wird für ,anima' nicht unterschiedslos ,spiritus'
gesetzt, weil diese Bezeichnung ihr gemein ist mit anderen
Wesen," den Engeln und den Dämonen (potestates aeris
Eph. 2, 2).4 Dieser Begriff wäre zu weit. „Anderseits
kann ,anima' nicht als solcher ,spiritus' bezeichnet werden,
der unter dem Einflüsse der Luft sich auflöst",5 denn dieser
Begriff paßt überhaupt nicht auf die Seele. Mit
Berücksichtigung dieser Gründe faßt Cassiodor zum Schlüsse das
Resultat in seiner Definition der Seele zusammen : „es erübrigt
noch die Seele des Menschen besonders und ausdrücklich
zu bestimmen als eine geistige Substanz, welche auf keine
Weise mit der Vergießung des Blutes vernichtet wird."6

Diese Begriffsbestimmung bildet den Übergang zum
zweiten Kapitel, das über die Definition der Seele
ex professo handelt. „Die Seele des Menschen, wie
wahrhafter Lehrer Autorität einstimmig bezeugt, ist von Gott
geschaffen, geistig, eine eigene Substanz, das belebende
Prinzip ihres Körpers, vernünftig zwar und unsterblich,
aber zum Guten und Bösen bestimmbar."7 Diese Definition,
welche quasi parturiale ovum alle Merkmale enthält, wird
nun im folgenden entfaltet und entwickelt.

Aus der Disjunktion von Schöpfer und Geschöpf
beweist Cassiodor, daß die Seele geschaffen sei, weil sie

1 sub8tantiara tenuem nobisque invisibilera creatam, immortalem,
quantum illi utiliter datum est valentem.

2 per totum corpus emissum atque reeeptum, per quem vita mortalium
flatu necessario continetur.

3 ideo sciendum est animum et meutern proprie animam non voeari,
sed quia res istae in anima excellunt, interdum per licentiam sie dieuntur.

4 nee pro anima spiritus distincte ponitur, quia hoc illi nomen est
commune cum caeteris.

6 nec iste spiritus veraciter potest dici anima, qui aeris alternatione
resolvitur.

6 Restât ut segregatim atque significanter anima hominis dicatur
spiritalis substantia, quae nullatenus sanguinis effusione consumitur.

7 Anima hominis, ut veracium doctorum consentit auetoritas, est a
Deo creata, spiritalis propriaque substantia, sui corporis vivificatrix, ratio-
nabilis quidem et immortalis, sed in bonum malumque convertibilis.



421

nicht Schöpfer sein könne. Eccl. 12, 7 und Is. 57,16
bestätigen diese Wahrheit.

Die Geistigkeit der Seele wird durch zwei Argumente
sichergestellt: erstens, „weil in der Seele, während wir
von allen körperlichen Dingen wissen, daß sie von drei
Grenzen umschlossen sind, der Länge, Breite und Tiefe,
bekanntermaßen nichts derartiges gefunden wird",1 zweitens :

„weil sie mit dem Körper vereint, wie sehr sie auch von
dessen Last beschwert wird, die Ansichten von den Dingen
mit rastloser Neugierde genau untersucht, das Himmlische
tief durchdenkt, das Natürliche mit genauer Erforschung
durchspürt und selbst über ihren Schöpfer erhabenes
Wissen ersehnt".2 Zuletzt faßt Cassiodor die beiden Gründe
zusammen: „Sie ist in jeder Hinsicht verschieden vom
Körper und forscht nach solchen Gründen, zu denen allein
der emporstrebende Geist zu gelangen strebt."3 Aus dieser
geistigen Natur der Menschenseele und dem ihr damit
verliehenen Vorzug vor allem Körperlichen ist auch die
wiederholte Mahnung der Hl. Schrift begreiflich : omnia
mundi istius visualia contemneré. Hierbei macht er zugleich
auch auf ein Moment in der Auffassung der Geistigkeit
der Seele aufmerksam, indem er die Hinordnung zum
Organismus hervorhebt: „Sicherlich kommt jener (der Seele)
eine eigene Substanz zu, weil kein anderer Geist Fleisch
annimmt, um bei dessen Zuständen Schmerz oder Lust
zu empfinden."4 Damit wollte er zugleich auch den dritten
Punkt der Definition, die Substanzialität der Seele,
erledigen.

Das vierte der in der Begriffsbestimmung angeführten
Momente ist die Seele als Lebensprinzip des Körpers,
dessen Erörterung dem Autor Gelegenheit bietet, die psycho-
physischen Wechselbeziehungen, soweit man sie zu seiner
Zeit beobachtet hatte, durch Beispiele zu belegen und zu
erklären. In einer eigentümlichen Liebe der Seele zum

1 quia dum omnia corporalia tribus noverimus lineis contineri, lon-
gitudine, latitudine et profundidate, nihil tale probatur in anima reperiri.

2 quod corpori sociata, quamvis ipsius mole praegravetur, opiniones
rerum sollicita curiositate perpendit, coelestia profunde cogitat, naturalia
subtili indagatione investigat et de ipso quoque conditore suo ardua nosse
desiderat.

3 definitionem corporis a se omnibus modis alienam reddit et tales
causas exquirit, ad quas solus sublimis spiritus pervenire contendit.

4 propria est utique illi substantia, quando nullus spiritus alter car-
nem suscipit, ut eius passionibus aut condoleat aut laetetur.



422 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Leibe,1 welche der Scholastiker als appetitus naturalis
bezeichnen würde, findet Cassiodor den Grund des
Wechselverhältnisses zwischen Psyche und Physis. Die Seele
leidet Schmerzen, fürchtet den Tod und wehrt sich gegen
den Untergang, sie, die doch unsterblich ist, sie läßt eher
alles Unangenehme über sich ergehen aus Furcht zu sterben,
obgleich sie nicht sterben kann. Die handgreiflichsten
Beispiele für die Wechselbeziehung von Psychischem und
Physischem bieten die Sinnesfunktionen, welche Cassiodor
aufzählt:2 „Auch das zuträgliche Befinden des Fleisches
kommt ihr zugute, sie weidet sich an dem Ausblick der
Augen, ergötzt sich an klangvollen Gehörswahrnehmungen,
erfreut sich an den lieblichsten Gerüchen, bei der notwendigen,

geschmackreizenden Mahlzeit wird ihr geschmeichelt,
und wenn sie auch selber keineswegs diese Dinge

genießt, wird sie doch, solcher beraubt, von drückendster
Traurigkeit heimgesucht."2 Aber leider ist diese innige
Verbindung, die Liebe der Seele zum Leibe, auch die
Quelle der größten Übel, der Sünden; „denn daher reißen
manchmal vernunftwidrige Laster ein".8 Aus dieser
Beobachtung leitet nun Cassiodor die Definition des Lebens
ab: „Das Leben des Körpers ist also die Gegenwart der
in denselben aufgenommenen Seele, Tod aber, anerkanntermaßen

deren Weggang."1 Aber noch ist eine Schwierigkeit
zu lösen, wie die Seele Empfindungen so rasch

wahrnehmen, d. h. perzipieren und lokalisieren kann: „Man
muß ja wissen, daß wenn sich jene feurige Lebenskraft in
die Körperteile ergossen hat und der Lebenshauch die
Fleischmasse durchwaltet, sie sogleich mitleidet, wenn
zufällig ein Körperteil eine Wunde empfangen hat, weil sie
überall substantiell eingewoben ist."5 Die Seele ist- also
substantiell in jedem Teile des Körpers gegenwärtig;

1 quia mox ut data fuerit (se. anima), ineffabili conditione diligit ear-
nem suam.

2 Saluberrima quoque carnis temperatione perfruitur, oeulorum
speculations depascitur, sonoris deleotatur auditibus, suavissimis iucundatur
odoribus, necessaria gustus epulatione delinitur, et licet his rebus nulla-
tenus ipsa vescatur, subductis tarnen talibus gravissimo moerore conficitur.

3 hinc nonnunquam subrepunt vitia contraria rationi.
4 Vita igitur corporis susceptae animae praesentia est, mors autem

eius probatur abscessus.
6 Sed sciendum est, cum se partibus corporis ille vigor ignitus in-

fuderit materiamque carnalem spiritus Vitalis afflaverit, si quod fortasse
vulnus aceeperit, statim condolet, quia ubique substantialiter inserta est.



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 423

„denn falls nur eine Kraft (die Wärme), den Körper
belebte, könnte sie einen Schnitt am Finger nicht
mitempfinden",1 wie auch die Sonne es nicht spüren wird,
wenn jemand ihre Strahlen durchschneidet. „Ganz ist sie
also in ihren Teilen und nicht hier größer, dort kleiner,
sondern hier kräftiger, dort schwächer; sie läßt ihre
Glieder nicht sich ablösen oder hinschwinden, verteilt die
Nahrungssäfte überall entsprechend, die richtige Mischung
unter ihnen und das Maß bewahrend."2 Mit diesen Worten
sind zugleich die wichtigsten vegetativen Funktionen, die
der Ernährung, angedeutet. Die Vereinigung zweier so
verschiedener Naturen, wie Seele und Leib, ist dennoch
so fest, daß sie sich nicht trennen können. Dies kann
nur auf Befehl des Schöpfers geschehen. Darin sieht
Cassiodor auch den Grund für jene Tatsache, „daß wir
oft schwer Verwundete davonkommen und wieder andere
bei leichteren Verletzungen zugrunde gehen sehen".3

Daß die Menschenseele Vernunft besitzt, ist schon
daraus evident: „weil sie Göttliches erfaßt, Menschliches
versteht, in Künsten und Wissenschaften sich ausbilden
kann".1 Was aber Cassiodor unter ratio versteht, erklärt
er mit folgenden Worten: „Vernunft nenne ich aber eine
geistige Bewegung, welche durch das, was zugestanden
wird und bekannt ist, hindurch zu etwas Unbekanntem
führt und bis ins Geheimnis der Wahrheit gelangt."5 Sie
ist also jenes Tätigkeitsprinzip der Seele, welches beim
Schließen zur Anwendung kommt, aber noch mehr; denn
sie ist auch darauf gerichtet, quod in rerum natura esse
cognoscit, also auf metaphysisches Wissen. Von der
Phantasie, der Quelle von Irrtümern, ist sie ganz und
gar verschieden: „Jene nämlich ist wahre, reine und

1 Nam si virtus ealor corpus vegetaret, incisum digitum non poterat
condolere.

2 Tota igitur est in partibus suis nec alibi maior nec alibi minor sed
alicubi intensius alicubi remissius, membra sua non sinit defluere vel. ta-
bescere, alimenta oompetenter ubique dispergit congrnentiam in eis modum-
que conservans.

3 Hinc est quod frequenter graviter vulneratos videmus evadere, et
rursus levibus occasionibus interire.

4 quando divina tractat, humana sapit, artibus doeetur egregiis, disci-
plinis eruditur eximiis.

6 Eationem vero dico animi probabilem motum, qui per ea, quae con-
ceduntur atque nota sunt, ad aliquod ignotum ducitur perveniens ad veri-
tatis arcanum.



Cassiodors Schrift „Ober die Seele".

sichere Vernunft zu nennen, welche fern ist von jedem
Bildertrug."1 Voll Staunen über Umfang und Schnelligkeit

der Denkvorgänge schreibt Cassiodor : „Die im Körper
wohnende Seele, wieviel sieht sie, ohne aus sich heraus
zu treten, in sich selber gleichsam wie in einem weiten
Räume umherschweifend",2 hebt die Eigenart des menschlichen

Denkens hervor: „sie denkt durchaus gesondert,
wie sie auch spricht"3 und preist die Vernunft als
Ordnerin des Wissens, worin zugleich ein ebenbildliches
Moment mit der Gottheit liegt : „Der Gottheit ist es eigen,
vieles zu ordnen und alles zugleich in den entsprechenden
Maßen zu entfalten."4 Triumphierend führt er sodann zur
Bestätigung des über die Vernünftigkeit Gesagten die
Errungenschaften menschlicher Kultur an, als wollte er
durch die Fülle der Argumente die Freunde zum
Zugeständnisse zwingen: „Der Buchstaben Formen hat er
(der Mensch) erfunden, verschiedener Fertigkeiten Nutzen
und Unterricht hervorgebracht, Städte mit Verteidigungsmauern

umgeben, Kleider verschiedener Art hergestellt,
künstlich bessere Früchte erzielt, er durcheilt Länder,
Abgründe mit dem geflügelten Fahrzeug, er hat mächtige
Berge durchbohrt zum Vorteile der Reisenden, Häfen zum
Nutzen der Schiffer in halbmondförmiger Krümmung
geschlossen und die Erde durch Aufführung der herrlichsten
Bauten geschmückt."5

Nun folgt eine Reihe von Beweisen für die Unsterblichkeit

der Menschenseele. Der erste ist folgender:
„Wenn alles, was ein anderes belebt, in sich selber lebt
und also unsterblich ist,"6 so muß auch die Seele des

1 Ipsa enim vera et pura et certa ratio dicenda est, quae ab omni
imagine falsitatis redditur aliéna.

2 In corpore posita anima quam multa videt non a se egrediens, in
so ipsa tanquam in magno currens spatio pervagatur.

3 eogitat plane singillatim sicut et loquitur.
4 per ordinem sensus nihil perficit, cum se diversitate confundit, quia

Divinitatis proprium est multa disponere et omnia simul modulis com-
petentibus explicare.

6 Litterarum formas reperit, diversarum artium utilitates disciplinas-
que protulit, eivitates defensibiji muro cinxit, varii generis amictus eiecit,
meliore8 fructus per industriam exegit, terras transcurrit, abyssos alato
navigio, vastosque montes in usum viantium perforavit, portus ad utilitatem
navigantium lunari dispositions concluait, ornavit pulcherrima fabricarum
dispositions tellurem

6 Si omne quod viviflcat aliud, in semetipso vivit et utique immor-
tale est,



Caesiodors Schrift „Über die Seele". 425

Menschen, welche den Körper belebt, in sich selber Leben
haben, und daher unsterblich sein. Der zweite: „Alles
Unsterbliche ist einfach, die Seele aber ist nicht zusammengefügt

und besteht nicht aus einer Mehrheit, sondern ist
eine einfache Natur;"1 sie muß daher unsterblich sein.
Der dritte Beweis lautet: „Was immer durch ursprüngliche
Gegensätzlichkeit nicht zerstört wird, beharrt immerdar
unsterblich ; die Seele also, weil sie einfach und lauter ist,
bleibt immer unsterblich."3 Der vierte: „Alles Vernunftbegabte,

das sich selbst bewegt, ist unsterblich;"3 die
vernünftige Seele bewegt sich selbst, darum ist sie unsterblich.
Der fünfte Beweis stützt sich auf die Hl. Schrift, in der
erzählt wird, daß die Menschenseele nach Gottes Ebenbild
und Gleichnis geschaffen ist, woraus dann Cassiodor die
Unsterblichkeit der Seele erschließt. „Denn wie könnte
sie ein Ebenbild und Gleichnis Gottes sein, wenn die Seelen
der Menschen durch die Todesschranke eingeschlossen
würden",1 da doch Gott ein Wesen ist ineffabiliter semper
vivens. Dieses Argument könnte durch den Einwand
fallen, daß das Unsterbliche nach derselben Schlußfolge
auch Unsterbliches müsse schaffen können, was aber der
Erfahrung widerspricht. Diesen Einwurf sucht nun
Cassiodor durch den Hinweis auf ein Gemälde zu entkräften,
das eine Ähnlichkeit mit dem auf ihm Dargestellten hat,
das in der Wirklichkeit existiert, aber doch von dieser
Wirklichkeit noch_ lange nichts besitzt: „Ein Bild nämlich
kann irgendeine Ähnlichkeit haben. Sonst kann es nicht
das bieten, was die Wirklichkeit ist."5 Ein weiteres
Argument, das er auf der psychologischen Tatsache eines
Strebens nach Unvergänglichem aufbaut: „Es strebt der
Mensch nach dem Tode seines Körpers seines Namens
Ruf zu hinterlassen, er wünscht, ohne Ende gelobt zu
werden",6 führt gleichfalls auf ein ewiges Fortleben nach

1 Omnia immortalia simplicia sunt, anima autem non est harmonica
neque constat ex pluribus, sed simplex natura est.

2 Quidquid a eontrarietate originali non corrumpitur, immortale iugiter
perseverat; anima igitur, quoniam simplex atque pura est, immortalis iugiter
perseverat.

3 Omne rationale, quod se ipsum movet, immortale est.
4 Nam quemadmodum poterat esse imago aut similitudo Dei, si ani-

mae hominum mortis termino clauderentur.
6 imago enim potest aliquam habere similitudinem. Caeterum hoc

non potest implere quod Veritas.
6 desiderat enim post mortem^corporis sui, nominis famam relinquere,

cupit sine fine laudari.
Jahrbuch für Philosophie etc. XXV 28



426 Cassiodors Schrift „Über die Seele."

dem Tode. Seine Beweiskraft wird auch dureh die Redensart

befestigt: quidquid dignitate rationis erigitur, mortis
iniuria non premitur, was durch die Würde der Vernunft
errichtet wird, wird nicht vom Zahn der Zeit benagt.
Der letzte Beweis ist wieder der Offenbarung entnommen,
welche von einem iuge supplicium und von perpétua gau-
dia spricht. Bei der Unsterblichkeit, Welche von der
Menschenseele ausgesagt wird, ist aber zu beachten, daß
durch sie die Seele nicht so beschaffen ist, daß sie für
jedes Erleiden unempfänglich wäre (quae nullam excipiat
passionem), was nur in der Gottheit Geltung hat. „Denn
alle erhabenen Tugenden sind auf jenem Gipfel in ihrer
ganzen Fülle und Vollendung, welche allen Geschöpfen
von ihrer Freigebigkeit, jedem nach seiner Art, mitgeteilt
werden."1 Flier ist es auch am Platze, einige Worte über
das Leben der Seele nach dem Tode zu sagen: „Sie lebt in
sich nach dieser Welt Verlust, nicht durch den
wiederwehenden Hauch, wie der Körper, aber in gleicher
Beweglichkeit, welche ihr zugeteilt ist, lauter, fein, schnell,
ewig, sie sieht, hört, tastet und wirkt kräftiger auf den
Gebieten der übrigen Sinne, die Dinge nicht mehr stückweise

erkennend, sondern alles geistig aus dem Ganzen
erfassend."2 Daß eine solche Erkenntnis ohne Sinnesorgane
möglich ist, kann nicht bezweifelt werden, da erstens
die Seele vom Körper nicht mehr beschwert ist, und
zweitens auch die Engel und Luftmächte sich einer solchen
Erkenntnisweise erfreuen. Weitere Ausführungen über
diesen Gegenstand bietet Cassiodor im XII. Kapitel.

Als letzter Punkt kommt die Convertibilitas, der
Stimmungsumschlag zur Sprache, welche jeder aus eigener
Erfahrung kennt; wir wissen nur zu gut: „daß wir bald
von Freude gehoben, bald von Trauer gebeugt sind ; bald
wohlwollend sanft, bald zornentbrannt, was jetzt gefällt,
mißfällt uns später; je mehr wir voranschreiten an der
Seite der Rechtlichen, um so schlechter werden wir, wie

1 Omnes enim arduae virtutes in summitate illa plenissimae atque
perfectissimae sunt, quae creaturis uuiversis ipsius largitate pro suo modulo
conceduntur.

2 Yivit in se post huius saeeuli amissionem non reflante spiritu
sicut corpus, sed aequali mobilitate quae illi attributa est, pura, subtilis,
cita, aeterna, videt, audit, tangit an reliquis sensibus efficacius valet, non
iam ex partibus suis haec iutelligens, sed omnia spiritualiter ex toto
cognoseens.



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 427

wir wissen, im Verkehr mit Verkommenen."1 Sie erstreckt
sich nicht bloß auf das Gemütsleben, wo sie als
Launenhaftigkeit den stärksten Ausdruck findet, sondern beeinflußt

auch unser Urteilen und Wollen und das daraus
resultierende Handeln. Als Ursache dieser Eigenart der
menschlichen Seele bezeichnet Oassiodor den Umstand,
daß wir die Klugheit nicht zu unserer ständigen Begleiterin

haben. „Aber damit der Grund hiervon klarer
erkannt werden könne, erinnern wir uns, daß die Klugheit
nicht unsere immerwährende Begleiterin ist, und darum
sind wir weiser, wenn wir göttlicher Erleuchtung uns
erfreuen, und sind wieder töricht, wenn verfinsternde Fehler
uns umnachten."2 Wer sich hingegen nicht von der Klugheit,

sondern von der Leidenschaft führen läßt, wird immer
hin- und herirren; affectio enim, quae venit et recedit,
semper incerta est.

Die Definition der Seele aus negativen und positiven
Merkmalen wiederholend, weist Cassiodor den Emanationismus

und Materialismus zurück, betont die Einfachheit und
Substantialität der Seele und vergleicht sie mit einem
eigentümlichen Feuer, zugleich aber an ihrer Unsterblichkeit

festhaltend: „Nicht als ein Teil Gottes ist sie
aufzufassen, wie gewisse Toren mit gottloser Tendenz meinen,
weil sie veränderlich ist, noch auch der Engel, weil sie
mit dem Fleische verbunden werden kann, auch nicht aus
Luft oder Feuer oder Wasser oder Erde, nicht aus solchen
Dingen, welche durch gegenseitige Verknüpfung verbunden
sind, sondern als eine einfache, eigene Natur und von
anderen Geistern verschiedene Substanz, welche wir uns
weit feiner als Luft und durchsichtiger vorstellen müssen,
als wir diese gewöhnlich betrachten, jene aber können
wir nicht sehen auf körperliche Art."3 Auch die beständige

1 modo nos esse gaudio sublevatos, modo moerore deieetos; modo

pietate mites, modo indignations terribiles, quod nunc placet, post displicet
et quantum proficimus cum reetis, tantum détériorés esse novimus cum
pessimis.

2 Sed ut causa huius evidentius possit agnosei, recordemur prudentiam
non esse nobis immutabilem et ideo sapimus, cum divina illuminatione
bene gerimus, atque iterum desipimus, cum delictis ealigantibus obscuramur.

s non intelligenda est pars Dei, ut quidam dementium irreligiosa
voluntate putaverunt, quia convertibilis est, neque angelorum, quia carni
sociabilis est, neque ex aere neque ex igne neque ex aqua neque ex terra
neque ex eis, quae mutua complexione iunguntur, sed simplex et propria
quaedam natura et ab aliis spiritibus discreta, quam longe subtiliorem aere

28*



Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Tätigkeit der Seele, wie wir sie in den unwillkürlichen
Assoziationsreihen kennen, war Cassiodor bekannt: „Dieses
Wesen wird durch die natürliche Beweglichkeit immer
angeregt, seine Gedanken in einem Zusammenhang zu
entfalten",1 und er führt als Beispiele hierfür die ruhig
abfließenden Gedankengänge an, wie sie sich beim Fehlen
aktiv apperzipierter Vorstellungen, bei alltäglichen,
mechanischen Verrichtungen, beim sanften Hinträumen und im
Traume einstellen, in dem wir volatica imaginatione delu-
dimur. Selbst beim Gebete verlieren wir uns oft in ganz
fremde Gedanken: „Denn oft, wenn wir in tiefer Betrachtung

unsere Aufmerksamkeit anspannen, werden wir
plötzlich durch ein Gaukelspiel unverhoffter Gedanken
abgelenkt."2 Endlich lehnt er noch Piatons Erkenntnistheorie

ab, der zufolge alles Lernen nur Erinnern sei, da
wir ja „Neues so hören, als hätten wir nie etwas davon
gelernt".3

Was alles in der gravida definitio enthalten war, ist
glücklich ans Licht gebracht.

Im dritten Kapitel handelt die Schrift über die
Qualität der Seele. Hier bringt Cassiodor zwei
Ansichten mit ihren Gründen vor, von welchen ihm die
zweite am besten zuzusagen scheint. „Die Beschaffenheit
also dieser Substanz ist, wie die Schriftsteller sagten,
feurig."4 Die Feuernatur der Seele scheint daraus
hervorzugehen, erstens: „weil sie mit einer immer beweglichen
Glut lebt"5 und, mit dem Körper verbunden, ihn mit
wohltuender Wärme belebt; zweitens, „weil, wie man berichtet,
alles Himmlische aus flammender Lebenskraft besteht".0
Zum Unterschied von jenem Feuer, das wir aus dem
täglichen Leben kennen, fügt er noch hinzu : „nicht aus diesem
flackernden (russenden), verzehrenden (erlöschenden) und

et lucidiorem debemus advertere, quando istum vulgariter intuemur, illam
vero conditions carnis aspicere non valemuB.

1 Hanc speeiem naturalis mobilitas semper exagitat ad cogitationes
communiter explicandas.

2 Saepe enim, cum nos in oratione magna intentione dirigimus, ludo
nescio, quo insperatis subito cogitationibus amovemur.

3 nec de illis sumus, qui dicunt reeordari magis animas quam discere
usuales artes, cum et ad interrogata sint parati, ubi potuerint intellectu
proveniente contingere, et nova sic audiant, quasi nihil ex eis didicissent.

4 Qualitatem itaque substantiae huius auctores ignoam esse dixerunt.
6 quod mobili semper ardore vegetetur.
6 quod cuncta coelestia flammeo referunt vigore constare.



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 429

zeitliehen, sondern aus jenem ruhigen, nährenden und
immerwährenden; es nimmt weder ab noch zu, weil es
nicht aus der Verschiedenheit etlicher Elemente zusammengewachsen

ist, weil es in seiner Wesenheit keinen Zwiespalt

hat".1 Daher ist denn auch alles, was geistiger Natur
ist, unsterblich, wie er im vorigen Kapitel ausgeführt hat.

Wahrscheinlicher ist ihm jedoch die zweite Hypothese,
daß die Seele nicht so sehr Feuer als Licht sei, Leuchte:
„Wir aber würden eher sagen, sie sei Licht, wegen der
Ebenbildlichkeit mit Gott, welche sie bei der Erschaffung
der Dinge zur Zierde empfangen hat."2 Da jedoch Gott
nach I. Tim. 6, 16 lucem inhabitat inaccesabilem, so folgt
daraus ohne weiteres die Richtigkeit dieser Ansicht. Freilich

ist die Leuchtkraft unserer Seele unendlich geringer
und schwächer als die des dreieinigen Gottes, dem ein
splendor super omnes fulgures zukommt. Daher schärft
Cassiodor seinen Lesern wohl ein: „Im übrigen kann diese
(die Seele) kein solches Licht haben, wie die Wahrheit."3
Denn jenes wirkliche Licht, von dem die Menschenseele
gleichsam nur ein schwacher Abglanz ist, strahlt in solcher
Fülle und so blendendem Glänze, daß nur besonders reine
und auserwählte Seelen es einigermaßen ahnen, nie aber
aussprechen können.1 Mögen wir darum auch durch
innigstes Versenken (nimia pietate) die Grenzen unserer
Seele (modum animae nostrae) erweitern „und in grenzenloser

Hingebung über uns selber hinaus in tieferem
Betrachten verstummen — jener Lichtglanz übersteigt all
unsere Bewunderung".5 Auch loan. 1, 9 tritt für die
Wahrheit dieser zweiten Ansicht ein, wenn er das „Wort"
vera lux nennt, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese
W7elt kommt. Selbst aus der Erfahrung bringt Cassiodor
ein Argument dafür herbei: „Denn, wenn wir im Denken
begriffen sind, fühlen wir, ich weiß nicht, was Zartes,

1 non isto fumeo, consumptibili et temporali, sed ex tranquillo,
nutritore atque immortali, neque minuitur neque crescit, quod nulla
aliquot elementorum diversitate concretum est, quoniam in essentia non
habet litem.

- Nos autem lumen esse potius non improbe dixerimus propter ima-
ginem Dei, quam inter conditiones rerum decenter accepisse memoratur.

3 Caeterum baec lumen habere non potest, quod Veritas.
4 quod mundissima mens et Deo dedita potest quidem ex aliqua parte

sentire, sed idoneo non valet explieare.
6 et immensa religione supra nosmetipsos alta eogitatione sileamus

— tamen quidquid miramur amplius est, quidquid sentimus exeelsius.



430 Cassiodors Schrift „Ober die Seele".

Leichtes, Klares in uns existieren",1 das ohne Sonne,
überhaupt ohne äußeres Licht sieht; es muß also selber
Licht sein: „Denn wenn es in sich selbst nicht leuchtend
wäre, hätte es keinen solchen Einblick in Dinge so
gewaltig sind jene Leuchten, daß sie selbst Abwesendes
anschauen."2 Dieses Licht kann aber noch klarer werden,
wenn nämlich Gott mit seiner Gnade es steigert, wie aus
dem Leben hinreichend bekannt ist.

Das nächste Kapitel, das vierte, stellt sich zur
Aufgabe, die Frage zu lösen, ob die Seele eine Form
habe. Cassiodor schreibt: „Form nenne ich aber, was
irgendeinen Raum durch eine Linie oder Linien
umschließt."3 Eine solche Form hat die Seele allerdings
nicht. „Denn da jede Form entweder an einer Fläche oder
einem Körper ist, eine Fläche aber nur an einem Körper,
der Körper wieder fest und greifbar ist, von diesen Dingen
jedoch die Seele offenbar eine Ausnahme macht",4 so kann
sie keine Form besitzen. Gegen diese Behauptung werden
verschiedene Stellen der Hl. Schrift aufgeboten, in der
es eine Menge von Anthropomorphismen und Anthropo-
pathismen gibt, mit denen Gott umkleidet wird und welche
gegen obigen Satz angeführt werden, weil die Seele wie
Gott geistiger Natur und dessen Ebenbild ist. Diese Stellen
werden jedoch als lectiones similes ihrer Gültigkeit für diesen
Fall entkleidet, da sie nur zu dem Zwecke gebraucht
werden, „damit einzelne Dinge aus der menschlichen
Gewohnheit leichter und prägnanter erkannt werden".5
Dasselbe gilt auch für die Geschichte vom armen Lazarus
und reichen Prasser bei Luk. 16, 23 ff. An der Stelle
Phil. 2, 6, wo von einer forma Dei gesprochen wird, meint
der hl. Paulus die Natur Gottes.

Eine weitere Frage, welche hierher gehört, ist die,
ob die Seele eine Quantität habe, „da es ja feststeht, daß

1 deinde, quando in eogitatione positi, nesoio quid tenue, volubile,
darum in nobis esse sentimus.

3 Nam si ipsum in se non esset lucidum, rerum tantam conspicien-
tiam non haberet tarn violenta sunt lumina, ut etiam intueantur
absentia.

3 formam vero dico, quae aliquod spatium linea lineisve concludit.
4 Nam eum omnis forma aut in superficie sit aut in coipore, superficies

nonnisi in corpore, corpus vero solidum atque palpabile, ab his
autem rebus animam constet manifeste exceptam.

6 ut Tes aliquae ex humana consuetudine facilius compendiosiusque
noscantur.



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 431

sie innerhalb des Körpers eingeschlossen ist".1 Dieser
Schwierigkeit rückt Cassiodor mit der Definition der Quantität

zu Leibe : „Jede Quantität besteht entweder aus
Kontinuierlichem, wie der Baum, der Mensch und der Berg,
oder aus Geschiedenem, wie der Chor, das Volk oder der
Haufe und diesen Ähnliches."2 Weil aber keiner dieser
beiden Fälle bei der Seele statt hat: „weil sie kein Körper
ist, so ist es klar, daß sie überhaupt keine Quantität hat".3
Mit diesem Satze kommt er jedoch wieder mit der Heiligen
Schrift in einen scheinbaren Widerspruch, wo es (Sap. 11,21)
von Gott heißt: sed omnia in mensura et numéro et
pondéré disposuisti, zu dessen Beseitigung er die Klausel
hinzufügt: „Daß dennoch dem Schöpfer ihre (der Seelen)
näheren Bestimmungen und Quantitäten offenbar sein
können, ist gläubig hinzunehmen."4

Während der Autor in den bisher vorgeführten
Kapiteln eminent psychologische Gegenstände behandelt,
wendet er sich im fünften Abschnitte einem Thema
zu, das weniger psychologisches Interesse beansprucht.
Er ist betitelt: De moralibus virtutibus animae. Die
vier Kardinaltugenden werden erörtert und ihr Wirkungskreis

festgelegt. Daran schließt sich die Aufzählung der
geistigen Fähigkeiten, mittelst derer die Seele jene Tugenden
erwerben kann. Endlich werden ohne ersichtlichen
Zusammenhang mit dem Früheren Geisteskrankheiten
besprochen. Gegen Schlechtigkeit (prava) und Böswilligkeit
(iniqua) ist die Gerechtigkeit wirksam; „die Gerechtigkeit
ist die Geneigtheit der Seele des Allgemeinwohles zugunsten,
jedem seine Ehre zu geben".5 Gegen Verwirrtheit (con-
fusa) und Unsicherheit (incerta) nützt die Klugheit. „Klugheit

aber ist der guten und bösen Dinge wahrhafte
Erkenntnis."3 Gegen Unglück (adversa) und Glück
(prospéra) ist die Stärke von Vorteil; „Stärke jedoch ist die
überlegte Übernahme von Gefahren und feste Ausdauer

1 dum earn constet intra corpus hominis contineri.
2 Sic arithmetici earn compendiosa veritate describunt: Omnis quan-

titas aut de continuatis constat ut arbor, homo et mons aut de disiunctis,
ut chorus, popuius vel acervus et his similia.

" quia corpus non est, clarum est earn quantitatem penitus non habere.
4 Creatori tarnen circumstantias earum et quantitates patere posse

eredendum est.
5 Iustitia est habitus animi pro eommuni utilitate servatus suam

cuique tribuens dignitatem.
e prudentia vero est rerum bonarum et malarum verax scientia.



432 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

in Mühseligkeiten".1 Gegen unerlaubte und zündende
Vergnügungen (illicitas et voluptates fervidas) ist die Mäßigkeit

ein kräftiges Mittel. „Denn die Mäßigkeit ist gegen
die Leidenschaft und andere nicht rechte Aufwallungen
der Seele die feste und geregelte Herrschaft."2 Diese
Tugenden bezeichnet Cassiodor als munitiones und
quadruplex thorax.

„Aber diese vierfache Tugendzierde wird von drei
Seiten aus vollendet."3 Sie werden der Reihe nach
aufgezählt: erstens „die Betrachtung, welche die Schärfe des
Geistes zum Anblick der zartesten Dinge erhöht";4 zweitens
„die Urteilskraft, welche die Unterscheidung von gut und
bös nach vernünftiger Schätzung vollführt";5 drittens „das
Gedächtnis, wenn die beobachteten und überlegten Dinge
nach treuer Übergabe im Innern der Seele hinterlegt
werden, so daß wir sie gleichsam in ein Behältnis
aufnehmen".8 Während unsere Kleiderbehälter, wenn sie
gefüllt sind, nichts mehr fassen können, „wird diese Schatztruhe

nicht beschwert, wenn sie belastet wird, sondern
wenn sie vieles geborgen hat, strebt sie in Wißbegierde
nach mehr".7 Diese Fähigkeiten oder Betätigungen der
Seele schließt er zusammen zur harmonia trichordis und
preist sie als Vorzüge der Menschenseele: „tali enim mu-
nere delectatur anima".

Darauf folgen, wie hereingeschneit, infantes positi sensu
und iuvenes excordes, welch letztere er als Typus der
Geisteskranken anführt. Es scheint, als ständen diese
Erscheinungen im Gegensatze zu Gottes Weisheit und dem
Wesen der Seele. Eine Erklärung sucht Cassiodor in der
imbecillitas corporis, welche er durch eine Analogie plausibel

zu machen sucht: „Wie wenn man Feuer in engem

1 fortitudo autem est considerata periculorum susceptio et laborum
firraa perpessio.

2 Temperantia quippe est adversus libidinem et alios non rectos
impetus animi firma et moderata dominatio.

3 Sed hoc virtutum quadripartitum decus trina parte eompletur.
4 Contemplatio, quae aeiem nostrae mentis extendit ad res subtilis-

simas intuendas.
5 iudieialis, quae discretionem boni malique rationabili aestimatione

pertractat.
6 memoria, cum res inspectas atque deliberatae in animi penetralibus

fida commendations reponuntur, ut quasi in quodam coneeptaculo susci-
piamus.

7 hoc tbe8aurarium non gravatur oneratum, sed cum multa condiderit,
sciendi desiderio plus requirit.



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 433

Gefäße verschließt, es nicht in die Höhe flackern kann,
weil es durch ein sehr engendes Hindernis bedeckt ist."1
Dasselbe gilt auch für die Kretinen: „So trifft es auch
bei Schwachsinnigen zu, weil die Seele entweder infolge
der Improportion der Körperteile oder der Dichtigkeit der
Säfte vom Mutterleibe her durch die allzu ungünstige
Wohnung herabgestimmt wird."3 Außerdem gibt es auch
noch andere Gründe für Geistesstörungen: „Wie viele
verloren durch zufällige Krankheiten, entweder durch
Beschwernis des Gehirns oder Brustbeklemmung verwirrt,
die gewöhnliche Schärfe ihres Geistes! Wie viele sind
auch durch momentane Verletzung verwandelt!"3 Auch
Katzenjammer und Alkoholismus erwähnt Cassiodor, wenn
er spricht von einem prandio refertus oder von der cra-
pula, in der sich der Unglückliche nicht einmal bewegen
kann. Glücklich darum alle die, welche von solchen
Krankheiten frei sind! Im Vorbeigehen stellt er auch
fest, daß die Seele des Kindes nicht wächst: „Denn den
Kleinen wächst die Vernunft durch andauerndes Betrachten,
nicht die Seele."4

Das sechste Kapitel trägt die Aufschrift: De na-
turalibus virtutibus animae und behandelt eine Reihe
von Seelenfunktionen: Wahrnehmung, Bewegung der
Glieder, Denken, Atmung und Begehrungen. Wie schon
daraus erhellt, geht es in diesem Abschnitte bunt her,
indem vegetative, animalische und intellektuelle Vorgänge
durcheinander geworfen werden. Alle Seelentätigkeiten
teilt Cassiodor in fünf Klassen, deren letzte noch in vier
Unterabteilungen zerfällt. Die erste ist in jeder Hinsicht
sensibel, die uns den Sinn des Verstehens verleiht;5 „sie
setzt auch die körperlichen Sinne in Kraft",3 etwa dem
inneren oder Gemeinsinn der Scholastiker entsprechend.
Die zweite nennt er imperativa, „welche den körperlichen

1 Ut ignem angusto vase conclu das, altum nequit appetere, quia eum
arctissimum obstacuium constat operire.

2 Sie et stultis iuvenibus obviât, quod aut imparilitate partium aut
crassitudine humorum materni uteri vitio suscepto anima inepta nimis
babitatione deprimitur.

3 Quam multi morbis accedentibus aut onerato cerebro aut praecor-
diarum stupore confusi, acumen solitae sapientiae perdiderunt! Quanti
etiam momentanea laesione mutati sunt!

4 Parvulis enim ratio crescit longa meditatione, non anima.
6 utraque parte sensibilis, quae nobis tribuit intelligentiae sensum.
G f'acit etiam corporales vigere sensus.



434 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Organen die verschiedenen Bewegungen befiehlt, welche
auszuführen sie beschlossen hat",1 und führt zur Illustration
die Körperbewegungen überhaupt und die komplizierteste,
die Sprache, an. Die dritte heißt principalis; „wenn wir
ohne jede Tätigkeit uns der Muße hingeben und, nachdem
die körperlichen Sinne in Ruhe gebracht sind, etwas tiefer
und aufmerksamer betrachten",2 besteht also in der
Reflexion. Aus dieser Bestimmung klärt sich auch die
Tatsache, daß bei fortschreitendem Alter, wenn die äußeren
Tätigkeiten der Seele infolge der Schwächung und
Erschöpfung der Glieder und Sinne sich verlieren, die
Wirksamkeit der Seele sich mit größerer Intensität auf das
Innere konzentriert: Hinc est quod aetate maturi melius
sapere iudicantur. Die vierte ist die Vitalis, „das ist die
natürliche Wärme der Seele, welche uns dadurch Leben
und Gesundheit bringt, daß wir um ihre Glut zu mäßigen,
die ätherischen Lüfte schöpfen und wiedergeben".3 Die
fünfte, welche als delectiva auftritt, „das ist die Neigung
zum Guten und Schlechten, welcher die Seele sich mit
Lust hingibt",4 zerfällt nach ihren spezifischen Erscheinungen

in attractiva, rapiens de naturali, was der Mensch
notwendig hat ; retentoria, assumpta retinens, das sie
verkocht; translativa, quae accepta in aliud convertit et trans-
ponit; expulsiva, welche das Schädliche ausstößt. Aus der
Zusammenstellung zu schließen, sind alle diese Unterarten
im Gebiete des vegetativen Lebens heimisch.

Nachdem nun schon sechs Knoten gelöst, sechs Hügel
überschritten sind, kommt Cassiodor im siebenten
Kapitel auf eine Frage, von der er selbst gesteht, daß sie
difficultatibus plena ist: De origine a ni m a e. Um am
sichersten zu ,gehen, beginnt er mit dem Berichte der
Bibel über die Erschaffung des Menschen. Dort heißt es:
et inspiravit in faciem eins spiraculum vitae; auf die
Exegese des insufflavit kommt alles an. Dieser Ausdruck
wird von Hagiographen nicht im wörtlichen, eigentlichen

1 quae iubet organis corporalibus diversos (actus) motus, quos irn-
plere decreverit.

2 cum ab omni actu remoti in otium reponimur et corporalibus sen-
sibus quietis profundius aliquid firmiusque tractemus.

8 id est r-alor anirni naturalis, qui nobis propter suum fervorem mo-
derandum auras aethereas hauriendo et reddendo vitam tribuit et salutem.

4 boe est appetitus boni malique, quem sub iucunditate animus con-
cupiscit.



Cas8iodors Schrift „Über die Seele". 435

Sinne gebraucht, sondern „um des Werkes Würde
auszudrücken",1 um anzudeuten das Ausgezeichnete, das aus
seinem Munde hervorkam.2 Es bedeutet darum insufflatio
soviel wie mandatum, denn von einem Anblasen im eigentlichen

Sinne kann keine Rede sein bei Gott, der weder
atmet, noch Backen hat.8 Diesem Vorgänge bei der
Erschaffung des ersten Menschen analog soll auch die Seele
jedes einzelnen Menschen ins Dasein treten. „Diesem
folgend haben einige gesagt, sobald der menschliche Same
sich zur lebensfähigen Substanz entwickelt hat, dann
werden die geschaffenen Seelen, einzeln und vollkommen,
den Körpern mitgeteilt."1 Über die Zeit aber, wann diese
Vereinigung der geschaffenen Seele mit dem gezeugten
Leibe stattfindet, gibt es verschiedene Meinungen; die
medendi artifices glauben, daß es am 40. Tage geschehe,
wenn sich das Kind im Mutterleibe zu bewegen beginnt.
Doch ist es auch nicht ausgeschlossen bei Gottes Allmacht,
daß „wie er aus unserem Körper den Samen des Fleisches
entstehen läßt, so auch aus der Beschaffenheit der Seele
eine neue Seele erzeugt werden könne."6 Nach dieser
letzten Art der Seelenschöpfung würde auch das Wesen
der Erbsünde einleuchtender sein. Doch will Cassiodor
in dieser schwierigen Frage nichts entscheiden und zieht
es vor, sich an das Beispiel des hl. Augustinus zu halten,
der sagt, man dürfe nichts voreilig behaupten,6 sondern müsse
festhalten an der unmittelbaren Schöpfung der Seele durch
Gott und an der Existenz der Erbsünde, ohne sich in
nutzlose Diskussionen zu verlieren. Quis enim cognovit
sensum Domini? aut quis consiliarius eius fuit? Rom 11, 34.

Er läßt den hl. Paulus recht haben, der im ersten Brief
an die Korinther schreibt: ex parte enim cognoscimus et
ex parte prophetamus. Zum Schlüsse holt er zu einem
begeisterten Lobpreis der Geburt des Herrn aus, der als
Erlöser und heiligster Gott, ohne Erbsünde Mensch
geworden ist.

1 ad exprimendum operis dignitatem.
2 eximium, quod eius ore prolatum est.
3 qui neque Spiritus resolvit neque bueeas habet.
4 Hoe nonnulli secuti dixerunt mox, ut semen humanuni coagulatum

fuerit in vitalem substantiam, illico creatas animas corporibus dari dis-
cretas atque perfectas.

s sicut de corpore nostro semen carnis educit, ita et de animae quali-
tate animam novam posse generari.

6 nihil temere dicit esse firmandum.



436 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Ein interessantes Kapitel ist das achte, wo er den
Sitz der Seele ausfindig zu machen sucht. Wie fast bei
jedem der behandelten Gegenstände referiert er zuerst
die verschiedenen Meinungen und deren Gründe: Einige
meinen, daß der Sitz der Seele, obgleich sie im ganzen
Körper zerstreut ist, im Herzen sei, weil dort das reinste
Blut und der Lebenshauch enthalten ist, so daß sie der
Überzeugung sind, daß von dort auch die guten oder
bösen Gedanken ausgehen.1 Andere wieder und zwar die
Mehrzahl ist anderer Ansicht: Die meisten aber gestehen,
daß sie im Haupte wohne.2 Zur Begründung müssen
wieder Analogiebeweise herhalten : erstens müsse die Seele
im Kopfe sitzen zu einer gewissen Ähnlichkeit mit der
Gottheit, welche, mag sie auch alles mit ihrer
unaussprechlichen Substanz erfüllen, doch nach dem Zeugnisse
der Schrift im Himmel throne.3 Zweitens muß die Seele
die oberste Stelle im Körper inne haben, da sie etwas
Erhabenes ist.4 Drittens ist nur das Haupt das
entsprechende Zentrum, von wo aus die Seelen die übrigen
Glieder mit geziemender Herrschaft leiten können.5
Viertens ist die kugelförmige Gestalt des Hauptes die
schönste " und kann darum allein der unsterblichen Seele
eine würdige Wohnung bieten. Fünftens strebt dieses
sterbliche Feuer immer zur Höhe,7 darum muß auch die
Feuerseele aufwärts flammen. Aber auch aus der
Erfahrung weiß Cassiodor Gründe zu bringen und zwar aus
der Neuropathologie. Denn bei Beschädigungen der
Schädelkapsel (testam capitis gravissima percussione con-
fractam), wenn zum Zwecke der Heilung die äußere
Hirnmembran a sanguinea faece gereinigt und dabei berührt
wird, „verfällt der Mensch in eine solche Anästhesie, daß
er auch irgendwo verwundet, es nicht spüren kann";
sobald aber die Berührung aufgehoben ist, kehrt er zum
gewöhnlichen Verstände zurück (ad intellectum consue-

1 Quidam sedem animae, quamvis sit in corpore toto diffusa, in
corde esse voluerunt dicentes, qtiod ibi purissimus sanguis et Vitalis spiritus
continetur, ut inde etiam cogitationes sive bonas sive malas exire confirment.

2 Plurimi autem in eapite insidere manifestant.
3 ad similitudinem aliquam Divinitatis, quae licet omnia ineffabili

substantia sua replet, Scriptura tarnen coelo insidere confirmât.
4 quae se noverat eoelesti operatione sublimem.
5 unde reliqua membra debuissent competenti regimine gnbernare.
6 figura capitis sphaera puleherrima est.
1 Ignis iste mortalis semper tendit ad summum.



Cassiodors Schrift „Ober die Seele". 437

tudinarium redit). Solche psychische Veränderungen können
bei Verletzung anderer Körperteile nicht beobachtet werden.
Das siebente Argument ist der Psychopathologie entnommen.
Allzugroße Aufregung, heiße Denkarbeit ruft Kopfschmerz
hervor.1 Der letzte Grund beruht auf einer falsch gedeuteten
psychologischen Tatsache : wir fühlen gewisse Bewegungen
in unserer Seele, gewisse heftigere Aufwallungen, sodaß uns
vor Augen tritt, was niemand als abwesend verkennt.2
Solches trifft sich bei lebhaften Erinnerungen,
Halluzinationen und Illusionen. Auch der Umstand, daß die
Sinne, welche fast sämtlich am Kopfe ihre Organe haben,
schweigen, wenn die Seele in die Reflexion sich
zurückgezogen hat,3 spricht für die Lokalisierung der Seele im
Gehirn. Plötzlich nun den Faden verlierend, bedauert
Cassiodor, daß die Seele in ihrer Wirksamkeit durch die
Erbsünde beschränkt und ihre Erkenntniskraft gelähmt
ist: denn nur aus Zeichen und Schlüssen erkennt sie
einiges, während sie doch ohne Mühe alles wissen könnte.
Doch durch Gottes Barmherzigkeit gereinigt und geheiligt,
kann sie diesen Verlust in etwas wieder begleichen.

Voll von symbolischen Anspielungen ist das neunte
Kapitel: De positione corporis, das an Laktantius'
de opificio Dei erinnert, enthält aber auch manches
Psychologische besonders über die Sinnesfunktionen. Schon
die aufrechte Stellung des Körpers ist nicht ohne tiefere
Bedeutung.4 Die Sechszahl der Schädelknochen deuten
die Vollkommenheit dessen, was darin seinen Sitz hat;
die Kugelform der Schädelkapsel ist ein Bild des Himmels,
die Zweizahl der Augen ein Sinnbild der beiden
Testamente, ebenso wie alle übrigen paarweise und symmetrisch
auftretenden Körperteile, welche in der Funktionseinheit
sich harmonisch ergänzen. Des ästhetischen Gleichgewichts

halber sind eine Anzahl Organe in der Mittellinie
gelagert wie nasus, os, guttur, pectus, umbelicus u. s. w.

quae laudabilia et honoranda monstrantur. Das Haupt,
das die meisten Sinne trägt, dem „richtig der Nacken

1 himia indignatio, aestus cogitationis non ftuetu viscerum, non
pectoris commotione vexatur, sed statim capitis dolore percutitur.

2 sentimus animae nostrae qnosdam ductus, quosdam impetus gran-
diore8, ut ante oculos veniant, quae absentia nullus ignorât.

8 in suis quodammodo cubieulis occupata.
4 Praeeerum animal et in effigiem pulcherrimae speculation^ erectum

ad res supernas et rationabiles intuendas, cuius harmonica dispositio in-

gentia nobis sacramenta declarat.



438 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

gleichsam wie eine Säule unterstellt ist,"1 gilt als Zeichen,
daß all unsere Frömmigkeit auf der festen Säule des
Glaubens ruhen muß. Die Zunge, das schicklichste Plek-
trum unserer Stimme, ist uns gegeben, die Zweckmäßigkeit

unserer Laute zu lenken.2 Der erste Sinn, der bei
der nun folgenden Theorie der Sinneswahrnehmungen
zur Sprache kommt, ist das Gesicht, welches bei
beleuchteter Luft die Körperfarben aufnimmt. Denn das
Schauen ist, wie die Alten zu definieren beliebten, eine
geistige Kraft der Seele, ausgehend von der Pupille des
Auges, Dinge, die nicht zu weit entfernt sind, berührend,
diejenigen aber, welche sie erreicht, unterscheidend. Der
zweite ist das Gehör, das mit den ausgehöhlten und
löffelähnlichen Ohren die Schälle auffängt, welche durch
Luftschläge entstehen, vernünftig entscheidend, was das
Gehörte sei. Der dritte ist der Geruchsinn, der die
verschiedenen Gerüche aufnimmt und die Kraft der riechenden

Körper, gleichsam einen unsichtbaren Dampf in die
Nase ziehend, untersucht. Der vierte ist der Geschmack,
durch den wir den Geschmack vieler Dinge nach der
Unterscheidung des Gaumens erkennen. Der fünfte ist
das Getast, das auch allen Gliedern zugeteilt ist, wie man
gemeiniglich erkennt,8 es ist besonders in den Händen, in
den Fingern lokalisiert, mit denen wir die Gesten
ausführen, schreiben und verschiedene Künste betreiben. Die
Zehnzahl der Finger gemahnt an den Dekalog, ne praeter
legem Domini aut cogitare aliquid aut agere debeamus.
Auch die Physiognomie vergißt der Verfasser nicht: Denn
unsere Miene (vultus), welche von voluntas benannt wird,
ist gewissermaßen ein Spiegel der Seele.4 Vieles ließe sich

1 recte cervix quasi quaedarn columna supponitur.
2 Vocis nostrae decentissimum plectrum data est ad sermonum nostro-

rum convenientiara temperandam.
3 Visus, qui aere illuminato colores recipit, corporales. Aspectus

enim est (ut veteres definire maluerunt) vis animae spiritualis egrediens
per oculi pupillam, res non adeo longinquas attingens, sed ad quas poterit
pervenire diiudicans. Seeundus auditus, qui concavis et oocbleatis auribus
sonos accipit aeris verberationibus eoncrepantes, ratione diiudicans, quid sit
auditum. Tertius odoratus est, qui diversos odores assumens vim redolen-
tinm corporum, quasi quodam invisibili fumo naribus suscepto, competenti
«spiraruine perpendit. Quartus est gustus, quo multarum rerum saporem
palati diiudicatione cognoscimus. Quintus est tactus, qui etiam cunctis
membris communiter noscitur attributus.

4 Vultus siquidem noster, qui a voluntate nominatur, speculum quod-
dam est animae suae.



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 439

noch sagen über die Nervenausbreitung' und den
Blutkreislauf, der nutribili sanguine den ganzen Körper durchzieht.

Auch warum Haare und Nägel immer wieder
wachsen und die Haut den ganzen Körper bedeckt, wüßte
er zu erzählen. Dabei waltet im ganzen Organismus eine
solche Harmonie, daß ein Teil aller und alle eines zu
ihrer Tätigkeit und Existenz bedürfen, wie schon der
hl. Paulus (I. Kor. 12, 21 ff.) geschrieben hat. Aus allem
dem folgt, daß zu einem solchen Ausdruck von Geheimnissen1

kein anderes Lebewesen gebildet ist. Wir wollen
uns sparen alles anzuführen, was Cassiodor noch über die
Rolle sagt, welche der Körper bei der äußeren
Gottesverehrung, der Übung guter Werke und der Sorge für
das Seelenheil spielt.

In den beiden folgenden (10. und 11.) Kapiteln gibt
Cassiodor verschiedene Merkmale an, an welchen man
gute und schlechte Menschen unterscheiden könne.
Sie sind für die Psychologie von wenig Bedeutung, so daß
eine kurze Skizzierung für unseren Zweck genügt. Die
bösen Menschen scheidet er in zwei Klassen: Die Nicht-
christen und die lasterhaften Christen. Kurz schildert er
der ersteren eitles Tun und Treiben;2 wer fern vom
christlichen Glauben lebt, geht ohne Weg, blickt umher
ohne Licht, denkt ohne Weisheit. Er kann für die Gegenwart

blühen, aber Früchte bringt er sicherlich nicht ein.
Die schlechten Christen dagegen, geistig gestorben, finden
keine Ruhe vor ihren Gewissensbissen, bis Reue und Buße
den Frieden wiederbringt. Die Bösen haben eine
umwölkte Miene trotz körperlichen Wohlbefindens, sie sind
traurig, auch wenn sie sich freudig stellen, weil sie kurz
darauf die Reue empfinden; sie bewegen bisweilen die
Augen mehr als notwendig ist, und immer wieder sind
sie in Gedanken vertieft, unsicher, zerstreut, schwankend,
bei allem hastig,' von Sorgen geängstigt, voll Unruhe.3

1 in tantam mysteriorum significationem.
2 graditur sine via, respicit sine lumine, eogitat sine sapientia

Hi possunt ad praesens florere, sed fructum non probantur inferre, quia
gratia eorum non in radiee viguit, sed in filiorum se tantum
ostentations iactavit.

3 Malis nubilus vultus est in qualibet gratia eorporali, moesti etiam,
cum laetanter agunt, cum paulo post poeniteaut, deserti impetu voluptatis
suae, subito in tristitiam redeunt, oculi interdum supra quam necesse est,
commoventur, iterumque cogitantes infixi sunt, incerti, vagi, fluctuantes,
ad omnia trepidi, de cunctorum voluntate suspensi, curis anxii, suspicionibus



440 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Die Guten hingegen zeichnen sich aus durch Abtötung
und Demut. Gott selbst zeigt oft ihre Heiligkeit durch
auf ihre Fürbitte eintretende Wunder, oder durch eine
außergewöhnliche Gewalt über die Geister der Natur.
Moses, Elias und Elisäus sind Beispiele dafür. Und so
groß ist die von den Heiligen ausgehende Kraft, daß nicht
nur das Wort, sondern sogar der Schatten ihres Körpers
oder ihre Kleider wunderbare Wirkungen tun. Das Bild
des Guten: Immer heiter ist seine Miene und ruhig, kraftvoll

wirkend durch die Schmächtigkeit, mit Blässe geziert,
bei beständigem Weinen freudig, ehrwürdig durch den
herabhängenden Bart, ohne Pflege rein. Die Augen
freudig und sittsam freundlich, die Rede wahrhaft, aller
Guten Brust durchdringend, begierig, allen Gottesliebe
einzureden, von der sie voll ist. Die Stimme selbst mäßig,
weder zu schwach noch zu laut, durch Unglück wird sie
nicht gebrochen, von zufälligen Freuden nicht bewegt.
Auch sein Schritt erscheint weder lässig noch behend.1
Auch der Tugend der Jungfrauen und Witwen gedenkt
der Autor.

Im inneren Zusammenhange mit diesen beiden Kapiteln
steht das letzte (12): Die Seele im Jenseits. Strafe
und Lohn ohne Ende, entsprechend dem Leben im Diesseits,

ist der Grundgedanke dieses Abschnittes, der
allmählich in rednerisches Pathos aufgeht. Eine ewige
Seligkeit ist nichts Unmögliches, ebensowenig wie eine
endlose Feuerqual. Auch einige Berge werden von heftigem
Brande ausgedorrt und doch bleiben sie bestehen mitten
in ihren Flammen! Der Salamander nährt sich von Feuer
und wird durch die Wärme des Feuers wiederhergestellt.
Gewisse Würmer nähren sich von heißem Wasser.2 Das
Los der Bösen ist conflagratio inextricabilis et aeterna
combustio. Mit den lebendigsten Farben malt er sodann

inquieti; aliéna de se iudieia sollicite perscrutantur, quia dementer propria
perdiderunt.

1 Hilaris illi semper vultus est et quietus, maeie validus, pallore
deeoratus, lacrimis assiduis laetus, promissa barba reverendus, nullo cultu
mundissimus. Oculi laeti et honeste blandi, sermo veriloquus, bonorum
pectorum penetrabilis, eupiens amorem Dei omnibus suadere, quo plenus est.
Vox ipsa medioeris nec debilis vicino silentio nee robusto clamore dila-
tata, asperitate non frangitur, accidentibus gaudiis non movetur. Gradus
quoque ipsius nec tardus conspicitur nec velox.

9 Montes quoque nonnulli quam nimio torrentur incendio et tarnen
inter flammas suas stabiles persévérant! Salamandra incendio reficitur et
ignis calore reparatur. Vermiculi quidam aquis aestuantibus nutriuntur.



441

die Seligkeit der Auserwählten, Freude, Friede, Schauen
und Erkennen ohne Ende: Omnia blanda, omnia suavia,
cuncta tranquilla.

Ein Gebet vermischten Inhalts: Preis der
Menschwerdung und Erlösung, Dank, Bitte um Beharrlichkeit
und Kraft in der Übung des Guten, beendet das Werk.

Aus dem Gedankengange, den wir geboten haben,
läßt sich schon entnehmen, daß die Schrift nicht aus
eigenem Forschen und Nachdenken entsprungen ist, sondern
sich als Produkt einer allerdings für die damalige Zeit
großen Belesenheit darstellt, wenn man noch bedenkt,
daß der Verfasser sich nicht bloß mit philosophischen
Gegenständen befaßt, sondern auf allen Gebieten des
wissenschaftlichen Lebens seiner Zeit betätigte, wie seine
historischen und exegetischen Schriften, seine Institutionen
und rhetorischen Sammlungen beweisen. Daneben muß
man freilich seine Kunst und Geschicklichkeit, etwas
nachzudenken, sein reproduktives Talent, hervorheben, das
ihn befähigte, das Gelesene nicht nur mit erstaunlicher
Frische zu erfassen, sondern auch mit einer überraschenden

Klarheit und Übersichtlichkeit darzustellen; er
war wohl ein systematischer Kopf, aber kein Gelehrter.
Gewandt und geschmeidig im Ausdruck versteht es Cassi-
odor, den Leser durch faßliche Bilder über Schwierigkeiten

hinwegzutäuschen. Es sind die genannten Momente
charakteristische Eigenheiten populärer, praktische
Zwecke verfolgender Schriftsteller aller Völker und
aller Zeiten. Damit hängt auch die Schwierigkeit
zusammen, die etwa originellen Teile des Inhalts auszusondern.

Außer diesen enzyklopädischen und anschaulichen
Symptomen fällt auch die zarte Rücksichtnahme auf die
Offenbarung, auf die religiösen Wahrheiten überhaupt,
auch an solchen Stellen, welche nur eine entfernte
Beziehung zur Bibel oder christlichen Moral und Dogmatik
haben, auf. Dieser Zug zum Religiösen mag in jener Zeit
gelegen sein, welche die aus Urtraditionen entwickelte
Philosophie der heidnischen Antike mit dem neuen Lichte
des Christentums zu durchdringen, zu klären und zu
entfalten suchte. Er dürfte auch damit zusammenhängen,
daß Cassiodor die Schrift „Über die Seele" im späteren
Alter, wahrscheinlich als Mönch, abgefaßt hat; so floß das
religiöse Element, in dem er lebte, unbemerkt auch in
seine Arbeit hinüber.

Jahrbuch für Philosophic etc. XXV. 29



442 Caesiodors Schrift „Über die Seele".

Auch eine gewisse Neigung zum Symbolisieren
offenbart sich besonders in dem Abschnitte, wo er die
Formen und Funktionen des Körpers in Allegoremen
deutet, welche gleichfalls eine Eigenheit seiner Zeit zu
sein scheint.

Diese soeben angeführten Merkmale tun dem Werte
der Schrift nicht den mindesten Eintrag, im Gegenteile,
sie entsprechen recht gut dem Zwecke des ganzen Werkes,
der ein didaktischer ist. Systematische Zusammenfassung
des Wissenwertesten ohne Erörterung von nutzlosen Kontroversen

und Spitzfindigkeiten, Anschaulichkeit der
Darstellung mit liebevoller Rücksichtnahme auf Religion und
lehrreichen Analogien zur Bildung des Herzens sind nur
Vorzüge einer lehrhaften Schrift.

Wohltuend wirkt auch die Benützung der Erfahrung
zur Begründung von a priori aufgestellten Sätzen,
wenngleich die Spekulation im Vordergrunde steht, wie es
für seine Zeit nicht anders zu erwarten ist. Es ist dies
bei Cassiodor, einem Manne der Praxis, der während seines
langen Hof- und Staatslebens Gelegenheit hatte, andere
kennen zu lernen und in spätem Alter, von klösterlicher
Ruhe und Stille begünstigt, noch lichtvolle Blicke in
sein Inneres tun konnte, schon von vornherein begreiflich,

während das spekulative Element wohl aus dem
überlieferten Stoffe herrühren mag.

Die streng syllogistische Form einzelner
Beweisführungen, wie für die Unsterblichkeit der Seele, verraten,
daß Cassiodor ein geschulter Dialektiker war, der ja
auch in den Institutionen diesen Wissenszweig behandelt
hat, aber noch kein trockener, wie die theologischen Partien

fast durchweg zeigen.
Überwiegt in profanwissenschaftlichen Abschnitten

das Dialektische, so durchdringt die theologischen Stellen
rhetorisches Feuer. Dieser Umstand verhindert auch
eine reine Systematik, weil die rhetorischen Partieen den
dialektischen Gang und systematischen Aufbau naturgemäß
zerreißen müssen; der inhaltlich lose Zusammenhang wird
durch den stilistischen Wechsel völlig unterbrochen. Eben
darum ist auch die Darstellung keine aphoristische und
keine systematische zu nennen, weil einerseits inhaltliche
Beziehungen und ein gewisses Voranschreiten vorhanden
ist, andererseits aber schwungvolle Seitensprünge den
einheitlichen Gedankengang unterbrechen. Wir kommen



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 443

also wieder darauf hinaus, was wir schon früher erschlossen,
daß die Schrift didaktisch ist, Verstandes- und Herzensbildung

in gleicher Weise beabsichtigt wird.
Wenn wir uns die Frage nach dem systematischen

Zusammenhang der psychologischen Anschauungen Cassiodors

vorlegen, so ist große Vorsicht geraten, wenn wir
nicht manches Subjektive in des Autors Gedankenfolge
hineintragen wollen. Man muß sich hier vor Augen halten,
daß der Autor Erkenntnisse mitteilt nicht kunterbunt
durcheinander, sondern in einer gewissen Ordnung, sie
zueinander in Beziehung setzend. Diese Beziehungen bilden
die Grundlinien des Systems; wo diese zusammentreffen,
sei es direkt oder indirekt durch Verlängerung, sitzt der
Hauptgegenstand. Faßt man die stärksten Knotenpunkte
ins Auge und ihre wichtigste oder einzige Verknüpfung
miteinander, so läßt sich bald der Grundriß des Systems
zeichnen. Schwieriger wird die Aufsuchung der
untergeordneten Zusammenhänge einerseits wegen des oftmaligen
Mangels einer Einheitlichkeit, Lückenlosigkeit, andererseits
infolge zuwenig präziser Ausdrucksweise oder einer uns
völlig fremden Darstellung.

Wenn auch die Disposition, den Gegenstand des
Themas nur von einer Seite auffassen lehrt, so zeigt sie
dennoch das System an, das allerdings nur im Profil
erscheint. Die Bezeichnung des Hauptgegenstandes trägt
die Schrift Cassiodors an der Stirne : De anima. In ihrem
Hauptteil schreitet die Abhandlung nach der Diskussion
der Termini von der Definition der Seele über die
Erörterung spezieller Punkte der Begriffsbestimmung zur
Untersuchung des Ursprungs der Seele und zum Verhältnis

zwischen Seele und Leib, das im achten Kapitel von
der Seele aus (de sede animae), im neunten vom Körper
aus behandelt wird (de positione corporis).

Das wichtigste Glied im System ist die Definition
des Hauptgegenstandes, wo alle Fäden zusammenlaufen.
Wenn Cassiodor die Seele bestimmt als eine von Gott
geschaffene, geistige Substanz, die Lebensprinzip und
vernunftbegabt, unsterblich aber dennoch veränderlich ist,
so ist dies freilich keine metaphysische Definition, sondern
mehr beschreibend und für die Erkenntnis des Systems
gerade deshalb wichtig, weil sie nicht bloß die konstitutiven

Merkmale des Begriffs, sondern überdies auch die
bedeutendsten konsekutiven Bestimmungen explizite gibt.

29*



444 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Infolge der didaktischen und darum in Thesen formulierten
Darstellung geht die Untersuchung vom Zentrum aus:
der zu beweisende Satz wird aufgestellt und daran die
Argumente für dessen Richtigkeit geknüpft. Von einem
lückenlosen System kann keine Rede sein. Der Begriff
der Seele ist die Dominante, welche die Erklärung der
psychischen Phänomene beherrscht, weil er zum größten
Teile aus ihnen ermittelt ist. Bei der Begründung der
einzelnen Punkte der Definition, welche der Grundgedanke
des Systems ist, werden darum meist psychologische
Erfahrungen oder aus ihnen abgeleitete Wahrheiten
herangezogen. Die Seele ist von Gott geschaffen, wie die
Offenbarung bezeugt; sie ist geistig, weil erfahrungsgemäß

vom Körper verschieden und zu Akten fähig,
welche das Vermögen der Materie übertrifft.
Lebenspendend wirkt sie im Körper, den sie liebt. Es gibt
eine Neigung der Seele zum Leibe, die sich in der Furcht
vor der Trennung und der lustvollen Anteilnahme am
Wohle des Körpers verrät. Ist die Seele das Lebensprinzip

des Leibes, dann ist das Leben nichts anderes
als deren Gegenwart im Körper und der Tod deren
Weggang. Die das Leben bedingende Gegenwart der Seele
ist substantiell in jedem Teile des Körpers. Die Seele
erhält den Organismus in seiner Einheit und Vollständigkeit,

steht den assimilierenden Vorgängen im Kreislauf
der Nahrungssäfte und deren Herstellung bei der
Verdauung vor. Es ist von Bedeutung, daß Cassiodor in
diesem Passus seiner Darlegung nur vegetative und
sensitive Vorgänge anführt.

Nach der im 1. Kapitel gegebenen Begriffsbestimmung
von spiritus ist zwischen Vernünftigkeit und Geistigkeit

keine Beziehung zu erkennen. Wo aber die
Vernünftigkeit der Menschenseele besprochen wird, setzt
Cassiodor dieselbe Tatsache als Prämisse voraus, wie zum
Beweis ihrer Geistigkeit, aber in verschiedener Rücksicht.
Während es für die Geistigkeit auf den Gegensatz zur
Materie und ihr Vermögen ankommt, sieht er das
Hauptmerkmal der Vernünftigkeit in der Ermittlung von etwas
Unbekanntem aus Bekanntem, also im Vermögen zu schließen.
Zum besseren Verständnis dürfte eine Vergleichung mit
der bezüglichen Auffassung der Scholastiker vorteilhaft
sein: ratio bedeutet dort das übersinnliche Erkenntnisvermögen,

dessen wesentliche Unabhängigkeit von der



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 445

Materie zum Beweis für die Geistigkeit der Seele
angezogen wird. Infolge der eigentümlichen Fassung des
Begriffes ratio läßt Cassiodor Geistigkeit und Vernünftigkeit

in der Definition der Seele unvermittelt nebeneinander
stehen, während sie doch in konsekutivem Verhältnis

sich aufeinander beziehen. Wenn er auch nebenbei von
einer Erkenntnis des Wesens der Dinge spricht und sie
der Vernunft zuschreibt, so bleibt immer noch die
Schwierigkeit, ob nicht auch bei dieser Wesenserfassung
das Schließen als Mittel vorliegt. Da er jedoch bei der
Argumentation für die Geistigkeit den Ausdruck perpon-
dere anwendet, der dem „schließen" in der Bedeutung
sehr nahe kommt, ist es wahrscheinlich, daß die Begriffe
ratio und Spiritus auch bei Cassiodor in einer inneren
Beziehung zueinander stehen, ohne daß sich aber über
den Umfang des Begriffes ratio Näheres bestimmen ließe.

Wenn Cassiodor die Wahrheit, Reinheit und Sicherheit

der Vernunfttätigkeit abhängig erklärt von der
Phantasie, so ist allerdings noch nicht erwiesen, ob diese
Abhängigkeit wesentlich oder akzidentell ist und welcher
Art, aber es gewährt uns für seine Erkenntnistheorie
wichtige Anhaltspunkte. Wichtig für die Beurteilung von
Cassiodors psychologischem System ist die Hervorhebung
der Immanenz der Denkvorgänge und deren zeitlichen
Beschränkung und ordnenden Tendenz. Er begnügt sich mit
einfacher Konstatierung, ohne eine Erklärung zu versuchen.

Die Seele ist auch unsterblich, wie Cassiodor
erdrückend beweist. Eine Untersuchung dieser Syllogismen
in Bezug auf ihre Konsequenz würde manche ontologische
Ansichten des Autors aufhellen, für die Psychologie
hingegen haben sie keine Bedeutung, wenn nicht die etwas
extreme Auffassung von der Ebenbildlichkeit der Seele
mit Gott. Was Cassiodor im Anschluß an die Begründung
der Unsterblichkeit der Seele über ihr Leben nach der
Trennung vom Körper berichtet, daß sie sieht, hört und
dazu sogar noch fähiger ist als im irdischen Leben, ist
nicht uninteressant.

Der letzte Punkt der Definition, die Bestimmbarkeit,
will jene Besonderheit der menschlichen Seele im

Gegensatze zum göttlichen Geiste hervorheben, daß sie
veränderlich ist. Und zwar legt Cassiodor das Gewicht
auf den Willen, wie seine Erklärung ja ausschließlich auf
das der Klugheit entzogene Handeln hinweist.



446 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

Hat der Autor in der Begriffsbestimmung jene
Momente zusammengestellt, von denen das Licht der Klarheit

über eine Menge von Vorgängen, sowohl psychischen
wie physischen Erscheinungen, sich ergießt und welche
wieder untergeordnete sog. konsekutive Merkipale
enthalten, so behandelt er Qualität, Form und Quantität der
Seele mehr beschreibend als metaphysisch bestimmend als
Betrachtungsgegenstände, welche nicht so sehr zum Wesen
der Seele als zu ihrer spezifischen Daseinsweise gehören.
Die Seele ist nach den einen feurig, nach anderen leuchtend,

zwei Ansichten, welche sich für die Alten nicht weit
voneinander entfernen. Dieses Feuer ist natürlich ein
ganz anderes als wir gewöhnlich darunter verstehen und
zeigt gerade die entgegengesetzten Eigenschaften. Die
Gründe dafür sind der Offenbarung und der besonderen
Anschauung Cassiodors über das Wesen des Lebens und
der Erkenntnis entliehen. Eine Form nach Cassiodors
Definition hat die Seele nicht, weil sie kein Körper ist,
und aus demselben Grunde finden wir in der Seele auch
keine Quantität.

Unter den Kräften der Seele unterscheidet er
zwischen natürlichen und moralischen. Letztere sind die
Kardinaltugenden, welche von ihm als munitiones und
quadruplex thorax bezeichnet beherrschende, vor den
niederen schützende höhere Kräfte sind. Sie werden
ergänzt von drei anderen Fähigkeiten der Auffassungskraft,
der Urteilskraft und des Gedächtnisses. Die moralischen
Kräfte sind des Menschen spezifische Fähigkeiten, durch
welche er die Tiere überragt. Die Ausführungen über
diese Gegenstände sind ziemlich lose angefügt. Eine
Definition nach der anderen ohne eigentlich leitende Sätze
bilden den ganzen Inhalt des vierten Kapitels. Die
anschließende Erörterung von Geisteskrankheiten dürfte nur
insofern mit dem Vorigen in Verbindung stehen, als man
annimmt, daß die virtutes morales die höhere
Lebensbetätigung, welche dem Menschen eigen ist, darstellen.

In dem Bilde von einem in engem zugedeckten
Gefäße verschlossenen Feuer liegt Cassiodors Erklärung der
Psychosen einer Feuerseele.

Unter den moralischen Kräften, welche eben als
Tugenden erworben werden müssen, stehen die natürlichen
Kräfte, welche mit der Natur verliehen sind. Der
sinnlichen Tätigkeit dienen die Vermögen der Empfindung



Cassiodors Schrift „Über die Seele". 447

und Bewegung: virtus sensibilis und imperativa; der
geistigen die virtus principalis; das übersinnliche
Denkvermögen, deren verschiedene Äußerungen im
vorhergehenden Abschnitte als Mittel zur Erwerbung der
Kardinaltugenden angeführt sein dürften: contemplatio als
Auffassungskraft, iudicialis als Urteilskraft und memoria
als Gedächtnis, welches die Ergebnisse der beiden
Erkenntniskräfte festhält. Dem vegetativen Leben dienen
die virtus Vitalis, welche Organismus und Seele mittelst
der Atmung zusammenhält, und die virtus naturalis,
welche die Erhaltung des Organismus besorgt, den
vegetativen Funktionen der Ernährung vorsteht.

Sie entfaltet sich in den vier untergeordneten
Fähigkeiten, welche lediglich den Funktionen des Verdauungssystems

entsprechen, nach einem allerdings etwas
mechanischen Schema eingeteilt. Sie ist auch die Quelle der
Lust, des Wohlseins.

Fassen wir noch einmal die von Cassiodor der Seele
zugeschriebenen Akte ins Auge, so vermissen wir vorerst
jede Angabe des Einteilungsgrundes und weiter eine
nähere Umgrenzung des Wirkungsbereiches der einzelnen
Seelenkräfte und eine Entwicklung der spezifischen
Wirkungsart.

Nachdem Cassiodor das esse und agere der Seele
erschöpft hat, ist die Frage nach ihrem Ursprünge zu
behandeln. Der Kreatianismus ist die eine Ansicht, aber
auch der Traduzianismus ist a priori nicht zurückzuweisen
mit Rücksicht auf Gottes Allmacht. Die definitive
Entscheidung ist vermieden, die Berechtigung beider
Ansichten in Schwebe gelassen.

Auf die Frage : woher folgt die andere, wie das
Dasein der Seele aufzufassen sei: ihre Verbindung mit
dem Leibe. Der Sitz der Seele ist die nächste
Untersuchung in dieser Richtung. Das Herz, das Haupt und das
Gehirn kommen bei der Frage in Betracht, unter welchen
sich Cassiodor für das Gehirn entscheidet und auch
eingehend begründet. Von einer anderen Seite wird die
Wechselwirkung zwischen Leib und Seele in dem Kapitel :

De positione corporis aufgenommen, wo auch die
Sinnestheorie eingefügt ist. Die Gesichtswahrnehmung ist
die Betätigung einer aus der Augenpupille heraustretenden,

die Dinge berührenden Kraft. Die Unsichtbarkeit
allzu entfernter Gegenstände findet nach ihm in der



448 Cassiodors Schrift „Über die Seele".

beschränkten Intensität dieser Kraft, sich in größere
Entfernungen auszustrecken, ihren Grund. Das innerlichste
Moment des Sehaktes ist ein diiudicare. Das Hören ist
weiter nichts als die Aufnahme der durch Luftbewegungen
fortgepflanzten Schälle in den Ohren und wieder ein
Unterscheiden. Auch der Geruchsinn wird vom
bedingenden Reize aus betrachtet. Die Kraft der riechenden

Körper wird nach einem unsichtbaren fumus, den
man in die Nase aufgenommen, beurteilt. Noch einfacher
wird Geschmack- und Tastsinn abgetan. Die Lokalisation
des Sinnes, der spezifische Reiz und ein nicht weiter
bestimmtes diiudicare oder perpendere erschöpfen die ganze
Sinnestheorie. Eine Ergänzung bietet die im sechsten
Kapitel besprochene virtus sensibilis mit ihrer zweifachen
Tätigkeit, indem sie einerseits das Organ in Wirksamkeit
versetzt und andererseits entweder uns Kunde von den
Resultaten der Sinne bringt, oder die Ergebnisse der
verschiedenen Sinnestätigkeiten zur Anschauung vereinigt.
Welche Rolle die Organe bei der Wahrnehmung spielen,
ist' schwer zu entscheiden. Nach Kap. II sieht, hört die
Seele nach der Trennung vom Leibe noch vollkommener
als in Verbindung mit ihm; nach Kap. IX haben die
Organe zum mindesten instrumenteile Bedeutung, wenn nicht
sogar eine psychische, entscheidende, wie der Gaumen
(palati diiudicatione). Auch die Unterscheidung der
Sinnesqualitäten wird beim Gehör ausdrücklich der Vernunft,
beim Geschmack jedoch dem Organ (palati) zugeschrieben.

Die Terminologie Cassiodors ist noch sehr schwankend;

bei dem kompilatorischen Verfahren und der
Behandlung eines Gegenstandes, der, wie der Autor selbst
gesteht, von vielen schon bearbeitet aber fast unentwirrbar

zurückgelassen schien, ist dieser Mangel einer
Terminologie, welche krystallisierte Erkenntnisse zur Voraussetzung

hat, erklärlich.
Wir finden nicht einmal die Grundbetätigungen der

menschlichen Psyche, Erkennen und Streben, und noch
weniger die beiden Hauptgruppen der Erkenntnisgebilde,
Phantasma und Begriff deutlich unterschieden und fest
bezeichnet, geschweige denn eine eingehende Unterscheidung

und Spezifizierung der seelischen Erscheinungen.
Allerdings kannte Cassiodor z. B. Halluzinationen,
Assoziationsreihen usw., aber er spricht von ihnen wie
von besonderen Zuständen, führt sie als Einzelfall zur



Zwei Beurteilungen des Monismus. 44&

Begründung seiner Thesen an, nicht als Typen für eine
abgegrenzte Reihe von psychischen Phänomenen. Wo er
aber 'Bezeichnungen für Seelentätigkeiten einsetzt, sind
diese weniger Termini als Namen. Die einzelnen seelischen
Betätigungen benennt er nach einem bestimmten Gesichtspunkte,

bald aus der Eigenart des Vorganges, bald nach
dem Effekt der Tätigkeit, bald nach der Bedeutung der
einen unter den anderen, wobei die eigene Auffassung
entscheidet und den Namen verstehen lehrt. Mari erinnere
sich nur an seine eben darum beschreibenden Definitionen
der virtutes morales und naturales. Es fehlt eben der bei
solchen Einteilungen und Fixierungen notwendige induktive

Überblick und spekulative Tiefblick.
Die vorkommenden wirklichen Termini sind durchwegs

ausdrücklich bestimmt, wenn auch nicht mit der
Präzision der später folgenden Scholastik. Das erste
Kapitel liefert für die Behauptung genug Belege. Anima,
animus, mens, Spiritus werden definiert und distinguiert.
Ihnen stellen sich im Laufe der Untersuchung die
Erklärungen über ratio, forma, quantitas usw. an die Seite,
worüber teils in der Inhaltsangabe, teils in der Darlegung
des Systems gehandelt worden ist.

-

ZWEI BEURTEILUNGEN DES MONISMUS.

(J. Engert, Der naturalistische Monismus Häckels auf seine

wissenschaftliche Haltbarkeit geprüft; 0. Flügel, Monismus
und Theologie.)

Von P. REGINALD M. SCHULTES O. P.

«<^e

Fr. Klimke S. I. hat in diesem Jahrbuche Bd. XXI eine
vortreffliche Kritik des Monismus vom Standpunkte der
Philosophia perennis geboten. Wir wollen im folgenden die
Beurteilung des Monismus von zwei anderen, auch unter sich
verschiedenen, Gesichtspunkten einer Würdigung
unterziehen.

J. Engert untersucht den „naturalistischen Monismus"

Häckels im Geiste Schells, „der in liebevollem
Eingehen auf die Fragen des modernen Geistes auch diesem


	Cassiodors Schrift "Über die Seele"

