Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Cassiodors Schrift "Uber die Seele"
Autor: Zimmermann, Franz
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761947

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

414 Cassiodors Schrift , Uber die Seelo“.

CASSIODORS SCHRIFT ,,I"IBER DIE SEELE*,
Vox Fr. FRANZ ZIMMERMANN

ans der Kongregation der frommen Arbeiter in Wien.

g

Wie ein Doppelgestirn am néchtlichen Himmel, der den
Abend mit dem Morgen verbindet, strahlen die Dioskuren
des scheidenden Altertums und des anbrechenden Mittel-
alters durch die Nacht jener girenden Epoche, die wir
als die Zeit der Volkerwanderung bezeichnen. Boethius
und Cassiodorus! verbinden, jeder auf seine Art, die
sinkende Kultur der ROmer mit dem jugendlich frisch
emporstrebenden Schaffen der Germanen. Sie legten den
Grund zu der neuen Kultur im Zeichen des Kreuzes.
Jener vermittelte den Ideenschatz der Vorzeit, dieser
brachte das belebende Prinzip der Wissenschaft, durch
welches der iiberkommene Ideenschatz erweitert und ver-
tieft wird, Methode und Interesse, welche auf der von ihm
angestrebten allgemeinen Bildung fulBen, aus alter Zeit
heriiber. Boethius, der Theoretiker und Idealist, trug den
Titel des letzten romischen Philosophen davon, Cassiodor,
der Praktiker und Realist, gewann seine Lorbeeren im
Dienste des Gemeinwohles; er ist der letzte roOmische
Staatsmann.

Cassiodorus oder Cassiodorius, mit vollem Namen
Magnus Aurelius Cassiodorus Senator, wurde um
480 zu Scyllanum in Bruttien, dem heutigen Squillace in
Calabrien, aus einem angesehenen Geschlechte geboren,
das schonin den letzten drei Generationen im Staatsdienste
sich verdient gemacht hatte; sein UrgroBvater hatte Scyl-
lanum gegen die Vandalen Geiserichs verteidigt; sein
Vater, der anfangs in Odoakers Diensten stand, wuBite sich

t Zur Biographie Cassiodors vgl. O. Bardenhewer, Patrologie?,
Freiburg 1901, S, 559 ff. A. Ebert, Geschichte der christlichen Literatur
des Abendlandes I2, Leipzig 1889, S. 490ff. Anton Thorbecke, Cassio-
dorus Senator, Heidelberg 1867. A dolf Franz, M. Aurelius Cassiodorius
Senator, ein Beitrag zur Geschichte der theologischen Literatur, Breslau
1872.  Artikel ,Cassiodor® in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon II?,
Sp. 2026—2030 (Wandinger), und in der Enzyklopadie fiir protestantische
Theologie und Kirche II8, 8. 749 (Ebert). Anecdoton Holderi ed. Usener,
Bonn 1877. Migne, Patrologia latina tom. LXIX (als Einleitung zur
Ausgabe der Schriften Cassiodors). Weitere Literatur bei A. Potthast,
Bibl. hist. med. aevi I2, S. 197 ff.



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele.“ ' 415

nach dessen Sturze Theodorich zu nihern und dessen
Gunst zu gewinnen. Von Rang zu Rang stieg er bis zu
dem einfluBireichen Posten eines praefectus praetorio. Die
Stellung des Vaters ertffnete dem talentvollen Sohne die
herrlichsten Aussichten auf eine hervorragende Lebens-
stellung, zu der ihn auch seine vorziiglichen geistigen
Anlagen befahigten und empfahlen. Schon frith hatte er
Koénig Theodorichs Aufmerksamkeit auf sich gelenkt und
durch einen schwungvollen Panegyrikus auf seinen Herrn
und Konig dessen vollste Gunst sich erworben. Als junger
Mann von noch nicht 20 Jahren bekleidete er die Quéastur
und arbeitete sich bis zum Geheimsekretir, ja bis zum
Minister Theodorichs empor. Durch beharrliche Treue
lohnte er das ihm vom KoOnige entgegengebrachte Ver-
trauen und bewahrte seinem hohen GoOnner und dessen
ganzem Hause stets die Anhinglichkeit und Liebe. Aufs
kriftigste forderte er die germanisch-romische Politik
Theodorichs, da ihm die Verméihlung germanischer und
romischer Elemente mehr als ein blof politisches Interesse
bedeutete; sie erschien ihm als eine kulturelle Tat. Das
Christentum solite bei dieser Verbindung das Bindemittel
sein. Darum widmete Cassiodor der Ausbreitung und
Festigung des Christentums seine besondere Aufmerksam-
keit. Er stiftete auf seinen Besitzungen in Bruttien zu
Vivarium ein Kloster, das er mit reichlichen Behelfen zu
wissenschaftlicher Tétigkeit ausstattete. Er machte den
Monchen die geistige Arbeit, insbesondere auch das Ab-
schreiben von Biichern zur Pflicht und Regel. Damit
hatte er dem eben damals entstandenen Benediktinerorden
neue Wege gewiesen und er hat sonach an dem kulturellen
Wirken der Kloster des Mittelalters einen nicht unbedeu-
tenden Anteil.?

Nach dem Tode Theodorichs, dem er auch in seinen
bosen Tagen, welche Boethius und Symmachus das Leben
kosteten, treu zur Seite stand, fithrte er sein Amt noch
unter der vormundschaftlichen Regierung der Amalasuntha
fiir ihren unmiindigen Sohn Athalarich fort. Erst nach
dem Tode des Prinzen, als Amalasuntha mit ihrem Vetter
Theodat die Herrschaft teilte und hiermit die verhingnis-
vollen Thronstreitigkeiten begannen, welche das Ostgoten-
reich den Byzantinern in die H#nde lieferten und durch

1 Die Regel des hl. Benediktus, Freiburg 1907, S. 348.



416 _ Cassiodors Schrift ,Uber die Seele.

die dadurch heraufbeschworenen blutigen Kriege die ganze
ostgotische Nation aufrieben, trat Cassiodor in den Schat-
ten,- bis er unter Vitiges die prétorische Quéstur, welche
er bis dahin versehen hatte, niederlegte und sich in die
Stille des bereits genannten Klosters Vivarium zuriickzog,
wo er, entfernt von den Stiirmen und Sorgen des Offent-
lichen Lebens, dem Heile seiner Seele und wissenschaft-
licher Titigkeit lebte. Hier beendete er auch seinen
irdischen Lebenslauf in einem hohen Alter von iiber Y0
Jahren um 570, '

Cassiodors zahlreiche Schriften gewihren uns einen
Einblick in die wissenschaftliche Regsamkeit seiner Zeit,
zeigen uns Umfang und Methode ihres geistigen Schaffens.
Wie er in seinen ,Institutionen“ Weltweisheit und Gottes-
gelehrsamkeit kompendios zusammengefalit hat, so bietet
seine , Historia ecclesiastica® ein Handbuch der Kirchen-
geschichte, welches fast das ganze Mittelalter hindurch in
den Schulen gebrauchlich war.

Uber die Wogen der Volkerwanderung hinweg hat er
die Kontinuitdt des geistigen Entwicklungsprozesses er-
halten und bildet so den einzigen Pfad, der zuriickfiithrt
in die Zeit der groflen Kirchenviter des Abendlandes, ins
christliche Altertum.

Aber nicht blof die kulturhlstorlsche Bedeutung seiner
Schriften war fiir jenes Interesse ausschlaggebend, mit
dem man sie in neuer und neuester Zeit studierte, heraus-
gab und kommentierte, sondern die Wichtigkeit seiner Auf-
zeichnungen fir die pragmatische Geschichte; er war ja
Minister und Vertrauter jenes Konigs, der mit Byzanz im
Verkehre stand, selbst am dortigen Hofe erzogen worden
war, der nicht nur Italien, das Zentrum der damaligen
Welt, beherrschte, sondern auch, mit verschiedenen ger-
manischen Fiirsten verschwigert, die Geschichte der Reiche
in Gallien, Spanien und Germanien iiberschaute und bis-
weilen in deren Geschicke eingriff. So konnte Cassiodor
noch am ehesten historischer Zeuge sein fiir jene wichtige
und pragmatisch nicht leicht zu iibersehende Epoche, in
der die Reiche wie Pilze aus dem blutgetrinkten Boden
wuchsen und ebenso schnell verschwanden, wie sie ent-
standen. Sein ,,Chronicon* und die , 12 Biicher gotischer
Geschichte haben besonders von Mommsen eingehende
Wiirdigung und Behandlung erfahren.’

1 Chronicon ab Adamo usque ad annum 519, dem Eidam Theodorichs,



Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele®. 417

Von Cassiodors Schriften soll uns im folgenden die
kleine philosophische Abhandlung ,,De anima“ beschéftigen,
welche wohl von allen Arbeiten Cassiodors die wenigste
Beachtung gefunden hat und darum auch keine besondere
Literatur aufweisen kann. Die einzige Monographie, welche
Potthast dariiber verzeichnet, ist das 44 Seiten starke
Buch von Victor Durand in Oktavformat: Quid scrip-
serit M. A. Cassiodorus de anima, Montpellier 1851.

Das Werk Cassiodors selbst, dessen praefatio Ver-
anlassung und Motive der Abfassung enthilt, ist in 12
Kapitel geteilt und schlieBt mit einem erhabenen Gebete.
Uber den AnlaB, der die Schrift entstehen lieB, AuBlert
sich Cassiodor selbst in der Vorrede, dafl das ,suave col-
legium amicorum* ihn angegangen habe ,mit der Bitte,
einiges, was er sowohl in heiligen wie profanen Biichern
Verborgenes erfahren habe iiber die Substanz der Seele
und ihre Kréafte, zu offenbaren,!

,Gewif} wire es ja sehr verfehlt, wenn wir in Unkenntnis
blieben iiber die Seele, durch welche wir so vieles erkennen,
oleichsam als sei sie uns fremd.“? Zu diesen Motiven weist
Cassiodor noch auf ein anregendes Moment hin: ,Es ist
nichts Absonderliches, vom eigenen Empfinden zu sprechen;
es gibt da die Natur befragt sich selber Antwort, sie
braucht nicht weit herum zu suchen, um sich finden zu

Euthalarich, gewidmet, der damals Konsul fiir den Okzident war, heraus-
gegeben von Th. Mommsen in den Abhandlungen der philol.-histor. Klasse
der k. sichs. Gesellschaft der Wissenschaften. III. Leipzig 1861 8. 547—
696 und in den Chronica minora saee. IV. V. VI, VII. Vol. II. (Monum.
Germ. hist. Auct. antiquiss. XI. Berol. 1894) S. 109—161.

‘ De Getarum sive Gothorum rebus gestis, die nur im Auszuge von
Jordanes erhalten sind, herausgegeben von Th. Mommsen in Monum,.
Germ. hist. Auct. antiquiss. V. 1 Berol, 1882.

Variae (sc. epistolae), um 588 verfaft und Reskripte, Formularien und
Ernennungsdekrote enthaltend, wie er sie als Quéstor, Magister officiorum
und Praefectus praetorio erlassen, herausgegeben von Th. Mommsen in
Monum. Germ. hist. Auct. antiquiss, XII. Berol. 1894,

Cassiodors gesamte Werke wurden zuerst 1583 von Kormnerius
heransgegeben (Opp. ed. Fornerius, Parisiis 1583); spiter besorgte der
Mauriner Garet eine Gesamtausgabe, welche 1679 in Rouen und 1729 in
Venedig erschien. Garets Text vermehrt um die durch Sc. Maffei und
A. Mai aufgefundenen Texte ist in Migne, Patrologia latina LXIX und
LXX abgedruckt worden. Besprechungen der einzelnen Werke finden sich
in den zur Biographie angezogenen Schriften.

1 postulans, ut aliqua quae tam in libris sacris quam in saecularibus
abstrusa compereram de animae substantia vel de eius virtutibus, aperirem.

? pimis ineptum esse, si eam, per quam plura cognoscimus, quasi a
nobis alienam ignorare patiamur.



.
et
o

Cassiodors Schrift ,Uber die Seele®.

konnen; sie gerade, die wir suchen, ist immer mit uns,
sie ist da, sie verhandelt, sie spricht, und indessen kennt
man sie vielleicht nicht.“! Aufler der Leichtigkeit der
Forschung wegen der Néhe des Objektes ist die bestindige
Aufforderung der Weisen, uns selbst zu erkennen, und
der natirliche Erkenntnisdrang zu beriicksichtigen, in dem
wir den Lauf der Gestirne erforschen, , welche in ent-
ziuckender Harmonie mit kostlichem Rhythmus kreisen,
deren Geton und einheitlicher Zusammenklang das zauber-
hafte Melos erzeugt*,? in dem wir zu durchdringen suchen
,die Hohe des Athers, der Erde MaB, der Wolken Regen-
gisse, des Hagelwetters Stirme, das Beben festgefiigter
Lindermassen, die Natur der rasenden Winde und die
Tiefe des unbestindigen Meeres, die Kréifte der griinenden
Krauter und der vier Elemente Verknilipfungen in den
verschiedenen Korpern — und man kodnnte es ertragen,
sie selber (sc. die Seele) nicht zu kennen, der es von oben
gegeben ist, solches zu durchforschen“?? Nicht contentiose,
aus eitler Disputiersucht, sed modestissime, von natiirlicher
Wissensbegierde getrieben suchen wir das kennen zu lernen,
was unser Ich ausmacht. }

Nun gibt er eine kurze Ubersicht iiber den Gang
der Untersuchung, indem er die Titel der einzelnen Ab-
schnitte anfiithrt, und hebt den Unterschied hervor
zwischen einer bloB historischen Darstellung und jener,
welche von einer solchen Materie, die er zu behandeln
hat, gefordert wird; denn ein solches Thema ,ist tiefen
und abseitsgelegenen Untersuchungen vorbehalten, weil
sie erfahrungsgemill nicht so sehr diese korperlichen
Ohren, sondern des innersten Menschen Aufmerksamkeit
und. zartestes Horchen verlangen‘.+

t Nulla enim peregrina res est de sensu proprio logui, quando sibi
natura interrogata respondet, nec longe tendit ut se invenire praevaleat,
nobiscum semper est ipsa, quam quaerimus, adest, tractat, loquitur et (si
fas est) inter ista nescitur.

? quae harmonicis delectationibus inaestimabili modulatione volvuntur,
quorum tinnitus atque concentus adunatus efficit dulcisonum melos.

-3 altitudinem aetheris, mensuram telluris, nubigeras pluvias, grandinis
procellas, tremorem stabilium terrarum, naturam vagantium ventorum, pro-
funditatem inconstantis maris, potestates virentium herbarum, quattuor
elementorum per omne corpus dissociatas complexiones — et ferendum
est ipsam se scire non posse, cui superne datum est tanta discutere?

4 profundis et remotis dialogis convenire, quia non tam istas aures
corporeas, sed interioris hominis intentum atque purissimum quaerere pro-
bantur auditum.



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele®. 419

Zum Schlusse der Vorrede betont er noch, daB es
sehr viele Probleme iiber den zu behandelnden Gegenstand
gibt, welche einer Losung harren, und wendet sich daher an
die Freunde mit den Worten: ,Endlich, geliebteste Freunde,
macht es euch zur Aufgabe immer wieder nachzudenken,
zumal, da dieses Thema von vielen bearbeitet, aber fast
unentwirrbar zurickgelassen schien.“! Mit einem gelun-
genen Bilde, in welchem er die Homonymien als Gestriipp
bezeichnet, durch das man sich zuerst einen freien Weg
zur Untersuchung hauen miisse, lenkt er zum ersten
Kapitel ein, das zum Gegenstand hat: Quare anima
dicatur. |

In diesem Abschnitte untersucht Cassiodor die den
einzelnen Termini zukommenden Begriffe und deren Ver-
wendung zur Definition der menschlichen Seele: Anima
hominis proprie dicitur, ,eine Seele im eigentlichen Sinne
wird nur dem Menschen zugesprochen¥, und zwar wegen
einer eigentiimlichen Etymologie, der gemdf ,anima‘“ mit
yorawue® zusammenhéingen soll. Die Tierseele, die mit und
in dem Blute dahinflielt, ist also keine wahre ,anima“
Doch wird das Wort ,,anima* auch so erklirt, dal} die Seele
,die Substanz ihres Korpers beseelt (animat) und belebt“.?

y»Animus“ bringt Cassiodor mit avegoz in Zusammen-
hang ,weil iiberaus rasch sein Gedanke dem Winde gleich
in schneller Bewegung dahinschweift®.?

,2Mens“ wird daxo tijg ungvne abgeleitet, da der Geist,
,2wenn er auch in mannigfachem Wechsel sich veridndert,
sich doch in gewisser Hinsicht in das, was er war, mit
vollendeter Neuheit wiederherstellt®.+

Nun wendet sich Cassiodor zur Unterscheidung der
drei Begriffe, welche durch den Terminus ,spiritus“ aus-
gedriickt werden. Zuerst kommt diese Bezeichnung Gott
zu und zwar in ganz einziger Weise. Zweitens sprechen
wir als ,spiritus“ eine feine, uns unsichtbare Substanz,
geschaffen, unsterblich und, soweit es ihr zum Nutzen ist,
mit Kraft begabt,* an; also was wir Geist zu nennen

1 Postremo tam suaves amici imponitis iterum cogitare, praesertim
dum haec res a multis disputata, sed pene inexplicabilis videbatur  esse
derelicta.

2 quod animet substantiam corporis sui atque vivificet.

3 quod velocissime cogitatio eius ad similitudivem venti motu celeri
pervagatur. :

4 quae licet varia vicissitudine commutetur, quadam se tamen in id
quod fuit, perfecta novitate restituit.



420 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele.“

pflegen.! Die dritte Bedeutung von ,spiritus® ist ,,Lebens-
hauch® schlechthin.? Bei Verwendung dieser Ausdriicke
kOnnen also leicht Miflverstindnisse vorkommen; ,daher
ist wohl zu merken, daB ,animus‘ und ,mens‘ eigentlich nicht
,anima‘ bedeuten, sondern weil diese Dinge in der Seele
hervorstechen, werden sie bisweilen mit ihr identifiziert.“?
Aber auch ,spiritus“ muB unterschieden werden; ,einer-
seits wird fiir ,anima‘ nicht unterschiedslos ,spiritus‘ ge-
setzt, weil diese Bezeichnung ihr gemein ist mit anderen
Wesen,“ den Engeln und den Dimonen (potestates aeris
Eph. 2, 2).*+ Dieser Begriff wire zu weit. , Anderseits
kann ,anima‘ nicht als solcher ,spiritus‘ bezeichnet werden,
der unter dem Einflusse der Luft sich auflost“ > denn dieser
Begriff palit iiberhaupt nicht auf die Seele. Mit Beriick-
sichtigung dieser Griinde fafit Cassiodor zum Schlusse das
Resultatin seiner Definition der Seele zusammen: ,,es eriibrigt
noch die Seele des Menschen besonders und ausdriicklich
zu bestimmen als eine geistige Substanz, welche auf keine
Weise mit der Vergiefung des Blutes vernichtet wird.“®

Diese Begriffsbestimmung bildet den Ubergang zum
zweiten Kapitel, das iiber die Definition der Seele
ex professo handelt. ,Die Seele des Menschen, wie wahr-
hafter Lehrer Autoritit einstimmig bezeugt, ist von Gott
geschaffen, geistig, eine eigene Substanz, das belebende
Prinzip ihres Koérpers, verniinftig zwar und unsterblich,
aber zum Guten und Bosen bestimmbar.“? Diese Definition,
welche quasi parturiale ovum alle Merkmale enthialt, wird
nun im folgenden entfaltet und entwickelt.

Aus der Disjunktion von Schopfer und Geschopf be-
weist Cassiodor, daBl die Seele geschaffen sei, weil sie

1 gubstantiam tenuem nobisque invisibilem creatam, immortalem,
quantum illi utiliter datum est valentem.

2 per totum eorpus emissum atque receptum, per quem vita mortalium
flatu necessario continetur. -

8 ideo sciendum est animum et mentem proprie animam non vocari,
sed quia res istae in anima excellunt, interdum per licentiam sic dicuntur.

4 pec pro anima spiritus distinete ponitur, quia hoe illi nomen est
commune cum caeteris.

5 nec iste spiritus veraciter potest dici anima, qui aeris alternatione
resolvitur.

6 Restat ut segregatim atque significanter anima hominis dicatur
spiritalis substantia, quae nullatenus sanguinis effusione consumitur.

7 Anima hominis, ut veracium doctorum consentit auctoritas, est a
Deo creata, spiritalis propriaque substantia, sui corporis vivificatrix, ratio-
nabilis quidem et immortalis, sed in bonum malumque convertibilis,

4



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“. : 421

nicht Schopfer sein koénne. Ecel. 12, 7 und Is. 57,16 be-
stdtigen diese Wahrheit.

Die Geistigkeit der Seele wird durch zwei Argumente
sichergestellt: erstens, ,wecil in der Seele, widhrend wir
von allen korperlichen Dingen wissen, dall sie von drei
Grenzen umschlossen sind, der Linge, Breite und Tiefe, be-
kanntermaBen nichts derartiges gefunden wird“,! zweitens:
,weil sie mit dem Korper vereint, wie sehr sie auch von
dessen Last beschwert wird, die Ansichten von den Dingen
mit rastloser Neugierde genau untersucht, das Himmlische
tief durchdenkt, das Natiirliche mit genauer Erforschung
durchspiirt und selbst iiber ihren Schoépfer erhabenes
Wissen ersehnt“.? Zuletzt fafit Cassiodor die beiden Griinde
zusammen: ,Sie ist in jeder Hinsicht verschieden vom
Korper und forscht nach solchen Griinden, zu denen allein
der emporstrebende Geist zu gelangen strebt.“? Aus dieser
geistigen Natur der Menschenseele und dem ihr damit
verliehenen Vorzug vor allem Korperlichen ist auch die
wiederholte Mahnung der HI Schrift begreiflich: omnia
mundi istius visualia contemnere. Hierbei macht er zugleich
auch auf ein Moment in der Auffassung der Geistigkeit
der Seele aufmerksam, indem er die Hinordnung zum
Organismus hervorhebt: ,Sicherlich kommt jener (der Seele)
eine eigene Substanz zu, weil kein anderer Geist Fleisch
annimmt, um bei dessen Zustinden Schmerz oder Lust
zu empfinden.“* Damit wollte er zugleich auch den dritten
Punkt der Definition, die Substanzialitit der Seele, er-
ledigen. )

Das vierte der in der Begriffsbestimmung angefiihrten
Momente ist die Seele als Lebensprinzip des Korpers,
dessen Erérterung dem Autor Gelegenheit bietet, die psycho-
physischen Wechselbeziehungen, soweit man sie zu seiner
Zeit beobachtet hatte, durch Beispiele zu belegen und zu er-
kliren. In einer eigentiimlichen Liebe der Seele zum

! quia dum omnia corporalia tribus noverimus lineis contineri, lon-
gitudine, latitudine et profundidate, nihil tale probatur in anima reperiri.

2 quod corpori sociata, quamvis ipsius mole praegravetur, opiniones
rerum sollicita curiositate perpendit, coelestia profunde cogitat, naturalia
subtili indagatione investigat et de ipso quoque conditore suo ardua nosse
desiderat.

3 definitionem corporis a se omnibus modis alienam reddit et tales
causas exquirit, ad quas solus sublimis spiritus pervenire contendit.

4+ propria est utique illi substantia, quando nullus spiritus alter car-
nem suscipit, ut eius passionibus aut condoleat aut laetetur.



422 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“.

Leibe,! welche der Scholastiker als appetitus naturalis be-
zeichnen wiirde, findet Cassiodor den Grund des Wechsel-
verhéltnisses zwischen Psyche und Physis. Die Seele
leidet Schmerzen, fiirchtet den Tod und wehrt sich gegen
den Untergang, sie, die doch unsterblich ist, sie 148t eher
allesUnangenehme tiber sich ergehen aus Furcht zu sterben,
obgleich sie nicht sterben kann. Die handgreiflichsten
Beispiele fiir die Wechselbeziehung von Psychischem und
Physischem bieten die Sinnesfunktionen, welche Cassiodor
aufzéhlt:? ,,Auch das zutrigliche Befinden des Fleisches
kommt ihr zugute, sie weidet sich an dem Ausblick der
Augen, ergdtzt sich an klangvollen Gehérswahrnehmungen,
erfreut sich an den lieblichsten Geriichen, bei der notwen-
digen, geschmackreizenden Mahlzeit wird ihr geschmeichelt,

. und wenn sie auch selber keineswegs diese Dinge
genieBt, wird sie doch, solcher beraubt, von driickendster
Traurigkeit heimgesucht.“? Aber leider ist diese innige
Verbindung, die Liebe der Seele zum Leibe, auch die
Quelle der grofBiten Ubel, der Siinden; ,denn daher reifien
manchmal vernunftwidrige Laster ein‘“.3 Aus dieser Be-
obachtung leitet nun Cassiodor die Definition des Lebens
ab: ,Das Leben des Korpers ist also die Gegenwart der
in denselben aufgenommenen Seele, Tod aber, anerkannter-
mallen deren Weggang.“* Aber noch ist eine Schwierig-
keit zu losen, wie die Seele Empfindungen so rasch wahr-
nehmen, d. h. perzipieren und lokalisieren kann: ,Man
mulbl ja wissen, dal wenn sich jene feurige Lebenskraft in
die Korperteile ergossen hat und der Lebenshauch die
Fleischmasse durchwaltet, sie sogleich mitleidet, wenn zu-
féllig ein Korperteil eine Wunde empfangen hat, weil sie
tiberall substantiell eingewoben ist.“? Die Seele ist also
substantiell in jedem Teile des Korpers gegenwirtig;

! quia mox utdata fuerit (sc. anima), ineffabili conditione diligit car-
nem suam,

2 Saluberrima quoque carnis temperatione perfruitur, oculorum spe-
culatione depascitur, sonoris delectatur auditibus, suavissimis iucundatur
odoribus, necessaria gustus epulatione delinitur, et licet his rebus nulla-
tenus ipsa vescatur, subductis tamen talibus gravissimo moerore conficitur.

3 hine nonnunquam subrepunt vitia contraria rationi.

4+ Vita igitur corporis susceptae animae praesentia est, mors autem
eius probatur abscessus.

5 Sed sciendum est, cum se partibus corporis ille vigor ignitus in-
fuderit materiamque carnalem spiritus vitalis afflaverit, si quod fortasse
vulnus acceperit, statim condolet, quia ubique substantialiter inserta est.



Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele®. 423

ndenn falls nur eine Kraft (die Wirme), den Koérper be-
lebte, konnte sie einen Schnitt am Finger nicht mit-
empfinden! wie auch die Sonne es nicht spiiren wird,
wenn jemand ihre Strahlen durchschneidet. ,Ganz ist sie
also in ihren Teilen und nicht hier groéBer, dort kleiner,
sondern hier kriftiger, dort schwicher; sie l4Bt ihre
Glieder nicht sich ablésen oder hinschwinden, verteilt die
Nahrungsséfte iberall entsprechend, die richtige Mischung
unter ihnen und das Mall bewahrend.“2 Mit diesen Worten
sind zugleich die wichtigsten vegetativen Funktionen, die
der Erndhrung, angedeutet. Die Vereinigung zweier so
verschiedener Naturen, wie Seele und Leib, ist dennoch
so fest, daB} sie sich nicht trennen konnen. Dies kann
nur auf Befehl des Schopfers geschehen. Darin sieht
Cassiodor auch den Grund fiar jene Tatsache, ,daB wir
oft schwer Verwundete davonkommen und wieder andere
bei leichteren Verletzungen zugrunde gehen sehen®,?
DafBl die Menschenseele Vernunft besitzt, ist schon
daraus evident: ,weil sie Go6ttliches erfafit, Menschliches
versteht, in Kiinsten und Wissenschaften sich ausbilden
kann“.* Was aber Cassiodor unter ratio versteht, erklirt
er mit folgenden Worten: , Vernunft nenne ich aber eine
geistige Bewegung, welche durch das, was zugestanden
wird und bekannt ist, hindurch zu etwas Unbekanntem
fithrt und bis ins Geheimnis der Wahrheit gelangt.“? Sie
ist also jenes Tétigkeitsprinzip der Seele, welches beim
SchlieBen zur Anwendung kommt, aber noch mehr; denn
sie ist auch darauf gerichtet, quod in rerum natura esse
cognoscit, also auf metaphysisches Wissen. Von der
Phantasie, der Quelle von Irrtiimern, ist sie ganz und
gar verschieden: ,Jene namlich ist wahre, reine und

1 Nam si virtus calor corpus vegetaret, incisum digitum non poterat

condolere.
2 Tota igitur est in partibus suis nec alibi maior nec ahbl minor sed

alicubi intensius alicubi remissius, membra sua non sinit defluere vel, ta-
bescere, alimenta competenter ubique dispergit congruentiam in eis modum-
que conservans.

3 Hinc est quod frequenter graviter vulneratos videmus evadere, et
rursus levibus occasionibus interire.

4 quando divina tractat, humana sapit, artibus docetur egregus, disei-
plinis eruditur eximiis.

5 Rationem vero dico animi probabilem motum, qui per ea, quae con-
ceduntur atque nota sunt, ad aliquod ignotum ducitur perveniens ad veri-
tatis arcanum.



424 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“.

sichere Vernunft zu nennen, welche fern ist von jedem
Bildertrug.“! Voll Staunen iiber Umfang und Schnellig-
keit der Denkvorginge schreibt Cassiodor: ,,Die im Koérper
wohnende Seele, wieviel sieht sie, ohne aus sich heraus
zu treten, in sich selber gleichsam wie in einem weiten
Raume umherschweifend® 2 hebt die Eigenart des mensch-
lichen Denkens hervor: ,sie denkt durchaus gesondert,
wie sie auch spricht“® und preist die Vernunft als Ord-
nerin des Wissens, worin zugleich ein ebenbildliches
Moment mit der Gottheit liegt: ,,Der Gottheit ist es eigen,
vieles zu ordnen und alles zugleich in den entsprechenden
MaBen zu entfalten.“* Triumphierend fithrt er sodann zur
Bestitigung des iliber die Verniinftigkeit Gesagten die
Errungenschaften menschlicher Kultur an, als wollte er
durch die Fille der Argumente die Freunde zum Zu-
gestandnisse zwingen: ,Der Buchstaben Formen hat er
(der Mensch) erfunden, verschiedener Fertigkeiten Nutzen
und Unterricht hervorgebracht, Stidte mit Verteidigungs-
mauern umgeben, Kleider verschiedener Art hergestellt,
kiinstlich bessere Friichte erzielt, er durcheilt Linder, Ab-
griinde mit dem gefliigelten Fahrzeug, er hat méchtige
Berge durchbohrt zum Vorteile der Reisenden, Héifen zum
Nutzen der Schiffer in halbmondférmiger Kriimmung ge-
schlossen und die Erde durch Auffithrung der herrlichsten
Bauten geschmiickt.*®

Nun folgt eine Reihe von Beweisen fiir die Unsterb-
lichkeit der Menschenseele. Der erste ist folgender:
,wenn alles, was ein anderes belebt, in sich selber lebt
und also unsterblich ist,“% so muB auch die Seele des

1 Ipsa enim vera et pura et certa ratio dicenda est, quae ab omni
imagine falsitatis redditur aliena.

2 In corpore posita anima quam multa videt non a se egrediens, in
ge ipsa tanquam in magno currens spatio pervagatur.

8 cogitat plane singillatim sicut et loquitur.

4+ per ordinem sensus nihil perficit, cum se diversitate confundit, quia
Divinitatis proprium est multa disponere et omnia simul modulis com-
petentibus explicare.

& Litterarum formas reperit, diversarum artium utilitates disciplinas-
que protulit, civitates defensibili muro cinxit, varii generis amictus eiecit,
meliores fructus per industriam exegit, terras transcurrit, abyssos alato
navigio, vastosque montes in usum viantiom perforavit, portus ad utilitatem
navigantium lunari dispositione conclusit, ornavit pulcherrima fabricarum
dispositione tellurem . . .

6 Si omne quod vivificat aliud, in semetipso vivit et utique immor-
tale est, . . .



Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele“. 425

Menschen, welche den Korper belebt, in sich selber Leben
haben, und daher unsterblich sein. Der zweite: , Alles
Unsterbliche ist einfach, die Seele aber ist nicht zusammen-
gefiigt und besteht nicht aus einer Mehrheit, sondern ist
eine einfache Natur;“! sie mull daher unsterblich sein.
Der dritte Beweis lautet: ,,Was immer durch urspriingliche
Gegensitzlichkeit nicht zerstért wird, beharrt immerdar
unsterblich; die Seele also, weil sie einfach und lauter ist,
bleibt immer unsterblich.“? Der vierte: , Alles Vernunft-
begabte, das sich selbst bewegt, ist unsterblich;*3 die ver-
ninftige Seele bewegt sich selbst, darum ist sie unsterblich.
Der fiinfte Beweis stiitzt sich auf die HIl. Schrift, in der
erzihlt wird, daBl die Menschenseele nach Gottes Ebenbild
und Gleichnis geschaffen ist, woraus dann Cassiodor die
Unsterblichkeit der Seele erschlieft. ,Denn wie konnte
sie ein Ebenbild und Gleichnis Gottes sein, wenn die Seelen
der Menschen durch die Todesschranke eingeschlossen
wiirden*,* da doch Gott ein Wesen ist ineffabiliter semper
vivens, Dieses Argument koénnte durch den Einwand
fallen, dall das Unsterbliche nach derselben SchluBfolge
auch Unsterbliches miisse schaffen konnen, was aber der
Erfahrung widerspricht. Diesen Einwurf sucht nun Cas-
siodor durch den Hinweis auf ein Gemaéilde zu entkréiften,
das eine Ahnlichkeit mit dem auf ihm Dargestellten hat
das in der Wirklichkeit existiert, aber doch von dleser
Wirklichkeit noch lange nichts besnzt ,HEin Bild nimlich
kann irgendeine Ahnlichkeit haben. Sonst kann es nicht
das bieten, was die Wirklichkeit ist.“> Ein weiteres Ar-
gument, das er auf der psychologischen Tatsache eines
Strebens nach Unvergiinglichem aufbaut: ,Es strebt der
Mensch nach dem Tode seines Korpers seines Namens
Ruf zu hinterlassen, er wiinscht, ohne Ende gelobt zu
werden“ ¢ fithrt gleichfalls auf ein ewiges Fortleben nach

1 Omnia immortalia simplicia sunt, anima autem non est harmonica
neque constat ex pluribus, sed simplex natura est.

2 Quidquid a contrarietate originali non corrumpitur, immortale ingiter
perseverat; anima igitur, quoniam simplex atque pura est, immortalis iugiter
perseverat.

3 Omne rationale, quod se ipsum movet, immortale est.

4+ Nam quemadmodum poterat esse imago aut similitudo Dei, si ani-
mae hominum mortis termino clauderentur.

5 imago enim potest aliquam habere similitudinem. Caeterum hoc
non potest implere quod veritas.

6 desiderat enith post mortemcorporis sui, nominis famam relinquere,
cupit sine fine laudari.

Jahrbuch fur Philosophie ete. XXV 28



426 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele.“

dem Tode. Seine Beweiskraft wird auch durch die Redens-
art befestigt: quidquid dignitate rationis erigitur, mortis
iniuria non premitur, was durch die Wiirde der Vernunft
errichtet wird, wird nicht vom Zahn der Zeit benagt.
Der letzte Beweis ist wieder der Offenbarung entnommen,
welche von einem iuge supplicium und von perpetua gau-
dia spricht. Bei der Unsterblichkeit, welche von der
Menschenseele ausgesagt wird, ist aber zu beachten, daB
durch sie die Seele nicht so beschaffen ist, daB sie fiir
jedes Erleiden unempfanglich wire (quae nullam excipiat
passionem), was nur in der Gottheit Geltung hat. ,Denn
alle erhabenen Tugenden sind auf jenem Gipfel in ihrer
ganzen Fille und Vollendung, welche allen Geschopfen
von ihrer Freigebigkeit, jedem nach seiner Art, mitgeteilt
werden.“! Hier ist es auch am Platze, einige Worte iiber
das Leben der Seele nach dem Tode zu sagen: ,Sie lebt in
sich nach dieser Welt Verlust, nicht durch den wieder-
wehenden Hauch, wie der Korper, aber in gleicher Be-
weglichkeit, welche ihr zugeteilt ist, lauter, fein, schnell,
ewig, sie sieht, hort, tastet und wirkt kréaftiger auf den
Gebieten der iibrigen Sinne, die Dinge nicht mehr stiick-
weise erkennend, sondern alles geistig aus dem Ganzen
erfassend.“? DaB eine solche Erkenntnis ohne Sinnesorgane
moglich ist, kann nicht bezweifelt werden, da erstens
die Seele vom Korper nicht mehr beschwert ist, und
zweitens auch die Engel und Luftméchte sich einer solchen
Erkenntnisweise erfreuen. Weitere Ausfiihrungen iiber
diesen Gegenstand bietet Cassiodor im XII. Kapitel.
Als letzter Punkt kommt die Convertibilitas, der
Stimmungsumschlag zur Sprache, welche jeder aus eigener
Erfahrung kennt; wir wissen nur zu gut: ,dafl wir bald
von Freude gehoben, bald von Trauer gebeugt sind; bald
wohlwollend sanft, bald zornentbrannt, was jetzt gefillt,
miBfillt uns spéter; je mehr wir voranschreiten an der
Seite der Rechtlichen, um so schlechter werden wir, wie

1 Omnes enim arduae virtutes in summitate illa plenissimae atque
perfectissimae sunt, quae creaturis universis ipsius largitate pro suo modulo
conceduntur.

2 Vivit in se post huius saeculi amissionem non reflante spiritu
sicut corpus, sed aequali mobilitate quae illi attributa est, pura, subtilis,
cita, aeterna, videt, audit, tangit ac reliquis sensibus efficacius valet, non
iam ex partibus suis haec intelligens, sed omnia spiritualiter ex toto
cognoscens,



Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele. 427

wir wissen, im Verkehr mit Verkommenen.“! Sie erstreckt
sich nicht bloB auf das Gemiitsleben, wo sie als Launen-
haftigkeit den stirksten Ausdruck findet, sondern beein-
fluBt auch unser Urteilen und Wollen und das daraus
resultierende Handeln. Als Ursache dieser Eigenart der
menschlichen Seele bezeichnet Cassiodor den Umstand,
daBl wir die Klugheit nicht zu unserer stindigen Beglei-
terin haben. , Aber damit der Grund hiervon klarer er-
kannt werden koénne, erinnern wir uns, dall die Klugheit
nicht unsere immerwéihrende Begleiterin ist, und darum
sind wir weiser, wenn wir gottlicher Erleuchtung uns
erfreuen, und sind wieder toricht, wenn verfinsternde Fehler
uns umnachten.“? Wer sich hingegen nicht von der Klug-
heit, sondern von der Leidenschaft fiihren 146¢t, wird immer
hin- und herirren; affectio enim, quae venit et recedit,
semper incerta est.

Die Definition der Seele aus negativen und positiven
Merkmalen wiederholend, weist Cassiodor den Emanationis-
mus und Materialismus zuriick, betont die Einfachheit und
Substantialitdt der Seele und vergleicht sie mit einem
eigentiimlichen Feuer, zugleich aber an ihrer Unsterblich-
keit festhaltend: ,Nicht als ein Teil Gottes ist sie aufzu-
fassen, wie gewisse Toren mit gottloser Tendenz meinen,
weil sie verédnderlich ist, noch auch der Engel, weil sie
mit dem Fleische verbunden werden kann, auch nicht aus
Luft oder Feuer oder Wasser oder Erde, nicht aus solchen
Dingen, welche durch gegenseitige Verkniipfung verbunden
sind, sondern als eine einfache, eigene Natur und von
anderen Geistern verschiedene Substanz, welche wir uns
weit feiner als Luft und durchsichtiger vorstellen miissen,
als wir diese gewdOhnlich betrachten, jene aber koénnen
wir nicht sehen auf korperliche Art.“3 Auch die besténdige

1 modo nos esse gaudio sublevatos, modo moerore deiectos; modo
pietate mites, modo indignatione terribiles, quod nunc placet, post displicet
et quantum proficimus cum rectis, tantum deteriores esse novimus cum
pessimis.

2 Sed ut causa huius evidentius possil agnosci, recordemur prudentiam
non esse nobis immutabilem et ideo sapimus, eum divina illuminatione
bene gerimus, atque iterum desipimus, cum delictis caligantibus obscuramur,

2 pnon intelligenda est pars Dei, ut quidam dementium irreligiosa
voluntate putaverunt, quia convertibilis est, neque angelorum, quia carni
sociabilis est, neque ex aere neque ex igne neque eX aqua neque ex terra
neque ex eis, gquae mutua complexione iunguntur, sed simplex et propria
quaedam natura et ab aliis spiritibus discreta, quam longe subtiliorem aere

28%



428 Cassiodors Schrift , Uber die Seele“.

Tatigkeit der Seele, wie wir sie in den unwillkiirlichen
Assoziationsreihen kennen, war Cassiodor bekannt: ,Dieses
Wesen wird durch die natiirliche Beweglichkeit immer
angeregt, seine Gedanken in einem Zusammenhang zu
entfalten*,? und er fithrt als Beispiele hierfiir die ruhig
abflieBenden Gedankengéinge an, wie sie sich beim Fehlen
aktiv apperzipierter Vorstellungen, bei alltdglichen, mecha-
nischen Verrichtungen, beim sanften Hintrdumen und im
Traume einstellen, in dem wir volatica imaginatione delu-
dimur. Selbst beim Gebete verlieren wir uns oft in ganz
fremde Gedanken: ,Denn oft, wenn wir in tiefer Betrach-
tung unsere Aufmerksamkeit anspannen, werden wir
plotzlich durch ein Gaukelspiel unverhoffter Gedanken ab-
gelenkt.“? KEndlich lehnt er noch Platons Erkenntnis-
theorie ab, der zufolge alles Lernen nur Erinnern sei, da
wir ja ,Neues so horen, als hitten wir nie etwas davon
gelernt®.?

Was alles in der gravida definitio enthalten war, ist
glicklich ans Licht gebracht.

Im dritten Kapitel handelt die Schrift tber die
Qualitit der Seele. Hier bringt Cassiodor zwei An-
sichten mit ihren Griinden vor, von welchen ihm die
zweite am besten zuzusagen scheint. ,Die Beschaffenheit
also dieser Substanz ist, wie die Schriftsteller sagten,
feurig.“* Die Feuernatur der Seele scheint daraus her-
vorzugehen, erstens: ,,weil sie mit einer immer beweglichen
Glut lebt“5 und, mit dem Korper verbunden, ihn mit wohl-
tuender Wirme belebt; zweitens, ,,weil, wie man berichtet,
alles Himmlische aus flammender Lebenskraft besteht*.®
Zum Unterschied von jenem Feuer, das wir aus dem téig-
lichen Leben kennen, fligt er noch hinzu: ,nicht aus diesem
flackernden (russenden), verzehrenden (erléoschenden) und

et lucidiorem debemus advertere, quando istum vulgariter intuemur, illam
vero conditione carnis aspicere non valemus.

1 Hanc speciem naturalis mobilitas semper exagitat ad cogitationes
communiter explicandas.

2 Saepe enim, cum nos in oratione magna intentione dirigimus, ludo
nescio, quo insperatis subito cogitationibus amovemur,

8 nec de illis sumus, qui dicunt recordari magis animas quam discere
usunales artes, cum et ad interrogata sint parati, ubi potuerint intellectu
proveniente contingere, et nova sic audiant, quasi nihil ex eis didicissent.

4 Qualitatem itaque substantiae huins auctores igneam esse dixerunt.

5 quod mobili semper ardore vegetetur,

6 quod cuncta coelestia flammeo referunt vigore constare.



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele®. 429

zeitlichen, sondern aus jenem ruhigen, ndhrenden und
immerwihrenden; es nimmt weder ab noch zu, weil es
nicht aus der Verschiedenheit etlicher Elemente zusammen-
gewachsen ist, weil es in seiner Wesenheit keinen Zwie-
spalt hat“.! Daher ist denn auch alles, was geistiger Natur
ist, unsterblich, wie er im vorigen Kapitel ausgefithrt hat.

Wahrscheinlicher ist ihm jedoch die zweite Hypothese,
daB die Seele nicht so sehr Feuer als Licht sei, Leuchte:
»Wir aber wiirden eher sagen, sie sei Licht, wegen der
Ebenbildlichkeit mit Gott, welche sie bei der Erschaffung
der Dinge zur Zierde empfangen hat“? Da jedoch Gott
nach I. Tim. 6, 16 lucem inhabitat inaccesabilem, so folgt
daraus ohne weiteres die Richtigkeit dieser Ansicht. Frei-
lich ist die Leuchtkraft unserer Seele unendlich geringer
und schwicher als die des dreieinigen Gottes, dem ein
splendor super omnes fulgures zukommt. Daher schérft
Cassiodor seinen Lesern wohl ein: ,Im iibrigen kann diese
(die Seele) kein solches Licht haben, wie die Wahrheit.“3
Denn jenes wirkliche Licht, von dem die Menschenseele
gleichsam nur ein schwacher Abglanz ist, strahlt in solcher
Fiille und so blendendem Glanze, dall nur besonders reine
und auserwihlte Seelen es einigermaflen ahnen, nie aber
aussprechen konnen.* Mdgen wir darum auch durch
innigstes Versenken (nimia pietate) die Grenzen unserer
Seele (modum animae nostrae) erweitern ,und in grenzen-
loser Hingebung iiber uns selber hinaus in tieferem Be-
trachten verstummen — jener Lichtglanz iibersteigt all
unsere Bewunderung®“.® Auch Joan. 1, 9 tritt fiir die
Wahrheit dieser zweiten Ansicht ein, wenn er das ,Wort*
vera lux nennt, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese
Welt kommt. Selbst aus der Erfahrung bringt Cassiodor
ein Argument dafiir herbei: ,Denn, wenn wir im Denken
begriffen sind, fithlen wir, ich wei nicht, was Zartes,

1 non isto fumeo, consumptibili et temporali, sed ex tranquillo,
nutritore atque immortali, neque minuitur neque cresecit, quod nulla ali-
quot elementorum diversitate concretum est, quoniam in essentia non
habet litem.

2 Nos autem lumen esse potius non improbe dixerimus propter ima-
ginem Dei, quam inter conditiones rerum decenter accepisse memoratur.

3 Caeterum haec lumen habere non potest, quod veritas.

4 quod mundissima mens et Deo dedita potest quidem ex aliqua parte
sentire, sed idoneo non valet explicare.

5 et immensa religione supra nosmetipsos alta cogitatione sileamus
— tamen quidquid miramur amplius est, quidquid sentimus excelsius.



430 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“,

Leichtes, Klares in uns existieren“,! das ohne Sonne,
uberhaupt ohne #duBeres Licht sieht; es mull also selber
Licht sein: ,Denn wenn es in sich selbst nicht leuchtend
wire, hitte es keinen solchen Einblick in Dinge . .. so
gewaltig sind jene Leuchten, daB sie selbst Abwesendes
anschauen.“? Dieses Licht kann aber noch klarer werden,
wenn ndmlich Gott mit seiner Gnade es steigert, wie aus
dem Leben hinreichend bekannt ist.

Das néchste Kapitel, das vierte, stellt sich zur Auf-
gabe, die Frage zu losen, ob die Seele eine Form
habe. Cassiodor schreibt: ,Form nenne ich aber, was
irgendeinen Raum durch eine Linie oder Linien um-
schlieBt.“? Eine solche Form hat die Seele allerdings
nicht. ,Denn da jede Form entweder an einer Fliche oder
einem Korper ist, eine Fliche aber nur an einem Korper,
der Korper wieder fest und greifbar ist, von diesen Dingen
jedoch die Seele offenbar eine Ausnahme macht“* so kann
sie keine Form Dbesitzen. Gegen diese Behauptung werden
verschiedene Stellen der HI. Schrift aufgeboten, in der
es eine Menge von Anthropomorphismen und Anthropo-
pathismen gibt, mit denen Gott umkleidet wird und welche
gegen obigen Satz angefithrt werden, weil die Seele wie
Gott geistiger Natur und dessen Ebenbild ist. Diese Stellen
werden jedoch als lectiones similes ihrer Giiltigkeit fiir diesen
Fall entkleidet, da sie nur zu dem Zwecke gebraucht
werden, ,damit einzelne Dinge aus der menschlichen Ge-
wohnheit leichter und prignanter erkannt werden“.® Das-
selbe gilt auch fiir die Geschichte vom armen Lazarus
und reichen Prasser bei Luk. 16, 23 ff. An der Stelle
Phil. 2, 6, wo von einer forma Dei gesprochen wird, meint
der hl. Paulus die Natur Gottes.

Eine weitere Frage, welche hierher gehort, ist die,
ob die Seele eine Quantitit habe, ,da es ja feststeht, daB

1 deinde, quando in cogitatione positi, nescio quid tenue, volubile,
clarum in nobis esse sentimus.

2 Nam si ipsum in se non esset lucidum, rerum tantam conspicien-
tiam non haberet . . . tam violenta sunt lumina, ut etiam intueantur
absentia.

5 formam vero dico, quae aliquod spatium linea lineisve concludit.

+ Nam cum omnis forma aut in superficie sit aut in corpore, super-
ficies nonnisi in corpore, corpus vero solidum atque palpabile, ab his
autem rebus animam constet manifeste exceptam.

5 ut res aliquae ex humana consuetudine facilius compendloslusque
noscantur,



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele. 431

sie innerhalb des Korpers eingeschlossen ist“.! Dieser
Schwierigkeit riickt Cassiodor mit der Definition der Quan-
titdt zu Leibe: ,Jede Quantitit besteht entweder aus Kon-
tinuierlichem, wie der Baum, der Mensch und der Berg,
oder aus Geschiedenem, wie der Chor, das Volk oder der
Haufe und diesen Ahnliches.“? Weil aber keiner dieser
beiden Fille bei der Seele statt hat: ,weil sie kein Korper
ist, so ist es klar, daf} sie iiberhaupt keine Quantitdt hat.3
Mit diesem Satze kommt er jedoch wieder mit der Heiligen
Schrift in einen scheinbaren Widerspruch, wo es (Sap. 11, 21)
von Gott heilit: sed omnia in mensura et numero et pon-
dere disposuisti, zu dessen Beseitigung er die Klausel hin-
zufugt: ,DaB dennoch dem Schopfer ihre (der Seelen)
niheren Bestimmungen und Quantititen offenbar sein
konnen, ist gliubig hinzunehmen.“*

Wiahrend der Autor in den bisher vorgefiithrten Ka-
piteln eminent psychologische Gegenstinde behandelt,
wendet er sich im fiinften Abschnitte einem Thema
zu, das weniger psychologisches Interesse beansprucht.
Er ist betitelt: De moralibus virtutibus animae. Die
vier Kardinaltugenden werden erortert und ihr Wirkungs-
kreis festgelegt. Daran schliefit sich die Aufzéhlung der
geistigen Fahigkeiten, mittelst derer die Seele jene Tugenden
erwerben kann. Endlich werden ohne ersichtlichen Zu-
sammenhang mit dem Fritheren Geisteskrankheiten be-
sprochen. Gegen Schlechtigkeit (prava) und Boswilligkeit
(iniqua) ist die Gerechtigkeit wirksam; ,die Gerechtigkeit
ist die Geneigtheit der Seele des Allgemeinwohles zugunsten,
jedem seine Ehre zu geben“.® Gegen Verwirrtheit (con-
fusa) und Unsicherheit (incerta) niitzt die Klugheit. ,Klug-
heit aber ist der guten und bosen Dinge wahrhafte
Erkenntnis.“¢® Gegen Ungliick (adversa) und Gliick (pro-
spera) ist die Stidrke von Vorteil; ,Stirke jedoch ist die
tiberlegte Ubernahme von Gefahren und feste Ausdauer

1 dum eam constet intra corpus hominis contineri.

2 Sic arithmetici eam compendiosa veritate describunt: Omnis quan-
titas aut de continuatis constat ut arbor, homo et mons aut de disiunctis,
ut chorus, populus vel acervus et his similia. .

3 quia corpus non est, clarum est eam quantitatem penitus non habere.

4 Creatori tamen circumstantias earum et quantitates patere posse
credendum est.

5 Justitia est habitus apimi pro communi utilitate servatus suam

cuique tribuens dignitatem. o
¢ prudentia vero est rerum bonarum et malarum verax scientia.



432 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele*.

in Mihseligkeiten“.! Gegen unerlaubte und ziindende Ver-
gnigungen (illicitas et voluptates fervidas) ist die MaBig-
keit ein kriftiges Mittel. ,Denn die MéaBigkeit ist gegen
die Leidenschaft und andere nicht rechte Aufwallungen
der Seele die feste und geregelte Herrschaft.“? Diese
Tugenden bezeichnet Cassiodor als munitiones und qua-
druplex thorax.

,2Aber diese vierfache Tugendzierde wird von drei
Seiten aus vollendet.“? Sie werden der Reihe nach auf-
gezihlt: erstens ,die Betrachtung, welche die Schirfe des
Geistes zum Anblick der zartesten Dinge erhoht“; zweitens
,die Urteilskraft, welche die Unterscheidung von gut und
b6s nach Vernunftlger Schitzung vollfithrt®; % drittens ,das
Gedéichtnis, wenn die beobachteten und uberlegten Dinge
nach treuer Ubergabe im Innern der Seele hinterlegt
werden, so daBl wir sie gleichsam in ein Behiltnis auf-
nehmen“.6 Wahrend unsere Kleiderbehalter, wenn sie
gefiillt sind, nichts mehr fassen konnen, ,,wird diese Schatz-
truhe nicht beschwert, wenn sie belastet wird, sondern
wenn sie vieles geborgen hat, strebt sie in Wilbegierde
nach mehr“" Diese Fihigkeiten oder . Betitigungen der
Seele schliefft er zusammen zur harmonia trichordis und
preist sie als Vorziige der Menschenseele: ,tali enim mu-
nere delectatur anima*.

Darauf folgen, wie hereingeschneit, infantes positi sensu
und iuvenes excordes, welch letztere er als Typus der Gei-
steskranken anfiithrt. Es scheint, als stinden diese
Erscheinungen im Gegensatze zu Gottes Weisheit und dem
Wesen der Seele. Eine Erklirung sucht Cassiodor in der
imbecillitas corporis, welche er durch eine Analogie plau-
sibel zu machen sucht: ,,Wie wenn man Feuer in engem

t fortitudo autem est considerata periculorum susceptio et laborum
firma perpessio.

? Temperantia quippe est adversus libidinem et alios non rectos
impetus animi firma et moderata dominatio.

3 Sed hoc virtutum- quadripartitum decus trina parte completur,

4 Contemplatio, quae aciem nostrae mentis extendit ad res subtilis-
simas intuendas,

5 iudicialis, quae discretionem boni malique rationabili aestimatione
pertractat.

% memoria, cum res inspectae atque deliberatae in animi penetrallbus
fida commendatione reponuntur, ut quasi in quodam <conceptaculo susci-
piamus.

7 hoc thesaurarium non gravatur oneratum, sed cum multa condiderit,
sciendi desiderio plus requirit.



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele. 433

GefdBe verschlieBt, es nicht in die Hohe flackern kann,
weil es durch ein sehr engendes Hindernis bedeckt ist.‘!
Dasselbe gilt auch fiir die Kretinen: ,So trifft es auch
bei Schwachsinnigen zu, weil die Seele entweder infolge
der Improportion der Korperteile oder der Dichtigkeit der
Sifte vom Mutterleibe her durch die allzu ungiinstige
Wohnung herabgestimmt wird.“? AuBerdem gibt es auch
noch andere Griinde fiir Geistesstérungen: ,,Wie viele ver-
loren durch zufillige Krankheiten, entweder durch Be-
schwernis des Gehirns oder Brustbeklemmung verwirrt,
die gewohnliche Schirfe ihres Geistes! Wie viele sind
auch durch momentane Verletzung verwandelt!“3 Auch
Katzenjammer und Alkoholismus erwihnt Cassiodor, wenn
er spricht von einem prandio refertus oder von der cra-
pula, in der sich der Ungliickliche nicht einmal bewegen
kann. Gliicklich darum alle die, welche von solchen
Krankheiten frei sind! Im Vorbeigehen stellt er auch
fest, dall die Seele des Kindes nicht wichst: ,Denn den
Kleinen wéachst die Vernunft durch andauerndes Betrachten,
nicht die Seele.“4

Das sechste Kapitel trigt die Aufschrift: De na-
turalibus virtutibus animae und behandelt eine Reihe
von Seelenfunktionen: Wahrnehmung, Bewegung der
Glieder, Denken, Atmung und Begehrungen. Wie schon
daraus erhellt, geht es in diesem Abschnitte bunt her,
indem vegetative, animalische und intellektuelle Vorgénge
durcheinander geworfen werden. Alle Seelentidtigkeiten
teilt Cassiodor in fiinf Klassen, deren letzte noch in vier
Unterabteilungen zerfillt. Die erste ist in jeder Hinsicht
sensibel, die uns den Sinn des Verstehens verleiht;?% ,sie
setzt auch die korperlichen Sinne in Kraft“,¢ etwa dem
inneren oder Gemeinsinn der Scholastiker entsprechend.
Die zweite nennt er imperativa, ,welche den korperlichen

1 Ut ignem angusto vase concludas, altum nequit appetere, quia eum
arctissimum obstaculum constat operire.

2 Sic el stultis iuvenibus obviat, quod aut imparilitate partinum aut
cragsitudine humorum materni uteri vitio suscepto anima inepta nimis
habitatione deprimitur.

3 Quam multi morbis accedentibus aut onerato cerebro aut pra.eoor-
diarum stupore confusi, acumen solitae sapientiae perdidernnt! Quanti
etiam momentanea laesione mutati sunt!

4 Parvulis enim ratio crescit longa meditatione, non anima.

5 utraque parte sensibilis, quae nobis tribuit intelligentiae sensum.

¢ facit etiam corporales vigere sensus.



434 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele.

Organen die verschiedenen Bewegungen befiehlt, welche
auszufiihren sie beschlossen hat“ ! und fithrt zur Illustration
die Korperbewegungen iiberhaupt und die komplizierteste,
die Sprache, an. Die dritte heifit principalis; ,, wenn wir
ohne jede Tiatigkeit uns der Mufle hingeben und, nachdem
die korperlichen Sinne in Ruhe gebracht sind, etwas tiefer
und aufmerksamer betrachten*? besteht also in der Re-
flexion. Aus dieser Bestimmung klidrt sich auch die Tat-
sache, dall bei fortschreitendem Alter, wenn die AuBeren
Téatigkeiten der Seele infolge der Schwichung und Er-
schopfung der Glieder und Sinne sich verlieren, die Wirk-
samkeit der Seele sich mit groBerer Intensitit auf das
Innere konzentriert: Hine est quod aetate maturi melius
sapere iudicantur. Die vierte ist die vitalis, ,das ist die
natiirliche Wirme der Seele, welche uns dadurch Leben
und Gesundheit bringt, daf} wir um ihre Glut zu méBigen,
die dtherischen Liifte schopfen und wiedergeben‘“.? Die
fiinfte, welche als delectiva auftritt, ,,das ist die Neigung
zum Guten und Schlechten, welcher die Seele sich mit
Lust hingibt*“ * zerfdllt nach ihren spezifischen Erschei-
nungen in attractiva, rapiens de naturali, was der Mensch
notwendig hat; retentoria, assumpta retinens, das sie ver-
kocht; translativa, quae accepta in aliud convertit et trans-
ponit; expulsiva, welche das Schidliche ausstoBt. Aus der
Zusammenstellung zu schlieBlen, sind alle diese Unterarten
im Gebiete des vegetativen Lebens heimisch.

Nachdem nun schon sechs Knoten gelost, sechs Hiigel
tiberschritten sind, kommt Cassiodor im siebenten Ka-
pitel auf eine Frage, von der er selbst gesteht, daB sie
difficultatibus plena ist: De origine animae. Um am
sichersten zu gehen, beginnt er mit dem DBerichte der
Bibel iiber die Erschaffung des Menschen. Dort heiBit es:
et inspiravit in faciem eius spiraculum vitae; auf die
Exegese des insufflavit kommt alles an. Dieser Ausdruck
wird von Hagiographen nicht im wortlichen, eigentlichen

t quae iubet organis corporalibus diversos (actus) motus, quos im-
plere decreverit. '

2 cum ab omni actu remoti in otium reponimur et corporalibus sen-
sibus quietis profundius aliquid firmiusque tractemus.

8 id est calor animi naturalis, qui nobis propter suum fervorem mo-
derandum auras aethereas hauriendo et reddendo vitam tribuit et salutem.

4 hoc est appetitus boni malique, quem sub incunditate animus con-
cupiseit.



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele®. 435

Sinne gebraucht, sondern ,um des Werkes Wiirde auszu-
driicken’,! um anzudeuten das Ausgezeichnete, das aus
seinem Munde hervorkam.? Es bedeutet darum insufflatio
soviel wie mandatum, denn von einem Anblasen im eigent-
lichen Sinne kann keine Rede sein bei Gott, der weder
atmet, noch Backen hat.? Diesem Vorgange bei der Er-
schaffung des ersten Menschen analog soll auch die Seele
jedes einzelnen Menschen ins Dasein treten. ,,Diesem
folgend haben einige gesagt, sobald der menschliche Same
sich zur lebensfihigen Substanz entwickelt hat, dann
werden die geschaffenen Seelen, einzeln und vollkommen,
den Korpern mitgeteilt.“* Uber die Zeit aber, wann diese
Vereinigung der geschaffenen Seele mit dem gezeugten
Leibe stattfindet, gibt es verschiedene Meinungen; die
medendi artifices glauben, dall es am 40. Tage geschehe,
wenn sich das Kind im Mutterleibe zu bewegen beginnt.
Doch ist es auch nicht ausgeschlossen bei Gottes Allmacht,
dall ,wie er aus unserem Korper den Samen des Fleisches
entstehen 14Bt, so auch aus der Beschaffenheit der Seele
eine neue Seele erzeugt. werden kdnne.“5 Nach dieser
letzten Art der Seelenschopfung wiirde auch das Wesen
der Erbsiinde einleuchtender sein. Doch will Cassiodor
in dieser schwierigen Frage nichts entscheiden und zieht
es vor, sich an das Beispiel des hl. Augustinus zu halten,
der sagt, man diirfe nichts voreilig behaupten,’sondern miisse
festhalten an der unmittelbaren Schépfung der Seele durch
Gott und an der Existenz der Erbslinde, ohne sich in
nutzlose Diskussionen zu verlieren. Quis enim cognovit
sensum Domini? aut quis consiliarius eius fuit? Rom 11, 34.
Er 14Bt den hl. Paulus recht haben, der im ersten Brief
an die Korinther schreibt: ex parte enim cognoscimus et
ex parte prophetamus. Zum Schlusse holt er zu einem
begeisterten Lobpreis der Geburt des Herrn aus, der als
Erléser und heiligster Gott, ohne Erbsiinde Mensch ge-
worden ist.

1 ad exprimendum operis dignitatem.

2 eximium, quod eius ore prolatum est.

3 qui neque spiritus resolvit neque buccas habet.

+ Hoe nonnulli secuti dixerunt mox, ut semen humanum coagulatum
fuerit in vitalem substantiam, illico creatas animas corporibus dari dis-
cretas atque perfectas, ) o ' _

5 sicut de corpore nostro semen carnis educit, ita et de animae quali-
tate animam novam posse generari,

¢ pnihil temere dicit esse firmandum.



436 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele®.

Ein interessantes Kapitel ist das achte, wo er den
Sitz der Seele ausfindig zu machen sucht. Wie fast bei
jedem der behandelten Gegenstiande referiert er zuerst
die verschiedenen Meinungen und deren Griinde: Einige
meinen, dall der Sitz der Seele, obgleich sie im ganzen
Korper zerstreut ist, im Herzen sei, weil dort das reinste
Blut und der Lebenshauch enthalten ist, so daB sie der
Uberzeugung sind, daB von dort auch die guten oder
bdsen Gedanken ausgehen.! Andere wieder und zwar die
Mehrzahl ist anderer Ansicht: Die meisten aber gestehen,
daBl sie im Haupte wohne.? Zur Begriindung miissen
wieder Analogiebeweise herhalten: erstens miisse die Seele
im Kopfe sitzen zu einer gewissen Ahnlichkeit mit der
Gottheit, welche, mag sie auch alles mit ihrer unaus-
sprechlichen Substanz erfiillen, doch nach dem Zeugnisse
der Schrift im Himmel throne.? Zweitens mufi die Seele
die oberste Stelle im Korper inne haben, da sie etwas
Erhabenes ist.* Drittens ist nur das Haupt das ent-
sprechende Zentrum, von wo aus die Seelen die iibrigen
Glieder mit geziemender Herrschaft leiten konnen.?
Viertens ist die kugelformige Gestalt des Hauptes die
schOonste® und kann darum allein der unsterblichen Seele
eine wiirdige Wohnung bieten. Finftens strebt dieses
sterbliche Feuer immer zur Hohe,” darum muB auch die
Feuerseele aufwirts flammen. Aber auch aus der Er-
fahrung weill Cassiodor Griinde zu bringen und zwar aus
der Neuropathologie. Denn bei Beschidigungen der
Schédelkapsel (testam capitis gravissima percussione con-
fractam), wenn zum Zwecke der Heilung die duBere Hirn-
membran a sanguinea faece gereinigt und dabei beriihrt
wird, ,verfillt der Mensch in eine solche Anésthesie, daf}
er auch irgendwo verwundet, es nicht spiiren kann“; so-
bald aber die Beriithrung aufgehoben ist, kehrt er zum
gewOhnlichen Verstande zuriick (ad intellectum consue-

t Quidam sedem animae, quamvis sit in corpore toto diffusa, in
corde esse voluerunt dicentes, quod ibi purissimus sanguis et vitalis spiritus
continetur, ut inde etiam cogitationes sive bonas sive malas exire confirment.

? Plurimi autem in capite insidere manifestant,

3 ad similitudinem aliquam Divinitatis, quae licet omnia ineffabili
substantia sua replet, Scriptura tamen coelo insidere confirmat.

1 quae se noverat coelesti operatione sublimem,

5 unde reliqua membra debuissent competenti regimine gubernare.

6 figura capitis sphaera pulcherrima est.

7 Ignis iste mortalis semper tendit ad summum.



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“. 437

tudinarium redit). Solche psychische Verinderungen kénnen
bei Verletzung anderer Korperteile nicht beobachtet werden.
Das siebente Argument ist der Psychopathologie entnommen,
AllzugroBle Aufregung, heile Denkarbeit ruft Kopfschmerz
hervor.! Der letzte Grund beruht auf einer falsch gedeuteten
psychologischen Tatsache: wir fithlen gewisse Bewegungen
in unserer Seele, gewisse heftigere Aufwallungen, sodal} uns
vor Augen tritt, was niemand als abwesend verkennt.?
Solches trifft sich bei lebhaften Erinnerungen, Halluzi-
nationen und Illusionen. Auch der Umstand, dafB die
Sinne, welche fast simtlich am Kopfe ihre Organe haben,
schweigen, wenn die Seele in die Reflexion sich zuriick-
gezogen hat,® spricht fiir die Lokalisierung der Seele im
Gehirn. Plotzlich nun den Faden verlierend, bedauert
Cassiodor, daB die Seele in ihrer Wirksamkeit durch die
Erbsiinde beschrinkt und ihre Erkenntniskraft geldhmt
ist: denn nur aus Zeichen und Schliissen erkennt sie
einiges, wihrend sie doch ohne Miihe alles wissen konnte.
Doch durch Gottes Barmherzigkeit gereinigt und geheiligt,
kann sie diesen Verlust in etwas wieder begleichen.

Voll von symbolischen Anspielungen ist das neunte
Kapitel: De positione corporis, das an Laktantius’
de opificio Dei erinnert, enthdlt aber auch manches Psy-
chologische besonders iiber die Sinnesfunktionen. Schon
die aufrechte Stellung des Korpers ist nicht ohne tiefere
Bedeutung.* Die Sechszahl der Schidelknochen deuten
die Vollkommenheit dessen, was darin seinen Sitz hat;
die Kugelform der Schidelkapsel ist ein Bild des Himmels,
die Zweizahl der Augen ein Sinnbild der beiden Testa-
mente, ebenso wie alle {ibrigen paarweise und symmetrisch
auftretenden Korperteile, welche in der Funktionseinheit
sich harmonisch erginzen. Des &sthetischen Gleichge-
wichts halber sind eine Anzahl Organe in der Mittellinie
gelagert wie nasus, os, guttur, pectus, umbelicus u. s. w.
quae laudabilia et honoranda monstrantur. Das Haupt,
das die meisten Sinne trigt, dem ,richtig der Nacken

1 pimia indignatio, aestus cogitationis non fluctu viscerum, non pec-
toris commotione vexatur, sed statim capitis dolore percutitur. ,

2 gentimus animae nostrae quosdam fluctus, quosdam impetus gran-
diores, ut ante oculos veniant, quae absentia nullus ignorat.

8 in suis guodammodo cubiculis occupata. .

4 Praccerum animal et in effigiem pulcherrimae specunlationis erectum
ad res supernas et rationabiles intuendas, euius harmonica dispositio in-
gentia nobis sacramenta declarat.



438 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“.

gleichsam wie eine Sdule unterstellt ist,“! gilt als Zeichen,
dall all unsere Frommigkeit auf der festen Siule des
Glaubens ruhen muB. Die Zunge, das schicklichste Plek-
trum unserer Stimme, ist uns gegeben, die ZweckméiBig-
keit unserer Laute zu lenken.? Der erste Sinn, der bei
der nun folgenden Theorie der Sinneswahrnehmungen
zur Sprache kommt, ist das Gesicht, welches bei be-
leuchteter Luft die Korperfarben aufnimmt. Denn das
Schauen ist, wie die Alten zu definieren beliebten, eine
geistige Kraft der Seele, ausgehend von der Pupille des
Auges, Dinge, die nicht zu weit entfernt sind, beriihrend,
diejenigen aber, welche sie erreicht, unterscheidend. Der
zwelte ist das Gehor, das mit den ausgehéhlten und 16ffel-
dhnlichen Ohren die Schille auffingt, welche durch Luft-
schlige entstehen, verniinftig entscheidend, was das Ge-
horte sei. Der dritte ist der Geruchsinn, der die ver-
schiedenen Geriiche aufnimmt und die Kraft der riechen-
den Korper, gleichsam -einen unsichtbaren Dampf in die
Nase ziehend, untersucht. Der vierte ist der Geschmack,
durch den wir den Geschmack vieler Dinge nach der
Unterscheidung des Gaumens erkennen. Der fiinfte ist
das Getast, das auch allen Gliedern zugeteilt ist, wie man
gemeiniglich erkennt,® es ist besonders in den Héinden, in
den Fingern lokalisiert, mit denen wir die Gesten aus-
fiihren, schreiben und verschiedene Kiinste betreiben. Die
Zehnzahl der Finger gemahnt an den Dekalog, ne praeter
legem Domini aut cogitare aliquid aut agere debeamus.
Auch die Physiognomie vergiBit der Verfasser nicht: Denn
unsere Miene (vultus), welche von voluntas benannt wird,
ist gewissermallen ein Spiegel der Seele.t Vieles liefle sich

1 recte cervix quasi quaedam columna supponitur.

2 Vocis nostrae decentissimum plectrum data est ad sermonum nostro-
rum convenientiam temperandam.

8 Visus, qui aere illuminato colores recipit corporales. Aspectus
enim est (ut veteres definire maluerunt) vis animae spiritualis egrediens
per oculi pupillam, res non adeo longinquas attingens, sed ad quas poterit
pervenire diiudicans. Secundus auditus, qui coneavis et cochleatis auribus
sonos accipit aeris verberationibus concrepantes, ratione diiudicans, quid sit
auditum, Tertius odoratus est, qui diversos odores assumens vim redolen-
tinm corporum, quasi quodam invisibili fumo naribus suscepto, competenti
espiramine perpendit, Quartus est gustus, quo multarum rerum saporem
palati diiudicatione cognoscimus. Quintus est tactus, qui etiam cunctis
membris communiter noscitur attributas.

4 Vultus siquidem noster, qui a voluntate nominatur, speculum quod-
dam est animae suae.



Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele®. 439

noch sagen {iiber die Nervenausbreitung und den Blut-
kreislauf, der nutribili sanguine den ganzen Korper durch-
zieht. Auch warum Haare und Négel immer wieder
wachsen und die Haut den ganzen Koérper bedeckt, wiiBte
er zu erzéhlen. Dabei waltet im ganzen Organismus eine
solche Harmonie, daB ein Teil aller und alle eines zu
ihrer Titigkeit und Existenz bediirfen, wie schon der
hl. Paulus (I. Kor. 12, 21 ff.) geschrieben hat. Aus allem
dem folgt, dafl zu einem solchen Ausdruck von Geheim-
nissen! kein anderes Lebewesen gebildet ist. Wir wollen
uns sparen alles anzufithren, was Cassiodor noch iiber die
Rolle sagt, welche der Korper bei der &duBeren Gottes-
verehrung, der Ubung guter Werke und der Sorge fir
das Seelenheil spielt. |

In den beiden folgenden (10.und 11.) Kapiteln gibt
Cassiodor verschiedene Merkmale an, an welchen man
gute und schlechte Menschen unterscheiden konne.
Sie sind fiir die Psychologie von wenig Bedeutung, so daf}
eine kurze Skizzierung fiir unseren Zweck geniigt. Die
bésen Menschen scheidet er in zwei Klassen: Die Nicht-
christen und die lasterhaften Christen. Kurz schildert er
der ersteren eitles Tun und Treiben;? wer fern vom
christlichen Glauben lebt, geht ohne Weg, blickt umher
ohne Licht, denkt ohne Weisheit. Er kann fiir die Gegen-
wart blithen, aber Friichte bringt er sicherlich nicht ein.
Die schlechten Christen dagegen, geistig gestorben, finden
keine Ruhe vor ihren Gewissensbissen, bis Reue und Bufle
den Frieden wiederbringt. Die Bo0sen haben eine um-
wolkte Miene trotz korperlichen Wohlbefindens, sie sind
traurig, auch wenn sie sich freudig stellen, weil sie kurz
darauf die Reue empfinden; sie bewegen bisweilen die
Augen mehr als notwendig ist, und immer wieder sind
sie in Gedanken vertieft, unsicher, zerstreut, schwankend,
bei allem hastig, von Sorgen geéngstigt, voll Unruhe.?

1 in tantam mysteriorum significationem. )

? graditur sine via, respicit sine lumine, cogitat sine sapientia . .
Hi possunt ad praesens florere, sed fructum non probantur inferre, quia
gratia eorum non in radice viguit, sed in filiorum se tantum osten-
tatione iactavit,

3 Malis nubilus vultus est in gualibet gratia corporali, moesti etiam,
cum laetanter agunt, cum paulo post poeniteant, deserti impetu voluptatis
suae, subito in tristitiam redeunt, oculi interdum supra quam necesse est,
commoventur, iterumque cogitantes infixi sunt, incerti, vagi, fluctuantes,
ad omnia trepidi, de cunctorum voluntate suspensi, curis anxii, suspicionibus



440 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“.

Die Guten hingegen zeichnen sich aus durch Abtdtung
und Demut. Gott selbst zeigt oft ihre Heiligkeit durch
auf ihre Fiirbitte eintretende Wunder, oder durch eine
aullergewohnliche Gewalt {iiber die Geister der Natur.
Moses, Elias und Elisiius sind Beispiele dafiir. Und so
grof} ist die von den Heiligen ausgehende Kraft, dafl nicht
nur das Wort, sondern sogar der Schatten ihres Korpers
oder ihre Kleider wunderbare Wirkungen tun. Das Bild
des Guten: Immer heiter ist seine Miene und ruhig, kraft-
voll wirkend durch die Schméchtigkeit, mit Blisse geziert,
bei bestindigem Weinen freudig, ehrwiirdig durch den
herabhingenden Bart, ohne Pflege rein. Die Augen
freudig und sittsam freundlich, die Rede wahrhaft, aller
Guten Brust durchdringend, begierig, allen Gottesliebe
einzureden, von der sie voll ist. Die Stimme selbst mé#fig,
weder zu schwach noch zu laut, durch Ungliick wird sie
nicht gebrochen, von zufilligen Freuden nicht bewegt.
Auch sein Schritt erscheint weder lidssig noch behend.!
Auch der Tugend der Jungfrauen und Witwen gedenkt
der Autor.

Im inneren Zusammenhange mit diesen beiden Kapiteln
steht das letzte (12): Die Seele im Jenseits. Strafe
und Lohn ohne Ende, entsprechend dem Leben im Dies-
seits, ist der Grundgedanke dieses Abschnittes, der all-
mihlich in rednerisches Pathos aufgeht. Eine ewige
Seligkeit ist nichts Unmogliches, ebensowenig wie eine
endlose Feuerqual. Auch einige Berge werden von heftigem
Brande ausgedorrt und doch bleiben sie bestehen mitten
in ihren Flammen! Der Salamander n#dhrt sich von Feuer
und wird durch die Wirme des Feuers wiederhergestellt.
Gewisse Wiirmer nidhren sich von heiflem Wasser.? Das
Los der Bosen ist conflagratio inextricabilis et aeterna
combustio. Mit den lebendigsten Farben malt er sodann

inquieti; aliena de se iudicia sollicite perscrutantur, quia dementer propria
perdiderunt.

1 Hilaris illi semper vultus est et quietus, macie validus, pallore
decoratus, lacrimis assiduis laetus, promissa barba reverendus, nullo cultu
mundissimus. Oculi laeti et honeste blandi, sermo veriloquus, bonorum
pectorum penetrabilis, cupiens amorem Dei omnibus suadere, quo plenus est,
Vox ipsa mediocris nec debilis vicino silentio nec robusto clamore dila-
tata, asperitate non frangitur, accidentibus gaudiis non movetur. Gradus
quoque ipsius nec tardus conspicitur nec velox.

2 Montes quoque nonnulli quam nimio torrentur incendio et tamen
inter flammas suas stabiles perseverant! Salamandra incendio reficitur et
ignis calore reparatur. Vermiculi quidam aquis aestuantibus nutriuntur.



Cassiodors Schrift Uber die Seele“. 441

die Seligkeit der Auserwihlten, Freude, Friede, Schauen
und - Erkennen ohne Ende: Omnia blanda, omnia suavia,
cuncta tranquilla.

Ein Gebet vermischten Inhalts: Preis der Mensch-
werdung und Erlosung, Dank, Bitte um Beharrlichkeit
und Kraft in der Ubung des Guten beendet das Werk.

Aus dem Gedankengange, den wir geboten haben,
14Bt sich schon entnehmen, daB die Schrift nicht aus
eigenem Forschen und Nachdenken entsprungen ist, sondern
sich als Produkt einer allerdings fiir die damalige Zeit
groflen Belesenheit darstellt, wenn man noch bedenkft,
daBl der Verfasser sich nicht bloB mit philosophischen
Gegenstidnden befalit, sondern auf allen Gebieten des
wissenschaftlichen Lebens seiner Zeit betitigte, wie seine
historischen und exegetischen Schriften, seine Institutionen
und rhetorischen Sammlungen beweisen. Daneben muf
man freilich seine Kunst und Geschicklichkeit, etwas nach-
zudenken, sein reproduktives Talent, hervorheben, das
ihn befidhigte, das Gelesene nicht nur mit erstaunlicher
Frische zu erfassen, sondern auch mit einer iiberraschen-
den Klarheit und Ubersichtlichkeit darzustellen; er
war wohl ein systematischer Kopf, aber kein Gelehrter
Gewandt und geschmeidig im Ausdruck versteht es Cassi-
odor, den Leser durch fallliche Bilder {iiber Schwierig-
keiten hinwegzutduschen. Es sind die genannten Momente
charakteristische Eigenheiten populirer, praktische
Zwecke verfolgender Schriftsteller aller Voélker und
aller Zeiten. Damit hingt auch die Schwierigkeit zu-
sammen, die etwa originellen Teile des Inhalts auszusondern.

AuBer diesen enzyklopidischen wund anschaulichen
Symptomen fillt auch die zarte Riicksichtnahme auf die
Offenbarung, auf die religidsen Wahrheiten {iberhaupt,
auch an solchen Stellen, welche nur eine entfernte Be-
ziehung zur Bibel oder christlichen Moral und Dogmatik
haben, auf. Dieser Zug zum Religiésen mag in jener Zeit
gelegen sein, welche die aus Urtraditionen entwickelte
Philosophie der heidnischen Antike mit dem neuen Lichte
des Christentums zu durchdringen, zu klidren und zu ent-
falten suchte. Er diirfte auch damit zusammenhangen
daB Cassiodor die Schrift ,,Uber die Seele“ im spiteren
Alter, wahrscheinlich als M6nch, abgefallt hat; so floB das
_religit}se Element, in dem er lebte, unbemerkt auch in
Seine Arbeit hintber. |

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXV. . 29



442 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“.

Auch eine gewisse Neigung zum Symbolisieren
offenbart sich besonders in dem Abschnitte, wo er die
Formen und Funktionen des Korpers in Allegoremen
deutet, welche gleichfalls eine Eigenheit seiner Zeit zu
sein scheint.

Diese soeben angefiihrten Merkmale tun dem Werte
der Schrift nicht den mindesten Eintrag, im Gegenteile,
sie entsprechen recht gut dem Zwecke des ganzen Werkes,
der ein didaktischer ist. Systematische Zusammenfassung
des Wissenwertesten ohne Erdrterung von nutzlosen Kontro-
versen und Spitzfindigkeiten, Anschaulichkeit der Dar-
stellung mit liebevoller Riicksichtnahme auf Religion und
lehrreichen Analogien zur Bildung des Herzens sind nur
Vorziige einer lehrhaften Schrift.

Wohltuend wirkt auch die Beniitzung der Erfahrung
zur Begriindung von a priori aufgestellten Sitzen, wenn-
gleich die Spekulation im Vordergrunde steht, wie es
fiir seine Zeit nicht anders zu erwarten ist. Es ist dies
bei Cassiodor, einem Manne der Praxis, der wihrend seines
langen Hof- und Staatslebens Gelegenheit hatte, andere
kennen zu lernen und in spdtem Alter, von klosterlicher
Ruhe und Stille begiinstigt, noch lichtvolle Blicke in
sein Inneres tun konnte, schon von vornherein begreif-
lich, wihrend das spekulative Element wohl aus dem iiber-
lieferten Stoffe herriihren mag.

Die streng syllogistische Form einzelner Beweis-
fiithrungen, wie fiir die Unsterblichkeit der Seele, verraten,
dafl Cassiodor ein geschulter Dialektiker war, der ja
auch in den Institutionen diesen Wissenszweig behandelt
hat, aber noch kein trockener, wie die theologischen Par-
tien fast durchweg zeigen.

Uberwiegt in profanwissenschaftlichen Abschnitten
das Dialektische, so durchdringt die theologischen Stellen
rhetorisches Feuer. Dieser Umstand verhindert auch
eine reine Systematik, weil die rhetorischen Partieen den
dialektischen Gang und systematischen Aufbau naturgeméif}
zerreiBen miissen; der inhaltlich lose Zusammenhang wird
durch den stilistischen Wechsel vollig unterbrochen. Eben
darum ist auch die Darstellung keine aphoristische und
keine systematische zu nennen, weil einerseits inhaltliche
Beziehungen und ein gewisses Voranschreiten vorhanden
ist, andererseits aber schwungvolle Seitenspriinge den
einheitlichen Gedankengang unterbrechen. Wir kommen



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele“. 443

also wieder darauf hinaus, was wir schon frither erschlossen,
daB die Schrift didaktisch ist, Verstandes- und Herzens-
bildung in gleicher Weise beabsichtigt wird.

Wenn wir uns die Frage nach dem systematischen
Zusammenhang der psychologischen Anschauungen Cassi-
odors vorlegen, so ist grofle Vorsicht geraten, wenn wir
nicht manches Subjektive in des Autors Gedankenfolge
hineintragen wollen. Man muB sich hier vor Augen halten,
daf der Autor Erkenntnisse mitteilt nicht kunterbunt
durcheinander, sondern in einer gewissen Ordnung, sie
zueinander in Beziehung setzend. Diese Beziehungen bilden
die Grundlinien des Systems; wo diese zusammentreffen,
sei es direkt oder indirekt durch Verlingerung, sitzt der
Hauptgegenstand. Fafit man die stirksten Knotenpunkte
ins Auge und ihre wichtigste oder einzige Verkniipfung
miteinander, so laBt sich bald der Grundril des Systems
zeichnen. Schwieriger wird die Aufsuchung der unter-
geordneten Zusammenhénge einerseits wegen des oftmaligen
Mangels einer Einheitlichkeit, Liickenlosigkeit, andererseits
infolge zuwenig priziser Ausdrucksweise oder einer uns
vollig fremden Darstellung.

Wenn auch die Disposition. den Gegenstand des
Themas nur von einer Seite auffassen lehrt, so zeigt sie
dennoch das System an, das allerdings nur im Profil
erscheint. Die Bezeichnung des Hauptgegenstandes trigt
die Schrift Cassiodors an der Stirne: De anima. In ihrem
Hauptteil schreitet die Abhandlung nach der Diskussion
der Termini von der Definition der Seele iiber die Er-
Oorterung spezieller Punkte der Begriffsbestimmung zur
Untersuchung des Ursprungs der Seele und zum Verhilt-
nis zwischen Seele und Leib, das im achten Kapitel von
der Seele aus (de sede animae), im neunten vom Korper
aus behandelt wird (de positione corporis).

Das wichtigste Glied im System ist die Definition
des Hauptgegenstandes, wo alle Fiden zusammenlaufen.
Wenn Cassiodor die Seele bestimmt als eine von Gott
geschaffene, geistige Substanz, die Lebensprinzip und ver-
nunftbegabt, unsterblich aber dennoch verénderlich ist,
so ist dies freilich keine metaphysische Definition, sondern
mehr beschreibend und fiir die Erkenntnis des Systems
gerade deshalb wichtig, weil sie nicht bloB die konstitu-
tiven Merkmale des Begriffs, sondern iiberdies auch die
bedeutendsten konsekutiven Bestimmungen explizite gibt.

29%



444 Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele“.

Infolge der didaktischen und darum in Thesen formulierten
Darstellung geht die Untersuchung vom Zentrum aus:
der zu Dbeweisende Satz wird aufgestellt und daran die
Argumente fiir dessen Richtigkeit gekniipft. Von einem
liickenlosen System kann keine Rede sein. Der Begriff
der Seele ist die Dominante, welche die Erklirung der
psychischen Phinomene beherrscht, weil er zum groBten
Teile aus ihnen ermittelt ist. Bei der Begriindung der
einzelnen Punkte der Definition, welche der Grundgedanke
des Systems ist, werden darum meist psychologische Er-
fahrungen oder aus ihnen abgeleitete Wahrheiten heran-
gezogen. Die Seele ist von Gott geschaffen, wie die
Offenbarung bezeugt; sie ist geistig, weil erfahrungs-
gemill vom Korper verschieden und zu Akten fihig,
welche das Vermodgen der Materie ibertrifft. Leben-
spendend wirkt sie im Korper, den sie liebt. Es gibt
eine Neigung der Seele zum Leibe, die sich in der Furcht
vor der Trennung und der lustvollen Anteilnahme am
Wohle des Korpers verridt. Ist die Seele das Lebens-
prinzip des Leibes, dann ist das Leben nichts anderes
als deren Gegenwart im Korper und der Tod deren Weg-
gang. Die das Leben bedingende Gegenwart der Seele
ist substantiell in jedem Teile des Korpers. Die Seele
erhéilt den Organismus in seiner Einheit und Vollstindig-
keit, steht den assimilierenden Vorgingen im Kreislauf
der Nahrungssafte und deren Herstellung bei der Ver-
dauung vor. HEs ist von Bedeutung, daB Cassiodor in
diesem Passus seiner Darlegung nur vegetative und
sensitive Vorgange anfiihrt. -

Nach der im 1. Kapitel gegebenen Begriffsbestimmung
von spiritus ist zwischen Verniinftigkeit und Geistig-
keit keine Beziehung zu erkennen. Wo aber die Ver-
ninftigkeit der Menschenseele besprochen wird, setzt
Cassiodor dieselbe Tatsache als Primisse voraus, wie zum
Beweis ihrer Geistigkeit, aber in verschiedener Riicksicht.
Wiéhrend es fiir die Geistigkeit auf den Gegensatz zur
Materie und ihr Vermdgen ankommt, sieht er das Haupt-
merkmal der Verniinftigkeit in der Ermittlung von etwas
Unbekanntem aus Bekanntem, alsoim Vermdgen zu schlieBen.
Zum besseren Verstindnis diirfte eine Vergleichung mit
der beziiglichen Auffassung der Scholastiker vorteilhaft
sein: ratio bedeutet dort das iibersinnliche Erkenntnis-
vermogen, dessen wesentliche Unabhingigkeit von der



Cassiodors Schrift , Uber die Seele. 445

Materie zum Beweis fiir die Geistigkeit der Seele ange-
zogen wird. Infolge der eigentiimlichen Fassung des
Begriffes ratio 1aBt Cassiodor Gelstlgkelt und Verniinftig-
keit in der Definition der Seele unvermittelt nebeneinan-
der stehen, wéhrend sie doch in konsekutivem Verhiltnis
sich aufeinander beziehen. Wenn er auch nebenbei von
einer Erkenntnis des Wesens der Dinge spricht und sie
der Vernunft zuschreibt, so Dbleibt immer noch die
Schwierigkeit, ob nicht auch bei dieser Wesenserfassung
das Schliefen als Mittel vorliegt. Da er jedoch bei der
Argumentation fiir die Geistigkeit den Ausdruck perpon-
dere anwendet, der dem ,schliefen“ in der Bedeutung
sehr nahe kommt, ist es wahrscheinlich, dafl die Begriffe
ratio und spiritus auch bei Cassiodor in einer inneren
Beziehung zueinander stehen, ohne dall sich aber {iber
den Umfang des Begriffes ratio Nidheres bestimmen lieBe.

Wenn Cassiodor die Wahrheit, Reinheit und Sicher-
heit der Vernunfttitigkeit abhingig erklirt von der
Phantasie, so ist allerdings noch nicht erwiesen, ob diese
Abhéngigkeit wesentlich oder akzidentell ist und welcher
Art, aber es gewihrt uns fiir seine Erkenntnistheorie
wichtige Anhaltspunkte. Wichtig fiir die Beurteilung von
Cassiodors psychologischem System ist die Hervorhebung
der Immanenz der Denkvorginge und deren zeitlichen Be-
schrinkung und ordnenden Tendenz. Er begniigt sich mit
einfacher Konstatierung, ohne eine Erklirung zu versuchen.

Die Seele ist auch unsterblich, wie Cassiodor er-
driickend beweist. Eine Untersuchung dieser Syllogismen
in Bezug auf ihre Konsequenz wiirde manche ontologische
Ansichten des Autors aufhellen, fiir die Psychologie hin-
gegen haben sie keine Bedeutung, wenn nicht die etwas
extreme Auffassung von der Ebenbildlichkeit der Seele
mit Gott. Was Cassiodor im AnschluBl an die Begriindung
der Unsterblichkeit der Seele iiber ihr Leben nach der
Trennung vom Korper berichtet, daB sie sieht, hort und
dazu sogar noch fdhiger ist als im irdischen Leben, ist
nicht uninteressant.

Der letzte Punkt der Deflmtlon die Bestimmbar-
keit, will jene Besonderheit der menschlichen Seele im
Gegensatze zum gottlichen Geiste hervorheben, daB sie
veranderlich ist. Und zwar legt Cassiodor das Gewicht
auf den Willen, wie seine Erkldrung ja ausschlieBlich auf
das der Klugheit entzogene Handeln hinweist.



446 Cassiodors Schrift ,,Uber die Seele.

Hat der Autor in der Begriffsbestimmung jene Mo-
mente zusammengestellt, von denen das Licht der Klar-
heit iiber eine Menge von Vorgingen, sowohl psychischen
wie physischen Erscheinungen, sich ergieft und welche
wieder untergeordnete sog. konsekutive Merkmale ent-
halten, so behandelt er Qualitit, Form und Quantitit der
Seele mehr beschreibend als metaphysisch bestimmend als
Betrachtungsgegenstinde, welche nicht so sehr zum Wesen
der Seele als zu ihrer spezifischen Daseinsweise gehoren.
Die Seele ist nach den einen feurig, nach anderen leuch-
tend, zwei Ansichten, welehe sich fiir die Alten nicht weit
voneinander entfernen. Dieses Feuer ist natiirlich ein
ganz anderes als wir gewdhnlich darunter verstehen und
zeigt gerade die entgegengesetzten KEigenschaften. Die
Griinde dafiir sind der Offenbarung und der besonderen
Anschauung Cassiodors iiber das Wesen des Lebens und
der Erkenntnis entliehen. Eine Form nach Cassiodors
Definition hat die Seele nicht, weil sie kein Korper ist,
und aus demselben Grunde finden wir in der Seele auch
keine Quantitat.

Unter den Kriften der Seele unterscheidet er
zwischen natiirlichen und moralischen. Letztere sind die
Kardinaltugenden, welche von ihm als munitiones und
quadruplex thorax bezeichnet beherrschende, vor den
niederen schiitzende hohere Krifte sind. Sie werden er-
gidnzt von drei anderen Fiahigkeiten der Auffassungskraft,
der Urteilskraft und des Gedichtnisses. Die moralischen
Krifte sind des Menschen spezifische Fihigkeiten, durch
welche er die Tiere tiiberragt. Die Ausfiihrungen iiber
diese Gegenstinde sind ziemlich lose angefiigt. Kine
Definition nach der anderen ohne eigentlich leitende Sétze
bilden den ganzen Inhalt des vierten Kapitels. Die an-
schliefende Erorterung von Geisteskrankheiten diirfte nur
insofern mit dem Vorigen in Verbindung stehen, als man
annimmt, dafl die virtutes morales die hdéhere Lebens-
betitigung, welche dem Menschen eigen ist, darstellen.

In dem Bilde von einem in engem zugedeckten Ge-
fiBe verschlossenen Feuer liegt Cassiodors Erklidrung der
Psychosen einer Feuerseele.

Unter den moralischen Kriften, welche eben als Tu-
genden erworben werden miissen, stehen die natiirlichen
Krifte, welche mit der Natur verliehen sind. Der sinn-
lichen Titigkeit dienen die Vermdgen der Empfindung



Cassiodors Schrift ,Uber die Seele, 447

und Bewegung: virtus sensibilis und imperativa; der
geistigen die virtus principalis; das iibersinnliche Denk-
vermogen, deren verschiedene Aullerungen im vorher-
gehenden Abschnitte als Mittel zur Erwerbung der Kar-
dinaltugenden angefithrt sein diirften: contemplatio als
Auffassungskraft, iudicialis als Urteilskraft und memoria
als Gedichtnis, welches die Ergebnisse der beiden Er-
kenntniskrédfte festhilt. Dem vegetativen Leben dienen
die virtus vitalis, welche Organismus und Seele mittelst
der Atmung zusammenhilt, und die virtus naturalis,
welche die Erhaltung des Organismus besorgt, den vege-
tativen Funktionen der Ernihrung vorsteht.

Sie entfaltet sich in den vier untergeordneten Fihig-
keiten, welche lediglich den Funktionen des Verdauungs-
systems entsprechen, nach einem allerdings etwas mecha-
nischen Schema eingeteilt. Sie ist auch die Quelle der
Lust, des Wohlseins.

Fassen wir noch einmal die von Cassiodor der Seele
zugeschriebenen Akte ins Auge, so vermissen wir vorerst
jede Angabe des Einteilungsgrundes und weiter eine
nihere Umgrenzung des Wirkungsbereiches der einzelnen
Seelenkriifte und eine Entwicklung der spezifischen
Wirkungsart.

Nachdem Cassiodor das esse und agere der Seele
erschopft hat, ist die Frage nach ihrem Ursprunge zu
behandeln. Der Kreatianismus ist die eine Ansicht, aber
auch der Traduzianismus ist a priori nicht zuriickzuweisen
mit Riicksicht auf Gottes Allmacht. Die definitive Ent-
scheidung ist vermieden, die Berechtigung beider An-
sichten in Schwebe gelassen.

Auf die Frage: woher? folgt die andere, wie das Da-
sein der Seele aufzufassen sei: ihre Verbindung mit
dem Leibe. Der Sitz der Seele ist die néichste Unter-
suchung in dieser Richtung. Das Herz, das Haupt und das
Gehirn kommen bei der Frage in Betracht, unter welchen
sich Cassiodor fiir das Gehirn entscheidet und auch ein-
gehend begriindet. Von einer anderen Seite wird die
Wechselwirkung zwischen Leib und Seele in dem Kapitel:
De positione corporis aufgenommen, wo auch die Sinnes-
theorie eingefiigt ist. Die Gesichtswahrnehmung ist
die Betiitigung einer aus der Augenpupille heraustreten-
den, die Dinge berithrenden Kraft. Die Unsichtbarkeit
allzu entfernter Gegenstinde findet nach ihm in der



448 Cassiodors Schrift ,Uber die Seele®.

beschriankten Intensitit dieser Kraft, sich in gro6Bere Ent-
fernungen auszustrecken, ihren Grund. Das innerlichste
Moment des Sehaktes ist ein diiudicare. Das HoOren ist
weiter nichts als die Aufnahme der durch Luftbewegungen
fortgepflanzten Schille in den Ohren und wieder ein
Unterscheiden. Auch der Geruchsinn wird vom be-
dingenden Reize aus betrachtet. Die Kraft der riechen-
den Korper wird nach einem unsichtbaren fumus, den
man in die Nase aufgenommen, beurteilt. Noch einfacher
wird Geschmack- und Tastsinn abgetan. Die Lokalisation
des Sinnes, der spezifische Reiz und ein nicht weiter be-
stimmtes diiudicare oder perpendere erschépfen die ganze
Sinnestheorie. Eine Erginzung bietet die im sechsten
Kapitel besprochene virtus sensibilis mit ihrer zweifachen
Tatigkeit, indem sie einerseits das Organ in Wirksamkeit
versetzt und andererseits entweder uns Kunde von den
Resultaten der Sinne bringt, oder die Ergebnisse der ver-
schiedenen Sinnestitigkeiten zur Anschauung vereinigt.
Welche Rolle die Organe bei der Wahrnehmung spielen,
ist’ schwer zu entscheiden. Nach Kap. Il sieht, hort die
Seele nach der Trennung vom Leibe noch vollkommener
als in Verbindung mit ibm; nach Kap. IX haben die Or-
gane zum mindesten instrumentelle Bedeutung, wenn nicht
sogar eine psychische, entscheidende, wie der Gaumen
(palati diiudicatione). Auch die Unterscheidung der Sinnes-
qualitdten wird beim Gehor ausdriicklich der Vernunft,
beim Geschmack jedoch dem Organ (palati) zugeschrieben.

Die Terminologie Cassiodors ist noch sehr schwan-
kend; bei dem kompilatorischen Verfahren und der Be-
handlung eines Gegenstandes, der, wie der Autor selbst
oesteht, von vielen schon bearbeitet aber fast unentwirr-
bar zuriickgelassen schien, ist dieser Mangel einer Ter-
minologie, welche krystallisierte Erkenntnisse zur Voraus-
setzung hat, erklirlich.

Wir finden nicht einmal die Grundbetidtigungen der
menschlichen Psyche, Erkennen und Streben, und noch
weniger die beiden Hauptgruppen der Erkenntnisgebilde,
Phantasma und Begriff deutlich unterschieden und fest
bezeichnet, geschweige denn eine eingehende Unterschei-
dung und Spezifizierung der seelischen Erscheinungen.
Allerdings kannte Cassiodor z. B. Halluzinationen, Asso-
ziationsreihen wusw., aber er spricht von ihnen wie
von besonderen Zustinden, fithrt sie als Einzelfall zur



Zwei Beurteilungen des Monismus. 449

Begriindung seiner Thesen an, nicht als Typen fiir eine
abgegrenzte Reihe von psychischen Phinomenen. Wo er
aber "Bezeichnungen fiir Seelentétigkeiten einsetzt, sind
diese weniger Termini als Namen. Die einzelnen seelischen
Betitigungen benennt er nach einem bestimmten Gesichts-
punkte, bald aus der Eigenart des Vorganges, bald nach
dem Effekt der Téatigkeit, bald nach der Bedeutung der
einen unter den anderen, wobei die eigene Auffassung ent-
scheidet und den Namen verstehen lehrt. Man erinnere
sich nur an seine eben darum beschreibenden Definitionen
der virtutes morales und naturales. Es fehlt eben der bei
solchen Einteilungen und Fixierungen notwendige induk-
tive Uberblick und spekulative Tiefblick.

Die vorkommenden wirklichen Termini sind durch-
wegs ausdriicklich bestimmt, wenn auch nicht mit der
Préizision der spater folgenden Scholastik. Das erste
Kapitel liefert fiir die Behauptung genug Belege. Anima,
animus, mens, spiritus werden definiert und distinguiert.
Thnen stellen sich im Laufe der Untersuchung die Er-
kldrungen iiber ratio, forma, quantitas usw. an die Seite,
woriiber teils in der Inhaltsangabe, teils in der Darlegung
des Systems gehandelt worden ist.

ZWEI BEURTEILUNGEN DES MONISMUS.

(J. Engert, Der naturalistische Monismus Hickels auf seine
wissenschaftliche Haltbarkeit gepriift; O. Fliigel, Monismus
und Theclogie.)

Vox P. REGINALD M. SCHULTES O. P.

= -—-"-'0@0——-——-

Fr. Klimke S. I. hat in diesem Jahrbuche Bd. XXI eine
vortreffliche Kritik des Monismus vom Standpunkte der
Philosophia perennis geboten. Wir wollen im folgenden die
Beurteilung des Monismus von zwei anderen, auch unter sich
verschiedenen, Gesichtspunkten einer Wirdigung unter-
ziehen. .

J. Engert untersucht den ,naturalistischen Monis-
mus* Hickels im Geiste Schells, ,der in liebevollem Ein-
gehen auf die Fragen des modernen Geistes auch diesem



	Cassiodors Schrift "Über die Seele"

