
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos in der heiligen Schrift
[Fortsetzung]

Autor: Bytomski, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die genetische Entvvickelung des Begriffes Kosmos. 389

DIE GENETISCHE ENTWICKELUNG DES BEGRIFFES

K02M02 IN DER HEILIGEN SCHRIFT.

(Fortsetzung von Bd. XXV Seite 180—201.)

Von FELIX BYTOMSKI.
«<§>©.—

Vorbemerkung. Zu hoch angeschlagen wäre der Lobspruch bezw.
der Tadel, daß wir durch die Betrachtung des homerischen Kosmos die
Etymologie festzustellen beabsichtigt hätten. Aus dem sicheren Be-
griffsgehalte des xoofioç, der nicht „abstrakte Ordnung", auch nicht
„Schmuck" zur Grundbedeutung hat, sondern „das Ausrüsten mit einer
glänzenden Sache", haben wir auf die unsichere Idee des Glanzes bezw.
der Reinigkeit hingewiesen und dadurch gezeigt, daß alle etymologischen
Spekulationen, wenn sie überhaupt zu einem Ziele führen wollen —
denn immer bleibt der oben (S. 183) zitierte Ausspruch Potts wahr —,
davon ausgehen müssen. Damit jedoch der Spruch aus Faust, den

Karl Brugmann an die Spitze seiner indogermanischen Grammatik gesetzt
hat — „da muß sich manches Rätsel lösen, doch manches Rätsel knüpft
sich auch" —, bestätigt werde, damit wir ferner der Etymologie, die sich

rühmt, den Ursprung von xoa/xog festgestellt zu haben, nichts schuldig
bleiben, wollen wir noch einige Etymologien nachtragen.1

Der Vorgang, den man in der etymologischen Untersuchung des

Stammbaumes des Wortes xoa/nog vor Augen hat, ist ganz anders als der
iuridische Vorgang zur Feststellung der zweifelhaften Eltern eines Kindes.

Solange die Mutter zweifelhaft ist, wagt man nicht, auf den „a fortiori"
zweifelhaften Vater zu schließen. Hier schließt man aus der zweifelhaften
Etymologie auf den noch zweifelhafteren Begriff, und dadurch meint man
die Etymologie festgestellt zu haben. Meistens bedient man sich der
Beweise a consequenti ad antecedens, petitio principii, quid pro quo,
verschiedener supposita usw. Die gemeinsame Voraussetzung ist, 1. daß die

Grundbedeutung von xoaaog die Ordnung sei und zwar nicht wie der
Begriff in seiner konkreten Form bei Homer als rdÇiç Schlachtordnung
auftritt, sondern als Befehl, Belehrung, das Kundtun eines Gedankens

durch die mündliche Äußerung nach einer bestimmten Maßgabe; 2.

dieselbe lautliche Wurzel ças sei verschieden in ihrem Begriffskern; 3. die

1 Darauf hat uns Prof. Emile Boisacq in Brüssel aufmerksam gemacht.
Von seinem Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Heidelberg
1907 f., können wir leider keinen Gebrauch machen, da bis jetzt erst vier
Lieferungen erschienen sind, ebensowenig von seiner privaten Mitteilung.



390 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

etymologische Beweisführung des censeo mit xoafxtw und des xoofiico mit
censeo aus ihrem späten Begriffsgehalte. Das sind die Hauptfehler Fröhdes
(1876), Zupitzas (1896) einerseits, Brugmanns (1906) und Prellwitz', die
sich auf die zwei ersteren stützen.

Wie sieht die geschichtliche Untersuchung aus?
Johannes Schmidt1 gibt der indogermanischen Wurzel cas, die nach

seiner Meinung aus çams entstanden ist, die Grundbedeutung „preisen"
mit Hinweis auf das Altbaktrische und mit der Bemerkung, daß sich
daraus „rufen, lehren, befehlen* entwickelt hat. Vgl. das lat. censeo. So

viel Schmidt. Dato non concesso, daß diese Begriffsveränderung
stattgefunden habe, wirft Schmidt 1. ein wenig Licht nur auf das lateinische

censeo; 2. über xoatué(o und xoofioç hat er kein Wort; 3. die
Grundbedeutung von çâs ist preisen. Fröhde,2 der sich auf Schmidt
beruft, hat vergessen, daß Schmidt auf den Titel seines „Vocalismus" das

Motto „ne quid nimis" setzte, und folgt in der lautlichen Beziehung
Schmidt nach, als die ursprüngliche Bedeutung gibt er aber
seine eigene Ansicht, nämlich cäs çams metzgen, physisch
schneiden, das lateinische castigare, castrare. Dann stimmt er wiederum
mit Schmidt überein, daß ças befehlen, mit Worten züchtigen, tadeln
bedeutet. Da aber censores „manche Ähnlichkeit* mit den kretischen

xoo/xoi haben, schließt er, daß xon/iiuj censeo xova/xéw çam-
sa-ti ist und zwar xoafxéœ züchtigen mit Worten, befehlen, y.oafirjXvjo
— der Züchtiger. Daß xoofiéœ mit der Wurzel ças innig verbunden ist,
beweist das latein. castus, das nur von der sittlichen Reinheit, Enthaltsamkeit,

Zucht gebraucht wird, und „man braucht castus von xâ&a(ioç
gar nicht zu trennen*. Bei Fröhde sehen wir 1. den Widerspruch
zwischen dem, was er bezüglich der Grundbedeutung ças physisches
Schneiden gesagt hat, und dem çastus moralisches Schneiden, bei der

Begriffsveränderung findet aber gerade das Gegenteil statt. 2. Das beweist

ja auch das von ihm mit castus identifizierte y.à 9-apoç, das einen

Gegensatz zu qvizccqoç bildet und physische Reinheit bei Homer
bedeutet.3 3. Aus dem späten Begriffe xôo/xoi und seiner ideellen Verwandtschaft

mit censores schließt er auf den homerischen Kosmos (a consequenti
ad antecedens). 4. Er nimmt dieselbe Wurzel mit verschiedenen
Grundbedeutungen an. Zupitza4 stimmt mit Fröhde (S. 184) in der
Wurzel çâsa-ti schneiden überein, er deduziert aber daraus nicht

1 Zur Geschichte des indogermanischen Vocalismus, I. Abteilung,
Weimar 1875, S. 35.

2 Kuhns Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, Bd. 23,
S. 311 f.

3 Vgl. Lexicon mega tes hellenikes glosses, Aneste Konstantinidn.
Aten 1902 s. v.

1 Ernst, Die germanischen Gutturale, Berlin 1896.



in der Heiligen Schrift. 391

^xôo/xoç, sondern xéatçoç. 2. Das gotische hansa=-gilde illustrierter
ohne weiteres (S. 109) mit censeo und mit xoajxoi Ordnung. Nach Brug-
mann1 endlich, der sich aufZupitza beruft und doch in seiner Abhandlung
über die distributiven und die kollektiven Numeralia in -sas die begriffliche

Wurzel „Schneiden" annehmen muß (18, 19), gehörte der unmittelbare

Vorgänger des xôa/xoç bezvv. xoa/xé(u xovo/isio censeo zur
Wurzel kens kns xaç sas altindisch sa'sa-ti çainsa-ti. Zu den

am Anfange zitierten Voraussetzungen gibt er noch eine lautgeschichtliche
Erklärung hinzu. .Lautgeschichtlich", so sagt er, „steht dem Ansatz vom
urgriechischen xo[v}aixo? nichts im Wege. Als in urgriechischer Zeit das

a in da/xsç (à/x/xes, rj/xsïç) êa/xi [el/xi) sich zu verändern begann, war der
Nasal v in xova/xog noch nicht geschwunden." Wir sehen, daß die
Existenz des v und ihre Verschwindung gar nicht bewiesen
worden ist, wie das mit a der Fall ist. Ne quid nimis!

Zweites Kapitel.
KOSMOS im Alten Testamente bis zur hellenistischen Zeit.

1. Der Begriff Kosmos in der Profangräzität bei
den nichtphilosophischen Schriftstellern.
In der Betrachtung der Etymologie des Wortes Koö/xog

haben wir zwei Sätze als probabel festgestellt, die Wurzel
xaô und die Idee des Lichtes bezw. des Glanzes, insofern
sich dieser Glanz in gewissen materiellen Dingen abspiegelt.
Das ausschlaggebende Moment war die glänzende,
konkrete, materielle Substanz. Das Element der Ordnung
ist im Kosmos als solchem nicht enthalten, denn es ist im
Gegensatz zur materiellen Substanz ein Sein des
Verstandes (ens rationis), das seinen Ursprung keineswegs

im Namen einer Sache, sondern einer Person (Kââ-
fimv)2 hat, zwei Begriffe, die von den Geschichtschreibern
der Philosophie oft verwechselt werden, doch wohl mit
Unrecht. Im Kosmos finden wir also zwei Elemente: ein
konkretes, physikalisches, wenn man so sagen darf, und
ein abstraktes, philosophisches.

In diesem Kapitel wollen wir uns flüchtig das erste
Element vor Augen stellen.

Der Begriff Kosmos, den man in den ältesten
Denkmälern der griechischen Sprache, Ilias und Odyssee,

1 Die Abhandlungen der phil.-hist. Klasse der kgl. sächsischen Gesellschaft

der Wissenschaften, Bd. 25, Nr. 5, S. 19.
2 Vgl. unten II. Abschnitt.



392 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

vorfindet, bildet die Basis für die Profangräzität. Er geht
über seine ursprüngliche Bedeutung nicht hinaus,
er entwickelt und kristallisiert sich jedoch in den Zeiten
nach Homer immer mehr und mehr. Die glänzende
„Ausrüstung"1 der ernsten Hera, die einem Krieger ähnlich
ihr Gemach verläßt, findet eine Erweiterung in einem
„schönen Gewände" oder einem Teil desselben; als Beleg
möge die Stelle aus der Tragödie von Sophokles' „Trachi-
nierinnen 764" genügen, wo der Dichter die Freude des
Herakles an dem vergifteten Gewände schildert:

scal jtgmxa fihv ötiXaiog ïXsm çpgsvl

xoopcp Ts yaigcov xal OxoXfj xaxtyysxo.

Die lange und plastische Phrase tv xaxa xoOfiov2 wird
jetzt zu einem Ausdruck konzentriert; so z. B. yvvai, yv-
vsigl xôofiov îj ör/r/ tpégsi.3 Kosmos gefaßt als etwas, das
der Handlungsweise eines Menschen geziemt, geistig-
schön, ein Schmuck der Seele ist und das in seinem
Nachfolgen dem Menschen eine geistige Freude bereitet, kann
man auch mit svjtQsneia4 wiedergeben. Kößfiog Schlachtordnung

wurde auf die Staatsordnung, die Staatsverfassung
und auf das, worauf diese Staatsverfassung ruht, auf die
Gesetze übertragen.3 Die Stunden des Kosmos als eines
technischen Militärausdruckes, „Ausrüstung
Schlachtordnung" waren jedoch gezählt. Die Aischylos'sche ragte
hat ihn gänzlich aus der bis jetzt innegehabten Stellung
verdrängt, es ist ihm nur der Anspruch geblieben, daß
die Kriegskunst heute Kosmik und nicht Taktik heißen
sollte. Den Schaden ersetzte sich aber der Begriff x6ap.og
einerseits durch „Kosmetik" und anderseits als
philosophischer Ausdruck."

1 Über glänzende Schmuckgegenstände der Arier in der homerischen
Epoche vgl. Buchholz 1. c. 2. Bd. 1. Abt. 175 f.

2 Vgl. Buchholz 1. c. Homerische Ethik s. v.
s Aias 293; vgl. Cl. Aeliani Var. Histor. I 16, II 14.
4 Vgl. Henricus Krug, De pulchritudine divina libri III, Friburgi Br.

1900. S. 7.
5 Herodot 1. c. 1 65; Strabonis Geographica rec. Aug. Meinecke,

Lipsiae 1852, C 482. Carl Otf'ried Müller, Geschichten hellenischer Stämme
und Städte (4 Bücher in drei Bänden), 3. Bd., S. 6; Welcker 1. c.

6 Über verschiedene Schattierungen der „Kosmetik" siehe gr.
Klassiker, über Kosmos als philosophischen Ausdruck wird im nächsten
Abschnitt die Rede sein.



in der Heiligen Schrift. 393

2. Kosmos der LXX und die entsprechenden
hebräischen Ausdrücke philologisch betrachtet.

Mit xoofioç haben die LXX acht hebräische Ausdrücke
übersetzt.1 Abgesehen vom Ausdrucke i-y,2 der neben

dem Zeitwort my am öftesten durch xôo^iog und y.oouim
wiedergegeben wird, und abgesehen vom Worte nus an
manchen Stellen entspricht philologisch kein hebräischer

Ausdruck dem griechischen xoOfioç, wie er
uns bis jetzt begegnet ist. Die gemeinsame Art, unter
welche man den Kosmos der LXX und jenen der Profan-
gräzität setzen kann, ist die Idee des sinnlich Schönen,
das Glänzende, die Ausstattung, sei sie körperlicher,
physischer oder geistiger Natur. Der Hauptunterschied
zwischen beiden besteht darin, daß im biblischen Kosmos
die Idee der Ordnung, wie wir sie bisher in ihrer
konkreten Form bei und nach Homer gesehen haben, nicht
zu finden ist. Ungenau drückt sich also Cremer3 aus,
indem er einmal an diesem Hauptunterschiede festhält und
später von der geordneten Gesamtheit der Himmelskörper

spricht — eine Deduktion, die allerdings richtig
ist, sie ist jedoch im Texte und Kontexte nicht enthalten.

Inhaltlich kann man also den Kosmos der LXX in
zwei Gruppen (Gattungen) einteilen, die unter die oben
erwähnte gemeinsame Art untergeordnet sind.

1) a) Kôofioç ny ^3 nii'ya ornatus Ausstattung in
Ex. 335- «, II Kö. I24, Jer. 232, 430, Is. 324, 4918, 6110, Es. 72«,

430, igii. is 2340 f.; hierher gehört auch das hebräische
Wort rpj4 in Eccli 32 (35)6(7), ferner die Stellen im
griechischen Judithtexte 104, 1216. Zu dieser Gruppe gehören
wahrscheinlich Is. 319- 20- 26, Stellen, zu denen Hatch ein
Kreuzzeichen setzt, das bedeuten soll, es bleibt dem Leser
überlassen, zu entscheiden, welcher hebräische Ausdruck
dem „Kosmos" entspricht, ferner jene Wendungen in Eccli,

1 Hatch Edwin-Redpath Henry, A Concordance to the Septuagint,
2 vol., Oxford 1897 s. v.

2 Salomon Mandelkern, Veteris Testamenti Concordantiae hebr. atque
chald., Lipsiae ed. minor Veit et Comp., S. 507.

8 Herman, Biblisch-theologisches Wörterbuch der neutestamentlichen
Gräzität9, Gotha 1902 s. v.

4 Peters Norbert, Der jüngst wiederaufgefundene hebräische Text des
Buches Ecclesiasticus, Freiburg i. Br. 1902, S. 127; y>i wäre also der
neunte Ausdruck, der mit xôa/xoç übersetzt worden ist.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 26



394 Die genetische Entwiekelung des Begriffes Kosmos

die einen Vergleich einleiten cog xoö/tog 2124. 2220 (21). —
b) Koöfiog das geistige ny, also „Schmuck" der Seele,
der seine Synonyme in do§a — cbpaiopog coQaiorr/c hat.
Als Beleg zitieren wir nur eine Stelle aus Prov. 2917:
Tcatôevs vlôv ßov xal dvajiavoei öe, xal âcoOci xöd/iov (D'jiyn)
TV tyvyji 00v> Is- 318, Na. 29 (10), Prov. 176, 2029.1 2) Die
zweite Gruppe bildet xöo/cog jos in Gen. 21, Dt. 419, 17\
Is. 2421, 40-'8; ideell verwandt sind Is. 1310 und Eccli 439,.

wo jedoch nicht mehr jas, sondern i-y zu lesen ist.2

Der Grundton beider Gruppen ist „die
Ausstattung", das Materielle, das sinnlich Schöne.3 Nicht
bloß Individuen (I. Gruppe) können so ausgestattet sein,
auch der Schmuck und die Zier einer Stadt, die Naboth
erobert (Jud. I14) und in eine Ruine verwandelt, wird
xoO/tog genannt. Kosmos so gefaßt bei LXX bindet die
beiden Gruppen zusammen. Da lb für unsere Abhandlung
von keiner großen Wichtigkeit ist, werden wir nur die la
und die zweite Gruppe näher besprechen.

J.
3. Kosmos in der LXX als Begriff im Allgemeinen.

Mit der LXX Übersetzung tritt der Begriff xoöfiog in
ein neues Entwicklungsstadium ein, indem er seinen
Begriffsgehalt über die ihm in der Profangräzität
eigentümliche Bedeutung hinaus erweitert. Einerseits entspricht
der biblische Kosmos der LXX dem Nachhomerischen,
insofern er „Ausstattung" bedeutet, anderseits aber
erweitert er sich fast zum philosophischen Begriffe
durch sein Verhältnis zu Gott und zum Weltganzen; wir
sagen „fast", denn in der LXX Übersetzung beschränkt
er sich nur auf die Ausstattung im weitesten Sinne des
Wortes, während die philosophische Idee der Ordnung
kaum zu finden ist. Wie groß der ideelle Gehalt des
Begriffes Kosmos in der LXX ist, sieht man daraus, daß sich
in ihm der schlichte Kleiderschmuck des mosaischen

1 Zu Eccli 6;i0 355 '2121 siehe Kurzgefaßtes exegetisches Handbuch
zu den Apokryphen des A. T. (5. Lief. Otto Frid. Fritsche, Leipzig 1859) 40,,
über entsprechende hebr. Ausdrücke Hatch, über vereinzelt dastehenden
y.ôoiiog in Eccli 5019, Esther 417 die Exegeten.

- Peters 1. c. s. v.
3 Das sinnlich Nützliche bleibt aber dadurch nicht ausgeschlossen.

Vgl. unten 21't; yjjJ.ov.



in der Heiligen Schrift. 395

Zeitalters (Ex. 335- °) und die Ausstattung des ganzen
Himmels und der Erde eingeschlossen findet, und diese
Idee des sinnlich Schönen ist der rote Faden, der sich
durch alle Stellen zieht, wo die Übersetzer hebräische
Ausdrücke mit xööfioç wiedergeben.

4. Die Charakteristik des Kosmos •> -y.
Was wir hier vorzubringen hätten, ist eigentlich

Gegenstand der biblischen Archäologie und der
Kulturgeschichte. Darum beschränken wir uns hier
auf eine allgemeine Charakteristik des Begriffes Kosmos,

wie er uns in xoOfioz i-y begegnet, um dadurch das
Verständnis der für den neutestamentlichen Kosmos
besonders wichtigen Stellen Mt. Iii26, Mc. 83s, Lc. 935 und
Mc. 41!l, Mt. 1322 vorzubereiten, wo Kosmos mit „Welt"
identisch ist, und zweitens, weil xo6[ioc zu xoa/xog
Welt im Verhältnisse einer Gattung zur Art bleibt,
obwohl er von da an bis auf unsere Zeiten herunter unter
der generisclien Flagge des Namens „Welt" segelt.
Vom kulturgeschichtlichen Standpunkte aus genommen ist
xoOfiog ny ein Produkt der menschlichen Kunst, die
durch Verarbeitung materieller Stoffe zur Verschönerung
des menschlichen, meistens weiblichen Leibes dienen soll.
Über den Ursprung des Schmuckbedürfnisses lesen wir
in der Heiligen Schrift nichts, keine Stelle derselben
hindert uns daher, anzunehmen, daß das Schmuckbedürfnis
dem Hange des Menschen entsprungen ist, individuell
hervorzutreten, durch irgendeine von der Natur ihm nicht
gewordene Auszeichnung sich als Individuum bemerkbar
zu machen. Die etymologische Betrachtung der Wurzel
kad weist schon darauf hin.1 Subjectiv gefaßt ist Kosmos
Habitus einer Person, die in der Ausstattung ihres
Körpers oder der Seele einen ästhetischen Genuß bezw. eine
geistige Freude empfindet und dadurch einen bestimmten
Zweck, meistens um Gefallen zu finden, erreichen will.

Wenn man über den Begriff Kosmos ny spricht,
unterscheidet man gewöhnlich zwischen der Kleidung und
der Ausstattung, vom kulturhistorischen Standpunkte

1 Vgl. neben oben 1. Kap. auch z. B. Verse im Rig-Veda, herausg.
von Theodor Aufrecht, Bonn 1877; 1, 124, 6: araipâsa tanuä çâ'çadâuâ

durch fleckenlosen Leib sich auszeichnend; auch 1, 123, 10; 10, 120,5;
auch qädu und çadu in W. Muß-Arndt 1. c. (2. Bd. s. v.).

26*



396 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

sind ja beide Begriffe verschieden.1 Sicher ist es nicht,
ob beide Begriffe im Kausalnexus oder vielleicht
unabhängig sich entwickelten. Das hebräische i-j? scheint
ursprünglich einen utilitaristischen und nichteinen
ästhetischen Charakter zu haben.2 Die Folgerung ist klar.
Über xoôfioç --y als einen Teil der Kultur bietet die vor
hundert Jahren in Amsterdam erschienene „Übersicht der
wichtigsten Erfindungen in dem Reiche der Moden bei
den Hebräerinnen von den rohesten Anfängen bis zur
üppigsten Pracht von A. Th. Hartmann, und zwar „die
Hebräerin am Putztisch und als Braut" (3 Teile) das
ausführlichste Material zum Studium dieses Kapitels.3

Mit xööfiog i-iy sind nicht jene 80 Männer bei Jer. 41
gemeint, mit abgeschorenen Bärten, zerrissenen Kleidern
und mit aufgeritzter Haut, nicht jene mit einem
sackförmigen Gewand von schwarzer Farbe, umgürtet mit
einem Stricke bei Joel4; xoo/jog sind auch nicht jene
Lendenschürzen aus Tierfellen, mit denen die Juden
umhüllt aus Ägypten zogen.5 Mit Kosmos bekleidet sich nicht
die arbeitende, niedere Klassç, die in einem Hemd aus
ungeröstetem Flachs, in einem härenen Mantel, in groben
Holzschuhen oder barfuß an ihre Arbeit geht.6 Geschmückt
sind jene Töchter Sions, die mit hochmütigen Hälsen
einhergehen, mit geschminkten Augen und mit kurzen Schritten
daherkommen und Spangen an ihren Füßen tragen." Kosmos

sind jene Fußkettchen, die kleinen Sonnen und die
kleinen Monde, die Ohrgehänge, die Armbänder und die
Schleier, der Kopfputz, die Riechfläschchen, die Amulette,
die Nasen- und die Fingerringe. Kosmos sind die wollenen
und linnenen, reich mit Gold durchwirkten, ja zuweilen
mit Edelsteinen besetzten breiten Gürtelschärpen, in denen
ein Dolch oder Messer und bei den Schriftgelehrten das
Schreibgerät hängt. Kosmos sind die weiten, faltigen,

1 Gurewitsch, Die Entwicklung der menschlichen Bedürfnisse und die
soziale Gliederung der Gesellschaft, Leipzig 1901, S. 54.

2 Dr. Ed. König, Hebräisches und aramäisches Wörterbuch zum A.T.,
Leipzig 1910 s. v.

3 Vgl. auch J. Jahns „Biblische Archäologie", 5 Bände, Wien 1795
—1805; Herman Weiß, Kostümkunde, Stuttgart 1860, I. Abt. 315—346.

4 l8 II Mcc. 319. Es. 718.
5 Ex. 1211 ff.
6 Betreffende Reliefplatten siehe in Austin Henry Layards Werk:

Niniveh und Babylon, übersetzt von J. Th. Zenker, Leipzig (ohne
Jahresangabe).



in der Heiligen Schrift. 397

medisch- persischen Kaftane, kostbare Schulterkleider,
„Ephod" genannt, mit vier Zipfeln und Quasten auf
purpurnen Schnüren, mit denen sich besonders die
Schriftgelehrten und die scheinheiligen, reichen Pharisäer
schmücken, um das Ansehen beim Yolke zu vergrößern.1

Was das Verhältnis der Kleiderpracht zum
sittlichen Leben2 anbetrifft, so wäre nur zu bemerken, daß
sich die Propheten nie gegen Kleiderpracht als solche
wenden, wie Weiß 1. c. 333 f. behauptet, sondern nur
insofern sie im Dienste der Eitelkeit und der Sünde steht
und sich zum religiösen Leben, mit Vergessen des letzten
Zieles des Menschen, feindlich stellt. Als Bestätigung
des Gesagten genüge die Stelle aus Ezechiel 1619 ff-

vorzuführen : „Ich kleidete dich in gestickte Kleider und machte
dir köstliche Sohlen, ich umhing dich mit feinem Zeug
und umschleierte dich mit Flor. Ich zierte dich mit
Schmuck, gab dir Arm- und Halsgeschmeide und setzte
eine köstliche Krone auf dein Haupt. Und du wärest
geschmückt in Gold und Silber, gekleidet in zarte Stoffe
und in Flor und in gestickte Kleider." Im Buche Judith 104

lesen wir ausdrücklich nach Vulgata: „Cui etiam Dominus
contulit splendorem, quoniam non ex libidine, sed ex vir-
tute pendebat; et ideo Dominus hanc in illam pulchritu-
dinem ampliavit, ut incomparabili decore omnium oculis
appareret." Die Ausstattung des Körpers, die Kleider, sind
also in letzter Linie als Wohltat Gottes zu betrachten.
Auf diese Weise kann man nur die Drohungen eines Jeremias

in 430 und Is. 324 verstehen, ein Punkt, der seitens
der Prediger nicht selten mißverstanden und der durch
die Feinde des Christentums in Hülle und Fülle
ausgebeutet wird.

5. Kosmos — n2s3 philologisch betrachtet.
Zur Behandlung des Stoffes kommen erstens

xoöfioç tos und die griechischen Ausdrücke,
zweitens philologische und inhaltliche Bemerkungen

bezüglich des ersten Verses im ersten Kapitel
1 Vgl. Jer. 3, Is. 3, Jud. 10, II Ivö. 1'-', Weiß 1. c.
5 Die Frage behandelt Dr. Franz Walter 1. c. 371—430.
3 Vgl. oben S. 34; da oben erwähnte Gruppe lb für die genet.

Entwicklung unseres Begriffes yon keiner besonderen Wichtigkeit zu sein
scheint, so gehen wir zur zweiten über.



398 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

der Genesis und des ersten Verses im Kapitel 2,
drittens das Verhältnis des Kosmos zur Idolo-
latrie.

Die LXX Übersetzer haben den Ausdruck aiDttrn tos
außer mit xôofioq rov ovgavov an einigen Stellen durch
ôvvafiiq und Organa übersetzt.3 Daß ôvvafiiq mit Organa
verwandt ist, zeigt Id. 86, III Kö. 44, II5, wo beide
Ausdrücke in manchen Codices als Synonyme, ja beide
einander ergänzend zusammen erscheinen. Die lateinische
Übersetzung hat die meisten Stellen mit militia coeli (das
Himmelsheer) wiedergegeben, sowohl jene Stellen, wo im
Griechischen ndü xôofiog, als auch wo ôvvafiiq
bezw. argarid sich befindet. Daß dadurch die Begriffs-
eruierung erschwert, ja sogar unmöglich gemacht wird,
daß wir nur an unser Beispiel denken, wo man nds
Kosmos mit Himmelsheer wiedergibt, ist selbstverständlich ;

die Übersetzung ist ja nicht nur Wiedergabe des Textes,
sie ist immer auch Exegese, besonders wo der Wortschatz
der betreffenden Sprache an ganz entsprechenden
Ausdrücken Mangel leidet. Wir gehen auf die Begriffe ôvvafiiq
und Organa nicht näher ein,2 die Abgrenzung beider
Begriffe vom Kosmos ist jedoch zum Verständnisse desselben
notwendig und zwar deshalb, weil ôvvafiiq und Organa
in erster Linie unsichtbare und erst dann sichtbare
materielle oder unsichtbare geistige Kräfte bedeutet,
während xooftoq von den Dingen gebraucht wird, die
wir mit unseren Sinnen, zunächst mit dem Gesichtssinn,

als schön, anmutig wahrnehmen, die in uns
Gefallen erregen. Während in Organa und ôvvafiiq das
Element der Kräfte liegt, die dem Menschen gegenüber in
feindlicher Beziehung aufzutreten imstande sind,
ist im xöofiog nur die schöne Materie3 mit ihrer
wohltätigen Wirkung auf den Menschen enthalten.

Für Kosmos tos ist die fruchtbarste und
wichtigste Stelle in Gen. 21, wo wir zugleich auf dem
biblischen Boden den Ausdruck xôofioq zum erstenmal

1 Vgl. Hatch-Redpath s. v., Mandelkern 1. c.
3 Vgl. Cremer 1. c.
3 Eine Ausnahme bildet vielleicht Is. 24-wo eher ôvva/xiç oder

Organa passender wäre. Verschiedene Meinungen in der Erklärung des
Verses vgl. bei J. Knabenbauer S. I., Commentarius in Isaiam Proplie-
tam 1887.



in der Heiligen Sehrift. 399

lesen. NachSwete1 lautet der Vers: [seal övvsre] Ito'b/Oav
[o ovçavbq 3c]ai rj ytj xal Jiâç o xoöfioq [avro'jv] ; C. J. Ball-
hat: QNps toi pxni D'Dtm itou

Verschiedene Autoren erklären das hebräische auf
verschiedene Weise, so daß man nicht Aveiß, wem man
Glauben schenken soll. Gesenius3 übersetzt
„ausnahmsweise" durch das Heer des Himmels und der Erde;
Dillmann4 versteht darunter alle Wesen des Himmels
und der Erde, auch die, welche im ersten Kapitel nicht
ausdrücklich erwähnt werden; v. Hummelauer5 sieht
im xôofioq rov ovçavov die Sterne allein, in exercitus terrae
den Menschen und die Tiere, er sehließt die Pflanzen
deshalb aus „quod aliquid plane immobile exercitui apud
Hebraeos adnumerari haud consueverit, in „Biblischen
Studien" (III. Bd., 2. Heft 1898, S. 44) erklärt er sich
entschieden gegen die Annahme der Engel; Hoberg6
versteht in exercitus coeli Gestirne, exercitus terrae =pleni-
tudo terrae; Gunkel7 spricht sich kurz dahin aus, daß
fOi' eigentlich Kriegsheer, häufig vom Heer des Himmels
gebraucht wurde, und zAvar hier poetisch archaistisch.
Dem Dogmatiker H. Hurter8 paßt besser zu seiner Angelo-
logie die Übersetzung exercitus Engel als ornatus.
Hetzenauer9 erklärt exercitus coeli durch Ex. 2021 und
sieht in dem Himmel (implicite) die Engel, die Gestirne,
die Wolken und Blitze, in dem Heer der Erde die
Menschen, die Tiere und Pflanzen; Tappehorn10 folgt
Neh. 96: die Himmel und ihr ganzes Heer, die Erde und
alles, was darauf ist. Westphal11 ist überzeugt, daß der
Schriftsteller offenbar an die den irdischen Wesen
entsprechenden himmlischen Wesen, deren Schöpfung in

I The Old Testament in Greek, edited by Cambridge 1896
— 1905.

The book of Genesis, critical edition of the hebreAV text, Leipzig 1896.
Wilhelm, Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch" (hrsgb.

von Zimmern und Buhl), Leipzig 1905.
4 Die Genesis, Leipzig 1875.
5 Franz, Commentarius in Genesim, Parisiis 1895.
6 Die Genesis nach dem Litterarsinn erklärt, Freiburg i. Br. 1899.
7 Herman, Genesis übersetzt und erklärt, Göttingen 1901.
8 Theologiae dogmaticae compendium11, Innsbruck 1903, II. Band,

S. 336.
9 Michael, Commentarius in librum Genesis, Graecii et Viennae 1910.

10 Anton, Erklärung der Genesis, Paderborn 1895.
II Gustav, Jahves Wohnstätten nach den Anschauungen der alten

Hebräer, Gießen 1908, S. 289.



400 Die genetische Entwiekelung des Begriffes Kosmos

Gen. 1 nicht mit berichtet ist, gedacht hat, daß die
Israeliten damit ein mythologisches Heer verstanden haben,
das wie ein irdisches Kriege führt und Schlachten kämpft.
Alii aliter.1 Die Exegeten halten also zähe am
hebräischen tOK und scheinen die LXX Übersetzung
wenig zu beachten.

Was hat nun die LXX unter dem joü verstanden,
indem sie dieses Wort durch xôo/xog übersetzte? Der
Ausdruck xoßfiog ist durchaus poetischer Natur,
und zwar poetisch per eminentiam, denn eine nur
prosaische Sprache und nur prosaische Wörter gibt es nicht;
alle Wörter und Lautbilder sind in bezug auf ihre
Bedeutung an sich und von Anfang an Tropen.2 Was
Alexander v. Humboldt8 von dem Charakter der hebräischen

Poesie sowohl in epischer als auch in historischer
Beziehung sagt, daß diese Poesie eine kriegerische
Begeisterung atmet, daß sie von naiver Einfachheit fast
noch schmuckloser als Herodot und doch naturwahr ist,
dasselbe können wir auf unsern Vers und unser Wort
anwenden.

Solche kriegerische und zugleich poetische Ausdrücke
gibt es in Gen. 1 viele, so z. B. in der „Benennung"
v. 5. 8. 10,4 im Vers 16—18 macht Gott die größere Leuchte
zur Herrschaft über den Tag und die kleinere zur
Herrschaft über die Nacht. In V. 26 und 28 soll der Mensch
der König der Schöpfung sein, er soll herrschen über
die Tiere. Zu solchen Ausdrücken gehört auch das Wort
N3SJ xoöfiog. Eine so kühne rhetorische Figur sieht man
in der homerischen Poesie nicht. Die in der Rhetorik und
Ästhetik bekannte Stilart „genus dicendi sublime" hat
hier ihr klassisches Beispiel. Einen poetischen Ausdruck
sieht auch Hesychius,5 indem er sagt: Exercitui autem
,bene ornato et instructo comparatur pulchra universitatis
ordinatio. Wie dem heiligen Schriftsteller die Krieger in
ihrem Waffenschmuck, in ihrer Rüstung und in ihren
Bewegungen gefallen haben, so auch die „Ausstattung" des

1 Vgl. z.B. Kommentare von Delitzsch, Lamy, Holzinger, Bachman,
Strack, Neteler.

- Gerber, Die Sprache als Kunst, zit. bei Gießwein 1. c. 109.
3 Kosmos II 46.
4 v. Hummelauer, Biblische Studien, S. 16 ff. ; Weidenauer, Studien,

3. Bd., S. 33 A 1.
5 Lexikon (2 Bände, Lugduni B 1746) II 327.



in der Heiligen Schrift. 401

Himmels und der Erde, also nicht oxçaxid xov ovçavov
das Himmelsheer. Daß LXX im joy nur ein Bild in seiner
Pracht und Ausstattung und sonst nichts mehr gesehen
hat, darauf deutet schon das mit joy verwandte oy, das,
obwohl lautlich mit toy ganz verschieden, ideell jedoch
mit ihm verwandt ist; wahrscheinlich ist es auch, daß an
diese ideelle Verwandtschaft die LXX gedacht haben.1
An dieses kriegerische Bild denkt offenbar Eccli 439, wo
die Sterne mit den Soldaten verglichen werden,
die auf ihren Posten stehen.2 Daß hier das sinnlich
Schöne, „die Ausstattung" und nicht die Idee der Ordnung
zugrunde liegt, zeigt der Umstand, daß dem griechischen
xoofioç nicht mehr toy, sondern i-j? entspricht,
obwohl man das erstere erwarten sollte, anderseits
finden wir soy nicht mehr durch xdofioç. sondern durch
oxsvos übersetzt. Nun können wir ein Urteil fällen über
den Ausspruch Cremers: „Sie (LXX) übersetzen cppsy'n toy
durch xoofios xov ovçavov nicht, wie angenommen wird,
auf Grund falscher Ableitung des toy von toy, wie oy
Schmuck — wogegen auch ihre anderweitige Übersetzung
des Ausdrucks durch âvva/uç xov ovçavov spricht —,
sondern auf Grund des oben angegebenen Sprachgebrauches,
wonach xoOfioç voir der geordneten Gesamtheit der
Himmelskörper gesagt wurde."

Bevor wir uns den ideellen Gehalt des Begriffes xdöfioi
vergegenwärtigen, betrachten wir noch die Worte
„Himmel und Erde", es sind ja Worte, die das
Weltall xoOfioç bei den alten Hebräern bezeichnen;

denn wie wir sehen rverden, hat das alttestamentliehe
Hebräisch keinen Ausdruck, welcher dem griechischen
xoöfiog das Weltganze entspricht, wie ihn auch die
Griechen nicht gehabt haben. Da man den ersten Vers
des zweiten Kapitels mit dem ersten Verse des ersten
Kapitels mit einem Reife vergleichen kann, der das
ganze erste Kapitel in sich einschließt, so müssen beide
Verse behandelt werden, in beiden kommen ja „Himmel
und Erde" vor. Verschieden sprachlich, verschieden
ideell.

1 Vgl. 2 Chr. 3016.
2 Vgl. unten das formelle Element im xooßog-lOy.



402 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

Die genauere Besprechung des „Himmels und der Erde"
im 21 und l1 ist erstens deshalb wichtig, da es Exegeten
und Dogmatiker gibt, die beinahe den Eid von dem Leser
abzwingen wollen, es muß im l1 rov ovgavov a1DE''n nN

und T7]v yfjv p,vn HNi das geordnete Weltganze nach
seinen zwei Bestandteilen verstanden werden, und zwar
dieses Weltganze, wie wir es heute mit unseren Augen
sehen oder die Juden zur Zeit des Moyses gesehen haben
(der Himmel), dieselbe Erde, die wir mit unseren Füßen
treten oder die Juden, die Zeitgenossen des Schriftstellers
bezw. des Erzählers, getreten haben; zweitens, da beide
Verse zum Verständnisse des Kosmos der Weisheitsbücher
notwendig sind, insofern in dem physikalischen Begriffe
der philosophische Gedanke in Keimen ruht. Da der zweite
Punkt auf den ersten zurückgeht, und da wir ihn im
nächsten Abschnitt behandeln werden, schauen wir zunächst
den ersteren näher an. Was versteht man ferner
unter dem Wort „dieselbe" Erde, „derselbe" Himmel?
„Himmel und Erde" — so sagen sie —, „welche hier
erschaffen werden, sind offenbar dieselben, deren
Fertigstellung Gen. 21 gemeldet wird. Freilich befinden sich
„Himmel und Erde" Gen. I1 in einem von Gen. 21 durchaus

verschiedenen Zustande: die „Erde" von den Wassern
bereits wohlunterschieden, aber noch nicht geschieden,
vielmehr in dieselben versenkt; der „Himmel" noch nicht
geschieden in Licht und Wolkenhimmel, noch nicht
bevölkert mit Gestirnen und Flugtieren, ein wüstes Ineinander

von Finsternis und Wasserflut. Fragen wir nun,
in welchem Verhältnisse bleibt ovçavoç xal yfj Gen. I1 zu
jenem 21? etwa wie das geborene Kind zu einem
erwachsenen Manne, oder wie der Same zum Baume mit
Blüten und Früchten, oder wie „aes" zu einem „Idol", wie
die Philosophen die materia prima illustrieren? Worin
besteht dieser „Wohlunterschied" der Erde l2 von den
Urwässern, waren diese Urwässer im flüssigen Zustande,
während die Erde Tohuvabohu trocken war r}r?
Tohuvabohu wäre also eine trockene physische Masse,
denn nur auf diese Weise können wir das Trockene vom
Flüssigen unterscheiden. Es ist aber nicht wahr, da
Tohuvabohu iwçatoç xal àxaraoxevaôroç (LXX), dgyov
xal aâidxguov (Symmachus) xéi'cofia xal ovôév (Aquila) ist.

Die Exegeten lassen den Leser sich etwas vorstellen,



in der Heiligen Schrift. 403

meistens einen Ozean, der selbstverständlich Boden hat
Daß man hier spätere Anschauungen in alte Zeiten
verschiebt,1 und daß es eine petitio principii ist, ist klar; sowohl
die Erfahrung als auch die Heilige Schrift lehrt das Gegenteil.

Wie kann man ferner sich etwas vorstellen, bevor man
es auf irgendwelche Weise gesehen, erfahren hat? Haben
die alten Juden zur Zeit des Moyses im Begriffe des
Tohuvabohu oder der Urwässer etwas unterschieden, hat
vielleicht der Schriftsteller1 etwas Klares sagen wollen?
Im Begriffe des Abgrundes ist ja etwas enthalten, was
gerade keinen Grund zu haben scheint, obwohl es
einen haben muß und nach unseren Anschauungen wirklich

hat. Tohuvabohu bedeutet ja nicht die physische
oder chemische Masse im populären Sinne des Wortes,
etwa HsO oder irgendwelche Elemente, die Ponderabilien
oder Imponderabilien, wie sie in der Physik oder Chemie
bekannt sind, auch nicht irgendetwas, worauf die Juden,
die Zeitgenossen des Moyses, geschaut haben, denn sie
haben konkrete Dinge auf dem Himmel und der Erde
gesehen, und weder ein einzelnes Ding noch alle zusammen
genommen, wie sie in Gen. 21 vorkommen, haben sie sich
als Tohuvabohu vorgestellt. Es ist also bei den Exe-
geten der Begriff „derselbe" noch unklarer als
Tohuvabohu. Doch prüfen wir genauer die Beweise,
die für „denselben Himmel" und „dieselbe Erde" sprechen
sollen.

Es sind sprachliche und sachliche Beweise, von
denen die sachlichen zu sprachlichen reduziert werden
können. 1. Es ist vor allem die den Akkusativ
determinierende Partikel riN, die sogenannte nota accusativi, die

zeigen soll, daß die Erde im l1 „certe solida a coelo plane
distincta" ist; 2. die Welt des Chaos wird l2 nicht „Himmel
und Erde", sondern „die Erde" genannt; 3. „Himmel
und Erde" ist sonst stets der Name des organisierten
„Kosmos" und kann unmöglich als Bezeichnung einer
chaotischen Urwelt verstanden werden; 4. der Gedanke einer
Schöpfung des Chaos ist in sich widerspruchsvoll und
wunderlich, denn Chaos ist die Welt vor der Schöpfung.
— Die Bemerkung, daß es doch immer Autoren geben

' Vgl. z. B. Job 38,6.
- Arnold B. Ehrlich, Randglossen zur hebräischen Bibel, I. Band,

Leipzig 1908 s. v.



404 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

wird, die dem heiligen Augustin1 folgen und das Gegenteil

unserer Ansicht, daß die Worte xbv ovçavov xal x\v
yfjv nicht das geordnete Weltganze bedeuten, festhalten,
könnte schon genügen, um die Sache in Zweifel zu setzen.

Indem wir es jedem freilassen, die eine oder die andere
Meinung festzuhalten, versuchen wir 1. die Schwierigkeiten
zu lösen, 2. Gen. 112 und Gen. 21 zu übersetzen. Zum
ersten ist folgendes zu bemerken: a) Die syntaktische
Fassung der ersten drei Verse im ersten Kapitel ist
fraglich, es wird jedoch zugegeben, daß sie zueinander
gehören; 2. die Partikel pn ist nach den Grammatikern2
in erster Linie ursprünglich ohne Zweifel ein
Substantiv, welches etwa „Wesen, Substanz, Selbst" bedeutete,

dann tritt sie als nota accusativi hervor, ferner pn

avxoç — ipse ist nicht gleichbedeutend mit „dieser" und
a fortiori mit „derselbe";8 zuletzt hat pn im gewöhnlichen
Sprachgebrauch so wenig Nachdruck, daß es eben nur zur
Einführung eines determinierten Objektes dient; EjSBbj pn

eig. aixov xbv ovçavov ist nicht stärker als das einfache
:0f'n xbv ovçavov. b) Zum zweiten Vorwurfe ist a) mit
Delitzsch zu sagen: „Die Frage, ob das irai np als nur
Erde oder auch den Himmel potentiell in sich schließend
gedacht sei, ist im Sinne des Berichtes zu bejahen: das
Chaos, als welches die werdende Erde sich vorfand,
umschloß auch den mit ihr und für sie werdenden Himmel;
b) ebensowenig bestimmt bleibt der zweite Halbvers, der
uns erzählt, was der Geist Gottes im Chaos tat.4 c) «) Es
ist entschieden zu negieren, daß „Himmel und Erde"
stets der Name für den organisierten xoofioç ist;5 ß) die

1 De Gen. c. Manichaeos I 7, wo er schreibt: „Informis ilia materia,
quam de nihilo Deus fecit, appellata est primo coelum et terra, non quia
iam hoc erat, sed quia hoc esse poterat. Quia certum erat inde
futurum esse coelum et terram, iarn et ipsa materia coelum et terra appellata

est." Was wir davon festhalten, siehe unten.
2 Wilhelm Gesenius-E. Kautsch, Hebräische Grammatik27. Leipzig

1902, S. 365 ff.
3 Indem Agamemnon zu Achilles in II. I'42 sagt: äv d'avzrjv

Xçvaijtda xat.XiTKxQyov ßrjooftev zeigt er sie ihm durchaus nicht.
Der Text ist insofern wichtig, als sich in ihm die Spur der ersten
Bedeutung des ccvzog PN aufbewahrt hat; es handelt sich ja vor allem

um die Ghryseide.
4 Ehrlich 1. c.
6 Vgl. Cremer 1. c. zu xôofioç und ovpavog.



in der Heiligen Schrift. 405

Exegese der Ausdrücke „Am Anfange" im 11 und ovvtTe-
j.cad-r/öav im 21 bleiben auf der gegnerischen Seite
unverständlich, ovQavog und yij sind außerdem vom xôo/xoç als
solchem ganz verschieden, d) Der Ausdruck „derselbe"
ist der Ausdruck der Schöpfungstheorien, die für den
Begriff xôafioç belanglös sind, e) Im Begriffe des Tohu-
vabohu und den oben erwähnten griechischen
Übersetzungen ist ein fester Grund für die „terra certe solida"
schwer zu finden, ebensowenig in der Partikel n»v.

Was ist nun von den zwei ersten Versen des ersten
Kapitels zu halten, was haben die LXX Übersetzer
darunter verstanden, was die Zeitgenossen desMoyses?
Einen philosophischen Begriff der materia prima etwa vh)
auoQ'poc, oder 2. Mcc. 72S einführen zu wollen, ist ein
Unsinn, wir müssen ja den Fall setzen, daß wir im Zeitalter
des Moyses leben, wo wir auf die Erscheinung der ersten
Auflage der Weisheitsbücher ein gutes Jahrtausend warten
müssen, Tohuvabohu kann unmöglich die physische Masse
im vulgären Sinne des Wortes sein, denn es wäre nichts
anderes als die philosophische materia prima oder in-
formis.1 Indem wir auf irgendeine Art von Exegese
verzichten, d. h. die in sich unbestimmten Begriffe nicht
bestimmen wollen, wenn uns der Verfasser in dem Texte,
wie er vorliegt, auch halbwegs bestimmte Begriffe nicht
gibt, wollen wir uns mit einer etymologischen
Übersetzung mancher Ausdrücke begnügen. Es gehören
hierher: 1. hnoir/oev etymologisch cecidit, secuit,
secando effinxit; 2. CPCW'n riN avrov xov ovçavov und

p"!Nn HN avxïjV z?)v ytjv ; 3. niaiT Irin àôçaroç xal axara-
oxevaoros. Bezüglich des n"û 'eno'irjOiv ist zu sagen, daß
das Hebräische mehr dem Begriffe „creatio ex nihilo",'-'
während das Griechische der vorhandenen Materie
entspricht oder, wohl richtiger gesagt, daß im Griechischen
die vorhandene Materie weder bejaht noch verneint wird.
Es hindert uns nichts, die Partikel n$ in ihrer
ursprünglichen Bedeutung zu nehmen; ein anderes
Beispiel lesen wir in Gen. 41, wo es heißt : und sie gebar
T.jrriN den Qain, d. h. sie gebar die Substanz, das Wesen,

1 Vgl. oben.
2 Vgl. Ehrlich, Randglossen I zum l1 und 1".



406 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

die Person Qains, das Wesen desjenigen, der später Qain
wurde, oder ganz ähnliches Beispiel über Noahs Söhne.
Wenn im 24 nicht mehr hn, sondern nur dw'i pN steht,
das dient nur zur Bestätigung des Gesagten, daß es sich
nicht mehr um die Substanz, das Wesen des Himmels und
der Erde, sondern um den geordneten xoouoc handelt, wie
er im 21 dargestellt worden ist.

Frei übersetzt sehen die ersten zwei Verse so aus:
„Am Anfange hat Gott etwas Ähnliches gemacht, als wir
machen, wenn wir ein Stück Holz oder Lehm1 nehmen,
es in zwei Teile zerhauen, um später ein Stück davon
zu bearbeiten"; etwas Ähnliches sagen wir; denn Gott hat
nicht nur aus einem Stück zwei Teile (Himmel und Erde)
gemacht, er hat auch das Stück „Holz" (omnis comparatio
Claudicat) gemacht, er hat die Wesenheit, die Substanz des
Himmels und der Erde gemacht. Diese Substanz des
Himmels und der Erde ist eben die Partikel riN, die nicht
nur mit dem „Himmel" und der „Erde", sondern als
Substantiv mit n"D innig verbunden ist. Diese Substanz
des Himmels und der Erde ist Tohuvabohu. Über
das Tohuvabohu selbst oder seine Eigenschaften kann
man nichts Bestimmtes sagen, denn „sobald man
spricht, beginnt man schon zu irren"; wir wissen nur, daß
Gott dieses Tohuvabohu gemacht hat, daß er ferner in
diesem Tohuvabohu war, daß später unter seinem
Einflüsse daraus einzelne Bestandteile des Himmels und der
Erde entstanden sind. Im ersten Verse des zweiten Kapitels
treten der Himmel und die Erde als fertig vor; erst hier
kann man sagen: es ist derselbe Himmel, den die Juden
zur Zeit des Moyses gesehen haben, dieselbe Erde, die sie
mit ihren Füßen getreten haben.

6. Der Umfang und der Inhalt des Begriffes
xoö/zoc — N2S.

Der Grund, auf den wir uns in der Angabe des
Umfanges und des Inhaltes des Begriffes Kosmos in Gen. 21

stützen, sind die im ersten Kapitel der Genesis beschriebenen

Handlungen factiones2 Gottes, die in den Worten
1 Verbum finitum N~Q setzt einen trockenen Gegenstand voraus und

nicht eine Flüssigkeit, die man nicht zerhauen kann.
- Über die Begriffe: facere, agere, factio vgl. Dr. Ludwig Schütz,

Thomas-Lexikon2, Paderborn 1895.



in rter Heiligen Schrift. 407

eùisv1 und kjioirjosv2 ausgedrückt sind, denen gewisse
Tatsachen facta sçya,; die man auch ysvéoeiç* oder
vielleicht auch dçyai nennen kann.

Zu diesen Tatsachen gehören z. B. die Sonne, die
Sterne, die Tiere, die Pflanzen, mit einem Worte alles
dasjenige, „was in der spekulativen Anthropologie als
spezifischer (Gegenstand der „kosmischen Sensation"5
genannt wird, bei welcher der par excellence kosmische
Sinn, der Gesichtssinn sich betätigt, von dem vom 4. Verse
angefangen so oft die Rede ist.5 Obwohl der Umfang der
Worte jtàç — o xoopoç — avrcöv so groß zu sein scheint, daß
man geneigt ist, ihn durch „Welt" zu übersetzen, so bleibt
xoOftoç doch von „Himmel und Erde" ganz geschieden.
Kosmos sind keineswegs Pflanzen, Sterne usw. ; er bleibt
immer „Ausstattung" ornatus ysvsOic in einem
bestimmten Sinne, den Suidas7 an einer Stelle als âiaxôa-
(irjOiç navxoç angibt. Die drei Begriffe: Himmel, Erde,
Ausstattung müssen streng unterschieden werden, was
leider bei den Exegeten oft nicht geschieht. Was der
Verfasser unter dem Himmel versteht, daran ist kein
Zweifel; wir lesen ja in Gen. 1 und Dt. 419: dvaßlhpas
sîç Tov ovçavov xai iôcov tov r/Ziov xai rrjv Oslrjvrjv xai rovc
dorsçiaç xai jic'ivta tov xoo/xov tov ovçavov. Ganz dasselbe
ist Dt. 173 der Fall. Das Tohuvabohu der ersten zwei
Verse, das unmittelbar auf die Erde, mittelbar auch auf
den Himmel zu beziehen ist, finden wir in drei verschiedene

körperliche Formen gestaltet, die Sonne, den Mond
und die Sterne. Es handelt sich hier um „Körper", denn
c'tvaß/.sjtm wird vom sinnlichen Schauen gebraucht,
so wie rjZioç und osl^vrj als (pcootr/ç [ityaq und cpmOttß
kkäöomv. An diesen Vers wird nach hunderten Jahren Isaias
in 4026 denken, wo noch der Begriff des Zählens der
materiellen Dinge sich hinzugesellt. Den Begriff „die Erde"

' V. 3. 6. 9. 11. 14. 20. 24. 26. 29.
2 V. 1. 7. 11. 12. 16. 21. 25. 26. 27. 31.
3 22 2 3.

4 Erst 24 zum erstenmal, es ist aber gleichbedeutend mit yiyvoftai.
V. 3. 8. 9. 14. 15. 19. 20. 23. 24. 30. 31.

6 Karl Werner, Spekulative Anthropologie vom christlich-philosophischen

Standpunkte dargestellt, München 1870, S. 295 ff.
6 Vgl. Mandelkern, Hatch-Redpath.
' L. c. s. v. yéveoiç.



408 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

bestimmen die Worte jiâç — 83, das im ersten Kapitel so
oft auf die Erde sich bezieht, und das wir analog dem
nN (avzov) substantivisch nehmen können, dann ovvtrs-
Xéo&t]6av und selbst yfj, das im ersten Kapitel allein
ungefähr 27mal vorkommt.1 Es ist vor allem das Tierund

Pflanzenreich, das Wort nâg läßt noch das Mineralreich

hinzu, insofern es die superficies terrae bildet,
obwohl es im Sinne des Berichtes ähnlich den atmosphärischen
Erscheinungen und den geistigen Potenzen ausgeschlossen
zu sein scheint.

Während der Himmel und die Erde im Begriffe xööfios
das genus proximum bilden, kommt das formelle
Element, die spezifische Differenz, im sinnlich Schönen zum
Ausdruck. Freilich, wenn man am jos — xoof/og das Prinzip
der Bewegung als formelles Element annimmt, so paßt das
Pflanzenreich nicht, besonders wenn man mit dem
chirurgischen Messer des opus ornatus oder distinctionis an das
erste Kapitel zutritt, dann paßt auch das Licht zum xôa/ioç
nicht, was doch das Schönste ist, so wie das Schrecklichste
sein Mangel. In der Angabe des formellen Elementes
gehen beide Texte auseinander. Was im hebräischen
Urtexte mit der Einfachheit eines Historikers geschrieben
ist, das haben die Übersetzer mit dem Schwünge der
hebräischen Lyrik2 dargestellt; es waren ja Zeiten, wo
sie den Psalm 104, das 43. Kapitel des Ecclesiasticus und
38. Job auswendig kannten. Nehmen wir z. B. das hebr.
3ÏD,2 was LXX mit xaXov wiedergibt. Während der
Urtext in den ins Dasein gerufenen Dingen ihre Gutheit,
physische Vollkommenheit sieht, übersetzt es LXX durch
„schön". Dort die Übereinstimmung der Kreatur mit dem
göttlichen Gedanken und daher die oftmalige Wiederholung
des inspirierenden Geistes: „Und Gott sah, daß es gut
war", hier das sinnliche Wohlgefallen an dem Geschauten
(xaXà ta ßXsjiöfxeva Sap. 137) — daher die naive Freude

1 Vgl. Hatch-Redpath, Mandelkern.
2 Wenn Gunkel 1. c. S. 96 zum l4 schreibt: „So wie Gottes Urteil

über die Welt, lautet natürlich auch das Urteil des Erzählers: die Welt
ist gut. Im Jubelhymnus besingt das alte Israel des Weltenschöpfers
Weisheit und Güte. Ganz anders denkt hierüber das spätere Judentum:
die Welt liegt im argen" —, so vergißt er, daß „die Gutheit"
physischhomerisch und nicht sittlich-platonisch gedacht wird. Vgl. unten: Johan-
neischer Kosmos.



in der Heiligen Schrift. 409

xal ilôsv b &£oç on xaXov,1 zum Schlüsse (v. 31) heißt es
von allem: Kai tiösv o iïtbç rà navra, boa ènohjoe' xal
lôov xaXà Uav. Auf diesen Vers alludiert offenbar Eccl. 311:
Ta ovfinavra a ènoirjoe xaXâ oder Eccli 3D21: Ta eçya Kvçiov
navra on xala otpôôça. Uber die Grenzen des Begriffes
Kosmos und des ersten Kapitels der Genesis schreiten wir
nicht, wenn wir ihn kurz illustrieren, zunächst den Kosmos
des Himmels und zwar die Teile desselben, die Sonne, den
Mond und die Sterne, wo es über einzelne im Eccli 431"10
heißt:2

1.

1. Des Himmels Prachtkleid ist das klare Firmament,
Des Himmels Feste, ein herrlicher Anblick!

2. Die Sonne strahlt, wenn sie aufgeht,
Welch ein Wunderwerk Jahwes!

3. Scheint sie des Mittags, so siedet der Erdkreis;
Wer kann ihre Hitze ertragen?

4. Ein entfachter Ofen macht glühen den Guß:
Dreimal mehr steckt die Sonne die Berge in Brand!
Vor ihrem Feuer vergeht alles Atmen,
Vor ihrem Licht erblindet das Auge.

5. Ja, groß ist Jahwe, ihr Schöpfer,
Der durch sein Wort seine (Riesen) hervorbringt.

[J.wk-vv.ifct-

2.

6. Auch den Mond schuf er zum Zeichen der Zeit,
Zu begrenzter Herrschaft, als ewiges Zeichen.

7. Durch ihn kommen Feste, auf ihm ruht die Ordnung,
Er vollendet sein Werk durch den Umlauf.

8. Als Neumond erneut er sich, gemäß seinem Namen,
Wie wunderbar ist er in seinem Wechsel!
Ein Signal für des Himmels Heer
Bestrahlt er schimmernd das Firmament.

1 In Genesis allein 43mal, vgl. Hateh-Redpath ; über den Begriff des

xalov vgl. den hl. Basilius den Großen, P. Gr. Bd. 29, Horn. II in Hex.
19 G und 38, wo er sich als feiner Ästhetiker erkennen läßt.

2 Ich mache hier Gebrauch von der mir gütigst mitgeteilten
Übersetzung des Wiener Universitätsprofessors P. N. Schlögl 0. Cist.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 27



410 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

9. Auch der Sterne Glanz ist des Himmels Zier,1
Ein strahlender Schmuck in Gottes Höhe!

10. Auf Gottes Wort stehn sie bereit
Und ermatten nicht auf den Posten.

Was für den xoö/iol; tov ovçavov Eccli 43 bildet,

das ist Psalm 104 für den xodfioç rtjs 77/ç:

II.
5. Der die Erde gegründet auf ihren Festen,

Daß sie nie und nimmermehr wankt:
6. Wie ein Kleid bedeckte die Flut sie,

Auf den Bergen standen die Wasser;
7. Vor deinem Schelten wichen sie zitternd;
9. Eine Grenze setztest du, die sie nicht überschreiten,

Um nicht wieder zu bedecken die Erde;
8. Es hoben sich Berge und senkten sich Täler,

An dem Ort, den du ihnen gegründet;

III.
10. Der die Quellen in Bäche entsendet,

Zwischen Bergen fließen sie hin.
11. Sie tranken die Tiere des Feldes,

Wildesel löschen den Durst;
12. Über ihnen wohnen die Vögel des Himmels,

Aus dem Gezweig ihre Lieder entsendend;
13. Der du tränkest die Berge von deinem Söller her,

Von deinen Speichern die Erde sättigst;
14a. Der du Graswuchs gibst für das Vieh

b. Und Kräuter zum Dienste des Menschen;

IV.
14c. Der du für sie aus der Erde hervorbringst
15c. Brot, das den Menschen erquickt,

1 Im neunten Vers lesen wir bei LXX:
KâXXoç ovçavov ')ofa aoiçojv
Kôofioç tptoxiÇfov iv vipiozoïç Kvqlov.

Vgl. den hebräischen Text und kritische Noten zu i-jj; u. xôg/jloç bei
Peters s. v.



in der Heiligen Schrift. 411

15a. Und Wein, der den Mensehen erfreut,
b. Und ihr Angesicht glänzen machst mehr denn Öl;

16. Es werden satt die Bäume (Jahwes)
Des Libanons Zedern, die er gepflanzt hat,

17. In denen die Sperlinge nisten,
Deren Wipfel die Störche bewohnen,

18. Indes die hohen Berge den Steinbock,
Die Felsen den Klippdachs bergen;

V.

24. Wie zahlreich sind deine Werke, Jahwe!
Überaus tief sind deine Gedanken!
Sie alle hast du in Weisheit verwirklicht,
Voll ist die Erde deiner Geschöpfe.

25. Da ist das Meer, das du gebildet,
Groß und weithin reichend;
Darin gibt's Gewimmel, unzählbar,
Tiere, kleine und große.

26. Darin wandeln die Ungeheuer,
Das Krokodil, mit dem du nur spielst.

Den Kosmos der Erde bildet ferner das Leben)
das in dem von Gott geschaffenen Dunkel im Walde sich
regt (20), wo die jungen Löwen nach Beute brüllen, von
Gott ihren Fraß verlangend, das Leben des Menschen, der
beim Sonnenaufgang „an sein Werk ausgeht an seinen
Dienst bis zum Abend" (23). Kosmos ist also die Farbenpracht

der Pflanzen, das Treiben der munteren Tiere, der
Duft des Waldes und der Wiesen, der Gesang der Vögel,
das Rauschen des Wassers, die Schmackhaftigkeit der
Früchte der Erde, die wogenden Wälder, die lachenden
Täler, majestätischen Berge und zuletzt das Menschenpaar,
zu dem Gott gesprochen hat : Erfüllet die Erde und machet
sie euch Untertan.

Wenn wir nun xoo/iog — nj) und xoßfiog — ndü
vergleichen, sehen wir außer dem gemeinsamen genus
proximum der Ausstattung die spezifische Differenz, die

27*



412 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

darin besteht, daß im ersteren die Kunst des Menschen,
im xoOjioc toy die Kunst Gottes, die Genesis Gottes
dargestellt ist. Mit xoofioç — i-y ist der menschliche Körper
geschmückt, hier coeli enarrant gloriam eius et opera
manuum annuntiat firmamentum, der durch die Sinne
wahrnehmbare Raum und Stoff ist mit dem Schmucke
Gottes bedeckt.

7. Kosmos des Himmels und Idololatrie.
Von der Nützlichkeit bezw. von der Schönheit seiner

Werke, auch des xoofioç — »-jj hingerissen, ließ sich der
Mensch verleiten, seine Werke zu verehren, ja sogar
anzubeten, indem er seiner selbst vergessen hat; von dem
Kosmos des Himmels hingerissen fiel er vor ihm nieder,
indem er Gott, der ihn gemacht hat, vergessen hat, und
daher die Idololatrie. Über Idololatrie, ihre Geschichte
und ihre Formen bei den Juden und Heiden ist viel und
gut geschrieben worden.1 Zur Illustrierung des
formellen Elementes des Begriffes Kosmos sind nur wenige
Gedanken hinzuzufügen. Die menschliche Seele beschränkt
sich in ihren Wahrnehmungen nicht bloß auf die
Sinnendinge;2 sie ist imstande, aus diesem Buche der Natur auf
seinen Verfasser als absolute Voraussetzung zu schließen.3
Auf dem Wege der freien Forschung4 sah sie in der
Materie als solcher überirdische Potenzen,6 von Gott zum
Herrscher gestellt über die Fische im Meere und die Vögel
am Himmel und über alles Getier, das sich auf Erden
tummelt (Gen. 114- 28), ließ sie sich von ihnen beherrschen.
Die Verkehrtheit und das Verbot dieser Anbetung
der Geschöpfe wegen des in ihnen enthaltenen Kosmos
lesen wir in Dt. 415 I9: „Nehmet euch in acht... (16), daß
ihr nicht so verderbt handelt und euch ein Schnitzbild in
Gestalt irgendeines Standbildes anfertigt, sei es die Figur
eines männlichen oder eines weiblichen Wesens, (17) die

1 Reiche Literatur hat Fr. X. Kortleitner in seinem Werke: De poly-
theismo universo et quibusdam eius formis apud Hebraeos finitimasque
gentes usitatis, Oeniponte 1908, zusammengefaßt.

2 Vgl. Karl Werner, Spekulative Anthropologie 1. c.
8 Vgl. Dr. Otto Zöckler, Theologia naturalis, I. Bd., Frankfurt a. M.

1860, S. 363—584.
4 Vgl. die satirische Charakteristik der Idole 1 Kö. 18", Is. 4019,

41', 44s ff., 46G f., Jer. 2", 108-6 f.
0 Vgl. Döllinger, Heidentum und Judentum, Regensburg 1857, S. 54 f.



in der Heiligen Schrift. 413

Figur irgendeines vierfüßigen Tieres auf Erden oder die
Figur irgendeines beschwingten Vogels, der am Himmel
fliegt, (18) oder die Figur irgendeines Tieres, das auf dem
Boden kriecht, oder die Figur eines Fisches, der sich im
Wasser unterhalb der Erde befindet, (19) und daß du,
wenn du die Augen gen Himmel erhebst und die Sonne
und den Mond und die Sterne, das ganze Himmelsheer
betrachtest, dich nicht etwa verleiten lassest, vor ihnen
niederzufallen und sie anzubeten, sie, die doch Jahwe, dein
Gott, geschaffen hat für alle Völker unter dem Himmel."1
Während in Dt. 415~~19 die Anbetung der Bilder von
Menschen und Tieren sowie der Astralkult deshalb verboten
ist, weil sie bloß Geschöpfe sind, illustriert das Wort mi
die Ursache dieser Anbetung, das in Niphal nur mit
Bezug auf die Gestirne gebraucht wird.2 So schreibt.z. B.
Ehrlich :2 „Denn Niphal von m: heißt unter anderem, sich
von etwas Reizendem oder Verlockendem hinreißen lassen.
Das Verbum ist Es. 341- 16 von einzelnen Schafen gebraucht,
die, vom fernen Anblick schönen Grases angelockt, von
der Herde sich trennen und schließlich verlaufen. Hier
drückt das Verbum das Hingerissenwerden vom
Großartigen und Bezaubernden der himmlischen Gestirne, deren
Anblick dem Beschauer eine Bewunderung abzwingt, die
leicht in göttliche Verehrung ausarten kann." An den
Kosmos des Himmels und der Erde denkt offenbar Job
in 3124-2s, intern er sagt: (24) „Wahrlich, auf Gold setzte
ich nicht meine Kraft, und zu dem funkelnden Metalle
sprach ich nicht: Du bist meine Zuversicht! (25) Ich habe
nicht zur Sonne emporgeschaut, wie sie strahlte, noch zum
Monde, da'er so klar einherschritt; (27) und nicht freute
sich dann mein Herz, noch führte ich dann meine Hand
zum Kusse an meinen Mund. (28) Das wäre ein übergroßer
Frevel und eine Verleugnung Gottes, des Allerhöchsten."3
Eine ausführliche Polemik gegen die Idololatrie wird im
Buche der Weisheit Kap. 13 und 14 enthalten sein.

1 Die Übersetzung von Prof. P. Mv. Schlögl in der Biblischen
Zeitschrift, III. Jahrgang 1905, S. 370.

8 L. c. II. Bd. 1909, S. 262.
3 Vgl. [Otto Willmann, Geschichte des Idealismus, I. Bd.,

Braunschweig 1894, S. 112 f.
[Fortsetzung folgt.]


	Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos in der heiligen Schrift [Fortsetzung]

