Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos in der heiligen Schrift
[Fortsetzung]

Autor: Bytomski, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos. 289

DIE GENETISCHE ENTWICKELUNG DES BEGRIFFES
KO=MOZX= IN DER HEILIGEN SCHRIFT.

(Fortsetzung von Bd. XXV Seite 180—201.)

Von FELIX BYTOMSKI.

——— o ———

Vorbemerkung. Zu hoch angeschlagen wére der Lobspruch bezw.
der Tadel, dafl wir durch die Betrachtung des homerischen Kosmos die
Etymologie festzustellen beabsichtigt héitten. Aus dem sicheren Be-
griffsgehalte des xoouog, der nicht ,abstrakte Ordnung®, auch nicht
,Schmuck® zur Grundbedeutung hat, sondern ,das Ausriisten mit einer
glinzenden Sache®, baben wir auf die unsichere Idee des Glanzes bezw.
der Reinigkeit hingewiesen und dadurch gezeigt, daB alle etymologischen
Spekulationen, wenn sie tiberhaupt zu einem Ziele fihren wollen —
denn immer bleibt der oben (S. 183) zitierte Ausspruch Potis wahr —,
davon ausgehen miissen. Damit jedoch der Spruch aus Faust, den
Karl Brugmann an die Spitze seiner indogermanischen Grammatik gesetzt
hat — ,da muB sich manches Riitsel losen, doch manches Ritsel kniipft
sich auch® —, bestiitigt werde, damit wir ferner der Etymologie, die sich
rithmt, den Ursprung von xcoouog festgestellt zu haben, nichts schuldig
bleiben, wollen wir noch einige Etymologien nachtragen.

Der Vorgang, den man in der etymologischen Untersuchung des
Stammbaumes des Wortes xo6uoc vor Augen hat, ist ganz anders als der
iuridische Vorgang zur Feststellung der zweifelhaften Eltern eines Kindes.
Solange die Mutter zweifelhaft ist, wagt man nicht, auf den .a fortiori®
zweifelhaften Vater zu schliefien. Hier schlieft man aus der zweifelhaften
Etymologie auf den noch zweifelhafteren Begriff, und dadurch meint man
die Etymologie festgestellt zu haben. Meistens bedient man sich der Be-
weise a consequenti ad antecedens, petitio principii, quid pro quo, ver-
schiedener supposita usw. Die gemeinsame Voraussetzung ist, 1. daB die
Grundbedeutung von xocuog die Ordnung sei und zwar nicht wie der
Begriff in seiner konkreten Form bei Homer als ra§i¢ = Schlachtordnung
auftritt, sondern als Befehl, Belehrung, das Kundtun eines Gedankens
durch die miindliche AuBlerung nach einer bestimmten MaBgabe; 2. die-
selbe lautliche Wurzel cas sei verschieden in ihrem Begriffskern; 3. die

t Darauf hat uns Prof. Emile Boisacq in Briissel aufmerksam gemacht.
Von seinem Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Heidelberg
1907 f., konnen wir leider keinen Gebrauch machen, da bis jetzt erst vier
Lieferungen erschienen sind, ebensowenig von seiner privaten Mitteilung.



390 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

etymologische Beweisfithrung des censeo mit xosuéw und des xosuéw mit
censeo aus ihrem spiten Begriffsgehalte. Das sind die Hauptfehler Frohdes
(1876), Zupitzas (1896) einerseits, Brugmanns (1906) und Prellwitz’, die
sich auf die zwei ersteren stiitzen.

Wie sieht die geschichtliche Untersuchung aus?

Johannes Schmidt! gibt der indogermanischen Wurzel ¢fs, die nach
seiner Meinung aus cams entstanden ist, die Grundbedeutung ,preisen®
mit Hinweis auf das Altbaktrische und mit der Bemerkung, daf sich
daraus ,rufen, lehren, befehlen“ entwickelt hat. Vgl. das lat. censeo. So
viel Schmidt. Dato non concesso, daB diese Begriffsverinderung statt-
gefunden habe, wirft Schmidt 1. ein wenig Licht nur auf das lateinische
censeo; 2. iiber xoouéw und xoouog hat er kein Wort; 3. die Grund-
bedeutung von ¢éds ist preisen. Frohde,? der sich auf Schmidt
beruft, hat vergessen, dafl Schmidt auf den Titel seines ,Vocalismus® das
Motto ,ne quid nimis* setzte, und folgt in der lautlichen Beziehung
Schmidt nach, als die urspriingliche Bedeutung gibt er aber
seine eigene Ansicht, nidmlich ¢as = c¢ams = metzgen, physisch
schneiden, das lateinische castigare, castrare. Dann stimmt er wiederum
mit Schmidt iiberein, daBl ¢cas = befehlen, mit Worten ziichtigen, tadeln
bedeutet. Da aber censores ,manche Ahnlichkeit* mit den kretischen
zoouoe () haben, schlieBt er, daB xoouéw = censeo = xoveuéw = cam-
sa-ti ist und zwar xoouéw = ziichtigen mit Worten, befehlen, zoocunrwe
= der Ziichtiger. DaB xoouéw mit der Wurzel ¢@s innig verbunden ist,
beweist das latein. castus, das nur von der sittlichen Reinheit, Enthalt-
samkeit, Zucht gebraucht wird, und ,man braucht castus von xa9egog
gar nicht zu trennen“. Bei Frohde sehen wir 1. den Widerspruch
zwischen dem, was er beziiglich der Grundbedeutung ¢as = physisches
Schneiden gesagt hat, und dem castus = moralisches Schneiden, bei der
Begriffsverdnderung findet aber gerade das Gegenteil statt. 2. Das beweist
ja auch das von ihm mit castus identifizierte xa $apog, das einen
Gegensatz zu gvmagdg bildet und physische Reinheit bei Homer be-
deutet.s 8. Aus dem spiiten Begriffe #zoouoc und seiner ideellen Verwandt-
schaft mit censores schlieBit er auf den homerischen Kosmos (a consequenti
ad antecedens). 4. Er nimmt dieselbe Wurzel mit verschiedenen
Grundbedeutungen an. Zupitza+* stimmt mit Frohde (S. 184) in der
Wurzel casa-ti = schneiden iiberein, er deduziert aber daraus nicht

1 Zur Geschichte des indogermanischen Vocalismus, 1. Abteilung,
Weimar 1875, S. 35.

2 Kuhns Zeitschrift fiir vergleichende Sprachforschung, Bd. 23,
S. 811 f.

8 Vgl. Lexicon mega tes hellenikes glosses, Aneste Konstantinidn.
Aten 1902 s. v.

4+ Ernst, Die germanischen Gutturale, Berlin 1896.



in der Heiligen Schrift. 391

.xoouog, sondern zéotpog. 2. Das gotische hansa = -gilde illustriert er
ohne weiteres (S. 109) mit censeo und mit xo6uo¢ = Ordnung. Nach Brug-
mann! endlich, der sich auf Zupitza beruft und doch in seiner Abhandlung
tiber die distributiven und die kollektiven Numeralia in -Sas die begriff-
liche Wurzel ,Schneiden® annehmen muf (18, 19), gehorte der unmittel-
bare Vorgiinger des xooguoc bezw. xoouéw = xoveusw == censeo zur
Wurzel kens = kus = xa¢ = $as = altindisch $a'sa-ti = cainsa-ti. Zu den
am Anfange zitierten Voraussetzungen gibt er noch eine lautgeschichtliche
Erklirung hinzu. ,Lautgeschichtlich“, so sagt er, ,steht dem Ansatz vom
urgriechischen xo[v]ouog nichts im Wege. Als in urgriechischer Zeit das
o in douse (quuse, qusic) doue (elul) sich zu verindern begann, war der
Nasal » in xovouoc noch nicht geschwunden.* Wir sehen, daf die
Existenz des » und ihre Verschwindung gar nicht bewiesen
worden ist, wie das mit ¢ der Fall ist. ‘Ne quid nimis!

Zweites Kapitel.
KOZMOZX im Alten Testamente bis zur hellenistischen Zeit.

1. Der Begriff Kosmos in der Profangrizitidt bei
den nichtphilosophischen Schriftstellern.

In der Betrachtung der Etymologie des Wortes Kdauog
haben wir zwei Sidtze als probabel festgestellt, die Wurzel
xad und die Idee des Lichtes bezw. des Glanzes, insofern
sich dieser Glanz in gewissen materiellen Dingen abspiegelt.
Das ausschlaggebende Moment war die glinzende, kon-
krete, materielle Substanz. Das Element der Ordnung
ist im Kosmos als solchem nicht enthalten, denn es ist im
Gegensatz zur materiellen Substanz ein Sein des
Verstandes (ens rationis), das seinen Ursprung keines-
wegs im Namen einer Sache, sondern einer Person (Kad-
pov)? hat, zwei Begriffe, die von den Geschichtschreibern
der Philosophie oft verwechselt werden, doch wohl mit
Unrecht. Im Kosmos finden wir also zwei Elemente: ein
konkretes, physikalisches, wenn man so sagen darf, und
ein abstraktes, philosophisches.

In diesem Kapitel wollen wir uns fliichtig das erste
Element vor Augen stellen.

Der Begriff Kosmos, den man in den é&ltesten Denk-
méilern der griechischen Sprache, Ilias und Odyssee,

1 Die Abhandlungen der phil.-hist. Klasse der kgl. sichsischen Gesell-
schaft der Wissenschaften, Bd. 25, Nr. 5, S. 19.
2 Vgl. unten IL Abschnitt.



392 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos
vorfindet, bildet die Basis fiir die Profangrazitit. Er geht
Uber seine urspriingliche Bedeutung nicht hinaus,
er entwickelt und kristallisiert sich jedoch in den Zeiten
nach Homer immer mehr und mehr. Die glinzende , Aus-
riisstung“! der ernsten Hera, die einem Krieger #hnlich
ihr Gemach verldalt, findet eine Erweiterung in einem
ySchonen Gewande* oder einem Teil desselben; als Beleg
moge die Stelle aus der Tragddie von Sophokles’ ,Trachi-
nierinnen 764“ genligen, wo der Dichter die Freude des
Herakles an dem vergifteten Gewande schildert:

aCOCL TOBTA y&v d&alazog tem poevi
X00U® TE Yaipwy xal 6170277 XATEYVETO.

Die lange und plastische Phrase v xaté %douor 2 wird
jetzt zu einem Ausdruck konzentriert; so z. B. yvrar, yv-
vagi xoopor 1, oryn gdose.’ Kosmos gefaBt als etwas, das
der Handlungsweise eines Menschen geziemt, geistig
schon, ein Schmuck der Seele ist und das in seinem Nach-
folgen dem Menschen eine geistige Freude bereitet, kann
man auch mit svmgéneat wiedergeben. Koouog — Schlacht-
ordnung wurde auf die Staatsordnung, die Staatsverfassung
und auf das, worauf diese Staatsverfassung ruht, auf die
Gesetze iibertragen.® Die Stunden des Kosmos als eines
technischen Militdrausdruckes, , Ausriistung = Schlacht-
ordnung® waren jedoch gezdhlt. Die Aischylos’sche zagig
hat ihn génzlich aus der bis jetzt innegehabten Stellung
verdringt, es ist ihm nur der Anspruch geblieben, daB
die Kriegskunst heute Kosmik und nicht Taktik heiflen
sollte. Den Schaden ersetzte sich aber der Begriff xdouoc
einerseits durch ,Kosmetik“ und anderseits als philoso-
phischer Ausdruck.®

t Uber glinzende Schmuckgegenstinde der Arier in der homerischen
Epoche vgl. Buchholz 1. ¢. 2. Bd. 1. Abt. 175 f.

2 Vgl. Buchholz 1. ¢. Homerische Ethik s. v.

* Alas 293; vgl. Cl. Aeliani Var. Histor. I 16, II 14.

+ Vgl Henricus Krug, De pulchritudine divina libri IIl, Friburgi Br.
1900. S. 7.

5 Herodot 1. ¢. 1 65; Strabonis Geographica rec. Aug. Meinécke,
Lipsiae 1852, C 482. (arl Otfried Miiller, Geschichten hellenischer Stimme
und Stidte (4 Biicher in drei Bénden), 3. Bd., S. 6; Welcker L ec.

¢ Uber verschiedene Schattierungen der ,Kosmetik* siehe gr. Klas-
siker, iiber Kosmos als philosophischen Ausdruck wird im néchsten Ab-
schnitt die Rede sein.



in der Heiligen Schrift. 393

2. Kosmos der LXX und die entsprechenden
hebriischen Ausdriicke philologisch betrachtet.

Mit xocuoc haben die LXX acht hebriische Ausdriicke
ibersetzt.! Abgesehen vom Ausdrucke »5,? der neben

dem Zeitwort nipy am Oftesten durch xdopog und xocuim
wiedergegeben wird, und abgesehen vom Worte xn2y an
manchen Stellen entspricht philologisech kein hebréi-
ischer Ausdruck dem griechischen xdouog, wie er
uns bis jetzt begegnet ist. Die gemeinsame Art, unter
welche man den Kosmos der LXX und jenen der Profan-
grizitit setzen kann, ist die Idee des sinnlich Schénen,
das Glénzende, die Ausstattung, sei sie koérperlicher,
physischer oder geistiger Natur. Der Hauptunterschied
zwischen beiden besteht darin, daB im biblischen Kosmos
die Idee der Ordnung, wie wir sie bisher in ihrer kon-
kreten Form bei und nach Homer gesehen haben, nicht
zu finden ist. Ungenau driickt sich. also Cremer? aus,
indem er einmal an diesem Hauptunterschiede festhilt und
spater von der geordneten Gesamtheit der Himmels-
korper spricht — eine Deduktion, die allerdings richtig
ist, sie ist jedoch im Texte und Kontexte nicht enthalten.

Inhaltlich kann man also den Kosmos der LXX in
zwel Gruppen (Gattungen) einteilen, die unter die oben
erwihnte gemeinsame Art untergeordnet sind.

1) a) Kdopog = iy 253 nyn ornatus = Ausstattung in

Ex. 335 6 II Ko6. 124, Jer. 232, 430, Is. 324 4918 6110 Es. 720,
430 1611 13 2340 f - hierher gehdrt auch das hebriische
Wort 3% in Eccli 32 (85)3(", ferner die Stellen im grie-
chischen Judithtexte 104, 1215, Zu dieser Gruppe gehoren
wahrscheinlich Is. 319 20- 26 Stellen, zu denen Hatch ein
Kreuzzeichen setzt, das bedeuten soll, es bleibt dem Leser
liberlassen, zu entscheiden, welcher hebriische Ausdruck
dem ,, Kosmos“ entspricht, ferner jene Wendungen in Eecelj,

1 Hatch Edwin-Redpath Henry, A Concordance to the Septuagint,
2 vol.,, Oxford 1897 s. v.

? Salomon Mandelkern, Veteris Testamenti Concordantiae hebr. atque
chald., Lipsiae ed. minor Veit et CGomp., S. 507.

3 Herman, Biblisch-theologisches Worterbuch der neutestamentlichen
Grizitit®, Gotha 1902 s. v.

+ Peters Norbert, Der jiingst wiederaufgefundene hebriische Text des
Buches Ecclesiasticus, Freiburg i. Br. 1902, S. 127; =5v; wiire also der
neunte Ausdruck, der mit xoouog iibersetzt worden ist.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXV, 26



394 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

die einen Vergleich einleiten ¢ xdouog 2124 2220 QU __
b) Koouog = das geistige s1y, also ,,Schmuck® der Seele,
der seine Synonyme in doa ~ dgatduce ~. dgarorne hat,
Als Beleg zitieren wir nur eine Stelle aus Prov. 29'7:
maidsve vior 6ov xal avamavost og, xal dwGer xdGuov (D¥3IYD)

t# Yoy ocov; Is. 318 Na. 2° 10 Prov., 176 20221 2) Die
zweite Gruppe bildet xdouog = nay in Gen. 21, Dt. 419 173,
Is. 2421 40?%; ideell verwandt sind Is. 131 und Eccli 439,
wo jedoch nicht mehr x3g, sondern »-y zu lesen ist.?

.~ Der Grundton beider Gruppen ist ,die Aus-
stattung*, das Materielle, das sinnlich Schoéne.? Nicht
bloB Individuen (I. Gruppe) kdénnen so ausgestattet sein,
auch der Schmuck und die Zier einer Stadt, die Naboth
erobert (Jud. 1'*) und in eine Ruine verwandelt, wird
xdouog genannt, Kosmos so gefafit bei LXX bindet die
beiden Gruppen zusammen. Da 1b fiir unsere Abhandlung
von keiner grofen Wichtigkeit ist, werden wir nur die la
und die zweite Gruppe niher besprechen.

4
3. Kosmos in der LXX als Begriff im Allgemeinen..

Mit der LXX Ubersetzung tritt der Begriff xdouog in
ein neues Entwicklungsstadium ein, indem er seinen
Begriffsgehalt tiber die ihm in der Profangréazitit eigen-
tiimliche Bedeutung hinaus erweitert. Einerseits entspricht
der biblische Kosmos der LXX dem Nachhomerischen,
insofern er ,Ausstattung® bedeutet, anderseits aber er-
weitert er sich fast zum philosophischen Begriffe
durch sein Verhéltnis zu Gott und zum Weltganzen; wir
sagen ,fast’, denn in der LXX Ubersetzung beschrinkt
er sich nur auf die Ausstattung im weitesten Sinne des
Wortes, wihrend die philosophische Idee der Ordnung
kaum zu finden ist. Wie groBl der ideelle Gehalt des Be-
griffes Kosmos in der LXX ist, sieht man daraus, daf} sich
in ihm der schlichte Kleiderschmuck des mosaischen

L Zu Ececli 6% 355 212t siehe KurzgefalBtes exegetisches Handbuch
zu den Apokryphen des A. T. (5. Lief. Otto Frid. Fritsche, Leipzig 1859) 40,
itber entsprechende hebr. Ausdriicke Hatch, iiber vereinzelt dasliehenden
zoouog in Eccli 5019, Esther 417 die Exegeten.

? Peters 1. c. s. V.

3 Das sinnlich Niitzliche bleibt aber dadurch nicht ausgeschlossen..
Vgl. unten =iy = xadov.



in der Heiligen Schrift. 29>

Zeitalters (Ex. 335 %) und die Ausstattung des ganzen
Himmels und der Erde eingeschlossen findet, und diese
Idee des sinnlich Schonen ist der rote Faden, der sich
durch alle Stellen zieht, wo die Ubersetzer hebriische
Ausdriicke mit xdouoz wiedergeben.

4, Die Charakteristik des Kosmos 5.

Was wir hier vorzubringen hétten, ist eigentlich
Gegenstand der biblischen Archiologie und der
Kulturgeschichte. Darum beschrinken wir uns hier
auf eine allgemeine Charakteristik des Begriffes Kos-
mos, wie er uns in xocuog 5y begegnet, um dadurch das
Verstindnis der fiir den neutestamentlichen Kosmos be-
sonders wichtigen Stellen Mt. 1626, Mec. 8%%, Le. 93 und
Me. 4 Mt. 1322 vorzubereiten, wo Kosmos mit ,Welt*
identisch ist, und zweitens, weil xdouoc 7y zu xdouog ==
Welt im Verhiiltnisse einer Gattung zur Art bleibt,
obwohl er von da an bis auf unsere Zeiten herunter unter
der generischen Flagge des Namens ,Welt“ segelt.
Vom kulturgeschichtlichen Standpunkte aus genommen ist
x06uog 7y ein Produkt der menschlichen Kunst, die
durch Verarbeitung materieller Stoffe zur Verschénerung
des menschlichen, meistens weiblichen Leibes dienen soll
Uber den Ursprung des Schmuckbediirfnisses lesen wir
in der Heiligen Schrift nichts, keine Stelle derselben
hindert uns daher, anzunehmen, dall das Schmuckbediirfnis
dem Hange des Menschen entsprungen ist, individuell
hervorzutreten, durch irgendeine von der Natur ihm nicht
gewordene Auszeichnung sich als Individuum bemerkbar
zu machen. Die etymologische Betrachtung der Wurzel
kad weist schon darauf hin.! Subjectiv gefafBit ist Kosmos
Habitus einer Person, die in der Ausstattung ihres Kor-
pers oder der Seele einen #sthetischen GenuBl bezw. eine
geistige Freude empfindet und dadurch einen bestimmten
Zweck, meistens um Gefallen zu finden, erreichen will

Wenn man iiber den Begriff Kosmos =y spricht, unter-
scheidet man gewoOhnlich zwischen der Kleidung und
der Ausstattung, vom kulturhistorischen Standpunkte

1 Vgl. neben oben 1. Kap. auch z. B. Verse im Rig-Veda, herausg.
von Theodor Aufrecht, Bonn 1877; 1, 124, 6: araipasa tanua c¢a'cadana
= durch fleckenlosen Leib sich auszeichnend; auch 1, 123, 10; 10, 120, 5;
auch gadu und cadu in W, MuB-Arndt 1. c. (2. Bd. s. v.).

26*



396 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

sind ja beide Begriffe verschieden.! Sicher ist es nicht,
ob beide Begriffe im Kausalnexus oder vielleicht unab-
hingig sich entwickelten. Das hebréiische =y scheint ur-
spritnglich einen utilitaristischen und nicht einen édsthe-
tischen Charakter zu haben.? Die Folgerung ist klar.
Uber xoouoc iy als einen Teil der Kultur bietet die vor
hundert Jahren in Amsterdam erschienene ,Ubersicht der
wichtigsten Erfindungen in dem Reiche der Moden bei
den Hebraerinnen von den rohesten Anfingen bis zur
ippigsten Pracht von A. Th. Hartmann, und zwar ,die
Hebrierin am Putztisch und als Braut“ (3 Teile) das aus-
fiihrlichste Material zum Studium dieses Kapitels.®

Mit zocuog vmy sind nicht jene 80 Ménner bei Jer. 41
gemeint, mit abgeschorenen Birten, zerrissenen Kleidern
und mit aufgeritzter Haut, nicht jene mit einem sack-
formigen Gewand von schwarzer Farbe, umgiirtet mit
einem Stricke bei Joel*; xosuo¢ sind auch nicht jene
Lendenschiirzen aus Tierfellen, mit denen die Juden um-
hiillt aus Agypten zogen.? Mit Kosmos bekleidet sich nicht
die arbeitende, niedere Klasse, die in einem Hemd aus
ungerostetem Flachs, in einem hirenen Mantel, in groben
Holzschuhen oder barfufl an ihre Arbeit geht.® Geschmiickt
sind jene ToOchter Sions, die mit hochmiitigen Hilsen ein-
hergehen, mit geschminkten Augen und mit kurzen Schritten
daherkommen und Spangen an ihren Fiilen tragen.“ Kos-
mos sind jene FubBkettchen, die kleinen Sonnen und die
kleinen Monde, die Ohrgehinge, die Armbidnder und die
Schleier, der Kopfputz, die Riechflischchen, die Amulette,
die Nasen- und die Fingerringe. Kosmos sind die wollenen
und linnenen, reich mit Gold durchwirkten, ja zuweilen
mit Edelsteinen besetzten breiten Giirtelschéirpen, in denen
ein Dolch oder Messer und bei den Schriftgelehrten das
Schreibgerdat hingt. Kosmos sind die weiten, faltigen,

1 Gurewitsch, Die Entwicklung der menschlichen Bediirfnisse und die
soziale Gliederung der Gesellschaft, Leipzig 1901, S. 54.

2 Dr. Ed. Konig, Hebriisches und araméiisches Worterbuch zum A.7T.,
Leipzig 1910 s, v.

8 Vgl. auch J. Jahns ,Biblische Archiologie“, 5 Binde, Wien 1795
—1805; Herman Weil, Kostiimkunde, Stuttgart 1860, I. Abt. 315—3846.

+ 18 JI Mee. 8, Es. 718,

5 Ex. 12t ff,

¢ Betreffende Reliefplatten siehe in Austin Henry Layards Werk:
Niniveh und Babylon, iibersetzt von J. Th. Zenker, Leipzig (ohne Jahres-
angabe).



in der Heiligen Schrift. 397

medisch-persischen Kaftane, kostbare Schulterkleider,
»Ephod®“ genannt, mit vier Zipfeln und Quasten auf pur-
purnen Schniiren, mit denen sich besonders die Schrift-
gelehrten wund die scheinheiligen, reichen Pharisier
schmiicken, um das Ansehen beim Volke zu vergrofiern.’

Was das Verhédltnis der Kleiderpracht zum sitt-
lichen Leben? anbetrifft, so wiare nur zu bemerken, daf}
sich die Propheten nie gegen Kleiderpracht als solche
wenden, wie Weifl 1. e. 333 f. behauptet, sondern nur in-
sofern sie im Dienste der Eitelkeit und der Siinde steht
und sich zum religiosen Leben, mit Vergessen des letzten
Zieles des Menschen, feindlich stellt. Als Bestitigung
des Gesagten geniige die Stelle aus Ezechiel 16'° # vor-
zufithren: ,Ich kleidete dich in gestickte Kleider und machte
dir kostliche Sohlen, ich umhing dich mit feinem Zeug
und umschleierte dich mit Flor. Ich zierte dich mit
Schmuek, gab dir Arm- und Halsgeschmeide . .. und setzte
eine kostliche Krone auf dein Haupt. Und du warest
geschmiickt in Gold und Silber, gekleidet in zarte Stoffe
und in Flor und in gestickte Kleider.“ Im Buche Judith 104
lesen wir ausdriicklich nach Vulgata: ,,Cui etiam Dominus
contulit splendorem, quoniam non ex libidine, sed ex vir-
tute pendebat; et ideo Dominus hanc in illam pulchritu-
dinem ampliavit, ut incomparabili decore omnium oculis
appareret. Die Ausstattung des Korpers, die Kleider, sind
also in letzter Linie als Wohltat Gottes zu betrachten.
Auf diese Weise kann man nur die Drohungen eines Jere-
mias in 43° und Is. 3%¢ verstehen, ein Punkt, der seitens
der Prediger nicht selten mifiverstanden und der durch
die Feinde des Christentums in Hiille und Fille aus-
gebeutet wird.

5. Kosmos = xoy® philologiseh betrachtet.

Zur Behandlung des Stoffes kommen erstens
x66puog = nay und die griechischen Ausdriicke,
zweitens philologische und inhaltliche Bemerkun-

1 Vgl Jer. 3, Is. 8, Jud. 10, IT Ko. 1?*, Weik 1. c.

? Die Frage behandelt Dr. Franz Walter 1. ¢. 371—430.

3 Vgl. oben S. 34; da oben erwihnte Gruppe 1b fiir die genet. Ent-
wicklung unseres Begriffes von keiner besonderen Wichtigkeit zu sein
scheint, so gehen wir zur zweiten iber.



398 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos
der Genesis und des ersten Verses im Kapitel 2,

drittens das Verhéltnis des Kosmos zur Idolo-
latrie. '

Die LXX Ubersetzer haben den Ausdruck omuwn sy
auBer mit xo6uog Tot ovgarot an einigen Stellen durch
dvvaues und crgaria Ubersetzt.! Dal dvwaues mit orgaria
verwandt ist, zeigt Id. 8¢ III K&. 44 115 wo beide Aus-
driicke in manchen Codices als Synonyme, ja beide ein-
ander erginzend zusammen erscheinen. Die lateinische
Ubersetzung hat die meisten Stellen mit militia coeli (das
Himmelsheer) wiedergegeben, sowohl jene Stellen, wo im
Griechischen x3¢ == xo6uog, als auch wo N3¢ = dvvauc
bezw. érgaria sich befindet. Dafi dadurch die Begriffs-
eruierung erschwert, ja sogar unmoglich gemacht wird,
dafl wir nur an unser Beispiel denken, wo man Ny —
Kosmos mit Himmelsheer wiedergibt, ist selbstverstidndlich;
die Ubersetzung ist ja nicht nur Wiedergabe des Textes,
sie ist immer auch Exegese, besonders wo der Wortschatz
der betreffenden Sprache an . ganz entsprechenden Aus-
driicken Mangel leidet. Wir gehen auf die Begriffe duvauic
und orgarie nicht niher ein,? die Abgrenzung beider Be-
griffe vom Kosmos ist jedoch zum Verstindnisse desselben
notwendig und zwar deshalb, weil dorauic und 6roazee
in erster Linie unsichtbare und erst dann sichtbare
materielle oder unsichtbare geistige Krifte bedeutet,
wiahrend xoouog von den Dingen gebraucht wird, die
wir mit unseren Sinnen, zunichst mit dem Gesichts-
sinn, als schén, anmutig wahrnehmen, die in uns
Gefallen erregen. Wihrend in 6zrgatia und dvvaucg das
Element der Krifte liegt, die dem Menschen gegeniiber in
feindlicher Beziehung aufzutreten imstande sind,
ist im xoouog nur die schéne Materie® mit ihrer
wohltidtigen Wirkung auf den Menschen enthalten.

Fiir Kosmos = w33 ist die fruchtbarste und
wichtigste Stelle in Gen. 2!, wo wir zugleich auf dem
biblischen Boden den Ausdruck xdouwog zum erstenmal

1 Vgl. Hatch-Redpath s. v., Mandelkern L c.

2 Vgl. Cremer L. c.

5 Kine Ausnahme bildet vielleicht Is. 2421 wo eher dvvoutg oder
orgatie passender wire. Verschiedene Meinungen in der Erklirung des
Verses vgl. bei J. Knabenbauer S. 1., Commentarius in Isaiam Prophe-
tam 1887.



in der Heiligen Schrift. 399

lesen. Nach Swete! lautet der Vers: [xai cvvere] 2é69ncar
[0 ovoarig x]at % yij xai mag 6 xdouog [avrdv]; C.J. Ball?
hat: onag 52 s Dowin O

Verschiedene Autoren erkliren das hebriische xoy auf
verschiedene Weise, so dal man nicht weiB, wem man
Glauben schenken soll. Gesenius?® iibersetzt ,aus-
nahmsweise“ durcn das Heer des Himmels und der Erde;
Dillmann' versteht darunter alle Wesen des Himmels
und der Erde, auch die, welche im ersten Kapitel nicht
ausdriicklich erwidhnt werden; v. Hummelauer5 sieht
im %060z Tov ovgavot die Sterne allein, in exercitus terrae
den Menschen und die Tiere, er schlieBt die Pflanzen des-
halb aus ,quod aliquid plane immobile exercitui apud
Hebraeos adnumerari haud consueverit, in ,Biblischen
Studien® (III. Bd., 2. Heft 1898, S. 44) erklirt er sich ent-
schieden gegen die Annahme der Engel; Hoberg® ver-
steht in exercitus coeli Gestirne, exercitus terrae — pleni-
tudo terrae; Gunkel” spricht sich kurz dahin aus, dafi
a2y eigentlich Kriegsheer, hiufig vom Heer des Himmels
gebraucht wurde, und zwar hier poetisch archaistisch.
Dem Dogmatiker H. Hurter® paft besser zu seiner Angelo-
logie die Ubersetzung exercitus = Engel als ornatus.
Hetzenauer? erklirt exercitus coeli durch Ex. 202! und
sieht in dem Himmel (implicite) die Engel, die Gestirne,
die Wolken und Blitze, in dem Heer der Erde die Men-
schen, die Tiere und Pflanzen; Tappehorn® folgt
Neh. 96: die Himmel und ihr ganzes Heer, die Erde und
alles, was darauf ist. Westphalll ist iiberzeugt, daB3 der
Schriftsteller offenbar an die den irdischen Wesen ent-
sprechenden himmlischen Wesen, deren Schépfung in

1 The Old Testament in Greek, edited by . ..., CGambridge 1896
— 1905.

2 The book of Genesis, critical edition of the hebrew text, Leipzig 1896.

3 Wilhelm, Hebriisches und araméisches Handworterbuch't (hrsgb.
von Zimmern und Buhl), Leipzig 1905.

+ Die Genesis, Leipzig 1875.

5 Franz, Commentarius in Genesim, Parisiis 1895.

6 Die Genesis nach dem Litterarsinn erklirt, Freiburg i. Br. 1899.

" Herman, Genesis iibersetzt und erklirt, Gottingen 1901.

8 Theologiae dogmaticae compendium?!?, Innsbruck 1903, II. Band.
S. 336.

9 Michael, Commentarius in librum Genesis, Graecii et Viennae 1910.

to Anton, Erklirung der Genesis, Paderborn 1895.

1t Gustav, Jahves Wohnstidtten nach den Anschauungen der alten
Hebrier, GieBen 1908, S. 239.



400 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

Gen. 1 nicht mit berichtet ist, gedacht hat, dall die Isra-
eliten damit ein mythologisches Heer verstanden haben,
das wie ein irdisches Kriege fithrt und Schlachten kimpft.
Alii aliter.! Die Exegeten halten also zéhe am he-
braischen xa33 und scheinen die LXX Ubersetzung
wenig zu beachten.

Was hat nun die LXX unter dem xa¢ verstanden, in-
dem sie dieses Wort durch xocuoc tibersetzte? Der Aus-
druck w33 == xoouog ist durchaus poetischer Natur,
und zwar poetisch per eminentiam, denn eine nur pro-
saische Sprache und nur prosaische Worter gibt es nicht;
alle Worter und Lautbilder sind in bezug auf ihre
Bedeutung an sich und von Anfang an Tropen.? Was
Alexander v. Humboldt® von dem Charakter der hebra-
ischen Poesie sowohl in epischer als auch in historischer
Beziehung sagt, daB diese Poesie eine kriegerische
Begeisterung atmet, dafl sie von naiver Einfachheit fast
noch schmuckloser als Herodot und doch naturwahr ist,
dasselbe konnen wir auf unsern Vers und unser Wort
anwenden. |

Solche kriegerische und zugleich poetische Ausdriicke
gibt es in Gen. 1 viele, so z. B. in der ,,Benennung*
v. 5. 8. 10,* im Vers 16— 18 macht Gott die groBere Leuchte
zur Herrschaft iiber den Tag und die kleinere zur Herr-
schaft iiber die Nacht. In V. 26 und 28 soll der Mensch
der Konig der Schopfung sein, er soll herrschen iber
die Tiere. Zu solchen Ausdriicken gehoOrt auch das Wort
N3¢ = x%00uog. Eine so kithne rhetorische Figur sieht man
in der homerischen Poesie nicht. Die in der Rhetorik und
Asthetik bekannte Stilart ,genus dicendi sublime“ hat
hier ihr klassisches Beispiel. Einen poetischen Ausdruck
sieht auch Hesychius,® indem er sagt: Exercitui autem
bene ornato et instructo comparatur pulchra universitatis
ordinatio. Wie dem heiligen Schriftsteller die Krieger in
ihrem Waffenschmuck, in ihrer Riistung und in ihren
Bewegungen gefallen haben, so auch die ,,Ausstattung* des

t Vgl. z. B. Kommentare von Delitzsch, Lamy, Holzinger, Bachman,
Strack, Neteler.

2 (Gerber, Die Sprache als Kunst, zit. bei GieBwein 1. ¢. 109.

3 Kosmos II 46.

+ v. Hummelauer, Biblische Studien, S. 16 ff.; Weidenauer, Studien,
3. Bd., S. 33 A 1.

5 Lexikon (2 Biinde, Lugduni B 1746) II 327.



in der Heiligen Schrift. 401

Himmels und der Erde, also nicht szgatid To% ovoavod —
das Himmelsheer. Dafl LXX im x23¢ nur ein Bild in seiner
Pracht und Ausstattung und sonst nichts mehr gesehen
hat, darauf deutet schon das mit n3y verwandte '3y, das,

obwohl lautlich mit ~23¢ ganz verschieden, ideell jedoch

mit ihm verwandt ist; wahrscheinlich ist es auch, daB an
diese ideelle Verwandtschaft die LXX gedacht haben.!
An dieses kriegerische Bild denkt offenbar Eceli 439 wo
die Sterne mit den Soldaten verglichen werden,
die auf ihren Posten stehen.? DaB hier das sinnlich
Schone, ,,die Ausstattung® und nicht die Idee der Ordnung
zugrunde liegt, zeigt der Umstand, daBl dem griechischen
x06uoc nicht mehr N3y, sondern 5y entspricht,
obwohl man das erstere erwarten sollte, anderseits
finden wir ~a¢ nicht mehr durch xdeuog, sondern durch
oxetoe lUbersetzt. Nun konnen wir ein Urteil fdllen iiber
den Ausspruch Cremers: ,Sie (LXX) iibersetzen omwin N3y

durch xo6uoc Tot ovpavod nicht, wie angenommen wird,
auf Grund falscher Ableitung des xJy von nay, wie "oy =

Schmuck — wogegen auch ihre anderweitige Ubersetzung
des Ausdrucks durch dvvauic 7Tod odgavod spricht —,
sondern auf Grund des oben angegebenen Sprachgebrauches,
wonach xoduos von der geordneten Gesamtheit der Him-
melskorper gesagt wurde.*

Bevor wir uns den ideellen Gehalt des Begriffes xoouoc
vergegenwirtigen, betrachten wir noch die Worte
yHimmel und Erde“, es sind ja Worte, die das
Weltall = xdouoc bei den alten Hebréern bezeich-
nen; denn wie wir sehen werden, hat das alttestamentliche
Hebrédisch keinen Ausdruck, welcher dem griechischen
xoouog = das Weltganze entspricht, wie ihn auch die
Griechen nicht gehabt haben. Da man den ersten Vers
des zweiten Kapitels mit dem ersten Verse des ersten Ka-
pitels mit einem Reife vergleichen kann, der das
ganze erste Kapitel in sich einschlieBt, so miissen beide
Verse behandelt werden, in beiden kommen ja ,,Himmel
und Erde“ vor. Verschieden sprachlich, verschieden
ideell.

1 Vgl. 2 Chr. 301,
2 Vgl. unten das formelle Element im xdopoc-NIB,



402 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

Die genauere Besprechung des ,,Himmels und der Erde“
im 2! und 1! ist erstens deshalb wichtig, da es Exegeten
und Dogmatiker gibt, die beinahe den Eid von dem Leser
abzwingen wollen, es muBl im 1! zov ovpavoy mhlalody el

und 7y yir pwxo oy das geordnete Weltganze nach

seinen zwei Bestandteilen verstanden werden, und zwar
dieses Weltganze, wie wir es heute mit unseren Augen
sehen oder die Juden zur Zeit des Moyses gesehen haben
(der Himmel), dieselbe Erde, die wir mit unseren Fiilen
treten oder die Juden, die Zeitgenossen des Schriftstellers
bezw. des Erzihlers, getreten haben; zweitens, da beide
Verse zum Verstdndnisse des Kosmos der Weisheitsbiicher
notwendig sind, insofern in dem physikalischen Begriffe
der philosophische Gedanke in Keimen ruht. Da der zweite
Punkt auf den ersten zuriickgeht, und da wir ihn im
nichsten Abschnitt behandeln werden, schauen wir zunachst
den ersteren nidher an. Was versteht man ferner
unter dem Wort ,dieselbe® Erde, ,,derselbe® Himmel?
y,2Himmel und Erde“ - so sagen sie —, ,welche hier er-
schaffen werden, sind offenbar dieselben, deren Fertig-
stellung Gen. 2! gemeldet wird. Freilich befinden sich
yHimmel und Erde“ Gen. 1! in einem von Gen. 2! durch-
aus verschiedenen Zustande: die , Erde* von den Wassern
bereits wohlunterschieden, aber noch nicht geschieden,
vielmehr in dieselben versenkt; der ,,Himmel* noch nicht
geschieden in Licht und Wolkenhimmel, noch nicht be-
volkert mit Gestirnen und Flugtieren, ein wiistes Inein-
ander von Finsternis und Wasserflut. Fragen wir nun,
in welchem Verh#ltnisse bleibt ovgavoc xai y7 Gen. 11 zu
jenem 21?2 etwa wie das geborene Kind zu einem er-
wachsenen Manne, oder wie der Same zum Baume mit
Bliiten und Friichten, oder wie ,aes“ zu einem ,Idol% wie
die Philosophen die materia prima illustrieren? Worin
besteht dieser ,,Wohlunterschied“ der Erde 12 von den
Urwissern, waren diese Urwisser im fliissigen Zustande,
wihrend die Erde = Tohuvabohu = trocken war = #»?
Tohuvabohu wére also eine trockene physische Masse,
denn nur auf diese Weise kdnnen wir das Trockene vom
Flissigen unterscheiden. Es ist aber nicht wahr, da
Tohuvabohu = ddgarog xai axarasxevacrog (LXX), doyov
xal adedxgeroy (Symmachus) xévoua xai ovdéy (Aquila) ist.

Die Exegeten lassen den Leser sich etwas vorstellen,



in der Heiligen Schrift. 403

meistens einen Ozean, der selbstverstdndlich Boden hat (!).
DaBl man hier spitere Anschauungen in alte Zeiten ver-
schiebt,! und daf} es eine petitio prineipii ist, ist klar; sowohl
die Erfahrung als auch die Heilige Schrift lehrt das Gegen-
teil. Wie kann man ferner sich etwas vorstellen, bevor man
es auf irgendwelche Weise gesehen, erfahren hat? Haben
die alten Juden zur Zeit des Moyses im Begriffe des
Tohuvabohu oder der Urwisser etwas unterschieden, hat
vielleicht der Schriftsteller! etwas Klares sagen wollen?
Im Begriffe des Abgrundes ist ja etwas enthalten, was
gerade keinen Grund zu haben scheint, obwohl es
einen haben mull und nach unseren Anschauungen wirk-
lich hat. Tohuvabohu bedeutet ja nicht die physische
oder chemische Masse im populidren Sinne des Wortes,
etwa H,0 oder irgendwelche Elemente, die Ponderabilien
oder Imponderabilien, wie sie in der Physik oder Chemie
bekannt sind, auch nicht irgendetwas, worauf die Juden,
die Zeitgenossen des Moyses, geschaut haben, denn sie
haben konkrete Dinge auf dem Himmel und der Erde
gesehen, und weder ein einzelnes Ding noch alle zusammen
genommen, wie sie in Gen, 2! vorkommen, haben sie sich
als Tohuvabohu vorgestellt. Es ist also bei den Exe-
geten der Begriff ,derselbe“ noch unklarer als
Tohuvabohu. Doch priifen wir genauer die Beweise,
die fiir ,denselben Himmel“ und ,,dleselbe Erde“ sprechen
sollen.

Es sind sprachliche und sachliche Beweise, von
denen die sachlichen zu sprachlichen reduziert werden
konnen., 1. Es ist vor allem die den Akkusativ determi-
nierende Partikel ny, die sogenannte nota accusativi, die

zeigen soll, daf} die Erde im 1* ,certe solida a coelo plane
distincta* ist; 2. die Welt des Chaos wird 12 nicht ,,Himmel
und Erde“ sondern ,die Erde“ genannt; 3. ,Himmel
und Erde“ ist sonst stets der Name des organisierten
,Kosmos“ und kann unmoglich als Bezeichnung einer cha-
otischen Urwelt verstanden werden; 4. der Gedanke einer
Schopfung des Chaos ist in sich widerspruchsvoll und
wunderlich, denn Chaos ist die Welt vor der Schopfung.
— Die Bemerkung, dall es doch immer Autora'en geben

lVgl z. B. Job 38,,.
> Arnold B. Ehrlich, Randvlossen zur hebriischen Bibel, I. Band,

Leipzig 1908 s. v.



404 Die genetische Entwickelung des Begriffes Kosmos

wird, die dem heiligen Augustin! folgen und das Gegen-
teil unserer Ansicht, daf die Worte zor ovgavor xai Tiv
ynv nicht das geordnete Weltganze bedeuten, festhalten,
konnte schon geniigen, um die Sache in Zweifel zu setzen.

Indem wir es jedem freilassen, die eine oder die andere
Meinung festzuhalten, versuchen wir 1. die Schwierigkeiten
zu losen, 2. Gen. 112 und Gen. 2! zu iibersetzen. Zum
ersten ist folgendes zu bemerken: a) Die syntaktische
Fassung der ersten drei Verse im ersten Kapitel ist
fraglich, es wird jedoch zugegeben, dal sie zueinander
gehoren; 2. die Partikel nyx ist nach den Grammatikern?

in erster Linie urspriinglich ohne Zweifel ein Sub-
stantiv, welches etwa ,Wesen, Substanz, Selbst“ bedeu-
tete, dann tritt sie als nota accusativi hervor, ferner nx

= auTog = ipse ist nicht gleichbedeutend mit ,dieser* und
a fortiori mit ,,derselbe“;? zuletzt hat ny im gewohnlichen

Sprachgebrauch so wenig Nachdruck, daBl es eben nur zur
Einfiihrung eines determinierten Objektes dient; owwrn ny

. J \ \ 2 ’ . . . .
eig. avtov Tov ovgavov ist nicht stirker als das einfache
Diawn == 7or ovgavew. b) Zum zweiten Vorwurfe ist a) mit

Delitzsch zu sagen: ,Die Frage, ob das »mxwn als nur
Erde oder auch den Himmel potentiell in sich schlieBend
gedacht sei, ist im Sinne des Berichtes zu bejahen: das
Chaos, als welches die werdende Erde sich vorfand, um-
schlof auch den mit ihr und fiir sie werdenden Himmel;
b) ebensowenig bestimmt bleibt der zweite Halbvers, der
uns erzihlt, was der Geist Gottes im Chaos tat.t c¢) a) Es
ist entschieden zu negieren, daBl ,Himmel und Erde*
stets der Name fiir den organisierten xocuog ist;® 3) die

1 De Gen. ¢. Manichaeos 17, wo er schreibt: ,Informis illa materia,
quam de nihilo Deus fecit, appellata est primo coelum et terra, non quia
iam hoc erat, sed quia hoc esse poterat. . . . Quia certum erat inde fu-
turum esse coelum et terram, iam et ipsa materia coelum et terra appel-
lata est.* Was wir davon festhalten, siehe unten.

2 Wilhelm Gesenius-E. Kautsch, Hebriische Grammatik??, Leipzig
1902, S. 365 ff.

3 Indem Agamemnon zu Achilles in Il. 1142 sagt: . . . &v d avz v
Xovonlda xarlmagyov Bnoousy . .., zeigt er sie ihm durchaus nicht.
Der Text ist insofern wichtig, als sich in ihm die Spur der ersten Be-

deutung des avrog = DNy aufbewahrt hat; es handelt sich ja vor allem

um die Chryseide.
4 Ehrlich 1. c.
6 Vgl. Cremer 1. ¢. zu yj, xoouog und ovgarog.



in der Heiligen Schrift. 405

Exegese der Ausdriicke ,Am Anfange“ im 1! und ocwvere-
ieodncey im 21! bleiben auf der gegnerischen Seite unver-
stdndlich, ovgevég und y7 sind auBerdem vom xcouog als
solechem ganz verschieden. d) Der Ausdruck ,derselbe“
ist der Ausdruck der Schopfungstheorien, die fiir den
Begriff xoouoc belanglos sind. e) Im Begriffe des Tohu-
vabohu und den oben erwihnten griechischen Uber-
setzungen ist ein fester Grund fir dle nterra certe solida“
schwer zu finden, ebensowenig in der Partikel ny.

Was ist nun von den zwei ersten Versen des ersten
Kapitels zu halten, was haben die LXX Ubersetzer
darunter verstanden, was die Zeitgenossen des Moyses‘?
Emen philosophischen Beomff der materia prima etwa. vy
uuooq;oc oder 2. Mecec. 728 emfuhren zu wollen, ist ein Un-
sinn, wir miissen ja den Fall setzen, dafl wir im Zeitalter
des Moyses leben, wo wir auf die Erseheinung der ersten
Auflage der Weisheitsbiicher ein gutes Jahrtausend warten
miissen, Tohuvabohu kann unmoglich die physische Masse
im vulgiren Sinne des Wortes sein, denn es wire nichts
anderes als die philosophische materia prima oder in-
formis.! Indem wir auf irgendeine Art von Exegese ver-
zichten, d. h. die in sich unbestimmten Begriffe nicht be-
stimmen wollen, wenn uns der Verfasser in dem Texte,
wie er Vorhegt auch halbwegs bestimmte Begriffe nicht
gibt, wollen wir uns mit einer etymologlschen Uber-
setzung mancher Ausdriicke begniigen. Es gehoéren
hierher: 1. n)2 = émoincey = etymologlsch cecidit, secuit,

secando effinxit; 2. DB N = avTor TOY ovpavor und
P AN = euTiy Ty yiv; 3. Wil WD = adgaros xal dxata-
oxsvaoroe. Bezliglich des N2 = énoincev ist zu sagen, dal
das Hebridische mehr dem Begriffe ,creatio ex nihilo“?
wihrend das Griechische der vorhandenen Materie ent-
spricht oder, wohl richtiger gesagt, daf im Griechischen

die vorhandene Materie weder bejaht noch verneint wird.
Es hindert uns nichts, die Partikel ny in ihrer

urspringlichen Bedeutung zu nehmen; ein anderes
Beispiel lesen wir in Gen. 4!, wo es heiBit: und sie gebar
»p-ny den Qain, d. h. sie gebar die Substanz, das Wesen,

1 Vgl. oben.
LY l Ehrlich, Randglossen I zum 1! und 127,



4006 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

die Person Qains, das Wesen desjenigen, der spéter Qain
wurde, oder ganz dhnliches Beispiel iiber Noahs SoOhne.
Wenn im 2+ nicht mehr ny, sondern nur omgh poy steht,

das dient nur zur Bestitigung des Gesagten, dal} es sich
nicht mehr um die Substanz, das Wesen des Himmels und
der Erde, sondern um den geordneten xo6uoc handelt, wie
er im 2! dargestellt worden ist.

Frei ubersetzt sehen die ersten zwei Verse so aus:
,Am Anfange hat Gott etwas Ahnliches gemacht, als wir
machen, wenn wir ein Stiick Holz oder Lehm?! nehmen,
es in zwel Teile zerhauen, um spéter ein Stiick davon
zu bearbeiten; etwas Ahnliches sagen wir; denn Gott hat
nicht nur aus einem Stilick zwel Telle (Hlmmel und Erde)
gemacht, er hat auch das Stiick ,,Holz* (omnis comparatio
claudicat) gemacht, er hat die Wesenheit, die Substanz des
Himmels und der Erde gemacht. Diese Substanz des
Himmels und der Erde ist eben die Partikel ny, die nicht

nur mit dem ,,Himmel“ und der ,Erde sondern als Sub-
stantiv mit x°2 innig verbunden ist. Diese Substanz
des Himmels und der Erde ist Tohuvabohu. Uber
das Tohuvabohu selbst oder seine Eigenschaften kann
man nichts Bestimmtes sagen, denn ,sobald man
spricht, beginnt man schon zu irren“; wir wissen nur, daf}
Gott dieses Tohuvabohu gemacht hat, daBl er ferner in
diesem Tohuvabohu war, daBl spater unter seinem Ein-
flusse daraus einzelne Bestandteile des Himmels und der
Erde entstanden sind. Im ersten Verse des zweiten Kapitels
treten der Himmel und die Erde als fertig vor; erst hier
kann man sagen: es ist derselbe Himmel, den die Juden
zur Zeit des Moyses gesehen haben, dieselbe Erde, die sie
mit ihren Fiilen getreten haben.

6. Der Umfang und der Inhalt des Begriffes
X00610¢ = N2

Der Grund, auf den wir uns in der Angabe des
Umfanges und des Inhaltes des Begriffes Kosmos in Gen. 2!
stiitzen, sind die im ersten Kapitel der Genesis beschrie-
benen Handlungen—=1factiones? Gottes, die in den Worten

t Verbum finitum N2 setzt einen trockenen Gegenstand voraus und
nicht eine Flissigkeit, die man nicht zerhauen kann.

2 Uber die Begriffe: facere, agere, factio vgl. Dr. Ludwig Schiitz,
Thomas-Lexikon?, Paderborn 1895.




in der Heiligen Schrift. 407

gnev! und 2moincer? ausgedriickt sind, denen gewisse
Tatsachen = facta = &gya,® die man auch ysvéoec* oder
vielleicht auch @gyai nennen kann.

Zu diesen Tatsachen gehdren z. B. die Sonne, die
Sterne, die Tiere, die Pflanzen, mit einem Worte alles
dasjenige, ,was in der spekulativen Anthropologie als
spezifischer Gegenstand der ,kosmischen Sensations
genannt wird, bei welcher der par excellence kosmische
Sinn, der Gesichtssinn sich betédtigt, von dem vom 4. Verse
angefangen so oft die Rede ist.® Obwohl der Umfang der
Worte mag— 6 xo6uog— avtdr so grof} zu sein scheint, daB
man geneigt ist, ihn durch ,,Welt“ zu {ibersetzen, so bleibt
xo6uog doch von ,Himmel und Erde“ ganz geschieden.
Kosmos sind keineswegs Pflanzen, Sterne usw.; er bleibt
immer ,Ausstattung® = ornatus = yérecic in einem be-
stimmten Sinne, den Suidas’ an einer Stelle als dtaxod-
unoirg mavtog angibt. Die drei Begriffe: Himmel, Erde,
Ausstattung miissen streng unterschieden werden, was
leider bei den Exegeten oft nicht geschieht. Was der
Verfasser unter dem Himmel versteht, daran ist kein
Zweifel; wir lesen ja in Gen. 1 und Dt. 49: dvaﬂlewag
sng TOV ovgavov xal 0oy Tov 7/1501} xm 'n]v GEANYIY %l TOVG
dotépac xal mcvTa TOV %06uov Tov ovpavod. Ganz dasselbe
ist Dt. 17% der Fall. Das Tohuvabohu der ersten zwei
Verse, das unmittelbar auf die Erde, mittelbar auch auf
den Himmel zu beziehen ist, finden wir in drei verschie-
dene korperliche Formen gestaltet, die Sonne, den Mond
und die Sterne. Es handelt sich hier um ,Koérper*, denn
avaBiénom wird vom sinnlichen Schauen gebraucht,
so wie 74toc und oelijry als gworie uéyas und @wotie
la6owv. An diesenVers wird nach hunderten Jahren Isaias
in 402 denken, wo noch der Begriff des Zihlens der ma-
teriellen Dinge sich hinzugesellt. Den Begriff ,die Erde*

1V, 3. 6. 9. 11. 14. 20. 24. 26. 29.
2 V. 1. 7. 11. 12. 16. 21, 25. 26. 27. 31
3 92 2 3_ .
4 Erst 2¢ zum erstenmal, es ist aber gleichbedeutend mit yiyvouar.
V. 3. 8. 9. 14. 15. 19. 20. 23. 24. 30. 31.

5 Karl Werner, Spekulative Anthropologie vom christlich-philoso-
phischen Standpunkte dargestellt, Minchen 1870, S. 295 ff,

¢ Vgl, Mandelkern, Hatch-Redpath.
T L. ¢ 8. V. yEveou.



408 Die genetische Entwwklung des Begriffes Kosmos

bestimmen die Worte ndc = 53, das im ersten Kapitel so
oft auf die Erde sich bezieht, und das wir analog dem
NN (avTov) substantivisch nehmen konnen, dann cvvere-

Zéo¥noar und selbst 77, das im ersten Kapitel allein
ungefihr 27mal vorkommt.! Es ist vor allem das Tier-
und Pflanzenreich, das Wort nac 148t noch das Mineral-
reich hinzu, insofern es die superficies terrae bildet, ob-
wohl esim Sinne des Berichtes dhnlich den atmosphérischen
Erscheinungen und den geistigen Potenzen ausgeschlossen
zu sein scheint.

Wihrend der Himmel und die Erde im Begriffe xo6uoc
das genus proximum bilden, kommt das formelle Ele-
ment, die spezifische Differenz, im sinnlich Schénen zum
Ausdruck. Freilich, wenn man am x23 == xo6uog das Prinzip
der Bewegung als formelles Element annimmt, so pafit das
Pflanzenreich nicht, besonders wenn man mit dem chirur-
gischen Messer des opus ornatus oder distinctionis an das
erste Kapitel zutritt, dann paBt auch das Licht zum xo6uog
nicht, was doch das Schonste ist, so wie das Schrecklichste
sein Mangel. In der Angabe des formellen Elementes
gehen beide Texte auseinander. Was im hebriischen Ur-
texte mit der Einfachheit eines Historikers geschrieben
ist, das haben die Ubersetzer mit dem Schwunoe der
hebralschen Lyrik? dargestellt; es waren ja Zelten WO
sie den Psalm 104, das 43. Kapitel des Ecclesiasticus und
38. Job auswendig kannten. Nehmen wir z. B. das hebr.
27,2 was LXX mit x«iov wiedergibt. Wihrend der
Urtext in den ins Dasein gerufenen Dingen ihre Gutheit,
physische Vollkommenheit swht iibersetzt es LXX durch
,schon®. Dort die Uberemstlmmung der Kreatur mit dem
gottlichen Gedanken und daher die oftmalige Wiederholung
des inspirierenden Geistes: ,,Und Gott sah, daB es gut
war“, hier das sinnliche Wohlgefallen an dem Geschauten
(xale va PAemousve Sap. 137) — daher die naive Freude

t Vgl. Hatch-Redpath, Mandelkern.

2 Wenn Gunkel 1. ¢. S. 96 zum 1* schreibt: ,So wie Gottes' Urteil
itber die Welt, lautet natiirlich auch das Urteil des Erzdhlers: die Welt
ist gut. Im Jubelhymnus besingt das alte Israel des Weltenschopfers
Weisheit und Giite. Ganz anders denkt hieritber das spitere Judentum:
die Welt liegt im argen* —, so vergift er, dafl ,die Gutheit* physisch-
homerisch und nicht sittlich-platonisch gedacht wird. Vgl. unten: Johan-
neischer Kosmos.



in der Heiligen Schrift. 409

xal eidev 6 Geog 0T xalov,l zum Schlusse (v. 31) heifit es
von allem: Keai e¢idsy 6 9¢0¢ ta mavra, ode émoincs: xai
idov xale Ao . Auf diesen Vers alludiert offenbar Eccl. 31!:
Ta Gvynana a énoinoe xaid oder Eccli 8921: T& ¥oya Kvgiov
mdvre 6tt xadé opodpa. Uber die Grenzen des Begriffes
Kosmos und des ersten Kapitels der Genesis schreiten wir
nicht, wenn wir ihn kurz illustrieren, zunachst den Kosmos
des Himmels und zwar die Teile desselben, die Sonne, den
Mond und die Sterne, wo es iiber einzelne im Ececli 43110
heifit: 2

|

1. Des Himmels Prachtkleid ist das klare Firmament,
Des Himmels Feste, ein herrlicher Anblick!

2. Die Sonne strahlt, wenn sie aufgeht,
Weleh ein Wunderwerk Jahwes!

3. Scheint sie des Mittags, so siedet der Erdkreis;
Wer kann ihre Hitze ertragen?

4, Ein entfachter Ofen macht glithen den GufB:
Dreimal mehr steckt die Sonne die Berge in Brand!
Vor ihrem Feuer vergeht alles Atmen,

Vor ihrem Licht erblindet das Auge.

5. Ja, groB ist Jahwe, ihr Schopfer,
Der durch sein Wort seine (Riesen) hervorbringt.

RITI a2

2.
6. Auch den Mond schuf er zum Zeichen der Zeit,
Zu begrenzter Herrschaft, als ewiges Zeichen.

7. Durch ihn kommen Feste, auf ihm ruht die Ordnung,
Er vollendet sein Werk durch den Umlauf.

8. Als Neumond erneut er sich, gemiB seinem Namen,
Wie wunderbar ist er in seinem Wechsel!
Ein Signal fiir des Himmels Heer
Bestrahlt er schimmernd das Firmament.

1 In Genesis allein 43mal, vgl. Hatch-Redpath; iiber den Begriff des
zadov vgl. den hl. Basilius den GroBen, P. Gr. Bd. 29, Hom. II in Hex.
19C und 388, wo er sich als feiner Asthetlker erkennen 1iBt.

? Jch mache hier Gebrauch von der mir giitigst mitgeteilten Uber-
setzung des Wiener Universititsprofessors P. N. Schlogl O. Cist.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXV. 27



410 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

9. Auch der Sterne Glanz ist des Himmels Zier,!
Ein strahlender Schmuck in Gottes Hohe!

10. Auf Gottes Wort stehn sie bereit
Und ermatten nicht auf den Posten.

Was fiir den xdouoc tov ovpavod Ececli 43 bil-
det, das ist Psalm 104 fiir den xoouec ©is yfg:

IIL.

9. Der die Erde gegriindet auf ihren Festen,
DaB sie nie und nimmermehr wankt:

Wie ein Kleid bedeckte die Flut sie,
Auf den Bergen standen die Wasser;

o

7. Vor deinem Schelten wichen sie zitternd;

9. Eine Grenze setztest du, die sie nicht iiberschreiten,
Um nicht wieder zu bedecken die Erde;

8. Es hoben sich Berge und senkten sich Tiler,
An dem Ort, den du ihnen gegriindet;

I11.

10. Der die Quellen in Béche entsendet,
Zwischen Bergen flieBen sie hin.

11. Sie tranken die Tiere des Feldes,
Wildesel 1oschen den Durst;

12. Uber ihnen wohnen die Vogel des Himmels,
Aus dem Gezweig ihre Lieder entsendend;

13. Der du trinkest die Berge von deinem Soéller her,
Von deinen Speichern die Erde séttigst;

14a. Der du Graswuchs gibst fiir das Vieh
b.Und Kriduter zum Dienste des Menschen;
1V.

14c. Der du fiir sie aus der Erde hervorbringst
15c. Brot, das den Menschen erquickt,

1 Im neunten Vers lesen wir bei LXX:
Kalitog 0v0avov Joéjoc aarng
Koopoc potilov év vyisrowe Kvplov.
Vgl. den hebriischen Text und kritische Noten zu nay 39y u. #o0uog bei
Peters s. v.



in der Helhgen Schrift. 411

15a. Und Wein, der den Menschen erfreut,
b. Und ihr Angesmht glanzen machst mehr denn Ol;

Rz firte T

16. Es werden satt die(Biume (Jahwes)
Des Libanons Zedern die er gepflanzt hat,

17. In denen die Sperlinge nisten,
Deren Wipfel die Stérche bewohnen,

18. Indes die hohen Berge den Steinbock,
Die Felsen den Klippdachs bergen;

V.

24, W1e zahlrelch smd deme Werke Jahwe'
Uberaus tief sind deine Gedanken'
Sie alle hast du in Weisheit verwirklicht,
Voll ist die Erde deiner Geschopfe.

29. Da ist das Meer, das du gebildet,
GroBl und weithin reichend;
Darin gibt’s Gewimmel, unzihlbar,
- Tiere, kleine und groBe.

26. Darin wandeln die Ungeheuer,
Das Krokodil, mit dem du nur spielst.

Den Kosmos der Erde bildet ferner das Leben,
das in dem von Gott geschaffenen Dunkel im Walde sich
regt (20), wo die jungen Lowen nach Beute briillen, von
Gott ihren Frall verlangend, das Leben des Menschen, der
beim Sonnenaufgang ,an sein Werk ausgeht an seinen
Dienst bis zum Abend“ (23). Kosmos ist also die Farben-
pracht der Pflanzen, das Treiben der munteren Tiere, der
Duft des Waldes und der Wiesen, der Gesang der Vogel,
das Rauschen des Wassers, die Schmackhaftigkeit der
Friichte der Erde, die wogenden Wilder, die lachenden
Téaler, majestidtischen Berge und zuletzt das Menschenpaar,
zu dem Gott gesprochen hat: Erfillet die Erde und machet
sie euch untertan.

Wenn wir nun xoogog =7y und x66x0g = N2I¥
vergleichen, sehen wir aufler dem gemeinsamen genus
proximum der Ausstattung die spezifische Differenz, die

27*



412 Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos

darin besteht, dall im ersteren die Kunst des Menschen,
im xo06uoc = nag die Kunst Gottes, die Genesis Gottes dar-
gestellt ist. Mit xoouoc = =y ist der menschliche Korper
geschmiickt, hier coeli enarrant gloriam eius et opera
manuum annuntiat firmamentum, der durch die Sinne
wahrnehmbare Raum und Stoff ist mit dem Schmucke
Gottes bedeckt. '

7. Kosmos des Himmels und Idololatrie.

Von der Niitzlichkeit bezw. von der Schonheit seiner
Werke, auch des xosuog = =y hingerissen, lieB sich der
Mensch verleiten, seine Werke zu verehren, ja sogar an-
zubeten, indem er seiner selbst vergessen hat; von dem
Kosmos des Himmels hingerissen fiel er vor ihm nieder,
indem er Gott, der ihn gemacht hat, vergessen hat, und
daher die Idololatrie. Uber Idololatrie, ihre Geschichte
und ihre Formen bei den Juden und Heiden ist viel und
gut geschrieben worden.! Zur Illustrierung des for-
mellen Elementes des Begriffes Kosmos sind nur wenige
Gedanken hinzuzufiigen. Die menschliche Seele beschrinkt
sich in ihren Wahrnehmungen nicht bloB auf die Sinnen-
dinge;? sie ist imstande, aus diesem Buche der Natur auf
seinen Verfasser als absolute Voraussetzung zu schlieffen.?
Auf dem Wege der freien Forschung* sah sie in der Ma-
terie als solcher iiberirdische Potenzen,5 von Gott zum
Herrscher gestellt iiber die Fische im Meere und die Vogel
am Himmel und iber alles Getier, das sich auf Erden
tummelt (Gen. 114 28), liel} sie sich von ihnen beherrschen.
Die Verkehrtheit und das Verbot dieser Anbetung
der Geschopfe wegen des in ihnen enthaltenen Kosmos
lesen wir in Dt. 415-19: | Nehmet euch in acht... (16), daB
ihr nicht so verderbt handelt und euch ein Schnitzbild in
Gestalt irgendeines Standbildes anfertigt, sei es die Figur
eines minnlichen oder eines weiblichen Wesens, (17) die

1 Reiche Literatur hat Fr. X. Kortleitner in seinem Werke: De poly-
theismo universo et quibusdam eius formis apud Hebraeos finitimasque
gentes usitatis, Oeniponte 1908, zusammengefalt.

2 Vgl. Karl Werner, Spekulative Anthropologie 1. c.

8 Vgl. Dr. Otto Zockler, Theologia naturalis, I. Bd., Frankfurt a. M.
1860, S. 363—584.

4 Vgl. die satirische Charakteristik der Idole 1 K&. 1827, Is. 4019,
417, 44° ff, 466 f., Jer. 227 1055 f.

& Vgl. Dollinger, Heidentum und Judentum, Regensburg 1857, S. 54 f.



in der Heiligen Schrift. 413

Figur irgendeines vierfiiigen Tieres auf Erden oder die
Figur irgendeines beschwingten Vogels, der am Himmel
fliegt, (18) oder die Figur irgendeines Tieres, das auf dem
Boden kriecht, oder die Figur eines Fisches, der sich im
Wasser unterhalb der Erde befindet, (19) und daB du,
wenn du die Augen gen Himmel erhebst und die Sonne
und den Mond und die Sterne, das ganze Himmelsheer
betrachtest, dich nicht etwa verleiten lassest, vor ihnen
niederzufallen und sie anzubeten, sie, die doch Jahwe, dein
Gott, geschaffen hat fiir alle Volker unter dem Himmel.“1
Wihrend in Dt. 41519 die Anbetung der Bilder von Men-
schen und Tieren sowie der Astralkult deshalb verboten
ist, weil sie blof Geschopfe sind, illustriert das Wort -3
die Ursache dieser Anbetung, das in Niphal nur mit
Bezug auf die Gestirne gebraucht wird.? So schreibt.z. B.
Ehrlich:2 ,,Denn Niphal von 7; heiit unter anderem, sich
von etwas Reizendem oder Verlockendem hinreifien lassen.
Das Verbum ist Es. 34* 16 von einzelnen Schafen gebraucht,
die, vom fernen Anblick schdénen Grases angelockt, von
der Herde sich trennen und schlieBlich verlaufen. Hier
driickt das Verbum das Hingerissenwerden vom Grof-
artigen und Bezaubernden der himmlischen Gestirne, deren
Anblick dem Beschauer eine Bewunderung abzwingt, die
leicht in gottliche Verehrung ausarten kann“ An den
Kosmos des Himmels und der Erde denkt offenbar Job
in 3124728 indem er sagt: (24) ,,Wahrlich, auf Gold setzte
ich nicht meine Kraft, und zu dem funkelnden Metalle
sprach ich nicht: Du bist meine Zuversicht! (25) Ich habe
nicht zur Sonne emporgeschaut, wie sie strahlte, noch zum
Monde, da’er so klar einherschritt; (27) und nicht freute
sich dann mein Herz, noch fiithrte ich dann meine Hand
zum Kusse an meinen Mund. (28) Das wére ein iibergrofier
Frevel und eine Verleugnung Gottes, des Allerhochsten.“?
Eine ausfiihrliche Polemik gegen die Idololatrie wird im
Buche der Weisheit Kap. 13 und 14 enthalten sein.

1 Die Ubersetzung von Prof. P. Niv. Schlogl in der Biblischen Zeit-
schrift, III. Jahrgang 1905, S. 370.
¢ L. c. Il Bd. 1909, S. 262.
8 Vgl. [Otio Wllhnann, Geschichte des Idealismus, I. Bd., Braun-
schweig 1894 . 112 f, _
[Fortsetzung folgt.]



	Die genetische Entwicklung des Begriffes Kosmos in der heiligen Schrift [Fortsetzung]

