Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen. 221

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. August Poulain S. 1.: Die Fiille der Gnaden. Ein
Handbuch der Mystik. 2 Bde. 12° 8. XXX, 416; XIII,
462. Freiburg, Herder 1910.

Die franzosische Urschrift erlebte seit 1901 in kaum acht Jahren
sechs Auflagen, gewiB ein Zeichen fiir die Brauchbarkeit des Werkes,
Auch an mannigfacher Anerkennung von urteilsfihiger Seite hat es ihm
nicht gefehlt. Das Handbueh der Mystik ist fiir die Praxis berechnet:
zuerst fiir Seelen, welche von Gott zum mystischen Leben berufen werden
und sich in dieser neuen Welt nicht zurechtzufinden wissen, sowie fiir die,
welche sich diesem Leben nidhern und in den Vorbereitungszustinden sich
befinden. Bei ihnen beginnen schon die Schwierigkeiten. Solche aber
wollen bloB praktische Winke, klare, genaune Beschreibungen der Zustéinde,
so daB sie sich selbst in denselben unmittelbar wiederfinden. Sie wollen
kurze Verhaltungsvorschriften und zwar so, daB man sich gleich danach
richten kann. Das Werk liegt uns nur in deutscher Bearbeitung vor.
Diese Darstellung will inbaltlich iberall vollstindig die Gedanken des
Originals bieten, und deshalb sind alle groferen Zusitze mit einem Sternchen
gekennzeichnet. Nur formell wurden einige Kapitel mit GutbeiBung des
Verfassers anders eingeteilt und au ecinzelnen Stellen kleinere Kiirzungen
oder Umstellungen vorgenommen. In Verwendung der Autoren und be-
sonders in der Bibliographie wurden die deutschen Mystiker stdrker
herangezogen. Da die einfache Ubersetzung des Titels (Gréces d’oraison)
weniger entsprechend erschien, so wurde nach alten, echt mystischen
Mustern, wie ,Biichlein von der Gnaden Uberlast, ein etwas allgemeinerer
gewihlt, der dann im Untertitel seine n#here Erklirung findet (Vorwort
S. XII f£),

Der) 1. Band bebandelt Wesen und Arten, der 2. Begleit-
erscheinungen. Das Ganze zerfillt in 6 Teile und 84 Kapitel.
Der 1. Teil bringt Vorfragen in 3 Kap. Das 1. Kap. (8. 1—11) be-
antwortet die Frage: Was ist Mystik? Das 2. Kap. (S. 11—68) be-
spricht die Vorstufen der Mystik nebst Belegen aus der Geschichte
der Mystik; im 8. Kap. (S. 68—77) folgt: Geschichtlicher Uber-
blick. Der 2. Teil (Kap. 4—14) bringt: Allgemeine Ubersicht iiber
die mystische Vereinigung. Das 4. Kap. (S. 77—88) bespricht die
verschiedenen Arten mystischer Gnaden; das 5. Kap. (S. 88—95)
die historische Erklirung des Wortes ,Beschauung®; das 6 Kap.
(S. 95—130) das erste Hauptkennzeichen der mystischen Ver-
einigung nebst zahlreichen Belegen; das 7. Kap. (5. 130—168) das
zweite Hauptkeunzeichen und Belege; das 8. Kap. (8. 168—177)
andere Kennzeichen (2 Belege); das 9. Kap. (S. 177—197) Eigenart
der mystischen Erkenntnis (mehrere Belege); das 10. Kap. (8. 197
bis 203) Wechsel und Leichtigkeitin der mystischen Vereinigung
(Belege); das 11. Kap. (S. 208—214) Empfindungen der Liebe und
Freude (Belege); das 12. Kap. (8. 214—284) Anregung zur Tugend
(Belege); das 18. Kap. (S. 234—251) Einwirkung auf den Kéorper
(Belege); das 14. Kap. (8. 251—282) die Bindung (Belege). Der
3. Teil behandelt die einzelnen Grade der mystischen Vereinigung
(Kap. 15—19) und zwar das 15. Kap. (5. 283—301) Grenzgebiet,



222 Literarische Besprechungen.

Nichte der Seele; das 16. Kap. (S. 802—826) das Gebet der Ruhe
(Belege); das 17. Kap. (S. 326—3835) die volle Vereinigung (Belege);
das 18. Kap. (S. 336—3893) die Ekstase (Belege); das 19. Kap. (S. 893
bis 416) die geistige Vermédhlung (Belege). Im 2. Bande ist die
Roede von den Begleiterscheinungen. Der 4. Teil (Kap. 20—23 be-
spricht Offenbarungen und Visionen; das 20. Kap. (S. 1—31) Be-
schreibung derOffenbarungen und V]Slonen(Belege) das 21. Kap.
(8. 81—74) Gefahren der Téduschung; das 22. Kap. (S. 74— 114)
Unterscheidung echter Offenbarungen und Visionen von fal-
schen (Belege); das 28. Kap. (S. 115—141) Verhalten gegeniiber
Offenbarungen und Visionen (Belege). Der 5., Teil (Kap. 24—26)
erdrtert die Priifungen beschaulicher Seelen; das 24. Kap. (S. 142
bis 156) bringt allgemeinen Uberblick nebst Belegen das 25. Kap.
(S. 156—-183) innere Leiden: das 26. Kap. (S. 183—223) auBere
Leiden (Belege). Der 6. Teil (Kap. 27— 34) behandelt Er<ranzungs-
fragen; das 27. Kap. (8. 224—257) das Verlangen nach der mysti-
schen Vereinigung (Belege); das 28. Kap. (S. 2567—274) Eigen-
schaften des Seelenfuhrers (Belege); das 29. Kap. (8. 274—299)
Quietismus (Belege); das 30. Kap. (S. 299—3818) Verbreitung der
Mystik; das 31. Kap. (S. 318—328) Terminologie; das 82. Kap.
(8. 828—3844) Methode, Quellen, Einteilung der beschreibenden
Mystik; das 383. Kap. (S. 844—402) theoretische Fragen; das
34. Kap. (S. 402—409) zwei geschichtliche Erscheinungen. Den
Schlufl bildet die Bibliographie (S. 410—462). :

Dies ist die Ubersicht des reichen Inhalts- des Handbuches. Gehen
wir etwas n#her auf die einzelnen Punkte ein. Werden dabei bisweilen
mehr oder weniger Ausstellungen gemacht, so soll dadurch keineswegs der
Wert des Werkes beeintrichtigt, sondern nur der Sache selbst gedient
werden, ganz und gar: ,studio et verecundia veri“, wie das Motto unseres
Jahrbuches lautet. Der erste Band behandelt Wesen und Arten der
Mystik., Das Wesen der Mystik ist das mystische (zebet, die Beschauung
(contemplatio infusa) im Unterschied vom selbsterworbenen Gebet der
Einfachheit, das mur eine vereinfachte Betrachtung ist (die sogen. con-
templatio acquisita). Auf das mystische Gebet ist gleich anfangs im
1. Kap. hingewiesen und bezieht sich auch die Begriffsbestimmung nach
der hl. Theresia (vgl. 8. 5) auf die Akte oder Zusténde des Gebetes, welche
die Heilige insbesondere in den vier letzten Wohuungen der ,inneren Seelen-
burg® (S. 2, Note 1) nidher beschreibt. Die Einbeziehung von Offenbarungen
und Visionen u. dgl. (S. 2, 6) macht die Darstellung unklar und verwirrt.
Offenbarungen und Visionen gehdren eben nicht wesentlich zur Mystik.
Auf die Frage: Was ist Mystik? hédtte auf den Unterschied von ,Mystik
als Leben“ und ,Mystik als Wissenschaft® wenigstens kurz und deutlich
hingewiesen werden sollen (vgl. Zahn, christl. Mystik, Paderborn 1908,
Schoningh, 1. B. 1. Kap.). Das mystlsche Gebet ist die wesentliche Form
des mystischen Lebens (vgl. Zahn, a. a. O. 2. B. 2. Kap.). Klar und
bestimmt faBt Zahn (a. a. O, 8. 27) das mystische Leben als den
diesseitigen Vollendungsstand der Gottvereinigung, ndher als
die mit der gottlichen Gnade erreichte diesseitige Vollendung der
Gotteserkenntnis und Gottesliebe zugleich mit den auBerordent-
lichen inneren und #uBeren Gaben, welche sich mit diesem Seelenstande
hiufig, wenn auch keineswegs notwendig verbinden. Die Aszese ist die
Vorschule der Mystik; letztere Ziel, Vollendung, Krone der ersteren.

Als Vorstufen der Mystik werden vier Arten des Gebetes unter-
schieden: das miindliche Gebet — die Betrachtung — das herzige, gemiit-



Literarische Besprechungen. 223

volle (affektive) Gebet — das Gebet der Einfachheit. Letzteres wird weit-
ldufiger erkldrt, aber, wie uns scheinen will, in einem zu weiten Sinne
genommen. Mit Hilfe der Gnade kann das Gebet der Einfachheit durch
eigene Krifte und Anstrengungen erreicht werden (contemplatio acquisita).
Das ist aber nicht mehr der Fall bei dem Gebete einer sehr groBen Einfach-
heit, bei der schlichten Ubung der Gegenwart Gottes, von der die heil.
Johanna von Chantal (S. 30) sagt: ,Es ist das ein grofes Gnadengeschenk
Gottes, wofiir wir Ihm unendlich dankbar sein miissen.“ Dieses Gebet der
Einfachheit in Ubung der Gegenwart Gottes ist schon ein mystisches, wie
Ja auch deutlich zeigt, wenn es (S. 42) genannt wird ,ein besonderer
Gnadenerweis Gottes® und ein Ruf Gottes mit auBergewdhnlichen
Gnaden oder wenn (S. 51) die Rede ist von ,sich nicht eindringen? und
es heifit: ,Sich mit einem einfachen Hinblick auf Gott, einem Akt der
Liebe Gottes begniigen wéire, ohne besondere Gnade Gottes, zuerst
duBerst schwer, und dann wiirden auch unsere Anstrengungen ohne den
erwiinschten Erfolg bleiben.“ Damit ist doch offenbar gesagt, daB ein
solches Gebet der Hinfachheit iiber unsere Krifte und Anstrengungen
durchaus hinausgeht. Dazu heilt es noch: ,Das Gebet der Einfachheit
gereicht eben nur unter dem EinfluB einer besonderen Gnade Gottes
-der Seele zu Nutzen . . . ist eben schon eine besondere Gnade Gottes.%
Es gibt also auch ein mystisches Gebet der Einfachheit, wie zweifellos
die Belege (S. 55 ff.) dartun. So sagt u. a. die genannte Heilige: ,Seit
ungefihr 20 Jahren nimmt mir Gott alle Macht, im Gebete durch Nach-
denken und Betrachten etwas zu tun. Alles, was ich machen kann, ist:
zu leiden und meinen Geist einfach mit Gott zu beschidftigen,
-seinen Hingebungen durch gidnzliche Hingabe beizustimmen, ohne andere
Akte zu setzen als die, zu denen seine Anregungen mich bewegen, indem
ich dabei ruhig auf das warte, was Ihm in seiner Giite mir zu geben ge-
fallt ... (ad 4 unten.) Unter den Seelen, welche Gott auf diesem Wege
der Einfachheit fiihrt, sind einige, welche seine gbottliche Giite in so
auBerordentlicher Weise von aller Befriedigung, Empfindung und
allem Verlangen entbloBt, daf sie Miihe haben, es zu ertragen und sich
in Worten zu erkliren . .. (ad 5.) Unser seliger Vater sagte, das Gebet
der Einfachheit sei sehr heilig und heilsam und begreife alles in
sich, was man sich zum Dienste Gottes wiinschen kdénne . ..
Wihrend die andern am Tische des Herrn verschiedene Speisen geniefien,
sollten wir unsere Seelen und alle unsere Neigungen durch ein ganz kind-
liches Zutrauen an seiner geliebten Brust ausruhen lassen. Bei so guten
Ratschligen miissen wir darum fest bleiben und diesem Wege treu folgen,
gobald wir auf ihn gefiihrt werden. Denn wir diirfen uns nicht selbst
vordringen (durch eigene Krifte und Anstrengungen!), sondern miissen
mit Demut und Geduld die Stunde erwarten, welche der gottliche
Heiland bestimmt hat, um uns in dieses Gliick einzufiihren® (vgl
S.64 ff. ad 1—4). Am Ende des kurzen Uberblicks iiber die Geschichte
des inneren Gebetes wird das Gebet der Einfachheit (8. 76) als Mittel-
glied zwischen der strengen Betrachtung und der Ekstase hingestellt,
Damit ist doch zugegeben, daB auch das Gebet der Einfachheit wenigstens
ein mystisches Gebet sein kann, wire ja sonst die Ekstase die erste Stufe
des mystischen Gebetes. Dieser aber geht vorher das Gebet der Ruhe und
als Anfang solchen Gebetes das Gebet des Glaubens, die contemplatio
obscura seu arida, welche zu allgemein unter das Gebet der Einfachheit
gerechnet ist, welches der Voraussetzung nach nicht iiber unsere Krifte
und Anstrengungen hinausgeht als Vorstufe der Mystik.

Das Gebet der Einfachheit, von dem die hl. Johanna Franziska v. Ch.



224 Literarische Besprechungen.

redet, ist kein anderes als das der liebevollen Hingabe an Gott, des ver-
trauens- und liebevollen Verweilens in Gottes Gegenwart, das Gebet des
(xlaubens, die contemplatio obscura, die quietudo arida (vgl. Saudreau,
Les degrés de la vie spirituelle, 2e édit. Angers 1897, Grassin. II, 102 svv.).
Der hl. Kirchenlehrer Franz von Sales sagt (Theotimus, 6. B. 11. Kap.}
dariiber u. a.: ,Quelquefois, ni 1’dme n’ouit son Bien-aimé, ni elle ne Lui
parle, ni elle ne sent aucun signe de sa présence, ainsi simplement elle
sait qu’elle est en la présence de Dieu auquel il plait qu’elle soit la . . .
On se maintient en la présence de Dieu, non seulement L’écoutant, ou Le
regardant, ou Lui parlant, mais aussi attendant s’il Lui plaira de nous
regarder, de nous parler, ou de nous faire parler & Lui; ou bien encore
ne faisant rien de tout cela, mais demeurant simplement ou il Lui plait
nous soyons.” Dabei macht er dann zur ndheren Erliuterung den be-
kannten Vergleich mit der Statue und schlieBt mit den Worten: ,Or, cette
quiétude en laquelle la volonté n’agit que par un trés simple acquiescement
au bon plaisir divin, voulant &tre en l'oraison sans autre prétention que
d’étre en la présence de Dieu, selon qu’il Lui plaira, c’est une quiétude
souverainement excellente, d’autant qu’elle est pure de toute sorte d’intérét,
les facultés de 1'dme n’y prenant aucun contentement, ni méme la volonté,
ginon en sa supréme pointe, en laquelle elle se contente de n’avoir aucun
autre contentement, sinon celui d’étre sans contentement pour I’amour du
contentement et bon plaisir de son Dieu, dans lequel elle se repose. Ks
ist dieses Gebet ein ausgezeichnetes mystisches Gebet der Ruhe in aller
Trockenheit und Trostlosigkeit, ein Gebet, das gewiB alle unsere Krifte
und Anstrengungen iibersteigt, das wir nur besonderer Gnade Gottes ver-
danken, ein Grebet, in welchem wir uns selbst, unsern sinnlichen und blof
natiirlichen Neigungen immer mehr absterben, um desto mehr in und fiir
Gott zu leben.

Der groBe Bischof von Meaux, Bossuet, hat ein eigenes beriihmtes
Schriftchen verfaBit: ,L’oraison de simplicité et de simple présence de Dieu.*
Bei diesem Gebete bestitigt er das Vorhandensein von Zusténden, welche
durchaus bei den niederen Gebetsarten fehlen, zunédchst einen besonderen
Zug der Gnade, welcher von der Betrachtung entfernt und zur Beschauung
fiihrt, sodann eine besondere Wirksamkeit des Hl. Geistes in Mitteilung
von Licht und Kraft: ,La grace sollicite intérieurement ceux qui veulent
étre parfaits & se simplifier pour &tre capables de la jouissance de I'un
nécessaire, c’est-d-dire, de 1'unité éternelle . . . La méditation est fort
bonne en son temps, et fort utile au commencement de la vie spirituelle,
mais il ne faut pas s’y arréter, puisque I’dme par sa fidélité a se mortifier
et 4 se recueillir, regoit pour I'ordinaire une oraison plus pure et plus
intime, que I'on peut nommer de simplicité, qui consiste dans une simple
vue, regard ou attention amoureuse en soi vers quelque objet divin, soit
Dieu en Lui-méme, ou quelqu'une de ses perfections, soit Jésus-Christ ou
quelqu'un de ses mystéres ou quelques autres vérités chrétiennes. L’dme
quittant donc le raisonnement se sert d’une douce contemplation qui la
tient paisible, attentive et susceptible des opérations et impressions divines
que le Saint-Esprit lui communique. Klle fait peu et regoit beaucoup ;
son travail est doux et néanmoins plus fructueux, et comme elle approche
de plus prés de la source de toute lumiére, de toute grice et de toute
vertu, on lui en élargit aussi davantage . . . Dieu devient le seul Maitre
de son intérieur, et Il opére plus particulierement qu’a Uordinaire: tant
moins la créature travaille, tant plus Dieu opére puissamment, et puisque
Popération de Dieu est un repos, 1’Ame lui devient donc en quelque maniere
semblable en cette oraison, et y regoit aussi des effets merveilleux, et comme



Literarische Besprechungen. 225

les rayons du soleil font croitre, fleurir et fructifier les plantes, ainsi I'dme
qui est attentive et exposée en tranquillité aux rayons du divin Soleil de
justice en regoit mieux les divines influences, qui l'enrichissent de toutes
sortes de vertus . . . Cette méme lumiere de for qui nmous tient atientifs
a Dieu, nous fera découvrir mos moindres imperfections el en concevoir
un grand déplaisir et regret, .. .“ Das hier beschriebene Gebet der Einfach-
heit ist keine durch ecigene Krifte und Anstrengungen erworbene Be-
schauung, sondern eine Gabe Gottes und zwar eine sehr kostbare Gabe;
es ist wahrhaft ein mystisches Gebet, das Gebet des Glaubens, die con-
templatio obscura, dasselbe Gebet, welches oben die hl. Johanna v. Ch.
beschrieben hat. Derselben Memung ist auch der hl. Johann vom Kreuz
(vgl. Saudreau, Degrés de la vie spirit. II, 181 svv.; Ktat mystique,
Angers 1903, Grassm 6. Kap. S, 88—106).

(zanz eingebend hatte P. Ludovie de Besse in seinem Buche: ,Science
de la priere“ (vgl. dieses Jahrb. XXIV, 8. 363 ff.) dieses mystische Gebet
des Glanbens behandelt. Poulain hielt dieses Gebet seinerzeit (siehe II,
451 n. 167 der Bibliographie) fiir ein blof selbsterworbenes Gebet der
Einfachheit. In einer jungsten Zuschrift an die Etudes Franciscaines
(Paris 1910, Poussielgue; Juniheft, Nr. 188, S. 674 ff.) bekennt auch er
sich klar und bestimmt fiir den mystlsehen Charakter dieses Gebetes und
driickt scine wesentliche Ubercinstimmung mit dem genannten Verfasser
aus, Er beruft sich dabei auf die Nacht der Sinne des hl. Johann vom
Kreuz und sagt: ,J’ai expliqué . . . qu'a mes yenx, la plemiem de saint
Jean de la Croix ost deja réellement un commencement de griace mystique
(mot regardé comme équivalent d’infus). J'ajoutais que 1’élément propre-
ment mystique y est encore trop faible pour étre conscient; on ne le con-
nait que par raisonnements en voyant ses effets. C'est pour le méme
motif que je ne ai pas appele extraordinaire, Er verweist dabei nidher
auf das 15. Kap, seines Werkes: , Les Graces d’oraison“ (I, 283 ff.). Hier
werden in diesem Zustande fiinf Erscheinungen, Elemente unterschieden:
zwei im Verstande, zwei im Willen und das fiinfte ist verborgen. Das
erste ist eine andauernde, oft sehr grofie Trockenheit; das zweite cine ein-
fache, unbestimmte, allgemeine Erinnerung an Gott, ganz unabhingig vom
Willen; das dritte ein liebevolles Denken an Gott, meist eine schmerzliche
stete Sehnsucht, inniger mit Gott vereint zu werden; das vierte eine
bleibende Gnadenwirkung, das Herz von allen sinnlichen Dingen, auch den
erlaubten, loszuschilen und es mit einer gewissen Abneigung dagegen zu
erfillen; das fiinfte verborgene besteht darin, daf Gott auf die Seele schon
einen EinfluB ausiibt, wie beim Gebete der Ruhe aber noch so schwach
daB man ihn nicht merkt.

pDie Nacht der Sinne gehdrt unter die gewdhnlichen Gebotsarten,

wenn man nur auf das achtet, was man wahrnimmt; sie gehort aber schon
in die mystische Ordnung, wenn man auf das hmhhokt was im Keime
schon in ihr ruht, aber noch nicht zur Entmcklung gelangt ist. Man
konnte die Nacht der Sinne also fiiglich einen untermystischen Zustand
nennen® (S, 291). Poulain ist sich in seiner Darstellung noch nicht recht
klar tiber die Nacht der Sinne, die doch im Grunde nichts anderes ist als
die contemplatio obscura, die quietudo arida. Bald nennt er sie ,eine
Vorstufe fiir mystische Gnaden® (8. 297), oder sagt: ,Man steht in der
Vorbermtung auf den Beruf zu mystischen Gnaden® (S 298) Dann heiBt
8 (S. 299) wieder: ,Die erste Nacht ist ja nur ein besonderer Fall des
Gebeteb der Emfaohhelt “ Ubrlgens gibt er (8. 291 f.) schon zu, dafl der
hl., Johann vom Kreuz von cinem verborgenen Element spricht und von
den drei Nichten sagt, sie bildeten alle drei nur eine dreifach geteilte



226 Literarische Besprechungen.

Nacht. Die dritte Nacht aber wiirde er sicher nicht mit der ersten zu-
sammenstellen, ,wenn er nicht auch inihr den Anfang des Mystischen
(1) sdhe“. Auf die Frage: ,Findet sich dieses (das verborgene) Element
wirklich in dieser Nacht der Sinne?“ antwortet er (a. a. 0.) zunéchst, daB
die Darstellung des hl. Johann vom Kreuz keinen Zweifel daran 1dBt, wie
schon vorhin erwdhnt. Ein direkter Beweis, heillt es dann weiter, liegt
darin, daB man dadurch eine vollstindige Erklirung der groBen Ahn-
lichkeit zwischen dem Gebete der Ruhe und der Nacht der
Sinne (!) erhdlt. 1. Beide sind Beschauungen, d. h. einfache Geistes-
blicke. 2. Ihr Gegenstand ist derselbe, und zwar ein recht enger. 3. Sie
stellen sich ohne unser Zutun ein (!), oft ohne daB wir daran denken.
4. Sie behindern die gewohunlichen Ubungen, Erwadgungen, Gebrauch der
Phantasie usw. 5. Wenn endlich das Gebet der Ruhe recht schwach ist,
sei es an und fiir sich oder weil man es durch Bewegung stort, so findet
man fast gar keinen Unterschied von der Nacht der Sinne
mehr. (!) Man mochte fast sagen. die Kontinuitit zwischen den
zwei Zustdnden liegt auf der Hand. (!) Ob gerade immer, in allen
Fillen, dies verborgene Element, dieser Anfang der mystischen Zu-
stdnde (!) sich findet, 148t sich nicht nachweisen, Ausnahmen mdgen bis-
weilen vorkoromen. Gleich darauf beiit es von der Nacht der Sinne, daf
vor dem hl. Johann vom Kreuz keiner diese trockene Beschauung niher
studiert hat, keiner sie unterschieden von der gewdhnlichen Trockenheit
oder von den naheliegenden mystischen Zustidnden () Auf die
zwei Nichte kommt Poulain nochmals im 2, Bande (8. 887 ff.) zuriick.
Da nun heit es gleich, es wurde frither (15. Kap.) nachgewiesen, dal3
die erste der vom hl. Johann beschriebenen Nichte ein latentes
Gebet der Ruhe (!) ist, welches nur den Anschein eines trockenen
Gebetes der Einfachheit (!) hat. Spiter (S. 893) heiBt es, in den
beiden Néichten finde sich noch als Hauptbestandteil eine gewisse Be-
schauung. ,Diese sollte man erwéhnen, und wer dann glanbt, daBl diese
Beschauung keine mystische sei, der versuche es, sie zu erkliren.® (!)

It Uberblick iber die Geschichte des inneren Gebetes
wird behandelt die Methode der Betrachtung insbesondere bei den Karme-
liten, Kartdusern, Dominikanern, Franziskanern, Jesuiten, sowie die von
St. Sulpice und von Tronson. Der 2. Teil bringt die allgemeine Uber-
gsicht iiber die mystische Vereinigung. Als verschiedene Arten
mystischer Gnaden werden angefiihrt: Gebet der Ruhe, volle Vereinigung,
Ekstase, geistliche Verméhlung. Die hl. Theresia hat diese ndher be-
schrieben vor allem in ihrem letzten Werke ,Die innere Seelenburg®.
Einzeln werden sie eingehend behandelt im 16. u. ff. Kap. Entsprechend
der zu weiten Fassung des Gebetes der Einfachheit wird das Gebet der
Ruhe, wie schon erwihnt, zu enge gefaft. Die genannten vier Arten sind
die Hauptarten, unter welche alle anderen mystischen Gebetsarten als
Unterarten gezihlt werden. Die Mystiker weichen in der Einteilung viel-
fach voneinander ab, sowie auch in der Begriffsbestimmung (Terminologis),
von welcher spiter (31. Kap. II, 818 ff.) noch eigens die Rede ist. Zum
richtigen Verstindnis des Wortes ,Beschauung® wird es (5. Kap.) néher
geschichtlich erklirt; insbesondere werden fiinf verschiedene Bedeutungen
angegeben. Die mystische Beschauung ist die eingegossene; sie allgemein
als passive, auflergewohnliche oder hervorragende zu bezeichnen gegeniiber
einer erworbenen Beschauung, die dann die tédtige, gewdhnliche genannt
wird, empfiehlt sich nicht und kann leicht Verwirrung bringen. Mit Recht
setzt Poulain statt ,erworbener Beschauung® , Gebet der Einfachheit“ (S. 91),
welches das Mittelglied ist zwischen der Betrachtung urd dem mystischen



Literarische Besprechungen. 227

Gebete. Zumal im Deutschen hat das Wort Beschauung die Bedeutung
des eigentlich mystischen Gebetes bewahrt.

In den nun folgenden Kapiteln (6 ff.) des 2. Teiles werden die Kenn-
zeichen der mystischen Vereinigung behandelt: zwei Hauptkennzeichen und
zehn begleitende (Nebenmerkmale). Das erste Hauptkennzeichen (6. Kap.)
soll sein ein Empfinden der Gegenwart Gottes; das zweite (7. Kap.) ein
innerliches Berithrtwerden von Gott. Auf diese Hauptkennzeichen wird
auch noch im 33. Kap. (II, 377 ff.) Riicksicht genommen. Unklar und
verwirrt wird die Darstellung dadurch, daBl mit der mystischen Vereinigung
immer wieder Visionen und dgl. wunderbare Zustdnde zusammengestellt
werden. Wie schon friither gesagt, mufl die mystische Vereinigung streng
unterschieden werden von den ganz aulBerordentlichen Zustdnden, welche
nur Begleiterscheinungen der mystischen Vereinigung sein kénnen, aber
an und fiir sich gar nichts mit derselben zu schaffen haben. Darum
genligt auch die (a. a. O) vorgebrachte Auffassung keineswegs den von
Saudreaun (nicht Soudreau, wie S. 97 f. und 6fter) vorgebrachten Schwierig-
keiten. DalBl die beiden Kap. 6 u. 7 am meisten Eindruck gemacht haben
sollen bei manchen Personen und ihnen eine genaue Beschreibung ihres
Zustandes giben, wuondert uns durchaus nicht und ist bei durchweg
empfindsamen, gefithlvollen Seelen und bei stark regsamer Einbildungskraft
nur zu leicht erkliarbar, kann also nicht zum Beweise dienen. Zudem wenn
Poulain zugibt, daB das Gebet des Glaubens, die dunkle Beschauung und
dgl. mystische Gebetsarten sind, kommt er mit sich selbst in offenbaren
Widerspruch, weil sich bei diesen keine Spur von den vermeintlichen Haupt-
kennzeichen findet., Mit vollem Rechte halten Saudrean und viele andere
mit ihm daran fest, dal die Mystik an sich nicht eine ganz auBerordent-
liche, wunderbare (1) Gnade Gottes sei. Aber wenn sie dieselbe auch an-
sehen als Ziel, Vollendung und Krone der Aszese, so lehnen sie es doch
entschieden ab, dal man durch eigene Kraft und Anstrengung sich diesen
Zustand erwerben konne. Sie nehmen nur an, durch groBmiitiges und
beharrliches christliches Tugendstreben konnten wir uns zu diesem Zu-
stande zubereiten und Gott geneigt machen, dieses hohe (Gnadengeschenk
uns mitzuteilen (vgl. ndher dieses Jabrbuch XXIII, 8. 343 f, XXV,
S. 116).

I%er hl. Thomas betont immer wieder, daf wir in der Gnadenordnung
mit Gott vereint werden durch Akte der Erkenntnis und Liebe. Wie bei
der Aszese gilt dies auch bei der Mystik. Allgemein gilt da, was der
Aquinate (1. 2. qu. 68. a. 8.) sagt: ,Virtutes theologicae sunt quibus mens
humana Deo coniungitur. Damit stimmt ganz iiberein, wenn der heil.
Johann vom Kreuz von der mystischen Vereinigung sagt, sie sei die voll-
kommene Ubung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe (Saudreau,
Ktat mystique, S. 95 ff.). Aber dennoch ist der mystische Zustand keines-
wegs einfach ein héherer Grad des Gnadenstandes gegeniiber dem aszetischen,
sondern geradezu eine neue, verborgene und geheimnisvolle Wirksamkeit
des Hl. Geistes (dieses Jahrb. XXIII, S. 343). Ganz in Ubereinstimmung
mit Saudreau sagt Zahn (a. a. O, 8. 261 f.): ,Wenn man iiberhaupt die
Unio mystica ndher bestimmen will, dann kann man nicht irgendeine un-
bekannté® GréBe, wie ein ,geistiges Beriihren‘, ein ,Vereinigen im Grunde
der Seele‘, ein ,besonderes Wahrnehmen der Gegenwart Gottes’ und Ahan-
liches beibringen, sondern man mufB sagen, daBl, wasin der Beschauung
gegeben ward, in der ,Einigung* (relativ) vollendet wurde, in der
Weise, in welcher wir es oben entwickelt haben als besonders licht-
volle Entfaltung der auf dem Glauben ruhenden Erkenntnis,
als besondere Innigkeit und Treue der Liebe, als besondere



228 Literarische Besprechungen,

Befestigung im Guonadenstande, als besondere Bereicherung
mit den Gnadengaben® (vgl. noch ndher die §§ 15, 21, 27).

Saudreau (vgl. Bibliographie n. 166; 1L, 450 f.) fiihrt nicht bloB die
wgrofen Meister“ vor dem 16. Jahrh. an, sondern, wie jeder Kenner seiner
Werke bestdtigt, mit Vorliebe gerade die hl. Theresia und den hl. Johann
vom Kreuz, sowie den hl. Kirchenlehrer Franz Sales, welche vollauf mit
jenen grofien Meistern iibereinstimmen. Nuar die Abweichung von dieser
tiberlieferten Lehre der Mystik sieht er mit Recht als Dekadenz an. Den
angefiihrten Widerspruch betreffs des Werkes: ,Les faits (nicht faites)
extraordinaires de la vie spirituelle’ hebt reichlich auf die zahlreiche Zu-
stimmung von gewil urteilsfihiger Seite (vgl. Vie d’union & Dieu 2e édit.,
n. 1, S, 611 f.; dieses Jahrb. XXIII, S. 844 unten). Ubrigens hat auch
Poulain selbst (Etudes Francige. a. a. 0. S8 675) zugegeben, daf manche
mystische Zustinde nicht extraordinaires sind. Zu den Belegen
der Kap. 6 u. 7 sei bemerkt, daf manche derselben ausdriicklich betonen,
einzig die Wirkungen zeigten die Gegenwart Gottes an (vgl. S. 109
ad 6 w. n. 1, Schlufl; S. 114 f. Scaramelli; 8. 115 f. Cloriviére ad 1; 8. 117
ad 2: Wenn es dem Herrn gefillt, sich immer verborgen zu halten
usw.“; S. 125 Richard v, St, Viktor iiber das Verlangen bei der Beschauung:
wDie Braut . . . fiilhlt seine (des Bridutigams) Gegenwart nicht usw.“).
Die hl. Theresia sagt vom Empfinden (Gefiihl) der Gregenwart (rottes
(Leben 24, 4), da man es hat durch die Wirkungen, welche Er in der
Seele hervorbringt (vgl. Saudreau, Etat mystique, 8. 144 ff. Franz Sales,
Theotimus, 6. B. 11. Kap.). In ihrem Buche ,Weg der Vollkommenheit*
(31. Kap.) berichtet die hl. Theresia von einer Person, welche nur das
, Yaterunser® beten konnte; aber mit Hilfe dieses miindlichen Gebetes blieb
sie mebrere Stunden in inniger Gottvereinigung. Ohne es irgendwie zu
ahnen, hatte sie eine hohe Beschauungsstufe erlangt., Gewill war bei ibr
von einem unmittelbaren Fiihlen der Gegenwart Gottes keine Rede. Ihr
Beispiel beweist geradezn handgreiflich, daBl ein solehes Empfinden und
Beriihrtwerden durchaus nicht Hauptkennzeichen der mystischen Vereinigung
sein kann, :

Als Nebenmerkmale werden in den folgenden sieben Kapiteln diese
zehn behandelt: Die mystische Vereinigung héngt nicht von unserem freien
Willen ab — Die Erkenntnis Gottes, welche sie begleitet, ist dunkel und
allgemein — Idiese Art der Mitteilung ist halb unverstdndlich — (diese
drei im 8, Kap.) — Die Vereinigung wird weder durch Phantasiebilder
noch durch Vernunftschliisse noch durch die Betrachtung der Geschiopfe
hervorgebracht (9. Kap.) — Die Innigkeit der Vereinigung wechselt be-
stindig — Sie fordert weniger Arbeit als die Betrachtung — (beide im
10. Kap.) — Empfindungen der Liebe, Ruhe und Freude, oft aber auch
grofer Leiden begleiten sie (11. Kap.) — Sie treibt von selbst zu den ver-
schiedensten Tugendakten (12. Kap.) — Sie wirkt auch auf den K&orper
ein nnd umgekehrt der Korper auf die Vereinigung (13. Kap.) — Sie hindert
mehr oder weniger das Erwecken gewisser innerer Akte, was man Gebunden-
sein, Bindung nennt (14. Kap.). Wie schon die Begriffshestimmung der
Mystik (1. Kap.), so wird auch die Darstellung der Merkmale der mystischen
Vereinigung unklar und verwirrt durch die stete Vermengung mit den Be-
gleiterscheinungen d. i. mit rein zufélligen Zustinden, wie Gesichten, Offen-
barungen u. dgl., welche, wie der hl. Johann vowm Kreuz immer wieder
nachdrucksam betont, mit dieser Vereinigung an sich gar nichts zu schaffen
haben, dieselbe nur gar zu oft sogar hindern, Von diesen Begleiterscheinungen
sollte im 1. Bande gar nicht die Rede sein, um ja nicht Gefahr zu laufen,
das rein Zufillige mit dem Wesentlichen zu verwechseln. Daher scheint



Literarische Besprechungen. 229

uns auch dje irrtiimliche Auffassung von den beiden Hauptkennzeichen
(6. u. 7. Kap.) zu kommen. KEs wundert dies um so mehr, da doch Poulain
eigens eine Schrift herausgab: La mystique de S. Jean de la Croix (vgl.
Bibliographie, II, 449 f. n. 164). Dieser groBe hl. Lehrer der echt christ-
lichen Mystik, welcher bei der hl. Kirche in so hohem Ansehen steht (vgl.
die Lektionen des Breviers auf sein Fest 24, Nov.), wiederholt aber iramer
wieder in seinen Schriften, daf das Wesensmerkmal des mystischen
Zustandes eine allgemeine, dunkle, unbestimmte, liebevolle
Kenntnis Gottes sei (vgl. Saudreau, Degrés de la vie spmtuelle 11,
28 ff., Etat mystique, S. 88 ff.), welche Poulain (I, 178 f., 177, Belege
ad 1 u. 2) nur so nebenbei kurz andeutet. Aber schon die von ihm (a. a. 0.
8. 5 f.) gegebene nihere Begriffsbestimmung: ,Mystisch nennt man die
iibernatiirlichen Zustdnde, welche eine derartige Erkenntnis in sich
schliefen, daf wir mit all unseren Miihen und unseren Anstrengungen nie
dazu gelangen konnen“ weist auf dieselbe hin als cingegossene Gabe des
Hl. Geistes.

Diese Kenntnis Gottes ist allerdings ,weder durch Phantasiebilder,
noch durch Vernunftschliisse, noch durch Betrachtung der Geschdpfe, noch
durch innere Bilder sinnlicher Ordnung hervorgebracht.“ Sie ist unmittel-
bar von Gott eingegossen, Aber sie ist keineswegs auBer der (:laubens-
ordnung, Sie hat Wahrheiten von Gott zum Gegenstande, welche durch
aen (Glauben bekannt sind: die Vollkommenheiten und Eigenschaften Gottes,
seine Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit. Die Beschauung ist von allen
Glaubensakten am reinsten und vollkommensten, weil sie einzig besteht im
Akte der Anbidnglichkeit an diese Wahrheiten und damit an Gott selbst.
Der hl. Alphons Liguori sagt (Praxis Confess. n. 185) dariber: ,Quem-
admodum qui intuetur solem, radiorum fulgore obcoecatus nihil (-ermt sed
tantum intelligit solem esse magnum quoddam lumen; sic Deus in ista
caligine (contemplationis) infundit animae lucem magnam, quae facit ut
illa intelligat non jam veritatem aliquam particularem, sed acquirat gene-
ralem quamdam et confusam notitiam eius incomprehensibilis bonitatis,
unde anima incipit efformare altissimam de Deo ideam, licet confusam*
(vgl. Saudreau, Degrés, 11, 50 ff,, Etat mystique, S. 95 ff.). Diese Kenntnis
ist wesentlich verschieden von der Erkenntnis der Engel, keineswegs ihr
dhnlich, wie Poulain (I, 178) sagt; ebenso verschieden von der scientia
infusa Adams (a. a. O. S. 182). Die Erscheinungsweisen engelgleicher
Ordnung sind nicht bloB hervorragende Gnadengaben wie die gewdhnlichen
mystischen Zustinde, sondern ganz auBerordentliche und ausnahmsweise
Begiinstigungen (vgl. Saudrean, Faits extraordinaires, 3. Kap. 8. 78 f.;
dieses Jahrb. XXIII[, S, 843 f.).

Die mystische Vereinigung wirkt auch mehr oder weniger auf den
Korper ein. Bei der Ekstase geschiebt dies in vierfacher Weise: Die
Sinne sind untitig oder vermitteln nur eine ganz unklare Empfindung, —
Meistens sind die Glieder unbeweglich. — Das Atmen hat fast aufgehort,
bisweilen scheint es ganz verschwunden zu sein. — Die Lebenswirme scheint
zu verschwinden. — “Beim Gebete der Ruhe zeigt sich auch schon irgendwie
ein solcher EinfluB; aber in den folgenden Graden wird derselbe immer
stirker. Als auBergewﬁhnliche Erscheinungen bei der Ekstase werden hier
niher behandelt das sogenannte Schweben und die Stigmata (S. 240 ff.).
Diese auBerordentlichen Zustinde sollten im 2. Bande zur Sprache kommen
und zwar gegeniiber der Frage nach natiirlichen Ekstasen, natiirlichem
Schweben und natiirlichen Stigmata (83. Kap. S. 344 ff.). Sind es doch
auBerwesentliche, blof zufdllige Krscheinungen; und der 1. Band soll ja
Wesen und Arten der mystischen Verelmgung behandeln; der 2. die



230 Literarische Besprechungen.

Begleiterscheinungen. In der Darstellung der Kennzeichen der mysti-
schen Vereinigung finden sich auch manche iiberaus praktische Winke, so
u. a, die ndbere Unterscheidung der wesentlichen Akte und der bloBen
, Hilfsakte (S. 185 ff.); die Auslegung gewisser iibertriebener Ausdriicke in
mystischen Schriften (S. 188 ff); die weisen Ratschléige betreffs des Dranges
zur Ubung der verschiedensten Tugenden (12. Kap. 8. 214 ff.); das Ge-
bundensein der Krifte insbesondere betreffs miindlicher Gebete und lingerer
Erwidgungen beim Gebete der Ruhe (S. 255 ff.), sowie die Verhaltungsregeln
fiir die Bindung (S. 262 ff.).

Auf die allgemeine Ubersicht (2. Teil) folgen im 3. Teile die
verschiedenen Arten (Grade) der mystischen Vereinigung im be-
sonderen (Kap. 15 ff. S. 283 ff.). Zunichst werden besprochen die Grenze
der mystischen Zustinde und die beiden Néachte des hl. Johann vom Kreuz.
Beim Gebet der Ruhe (S. 802 ff.) kommen néher zur Sprache die Ent-
wicklung dieser Gebetsart, Untersuchung seitens des Seelenfiihrers, einige
besondere Eigentiimlichkeiten und Warnung vor Téduschung. Die volle
Vereinigung (S. 826 ff.) unterscheidet sich vom Gebete der Ruhe haupt-
sichlich darin, daB die Seele viel tiefer in Gott versunken ist. Alle Zer-
streuungen horen auf, aber wenigstens nicht ganz die Tatigkeit der Sinne,
Die iibernatiirliche Ekstase (S. 336 f.) ist die dritte Stufe mystischer
Vereinigung. Zunichst ist Rede von ihrem &duBleren Verlaufe. Drei Arten
werden meist unterschieden: einfache Ekstase, Verziickung, Geistesflug.
Eigens ist das sogenannte Anrufen seitens des kirchlichen Vorgesetzten
behandelt. Von den seelischen Zustinden werden dargelegt das sogenannte
Schauen der Gottheit (divina caligo) im Unterschied von der visio beatifica,
die Leiden und die Verdienste in der Ekstase. Die den Ekstasen dhnlichen
krankhaften Erscheinungen (8. 357 ff.) sollten erst im 2. Bande (83. Kap.)
erortert werden.

Der hochste Grad aller mystischen Vereinigung ist die geistige Ver-
m#ihlung der Seele mit Gott (S. 893 ff.). Diese hochste Vereinigung, am
besten umwandelnde Vereinigung genannt, schlieit besonders drei Elemente
in sich: Eine fast stetige Vereinigung mit Gott auch bei den &uBeren Ge-
schéften; — eine Umwandlung der héheren Seelenkrifte in ihrer Handlungs-
weise; — im allgemeinen ein bestdndiges geistiges Schauen Gottes. Aber
auch diese Vereinigung schlieBt nicht vollig jede Versuchung und alles
innere Leiden aus. Ebenso benimmt an und fiir sich die geistige Ver-
mihlung nicht den Gebrauch der Sinne; im allgemeinen werden auf dieser
Stufe die Ekstasen viel seltener. Stets ist sich die Seele des Beistandes
Gottes in allen ihren hoheren Handlungen bewuft. Manche Personen
haben zugleich eine bleibende geistige Anschauung der heiligsten Drei-
faltigkeit, Der hl, Johann vom Kreuz spricht jedoch blof von einer sehr
hohen Erkenntnis der Eigenschaften Gottes. Demnach ist die stetige An-
schauung nicht notwendig mit der Umwandlung verbunden. Die Seele
fiiblt lebendig die Teilnahme am gottlichen Leben, so daB es ihr scheint,
gie kénne nicht mehr siindigen. Zugleich sicht sie aber klar ein, wie sie
aus sich jeder Siinde fihig wire und nur die allmichtige Hand Gottes
gie sicher vor dem Falle bewahrt. Die geistige Verlobung ist das
formliche Versprechen geistiger Verméhlung. '

Der 2. Band behandelt die Begleiterscheinungen und zwar
im 4. Teil die Offenbarungen und Visionen. Zun#chst werden die-
selben beschrieben (20. Kap.). Es kommen ndher zur Sprache die drei
Arten iibernatiirlicher Worte und Gesichte, sowie Einzelheiten iiber ihr
Auftreten und Wirken, Die hl. Kirche verpflichtet nie, an Privatoffen-
barungen zu glauben. Mancherlei Gefahren der Tduschung (21. Kap.



Literarische Besprechungen. 231

S. 32 ff.) gibt es. Selbst bei Offenbarungen von Heiligen konnen Irrtiimer
vorkommen, Solche Irrtiimer bei an sich echten Privatoffenbarungen kénnen
fiinf Quellen haben: Falsche Auffassung der Bedeutung des Gehorten; —
Uberschitzung der Nebenumstinde; — Eigene Zutaten aus Vorliebe oder
vorgefaliter Meinung; — Wahl falscher Ausdriicke beim Aufzeichnen; —
Textverdnderung durch die Schreiber oder Herausgeber. Die fiinf Quellen
falscher Offenbarungen sind: Verstellung, — zu lebhafte Phantasie, —
Tauschung des Gedéchtnisses, — dimonischer Einfluf, — boswillige Er-
findung. Beide Arten von Quellen sind dureh mannigfache Beispiele er-
lintert. Wo nun im allgemeinen Offenbarungen und Visionen eine Gefahr
bergen, hat man dagegen bei der mystischen Vereinigung nichts zu fiirchten.
So gilt es demnach sich zu hiiten, mystische Vereinigung und Offen-
barungen u. dgl. zu verwechseln oder als gleichwertig einzuschitzen.

Echte Offenbarungen und Visionen konnen von falschen
unterschieden werden (22. Kap. 8. 74 ff.). Die Untersuchung erstreckt sich
zundchst auf die Person, welche sich begnadet glaubt. Es sind zu er-
forschen: ihre natiirlichen Anlagen und Mingel, ihre Bildung, ihre Tugenden,
ihre friitheren Gnaden und etwaigen Offenbarungen, ihre Priifungen, ihre
Vorsicht. Sodann sind genaue Erkundigungen einzuziehen iiber die Offen-
barungen und deren Umstinde. Zu dem Ende sind neun verschiedene
Fragen genau zu beantworten insbesondere inbezug auf Inhalt und Wirkungen.
Aus den angefiihrten Regeln ergeben sich verschiedene Schluffolgerungen.
Sind bei Beurteilung einer Erscheinung oder einer Reihe derselben alle
zutreffenden Bedingungen giinstig, so ist dieselbe fiir sehr wahrscheinlich,
selbst fir moralisch sicher zu halten. Die Sicherheit ist um so groBer,
Je augenscheinlicher .die Bedingungen hervortreten. Zum Verhalten
gegeniiber Offenbarungen und Visionen (23. Kap. 8. 115 ff.) werden
niher bestimmte Regeln aufgestellt fiir den Seelenfiihrer und die begnadete
Person. Der Seelenfiihrer schiebe die Entscheidung hinaus, — zeige keine
Verwunderung, — behandle auch verdichtige Personen wohlwollend, —
prife den Zweck der Offenbarungen, — stelle sich auf iibernatiirlichen
Standpunkt, — meide die Gefahren, — bete und lasse beten. Die begnadete
Person teile alles dem Seelenfiihrer mit, — glaube nicht leicht an die
Echtheit, — wiinsche nichts AuBergewdhnliches, — arbeite vielmehr da-
gegen, ohne jedoch die Erscheinung zu schméihen, — suche in der Tugend
zu wachsen und waffne sich mit Geduld.

Der 5. Teil behandelt die Priifungen beschaulicher Seelen.
Zunichst wird ein allgemeiner Uberblick (24. Kap. S. 142 ff.) gegeben.
(rott 1dBt zahlreiche Leiden aus hdchst weisen Griinden zu und will ins-
besondere zur freudigen Hingabe erziehen. Mancherlei sind innere Leiden
(25. Kap. 8. 156 ff.): Versuchungen, Schwiche, Tauschung, Traurigkeit,
Zweifel, Zerstreuungen u. a., inbesondere Skrupeln und Trockenheit, welche
beide Arten n#dher zur Sprache kommen (Bedeutung, Ursachen, Mittel).
Als duBere Leiden (26. Kap. S. 183 ff.) werden ndher behandelt: Krank-
heiten und Verfolgungen — Teuflische Besessenheit und Beherrschung
(possessio et obsessio). Zur Unterscheidung von pathologischen Erscheinungen
ist es stets gut, einen christlichen Arzt zu Rate zu ziehen. Von der Be-
herrschung werden vier Arten niher dargelegt: Teuflischer Einfluf auf die
Worte und das Benehmen, — auf die Sinne, — durch physisch unerklir-
bare Krankheiten. Diese drei Arten gehoren der physischen Ordnung,
die vierte der moralischen an, zur Klasse der Zwangsideen: Versuchungen
von solcher Heftigkeit, daB die Macht der Leidenschaft zur Erklirung
nicht hinreicht, Es gibt auch #hnliche natiirliche Zustéinde; bei diesen



232 Literarische Besprechungen.

sind auch entsprechende Mittel anzuwenden im Unterschied von den Mitteln
bei wirklich teuflischer Beherrschung.

Der 6. Teil bringt mehrere Ergénzungsfragen. Zuerst ist ndher
Rede vom Verlangen nach der mystischen Vereinigung (27. Kap.
S. 224 ff.). Wer mystische Gnaden empfingt, darf nach hdheren verlangen ;
aber auch jeder, der noch keine solche Gnaden erhielt, darf sie wiinschen.
Dies gilt betreffs der mystischen Vereinigung. Anders steht es mit den
auBlerordentlichen Zutaten: Visionen und Offenbarungen. Vom Verhalten
diesen gegeniiber war schon (23. Kap.) die Rede. Als Eigenschaften
des Seelenfithrers (28. Kap. 8. 257 ff.) werden gefordert: Gesundes
Urteil, — Frommigkeit, — Wissenschaft, — Giite (Liebenswiirdigkeit).
Das Lesen guter mystischer Schriften darf ruhig allen verniinftigen Per-
sonen empfohlen werden. Denen aber, welche bereits das Gebet der Kin-
fachheit iiben, sind geradezu einige anzuraten. Die Werke der hl. Theresia
wurden selbst von der heiligen Kirche den Glédubigen empfohlen. Der
Quietismus (29. Kap. 8. 274 ff.) ist ein Irrtum. Nach demselben liegt
das Ideal der Heiligkeit im (reringstmall personlicher Tétigkeit, Ks ist aber
ein grofler Unterschied zwischen dem Grundsatze: Unterdriicke mdglichst
alle eigenen Akte, und dem anderen wahren Grundsatze: Unterdriicke
alles Fehlerhafte der Akte. Unsere Tidtigkeit ist notwendig. Gott
will nicht allein handeln, sondern nur unsere Titigkeit unterstiitzen.
Das Hindernis fiir die Gnade ist zu grofBe Tétigkeit oder zu wenig
Tatigkeit. Naher wird dargelegt die Geschichte des Quietismus und seine
Hauptlehren.

Was ist es um die Verbreitung der Mystik? (80. Kap. 8. 299 ff.)
Mystische Zustinde kommen nicht gar so selten vor, nicht blof in Klostern,
gsondern auch unter frommen Weltlenten, und zwar bei Méinnern, wie bei
Frauen, wenn auch, wie die hl. Theresia meint, bei letateren ofter. Bei
der Frage, ob alle Heilige mystische Zustinde gehabt, darf man wohl mit
ja antworten, und zwar nicht bloB die Heiliggesprochenen, sondern die
sehr vollkommenen Seelen im allgemeinen, nur sind die mystischen Zustdnde
nicht zu eng zu fassen im Sinne von ganz auBerordentlichen; insbesondere
ist abzusehen von Offenbarungen und Visionen, Giinstige Bedingungen
fiir mystische Gnaden sind die Ubung der Tugend, ein Leben der Sammlung,
Losschidlung und Gleichférmigkeit mit Gottes Willen. Hindernisse der
mystischen Vereinigung sind Lauheit im Gebete, Ausgegossenheit, Ver-
achtung oder Geringschédtzung solcher Gnaden. Sehr wichtig ist das
richtige Verstindnis der Terminologie (31. Kap. S. 318 ff.). Niher
werden erkldrt die Ausdriicke der hl. Theresia zur Bezeichnung der mysti-
8chen Zustinde: Beschauung, Sammlung, Ruhe, Schlaf, Vereinigung, Ek-
stase, Geistesflug. Verlobung, Vermidhlung., Die beschreibende Mystik
(32. Kap. 8. 328 ff.) wird behandelt nach Methode, Quellen und Einteilung,
Um den Fortschritt der Mystik haben sich insbesondere groBe Verdienste
erworben die hl., Theresia und der hl. Johann vom Kreuz. Die spitere
Mystik hat das Bekannte n#her erklirt und geordnet. Quellen sind be-
sonders die Beschreibungen, welche sich finden in den Werken der klassischen
und bewidhrten Autoren, sowie die Erklirungen, welche noch lebende Per-
sonen aus ihrer Erfahrung geben konnen. Bei beiden Arten ist jedoch
Umsicht und Vorsicht anzuwenden. Am besten empfiehlt sich die friiher
(1. Bd. 8. Teil) schon besprochene Einteilung der hl. Theresia in vier
Gruppen, welche durchaus der wissenschaftlichen Kritik standb#lt. Auch
ist sie vom praktischen Standpunkt aus die bequemste,

Mehrere theoretische Fragen (33. Kap. S. 344 ff) werden er-
Ortert. Zuerst werden die drei Fragen beantwortet: Gibt es ein natiirliches



Literarische Besprechungen. 233

Schweben, — gibt es natiirliche Wundmale, — natiirliche Ekstasen?
Poulain zeigt, daf die zu gunsten der naturalistischen Erklérungen an-
gefiihrten Beweise nichtig sind, weil teils willkiirliche Voraussetzungen,
teils tatséichlich unbegriindete Urteile. Religion und Mystik sind aber von
der Losung dieser Frage ganz unabhingig. Wenn daher der Fortschritt
in der Heilkunde und in den psycho-physiologischen Wissenschaften neue,
ernste Einwidnde bréchte, hétten sie sich dariiber gar nicht zu beunruhigen.
Inbezug auf die Natur der mystischen Vereinigung sowie der mystischen
Vision (8. 877 ff.) schlieBt sich Poulain der allgemeinen Ansicht an, daB
das mystische Schauen der Gottheit von der Anschauung Gottes in der
Ewigkeit wesentlich verschieden sei. Zur erwdhnten Natur versucht er
keine Erkldrung, sondern folgt Alvarez de Paz, der nur sagt, die Tatsachen
sind auBerordentlich sicher, aber {iberschreiten unser Erkenntnisvermdgen.
Fir das Gebundensein und Aufhdren der Sinnestédtigkeit beim Gebete der
Ruhe und der Ekstase (S. 881 ff.) ist die Hauptursache unbekannt. Ein-
zelne Auffassungen der zwei Nichte des hl. Johann vom Kreuz werden
als unrichtig erwiesen (S. 387 ff.). Die Skeptiker (S. 394 ff.) entstellen
vielfach die Berichte der Mystiker oder schwichen dieselben ab. Als zwei
geschichtliche Erscheinungen (34. Kap.) werden noch erértert: Ein
protestantisches ,Erwachen® in mystischer Form unter den Gallas (8. 402 ff.)
und die Auffassung der Muselminner von der Ekstase (S. 406 ff.).

Ein Anhang (8. 410—462) bringt eine reiche einschlégige Biblio-
graphie. Die erste Reihe (40 Nummern) fithrt die Autoren an aus
den ersten 15 christlichen Jahrbunderten. Dionysius den Mystiker (Nr. 3)
148t der Ubersetzer im 5. Jahrh. in Palistina leben. Aber damals gelten
die dionysischen Schriften ganz allgemein von altersher als echte Schriften
des vom hl, Apostel Paulus bekehrten hl. Dionysius Areopagita. Die
kritisch nachgewiesene groBe textliche Ubereinstimmung mit dem Neu-
platoniker Proklus rechtfertigt vollauf den uralten Verdacht der Abhéngig-
keit des Proklus vom Areopagiten. Seine Schriften waren lingst vor
Proklus wohlbekannt (vgl. dieses Jahrb. XXV, 8. 112 f,; Parker, Are the
writings of Dionysius the Areopagite genuine? London and Oxford 1897,
Parker; — The heavenly and ecclesiastical hierarchy of Dionysius the
Areopagite — the preface — ebenda 1899). Der ekstatische Lehrer Dio-
nysius der Kartiuser (Nr. 87) ist von der hl. Kirche selig gesprochen.
Die zweite Reihe umfaBt die Autoren des 16. Jahrh. (Nr. 41—50);
die dritte die des 17. (Nr. 51—110); die vierte die des 18. (Nr. 111
bis 132); die fiinfte die des 19. u. 20. (Nr. 183—190). In der dritten
und vierten Reihe (S. 428 ff., 441 ff.) werden die unbeschuhten Karmeliter
ofter als BarfiilBermonche angefiihrt; dies ist unklar, weil es verschiedene
BarfiiBerorden gibt (vgl. Heimbucher, Die Orden und Kongregationen
der katholischen Kirche,2 Paderborn 1907, Schoningh, I, 44 f)). P. Thomas
von Jesus (Nr. 52) ist Augustiner-Barfiifer; mit ihm wird der gleichnamige
Generaldefinitor der unbeschuhten Karmeliten (Nr. 62) verwechselt; ersterer
ist ehrwiirdig und gehort in die zweite Reihe nach der hl, Theresia. Franz
von St. Thomas (S. 441, Nr. 112) ist wohl Augustiner-Barfiier; dagegen
P. Joseph vom HI. Geiste (Nr. 116) unbeschuhter Karmeliter, wie P. Philipp
von der hlst, Dreifaltigkeit (Nr. 74, S. 483). Auf die mystischen Schrift-
steller der verschiedenen christlichen Jahrhunderte folgen einige Lebens-
beschreibungen (S. 455 f.). Sie haben (Note 1) verschiedenen Charakter:
entweder schliefen sie inbezug auf die Mystik lehrreiche Lebensbeschreibungen
ein, oder sie werden mit den Werken eines Heiligen angefiihrt, oder sie sind
endlich ziemlich bekannt. Zuletzt kommt noch eine Liste quietistischer
Schriftsteller (S. 459 ff). Einzelne Druckfehler sind zu bemerken:

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXV, 16



234 Literarische Besprechungen,

bisweilen steht Denis statt Dionys oder Dionysius; II, 120, 1. Z. steht
P. Ybanez statt P. Petrus Yvagnez; sinnstérende sind uns nicht aufgefallen.
Fiir eine baldige Neuauflage wire aufler den erwahnten Punkten ein ge-
naues alphabetisches Namen- und Sachregister zum leichteren Gebrauch
erwiinscht.

Konigshofen (Bayern). P. Jos. Leonissa O. M. Cap.

2. Franz Muszynski: Die Temperamente, ihre psycho-
logisch begriindete Erkenntnis und padagogische
Behandlung. &° XII u. 274 S. Schoéningh, Pader-
born 1907.

Der ‘erste Teil der Schrift befaBt sich mit der Frage: Was ist Tem-
perament; der andere behandelt das schwierige Problem, wie ein Erzieher
die verschiedenen Temperamente leiten soll.

Der Gedankengang des ersten Abschnittes ist in kurzen Ziigen fol-
gender: Das Temperament ist etwas, das zur Individuation des Menschen
gehort, es macht einen Teil seiner Perstnlichkeit aus. Ks ist nicht etwas
allgemein Menschliches d. h, in dem Wesen des Menschen oder des mif
Vernunft begabten Lebewesens gelegenes, sondern etwas Persdnliches. Um
dieses geheimnisvolle Etwas kennen zu lernen, miissen wir uns darum vor
allem klar werden, was den Menschen zur Person, zum Individuum macht.
Das ist ohne Zweifel die Natur oder die Wesenheit, insoweit sie Prinzip
der Tétigkeit ist. Denn aus der Tat erkennen wir den Mann. Doch es
wurde oben nur gesagt: Temperament sei etwas von der Person, nicht
die Person, etwas das die Person kennzeichnet in ihrer Tétigkeit. Dieses
die Person bezeichnende Etwas ist die Art und Weise der Tatigkeit, welche
man gerne unter dem Namen ,Naturell“ kennzeichnet. ,Insofern aber im
Naturell die jeweilige bleibende Stimmung der Natur des Menschen sich
offenbart, nennen wir es Temperament® (13). In Poesie und Prosa werden
die Temperamente (vier an Zahl) vorgefiihrt. Eine Diskussion begriindet
die Vierzahl der Temperamente, eine weitere Abhandlung berichtet tber
die verschiedenen Erkldrungsversuche und priift die einzelnen philo-
sophischen Lehrmeinungen von den Temperamenten. In der Frage nach
dem Grunde der Temperamente entscheidet sich der Verfasser fiir die
Ansicht: der Grund der Temperamente liege weder einseitig im Leibe noch
einseitig in der Seele, sondern in dem, was aus beiden zusammengesetzt
ist, in der Natur des Menschen, sie entwickeln sich durch Unterricht und
Anleitung von auBlen, wobei die entfernteren Ursachen: ,tellurische oder
irdische Beziehungen“, (53) Religion, Erkenntnis nicht zu wenig in Anschlag
gebracht werden diirfen. Alles in allem: ,Die Temperamente sird ein
natilirlicher Habitus des Menschen (Definition 8. 59). Diese Temperamente
werden nun ausfiihrlich und weitliufiz aus dem Leben vorgefiihrt, der
Choleriker (60—88), der Melancholiker (88—1389), der Sanguiniker (139—152),
der Phlegmatiker (152—162).

Der zweite Teil der Schrift ist pidagogischer Natur und stellt die
Frage, wie hat man die Temperamente auszubilden? Die Losung ist:
zerstore nichts, was die Natur gegeben, denn sie ist gut und ihr Streben
ist edel, wenn es nur auf den rechten Punkt gerichtet wird. In diesem
Teile liegt der Hauptwert der Sechrift. Der Pidagoge wird ihn mit Nutzen
lesen und viele beherzigenswerte Winke fiir die gedeihliche Ausiibung seines
Amtes und Berufes aus demselben schopfen. Doch diirfte er mit Strenge



Literarische Besprechungen. 235

und Strafe vielleicht nicht gar so nachsichtiz und milde bleiben in der
Praxis, wie M. ihm anrét. M. bohandelt das Prinzip: bilde jedes Tem-
perament in seiner moglichst glinzenden Entfaltung aus, zu exzentrisch.
Der Grund hierfiir liegt in den philosophischen Ausfiihrungen des ersten
Teiles, die gewi nicht allseitig zu billigen sind.

Wir sehen ganz ab von der merkwiirdigen Anschauung iiber Indi-
viduation. Ist denn die Wesenheit nur durch die Tétigkeit individualisiert,
und erkennen wir das Individuum nur aus seiner Titigkeit? Aristoteles
und Willmann, auf die sich der Verfasser beruft, denken ganz anders.
Selbst in dem aus Willmann zitierten Satze wird die Personlichkeit nicht
als Tatigkeits-, sondern als ,Seinsfiille* bezeichnet, Das Sein, die
Wesenheit ist individualisiert, und aus dieser individualisierten Wesenheit
entspringt die Tatigkeit. Insofern das innerste individualistische Wesen
Prinzip der Tétigkeit ist, und zwar konstantes Prinzip, das sich in seinem
Sinnenleben immer in der gleichen Weise ausspricht, ist dieses selbst Tem-
perament. Ist aber dies nach den Prinzipien der aristotelisch-thomistischen
Philosophie zugegeben, dann ist auch die Frage nach dem Grund der
Temperamente von selbst gelést. Das Prinzip der Individuation ist auch
Ursache des Temperamentes. Die letzten Wurzeln hat das Temperament
in dem Stoff, insofern dieser dem Geiste, der Seele seine individualisierte
Begrenzung und Bestimmung gibt, in der eben das Temperament besteht.
Mit KFreiheit, Charakter usw. aber hat das Temperament direkt nichts zu
tun (wie M. irrtiimlich anzunehmen scheint), denn diese liegen in der
hoheren Sphire des Geistes, die zwar aus dem animalischen Leben ihren
Inhalt schopft, aber nicht blind an dasselbe ausgeliefert ist. Der Mangel
einer durchsichtigen und klaren Unterscheidung des hioheren Geisleslebens
gnd des Temperamentes zieht sich verhangnisvoll durch beide Teile der

chrift,

Rom, S. Anselmo. P. Suitbert Birkle O. S. B.

3. Rudolf Asmus: Kaiser Julians philosophische Werke.
Ubersetzt und erkliart. VIII u. 222 S. Dirr, Leipzig

1908.

Der Ubersetzer beklagt im Vorwort, daB man Julian einseitig vom
religisen Standpunkt aus beurteile und seine eigenen Schriften nicht genug
zu seiner Beurteilung heranziehe, besonders seine philosophischen Schriften
stark vernachldssigt habe. Er wiinscht darum die bei der Schwierigkeit
des Urtextes bisher doppelt vermiRte vollstindige deutsche Ubersetzung
jener Schriften vorzulegen und damit zur Ergriindung des Julianproblems
von seiner literarisch philosophischen Seite aus beizutragen. Er folgt
dabei dem neuerdings vielfach verbesserten Hertleinschen Texte, gibt viel-
fache Parallelstellen zur immanenten Erklirung, verzichtet aber auf einen
kritischen Kommentar. Die Auswahl umfaBt 1. Die Trostrede an sich
selbst beim Weggange des vortrefflichen Sallustius. 2. Den Brief an den
Philosophen Themistius. 3. Die Rede gegen die ungebildeten Hunde
(Pseudokyniker. D. R.). 4. Die Rede gegen den Kyniker Heraklios. 5. Die
Rede auf den Konig Helios. 6. Die Rede auf die Gottermutter. Jedem
Stiick ist eine kurze Einleitung und Einteilung vorangeschickt, dem Ganzen
ein ausfiihrliches Namen- und Sachregister angefiigt. Die Ubersetzung
ist gut lesbar.

Breslau, Dr. Kurt Ziesché.
16%



236 ' Literarische Besprechungen.

4. Moses ben Maimon. Sein Leben, seine Werke und sein
EinfluB. Zur Erinnerung an den siebenhundertsten
Todestag des Maimonides herausgegeben von der Ge-
sellschaft zur Forderung der Wissenschaft des Juden-
tums durch Prof. W. Bacher, Dr. M. Brann, Prof.
Dr. Simonsen unter Mitwirkung von Rabbiner Dr,
I. Guttmann, Band 1. VIII u. 495 S. Fock, Leipzig
1908.

Die sehr riihrige Gesellschaft zur Forderung der Wissenschaft des
Judentums, die neuerdings an die Herausgabe eines groBartig angelegten
Grundrisses der Gesamtwissenschaft des Judentums herangetreten ist, bietet
im Vorliegenden im losen Zusammenhange mit einem Gedenktage (Maimo-
nides starb 1204) deu ersten Band eines gelehrten Sammelwerkes iiber den
groflen jiidischen Philosophen, um dessen Namen, wie die Einfiilhrung sagt,
ein hehrer Lichtkreis schwebt, der weder im Mittelalter noch in der Neu-
zeit von jidischer Wissenschaft iiberstrahlt zu werden vermochte. Kundige
und gelehrte Ménner taten sich dafiir zusammen, um in allgemeinverstiand-
licher Weise iiber Leben, Werke und EinfluB des Denkers zu berichten.
Die Anregung dazu ging von D. Simonsen-Kopenhagen aus, wobei die den
Plan umgestaltenden Gedanken von W. Bacher-Budapest maBgebend wurden.
Um die Korrespondenz und das Technische erwarben sich zwei Breslauer
jidische Gelebrte, M. Brann und I. Guttmann besondere Verdienste. —
In der ersten Arbeit gibt Dr. Philipp Bloch eine fiir alle Freunde mittel-
alterlicher Philosophie sehr dankenswerte Abhandlung tiber den Inhalt des
religionsphilosophischen Hauptwerkes, des Moreh Nebuchim,
des Philosophen (1—62). Sie ist eingehend, niichtern, streng sachlich, in
schoner einfacher Sprache gehalten und wird zur Lektiire des Philosophen
selbst manche Anregung bieten, dessen groBes Werk in seiner Weise er-
schiitternd die groBe Seele eines reichen Volkes widerspiegelt, das arm
geworden ist. M. N. ist ja der groBartigste Versuch, sich mit der theisti-
gchen Offenbarung rationalistisch abzufinden und dort mit Respekt von
Ferne stehen zu bleiben, wo man nicht den Mut gefunden, dem Gottlichen
im Geheimnis nahe zu treten. — Von der ersten sticht Cohens (Marburg)
Arbeit iiber die Ethik Maimunis (63—134) sichtbar ab. Man wird der
Untersuchung historisch nicht froh, weil man das starke philosophische
Eigenleben merkt, mit dem sich die Ethik Maimunis hier amalgamiert.
Hat man aber zunichst den Eindruck, daB dadurch diese jiidische Philo-
sophie in einen griéBleren und weiteren Zusammenhang gestellt wird, so
wird man bald inne, daf aus C.s Abhandlung in Wahrheit ein sehr stark
exklusiver jiidischer Sinn spricht, der ihn sogar zu ganz unvermuteten
polemischen Bemerkungen gegen das Christentum veranlaBt. Cohen sucht
mit groBem Scharfsinn die Ethik des Maimonides von der wesentlichen
Abhéingigkeit von Aristoteles loszulosen und mehr in die Richtung eines
ein wenig kantianisierten Plato einzustellen, sodaR er mit den Ergebnissen
des niichternen Jo8l wiederholt in Konflikt gerit. Wir erblicken in der
Arbeit wohl mit Recht mehr eine systematische Vorstudie zu der von
Cohen fiir den GrundriB der Gesamtwissenschaft des Judentums ange-
kiindigten Ethik und Religionsphilosophie des Judentums. Mit Interesse
wird man darin nachzupriifen haben, wie der jiidische Herrgott des weiteren,
wie schon hier (S. 75, 76), davon freigesprochen werden wird, eine Gefahr
fir die autonome Ethik des Kantianers zu sein, wihrend doch der christliche



Literarische Besprechungen. 237

Herrgott alle Augenblicke gegen jenes Idol zuriickzutreten geheiBen wird.
Von Kinzelbeiten will ich nur notieren, daf der aristotelische Begriff der
£&t¢ mit Fertigkeit im Sinne des fert:gen also imperfektibelen Seins nlohts
zu tun hat (S. 110); ebensowenig ist die aristotelische ethische weooryg
(5. 112), weil Ausweichung aus zwei Fehlern, das kleinere oder mittlere
Ubel. Im allgemeinen ist zu bedauern, daB der bald schwungvolle, bald
schwerfliissige, aber stets interessante Stil des Autors viel Geheimnisvolles
an sich hat. Es ist ein merkwiirdiges intellektuelles Kitzeln, das man im
Kopfe verspiirt, sieht man so drei bis vier undefinierte Bpgriﬁ'e zum Satze
verbunden, die ganz bestimmt anderen Sinn haben, als bei gewdhnlichen
Menschen; aber welchen gleich? Das soll kein Tadel, sondern eine leise
Klage der geistig Schwicheren sein; denn wer selbst denkt, priagt Begriffe
und ist nicht verpflichtet, sie vorgehend zu definieren. Darein muB man
sich also schicken. — Eine Erholung ist dagegen die dritte von Jacob
Guttmann stammende Studie, einem Fachmann iiber das behandelte Gebiet
des Einflusses der jiidischen Philosophie auf das christliche
Abendland (8. 1385—230). Dieser Einfluf reicht genau genommen, wie
auch Guttmann wohl sieht, so weit, wie geschichtlich das lebendige Inter-
esse fiir Aristoteles reicht. Daher ist mit dem Anbruche der Renaissance
der wirkliche Einfluf des groBen Juden zu Ende; nur gelegentliches philo-
logisches und philosophisches Interesse lenkt spaterhm noch auf ihn die
Blicke der christlichen Denker. Guttmann verfolgt also die Spuren seines
EinfluBes bei Wilhelm von Auvergne, Alexander von Hales, Vinzenz von
Beanvais, Albertus Magnus, Thomas und Skotus und bemift ihn durchaus
niichtern und rubig: die christliche Theologie des MA. wire ohne Maimo-
nides nicht anders ausgefallen, denn die wesentliche Korrektur des Ari-
stoteles liegt in den christlichen Positionen so scharf wie in den jiidischen
zutage. Jedenfalls ist aber der Aufsatz ein neues wertvolles Hilfsmittel
zur Beurteilung jener Gedankenverbindungen. Die fortschreitende Quellen-
forschung wird wahrscheinlich den EinfluB jiidischer Religionslehrer auf
das MA. in noch groflerem MaBe nachweisen, ohne daBl an jener Sachlage
geindert werden konnte, — Es folgt eine kiirzere Mitteilung I. Pagels
(Berlin) tiber die medizinischen Arbeiten des Maimunis (281—247). Aller-
dings auch nur fiber die bereits gedruckten, die sog. , Aphorismen®, die
u. a, eine beachtenswerte Kritik an Galenus enthalten, ein toxikologisches
Werk mit originellen medizinischen Anschauungen des M und zwei mehr
populire, als medizinische Didtetiken; ein Anhang gibt einiges tiber die
neuerdings gedruckten Traktate des M. de coitu. Die Hauptbedeutung
der medizinischen Schriftstellerei des Maimonides sieht Pagel in der Klein-
arbeit seiner Kritik gegen den mittelalterlichen Heros der Medizin, den
Galenus. — In der folgenden Abhandlung berichtet der inzwischen ver-
ewigte Rabbiner Dr. Ziemlich i{iber Plan und Anlage des Mischne
Thora, des groBen Kodifikationswerkes des Maimonides, in dem er die
biblischen und rabbinischen Vorschriften hauptsdchlich zu praktischen
Zwecken zusammenzustellen unternommen hat (248—318); es schliefit sich
sofort eine Untersuchung von I. Elbogen iiber den Ritus im Mischne
Thora (319—3881) an. Maimonides hat die talmudischen Studien bekannt-
lich dadurch zu ihrem urspriinglichen wissenschaftlichen Charakter zuriick-
gefithrt, daB er sie wieder auch auf den theoretischen, praktisch nicht
mehr verwertbaren Teil des Halacha ausgedehnt hat, das bis zu seiner
Zeit aufgehiufte talmudische Material zusammen mit der Mischna in ein
systematisches Ganze gliederte und eine tiefere rationelle Begriindung auch
fiir das Positive im Judentume versuchte, aus der sich spiter Thomas
von Aquin vieles zu eigen machte. Dagegen lehnt Ziemlich den wieder



238 Literarische Besprechungen.

neuerdings von Luzzatto gegen Maimonides erhobenen Vorwurf ab, als habe
er sich mit M. Th. an die Stelle des Talmud selbst setzen wollen. Das
Néhere iiber die Charakteristik, Einteilung und die Vorarbeiten von M. Th.,
sowie die daran geschlossene Polemik gegen eine Programmarbeit des
Rektors Professor Dr. Schwarz tiber das gleiche Thema bleibt billig un-
erwihnt. — Die néichste Abhandlung beschéiftigt Adolf Schwarz-Wien eben-
falls mit einem ausschlieflich talmudischen Thema, dem Verh dltnis des
Maimonides zu den Gaonen, den Rektoren der babylonisch-jiidischen
Hochschulen (332—410). Schwarz diskutiert 68 Stellen aus M. Th., in
denen M. mit den gaonitischen Erklarungen in Beriihrung kommt, und
konstatiert 22 Fille, in denen M. ihre Ansichten und Entscheidungen wider-
legt, indem er sie voll personlicher Hochachtung entweder textkritisch
korrigiert oder eine von ihnen versuchte Fortbildung des Talmud aus Pietdt
gegen die Tradition ablehnt. — Die nichste Abhandlung enthilt Beitrige
zur Pentateuchexegese Maimunis (411—420) von Simon Eppenstein.
Er stellt darin vor allem kasuistisch einige Mitteilungen des Sohnes des
Maimonides iiber vom Vater iiberkommeno exegetische Bemerkungen zu-
sammen. — Zwei folgende Arbeiten von Israel Friedlinder untersuchen die
arabischeSprache und den Stil des Maimonides (421—438), wiahrend
sich die beiden letzten mit dem Sefer hammizwdth beschiftigen, in
welchem Mainonides es versucht, die vom Talmud nur behaupteten 248
GGebote und 365 Verbote des Pentateuchs im einzelnen aus dem Texte
festzustellen. Moritz Peritz untersucht Anlage und Inhalt dieses Buches
(439—474), wihrend Ferdinand Rosenthal iiber die Kritik dieses Werkes
durch Nachmanides (475—495) berichtet.

Der Hauptinhalt des vorliegenden ersten Bandes des besprochenen
Sammelwerkes ist somit immerhin spezifisch jiidisch talmudischen Studien
gewidmet. Eine Arbeit iiber das Leben des groBen Weisen hitte dem
ersten Bande sehr gut getan. Zu hoffen ist ein gutes, ins Kleine gehendes
alphabetisches Inhaltsverzeichnis des Ganzen und ein Abschnittsverzeichnis
einzelner Arbeiten daraus, um es nach Moglichkeit auch zur Verwertung
in nicht spezifisch jlidischen (relehrtenkreisen geeignet zu machen.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

5. Baruch de Spinoza: Theologiseh-politischer Traktat.
3. Aufl. Ubertragen und eingeleitet nebst Anmerkungen
und Registern von Carl Gebhardt. XXXIV u. 423 S.
Diirr, Leipzig 1908.

Eine neue deutsche Ausgabe des beriihmten und schicksalsreichen
Buches, ,enthaltend einige Abbhandlungen, in denen gezeigt wird, daB die
Freiheit zu philosophieren nicht nur ohne Schaden fiir die Brommlgkel+
und den Frieden im Staate zugestanden werden kann, sondern daB sie
nur zugleich mit dem Frieden im Staate und mwit der Frommigkeit selbst
aufgehoben werden kann®, und zu dem seiner Zeit sogar I. Ioann, 4. 13
das Motto abgeben muBte, wird nicht nur einer Zeit willkommen sein, die
in ihm eine magna charta ihres Geisteszustandes erblickt, sondern auch
denen, die sich iiber die Beziechungen De Spinozas zur neuzeitlichen Bibel-
kritik an der Quelle unterrichten wollen. Meint doch z. B. Cornill, dafl
das Buch zu dem Bedeutendsten gehdre, was jemals iiber das A. T. ge-
schrieben wurde. — Die knappe, aber gut einfiihrende Einleitung, die den
personlichen Standpunkt des Hinfiihrenden allerdings erkennen 1d8t, erdrtert
die Veranlassung des 1670 ohne Namen des Verfassers erschienenen Buches



Literarische Besprechungen. 239

und verweist es in den Kreis der politisch gemeinten Staatsschriften, die
aus dem Kreise des damals méchtigen Jan de Witts hervorgingen, um
seine Politik zu unterstiitzen. Damit erklért sich sowohl die eigentiimliche
Zuriickhaltung de Spinozas in religiosen Fragen, die sich von den in der
Ethik ausgesprochenen eigenen Meinungen des Philosophen merklich ent-
fernt, als auch die bemerkenswerte Einbiegung, die der religiose Libertinis-
mus in diesem Buche zu gunsten einer Art rationalistisch-christlichen
Staatsreligion sich gefallen lagsen mufl. Daher wird wohl auch trotz des
wesentlich politischen Zweckes und Gehaltes des Werkes seine wissenschaft-
liche Bedeutung von Gebhardt auf die biblische Theologie hiniibergeschoben,
wobei unerwidhnt bleibt, dafl sich die Anwendung der historischen Methode
auf die Hl. Schrift fast gleichzeitig bei R. Simon vorfindet. Der eigentlichen
Einleitung schlieBt sich ein kurzer Bericht iiber die Schicksale der Schrift,
ihre Gegenschriften und sonstige Bibliographie an. Dem zeilenmifBig
numerierten, leicht fliissigen Text, der sich unter dem Strich in bestdndiger
Beziehung zu den handschriftlichen spéiteren Anmerkungen de Spinozas
und den wichtigsten bisherigen Ausgaben des Traktates halt, ist ein gut
gearbeiteter wissenschaftlicher Apparat, ein reichhaltiges alphabetisches
Namen- und Sachregister, sowie ein Verzeichnis der angefiihrten Stellen
der HI. Schrift beigegeben,

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

6. Dr. Anna Tumarkin: Spinoza. Acht Vorlesungen
gehalten an der Universitit Bern. 89 S. Quelle und
Meyer, Leipzig 1908.

Die vorliegende Schrift einer Schiilerin Diltheys ist mehr, als nur
ein gewissenhaftes Referat. Freilich jene eigenartige zwiespéltige Greistes-
verfassung nachfiithlend zu verstehen, aus der Spinozas Gedankenzusammen-
hang erwachsen ist, scheint nicht gelungen, wenn wenigstens verstehen
nicht nur nachfiihlen, sondern erkliren heiBt. Es ist ein spezifisch spit-
jlidisches Geisteselement, jene harte, tote, feindliche Objektivierung der
Welt, — Hegel weist schon in seinen auch von einem Schiiler Diltheys
herausgegebenen Jugendschriften lebendig darauf hin — das unter dem
Drucke eines ganz fremdartigen philosopbischen Milieus und darum in
eigenartiger Form mit dem altjiidischen prophetischen Ideal persénlichster
Gottesgemeinschaft zusammenstoft und in Spinozas — seinen Anlagen nach
ganz und gar jiidischem Geiste zu jener gewaltsamen Losung fihrt. Daher
auch die von T. 6fters hervorgehobene Einsamkeit und Entwicklungslosigkeit
Spinozas, die, m. E. nur was jenes Milieu betrifft, neuerdings mit Recht
bestritten wird. Spinoza gehdrt trotz seiner AusstoBung aus der Synagoge
durchaus in die Reihe jiidischer Denker, wenn auch der heterodoxen; daher
sind auch, wie es bei Goethe deutlich hervortritt, seine Gedanken so un-
fihig, sich ihrerseits unserer Geistesart zu assimilieren. — Die erste Vor-
lesung handelt von Spinozas Perstnlichkeit und Leben, die zweite von seinen
Schriften, Methode und Erkenntnistheorie, die dritte bis fiinfte vom Sub-
stanzbegriff und den Attributen, die sechste und siebte von Spinozas Psycho-
logie, Sitten- und Staatslehre, die achte endlich vom Ideal des Weisen. —
Mit Recht — was die Sachlage betrifft — schreibt T. der Methode Spinozas
nur einen, eine wichtige Wesenseite von ihm abspiegelnden #sthetischen,
auch einen piddagogischen, nicht aber demonstrativen Wert zu; ob dies
auch Spinozas Auffassung war, gelingt ihr m. E. nicht darzutun. Auch
die Scholastik kleidete die Einwiirfe der Gegner in die Formen der eigenen
Darlegung, ohne deshalb an deren Beweiskraft zu zweifeln. Richtig aber



240 Literarische Besprechungen.

ist, daB Spinoza die obersten Positionen des Systems, so den Substanz-
begriff, der intuitiven Wirkung jener vis intellectus nativa selbst verdanken
will. Ob man aber gestiitzt auf die Erwigungen T. und jenes Beispiel
aus dem ersten Dialoge des ,kurzen Traktates® (S. 35) wirklich im Sinne
Spinozas handelt, seine Substanz als Objektivation des BewuBtseins auf-
zufagsen? Trigt man da nicht unhistorisch den Grundgedanken des ob-
jektiven Idealismus Schellings in Spinoza hinein, wihrend es T. doch an
Kuno Fischer tadelt, dafl er Spinozas Substanzbegriff dynamistisch deutet?
Mindestens scheint jenes Philosophem weit ndher damit verwandt, als mit
der kantischen Einheit der Apperzeption, die T. als erklirende Parallele
vorsichtig anfiihrt. Auch die Auffassung der Liebe bei Spinoza als blofie
intellektuelle Bejahung des Seins scheint mir ein Stiick des Geistes Spinozas
zu verkiimmern, auch im Gegensatze zu S. 41 zu stehen, wo es heiit:
ydort, wo er die Kluft zwischen sich und dem Objekt am stérksten fiihlt,
setzt er, kurz entschlossen, iiber die Kluft, die zu {iberbriicken er verzichtet,
hinweg; und vor dem ihm fremd Gegeniiberstehenden weil er keine Rettung
als die absolute Hingabe, die mystische Vereinigung in Liebe.“ Hier rihrt
die Verf. mit feinstem Fiihlen an den angedeuteten wahren Nerv des Wesens
Spinozas. — Wohltuend beriihrt die fein abgetonte Sprache und die dem
Gegenstand angemessene Ruhe und Leidenschaftslosigkeit der Darstellung.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

7. 1. Dr. Paoul Hensel: Rousseau. Mit einem Bildnisse
Rousseaus. 122 S. Teubner, Leipzig 1907.
II. Ludwig Geiger: Jean Jaeques Rousseau. Sein
Leben und seine Werke. 131 S. Quelle u. Meyer,
Leipzig 1907.

Rousseau hat auf mehreren FEinzelgebieten und auf die Gesamt-
stimmung der europdischen Menschheit und besonders auf Deutschland so
nachhaltig eingewirkt, dafl sein Name immer wieder an unser Ohr schléigt,
weshalb es begreiflich ist, da man in weiteren Kreisen auf Interesse fiir
ihn rechnen kann. Dem sollen die beiden kurz unterrichtenden Béandchen
entgegenkommen, also nicht wesentlich Neues oder besonders Tiefes iiber
das Thema sagen. Fiir den genannten Zweck sind beide Arbeiten gut ge-
schrieben, obwohl sie verschiedene Wege einschlagen. Geiger gibt eine
Lebensbeschreibung, R.s Lehren sind ihm alsdann Ergebnisse aus dem
Menschen und seiner Umgebung., Hensel stellt die Lehre Rousseaus fiir
sich dar und schickt nur eine kurze Skizze seines personlichen Wesens
voraus. Mir scheint, dafl Geigers Methode dem Zwecke und Umfang der
131 Seiten besser angepaBit ist. Hensel wollte etwas tiefer, setzt aber
dabei manches wohl vergeblich voraus. — Beide Biicher halte ich, obwohl
sie die oft betonten Charakterschwichen Rousseaus durchaus nicht ver-
kennen, dennoch fiir ungeeignet, ihrem Zwecke zu dienen, da sie es durch-
aus verabsiumen, das Fehlen gewisser Elemente in Rousseaus Gedankenwelt
hervorzuheben. Seine Auffassungen von Natur, Mensch, Gesellschaft und
Geschichte und von der Religion iibersehen vollig die eigenartige Kon-
kavitdt aller natiirlichen Kulturbedingungen, die gebieterisch nach einer
Erginzung durch das Ubernatiirliche verlangen. Es wire gerade zu zeigen,
wie sich dadurch in Rousseaus Werk und Leben die gdhnende Leere bei
aller Gedankenfiille, die klaffenden Risse bei dem energischen Streben nach
einer einheitlichen Auffassung erkléren.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.



Literarische Besprechungen. 241

8. Hugh Dawvid .Jones: John Balguy, an English mo-
ralist of the 18%™ ecentury. 70 S. Quelle u. Meyer,
Leipzig 1907.

Selby-Bigge und spiter Falckenberg haben zunéchst auf John Balguy
aufmerksam gemacht und ihm einen gewissen geschichtlichen Einfluff zu-
gesprochen. Aus der Schule F. stammt denn auch vorliegende bei aller
Knappheit methodische und reichhaltige Untersuchung tiber den genannten
englischen Moralisten des beginnenden 18. Jahrh. Ein 1. Abschnitt gibt
Biographisches. B. ist (1686) Cambridgeaner, Mitglied der Hochkirche, 1711
zum Priester geweiht, seit 1729 Benefiziat in Northallerton, gest. 1748. Seine
philusophisch religiose Stellung wihlte er, von beiden Seiten beeinfluBlt,
zwischen dem Deismus Cherburys, Tolands und Tindals und der Gefiihls-
religion Shaftesburys und Hutsechons, also an der Seite von Clarke und
Bischof Hoadly, gegen deren Bedeutung er zuriicktritt; er schrieb moralische
und theologische Abhandlungen, auch eine Anzahl Predigten (2. Abschnitt).
Wir haben es also bei ihm mit einem gemiBigten ethischen Rationalismus
zu tun, der die Beziehungen %Zur geoffenbarten Religion nicht aufzugeben
wiinscht, sie jedoch vielfach durch Umdeutung entstellt (3. Abschnitt).
Ein 4. Abschnitt sucht den literarischen Einflufl B.s genauer zu verfolgen.
Der Anhang gibt eine wertvolle Bibliographie. — Uns schien die Studie
wichtig, nicht so fiir die Geschichte der Philosophie, worin Ostwald in
geiner herben Ablehnung wohl nicht ganz unrecht hat, als fiir die Ge-
schichte der anglikanischen theologischen Spekulation, die auch in ihrer
liberalen Seite so eigenartig von den parallelen Entwicklungen des Fest-
landes sich unterscheidet.

Breslau, Dr. Kurt Ziesché.

9. L Rudolf Eucken: Einfiihrung in eine Philosophie
des Geisteslebens. V u. 197 S. Quelle u. Meyer,
Leipzig 190%.

II. Georg Lassorn: Johann Gottlieb Fiehte und seine
Schrift liber die Bestimmung des Menschen. KEine
Betrachtung des Weges zur geistigen Freiheit. 45 S.
Trowitzsch u. Sohn, Berlin 1908.

III. B. Croce: Lebendiges und Totes in Hegels Philo-
sophie. Mit einer Hegelbibliographie. Deutsche
vom Verfasser verm. Ubersetzung von K. Biichler.
XV u. 228 S. Winter, Heidelberg 1909.

IV. Walter Pollack: Uber die philosophisechen Grund-

- lagen der wissenschaftlichen Forschung, als Bei-
trag zu einer Methodenpolitik. 154 S. Diimmler,
Berlin 1907.

V. Wilhelm Purpus: Zur Dialektik des BewuBtseins
nach Hegel. Ein Beitrag zur Wiirdigung der Phé-
nomenologie des Geistes. 174 S. Trowitzsch u. Sohn,
Berlin 1908.



242 Literarische Besprechungen.

VI. A. Bullinger: Stellen aus Hegels Werken behufs
absoluter Klarlegung des Hegelschen Gottesbegriffs
gegeniiber falscher Deutung desselben zusammen-
gestellt. Ackermann, Miinchen 1908.

Philosophia ruminans — mit einem Worte. Der Neukantianis-
mus glaubte ein fester Halt zu sein; er hat’s erlebt, daf schier ailes sich
zum zweiten Male abwickelt, was er zum zweiten Male begonnen hat.
Unsere philosophische Bewegung steht unter dem Zeichen des Vorwortchens
y,Neu-¢ hinten kommt dann irgendein ,-ismus“ Schade, dal jenes Vor-
wortchen eigentlich gerade sein eigenes Gegenteil ausdriickt, ndmlich da8
die in Frage stehende Geistesrichtung nicht neu ist; damit fehlt ihr jener
frohe Auftrieb, der dem wirklich Neuen eignet, auch wenn es irrig ist;
es ist immer mehr ein vorsichtiges Nocheinmalversuchen, wobei man dies
und das zu vermeiden sucht, was seinerzeit Anstof erregte und den Hals
brach; aber gerade das war vielleicht das Originelle und einseitig Wahre
jener Richtung und ihre Existenzberechtigung. Die ,Neu—ismen“ haben
etwas fatal Verdiinntes und Eklektisches, besonders wenn sie so bunt
durcheinander auftreten wie zur Zeit bei uns. Eine ausfiihrliche Aus-
einandersetzung und Beziehungsnahme auf die vorstehenden Schriften er-
iibrigt sich demnach; man kann heute die Kritik der Gegenwart in der
Philosophiegeschichte abmachen,

I. Eucken verfolgt seinen bekannten pantheistischen Grundgedanken,
daf ohne eine Umkehrung des ersten, eben nicht so orientierten Anblickes,
ein innerer Fortgang des Geisteslebens nicht moglich sei, an der Hand der
Geschichte durch die Probleme der Einheit und Vielheit, der Verinderung
und Beharrung, der Aullen- und Innenwelt, durch das Wahrheits- und
Glicksproblem und in seiner ebenso bekannten edlen klaren Sprache. So
gei z. B. der Widerspruch zwischen Einheit und Vielheit nur zu losen,
ywenn eine Vertiefung der Wirklichkeit uns an der einzelnen Stelle mehr
sehen 14Bt, als ein bloB punktuelles Geschehen, und wenn in ihm die un-
mittelbare Gegenwart eines Weltgeschehens anerkannt wird, und ein Ganzes
des Geisteslebens den Grund unseres eigenen Wesens bildet“ (S. 45). Dieses
Thema findet sich in den fiinf Vortrigen variiert: Das ,Geistesleben®
Euckens ist somit als eine esoterische Wirklichkeit zu betrachten, ist zu
konkretisieren. Gegen M. W. R. Boyce Gibson (God with us, London,
Adamaud Charles Black 1909), der Euckens Geistesbegriff im Sinne eines
persénlichen Gottes noch auslegen mochte, halte ich darum mit Wunderle
und Mausbach an seinem pantheistischen Charakter fest. Mit Recht sagt
Ewald: , Der Begriff des Geisteslebens, den Eucken unausgesetzt zu erliutern
und in seiner Bedeutung fiir die Menschheit klar zu legen strebt, deckt
sich ungefihr mit Hegels Begriff des objektiven und des absoluten Geistes.®

II. Lasson gibt uns vorliegend einen im Auftrage des Komitees zur
Errichtung eines Fichtedenkmals zu Berlin gehaltenen Vortrag wieder.
Ausgehend von der geschichtlichen Stellung des Kantianismus untersucht
er die von Fichte versuchte radikale Fortentwicklung seines Gedankenganges
und glaubt, auf Ausstellungen im Einzelnen verzichtend, in der besprochenen
Einzelschrift des Philosophen ihren dauernden Wert aufzuzeigen in der
Darlegung des notwendigen Weges, den der denkende Geist von der Natur-
philosophie zum absoluten Idealismus durchlduft. Die feinsinnige, klare
Darlegung 1aBt den Vortrag zu einer raschen Orientierung iiber Fichtes
Gedanken sehr geeignet erscheinen.



Literarische Besprechungen, 243

III. Croce ist der bekannteste Vertreter des italienischen Neu-
hegelianismus, der mit der Biichlerschen Ubersetzung des vorliegenden
Buches, das kiirzlich in Buriot auch einen franzdsischen Ubersetzer go-
funden hat, nunmehr auch in Deutschland und Frankreich zu Worte kommt.
Das Werkchen ist eine kritisch-philosophische Einfilhrung in die Hegelsche
Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften, die Croce mit Gentile
zusammen in italienischer Ubersetzung veréffentlicht hat. Dem Zwecke,
fiir das Studium Hegels in Italien Interesse zu erwecken, dient daher auch
der im Anhang befindliche Abrif einer Hegelbibliographie. Croce sucht
besonders jenen Punkt aufzuhellen und zu verteidigen, mit dem Hegel
steht und f&llt, seine Dialektik, in der er es unternahm, das Problem der
(egensitze in dem Einen zu lésen; er versucht zugleich erst in der An-
wendung der Dialektik auf die Begriffsunterschiede den einen Punkt auf-
zuzeigen, aus dem sich die irrigen Konsequenzen des Systemes auf die
weiten Gebiete der Kunst, Geschichte und Natur verbreiten. Croce beklagt
es, daB die Hegelianer einer solchen Kritik der Dialektik abgeneigt bleiben,
daB seine Gegner ihn nur negativ kritisieren. Wir stimmen ibm im all-
gemeinen nur darin zu, daB es heutzutage wieder eine Notwendigkeit ist,
Hegels (redankenwelt genauer kennen zu lernen, wozu sich am besten seine
eigenen Werke empfehlen. Als Einfiihrung dazu ist das gut tibersetzte
Buch viel zu subjektiv, so geistreich es auch geschrieben ist.

IV. Pollack fiihrt uns zuriick in den weiteren Kreis Fichtescher
Gedanken und mutet uns zu, unter radikaler Beseitigung der Tatsachen,
die zuletzt auch nur ein Produkt der Erkenntnis seien, in der Wissenschaft
nicht die Funktion der Wahrheitssucher, sondern der freien subjektiven
Gestaltung zu pflegen. Die Existenz einer objektiven Wahrheit kommt
ihm wie eine unertrigliche AnmaBung gegeniiber der freien Subjektivitat
des Forschers vor. Man sieht, hier heit es schon scharf zusehen, um
noch das Koérnchen Wahrheit zu entdecken, daB auch im Erkennenden
ein Festes und MaBgebendes ist. Ohne den Gottesgedanken ldft sich der
theoretischen AnmaBung des Objektiven oder Subjektiven, wie es eben
trifft, nicht wirksam entgegentreten; in der Praxis sorgen schon die Dinge
fiir sich selbst. Das Buch enthiillt gewisse theoretische Beziehungen
zwischen Nietzsche uand Fichte. -

V. Purpus stellt sich dagegen wieder als einen der ,wenigen Schiiler
Hegels“ vor, der sich die grofe Miihe macht, besonders schwierige Partieen
seiner Werke objektiv und mehr philologisch, als philosophisch, aufzuhellen.
Daher geht man gern zu ihm in die Schule, wenn man sich mit Hegel
zu beschiftigen hat. Er glaubt nicht gescheuter zu sein, als Hegel selbst,
wie etwa Croce, sondern begniigt sich damit, wie er hiibsch und boshaft
sagt, in einem alexandrinischen Zeitalter der Wissenschaften wenigstens
ein Alexandriner Hegels zu sein, und zwar ein recht streitbarer. Freilich
wird es dem Verfasser nichts helfen, die Bezeichnung der Hegelschen Philo-
sophie als einer monistischen als nichtssagend und irreleitend zu verwerfen
und sie fiir die abgeklirteste Form des Monotheismus zu erklidren (8. 5).
Sicher kann ja das ,Selbsterkennen im absoluten Anderssein“ allerlei be-
deuten, und wer Hegels Entwicklung bis zur Phénomenologie an der Hand
der Lasson-Nohl-Diltheyschen Veroffentlichungen verfolgt, bestreitet den
religiosen Zug seines Geistes gewill nicht; man nennt ja auch vieles
vielerlei: ganz bestimmt aber ist Hegels:Religion nicht das, was gemeinhin
seither Monotheismus hie. Die Untersuchungen, die Hegel mit einer ganz
eigenen Begabung iiber jenen geheimnisvollen Zusammenhang zwischen dem
gottlichen und geschopflichen Sein angestellt hat, ergeben zu viel und



244 Literarische Besprechungen.

darum — besonders auf dem Gebiete des Geisteslebens — fiir beide Termini
zu wenig. Aber hier ist nicht zu diskutieren; und so ergeben wir uns
denn darein, Hegel nicht zu verstehen und schleichen uns hinweg vom
Tempel der Philosophie (S. 8). Vom Totenbegraben aber sollte deshalb
ein Hegelianer anno 1908 nicht gleich reden, wo es eben erst scheint, als
sollte sein Meister noch einmal ein klein, klein wenig wieder lebendig
werden. — Purpus sucht uns in die ersten Abschunitte der Hegelschen
Phéanomenologie des Geistes die ihm ,das bedeutendste Werk der Welt-
literatur® ist, einzufiihren. Zu diesem Ende wird man seine miihsame und
sorgféltice Arbeit neben der Lassonschen Jubildumsausgabe (Diirr) mit
Vorteil benutzen, allerdings immer bedidchtig darauf Riicksicht nehmend,
daBl der Erkldrer der Ansicht ist, ,daB die Hegelsche Philosophie an allen
Gliedern vollkommen dem Geiste ihres Urhebers entsprang, wie Pallas
Athene, im Waffenschmuck strahlend, dem Haupte des Zeus“ (S. 72).

VI. Bullingers, ebenfalls eines streitbaren Hegelianers, 48 Seiten
iiber verschiedene Theologumena des Philosophen, erbeben einen zu hohen
Anspruch, wenn sie sich und den Lesern ahsolute Klarlegung des Hegelschen
Gottesbegriffs versprechen. B. vertritt eine besondere Art der christlichen
Auffassung Hegels. '

Breslau. Dr. Kurt Ziesché,

10. Karl Vorlinder: Geschiechte der Philosophie. 1. Bd.
Altertum, Mittelalter und Ubergang zur Neuzeit. XIV
u. 361 S. II. Bd. Philosophie der Neuzeit. VIII u.
512 S. Diirr, Leipzig 1908.

Vorldnder will ein Werk bieten, das vorziiglich akademischen Kreisen,
aber auch anderen, die fiir Philosophie interessiert sind, dienen und sich
darum in der Mitte zwischen den grofien und den ganz kleinen Philo-
sophiegeschichten halten soll. Ein Bediirfnis dafiir liegt vor. Jedoch
ist es mir doch wohl fraglich, ob gerade fiir diesen Zweck griindlicher
Einfithrung noch Fernstehender — und ein blofes Wortwissen hat ja keinen
Sinn — die Arbeit eines Mannes heutzutage noch geniigt. Ich wiirde
geneigt sein, den Rahmen etwas zu erweitern, wozu nach dem Gesténdnis
des Verfassers der Stoff ohnehin dringt, und die groBen Abschnitte
Spezialisten zuzuweisen, wie es z. B. neuerdings in Hinnebergs Kultur der
Gegenwart geschieht. Immerhin hat Vorldnders Versuch weithin Anklang
gefunden, was die schon nach wenigen Jahren erforderliche zweite Auflage
beweist, die besonders fiir die Neuzeit, z. B. bei der Darstellung der Lehre
des Leibniz die verbessernde Sorgfalt des Verfassers erkennen laBt. Hétte
er nur Deussens wohlmeinenden Ratschlag einer besseren Verteilung des
verfigharen Raumes doch benutzt. V. hat zwar schon in der Vorrede zur
ersten Auflage verschimt zugestanden, daB sich die von ihm mitgeteilte
Gewohnheit der meisten nichtkatholischen Universititslehrer, das MA.
einfach zu ibergehen, nicht halten l4Bt. KEs verbirgt sich eben eine zu
krasse Verachtung zunéchst einmal aller historischen Gesetze hinter dieser
bequemen Praxis. Vielleicht kommt V, auch noch zu der Uberzeugung,
dafl sich nun doch mit etwa 40 von 850 Seiten die Philosophie des eigent-
lichen MA. nicht abmachen 148t, ohne schon formell hinter allem Geniigen
dabei zuriickbleiben. Es steckt aber hinter dieser unausrottbaren Geflogen-
heit dem MA. gegeniiber der ernstliche Irrtum, daB — noch etwa mit
Auspahme der offenen Heterodoxien — im MA. eine wirkliche Philosophie
nicht existiert habe. Dabei ist das, was man dogmatische Gebundenheit



Literarische Besprechungen. 245

an den ma. Philosophen zu nennen pflegt, in Wirklichkeit nichts anderes,
als die — auch ,von der Gegenwart als normativ betrachtete — selbst-
verstindliche und unabweisliche Einordnung der derzeitigen Gedanken-
arbeit in das Weltbild jener Zeit. Das Kriterium, ob etwas damals Philo-
sophie oder nicht war, ist wissenschaftlich ganz anders zu bestimmen.
Nun hat die Scholastik noch dazu auf die Herausarbeitung jenes Kriteriums
eine ungemeine Miihe verwandt: aber trotz alledem. Die Philosophie beginnt
eben erst mit Kant! Andere meinen freilich, daB sie eben dort aufhdrt.
Ganz bestimm¢t beginnt aber die Philosophiegeschichte nicht
oerst dort, wo der Glaube aufhért. — In der Neuzeit normieren sich
V.s Urteile etwa im Sinne des Neukantianismus, in ihm liegt die philo-
sophische Hoffnung der Zukunft. So mdgen wir uns die oberflichlichen
und ungezogenen Bemerkungen iiber die christliche Philosophie der (egen-
wart (1I, 394/5) etwa erkliren.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché,

11. Dr. Bruno Bauch: Geschichte der Philosophie.
IV. Neuere Philosophie bis Kant. Goschen, Leipzig
1Y08.

Es kann sich hier nicht um Wiirdigung der systematischen Grund-
iiberzeugungen des Verfassers handeln, sondern um Beurteilung dessen,
was er auf dem knappen Umfange von 173 Seiten, noch dazu in einem
mehr volkstiimlichen Tone, aus dem weitschichtigen Stoffe gemacht hat,
der ihn von der Schwelle des Mittelalters bis zu Kant fiihrt. Von dem
Einflusse, den ,die Seelenknechtschaft und Geistesertotung, die aus dem
Formel- und ,Observanzenkram‘ der alten Kirche folgte“, doch leider nach
historischen Gesetzen auch in die Neuzeit und bis heute ausiibt, dispensiert
er sich ja zu reden. Aber es bleibt noch viel genug, um ihm die Aufgabe
recht schwer zu machen; man muBl anerkennen, daf es dem Verfasser
gelingt, durch verstindige Stoffeinteilung doch etwas von der Heraus-
arbeitung der Entwicklungstendenzen sich za wahren, obwobhl ihm die
Darstellung der Charakterkopfe schier den Atem dafiir nimmt. Ein kurzes
SchluBikapitel tiber Kant, der in Wirklichkeit ein AbschluB, nicht ein An-
fang ist, hat sich V. offenbar im Hinblick auf das folgende Béndchen ver-
sagen miissen; methodisch fehlt es doch sehr.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

12, Albert Maria Weiss O. P.: Apologie des Christen-
tums. III. Bd. 4. Aufl. 1288 S. Herder, Freiburg 1907.
II. Bd. 1024 S. Ebd. 1908.

Ein Werk, das es bei einem Umfange und Preise wie die Apologie
von WeiB in 25 Jahren zu vier starken Auflagen bringt, ist so bekannt
und geschitzt, daB es neue Empfehlungen nur erstreben wiirde, wenn sie
von gewichtigerer Seite als dem Unterzeichneten ausgingen. Ich begniige
mich daher zu notieren, da nunmehr die vierte Auflage dieser grofen
Gesamtdarstellung der christlichen Kulturidee vollstindig vorliegt. Die
Zeiten scheinen nicht fern, wo es niemand mehr wagen wird, ein solches
Gesamtwerk auf seinen einzelnen Kopf zu nehmen, wobei ich nicht gerade
die GroBe des Umfanges, sondern die Ausbreitung eines Stoffes ins Uni-



246 Literarische Besprechungen.

verselle im Auge habe. Nur einem sehr ehrlichen ngen mit solch einer
Riesenaufgabe kann wohl ein Erfolg beschieden sein, wie ihn Weifl mit
seinem Buche errungen hat. Er selbst wird sich freuen wenn in spiterer
Zukunft unter der gelsteamachtlgen Leitung eines Mannes seinesgleichen
und nach seinem Grundplane eine Darstellung der christlichen Kultur-
michte in Einzeldarstellungen geschrieben wird, deren jeder einzelnen ein
vollendeter Fachmann fiir Durchfiilhrung und Vertlefung der Erorterung
seine volle Kraft widmen miiBte, ohne daf der Gesamtblick und der An-
schluB an das Formbediirfnis eines grofien, gemeinsamen Leserkreises, die
Weill meisterhaft im Auge behilt, darob verloren ginge.

Breslau. Dr. Kurf Ziesché.

13. Xavier Moisant: Psyehologie de I'Incroyant. 340 S.
Beauchesne, Paris 1908.

Das Werk Moisants enthalt nicht, was der Titel zu versprechen
scheint. Wer darin eine Analyse des gesamten Seelenzustandes und vor
allem des psychologischen Werdens des Ungldubigen oder auch nur ein-
zelner Ungldubiger suchen wollte, diirfte sich im grofen und ganzen ent-
tduscht fiihlen. Der Verf. hat sich darauf beschrinkt, die Stellungnahme
einiger typischen XKoryphéen des Unglaubens gegenuber den religidsen
Problemen und der Kirche — und zwar vorwiegend nach der intellektuellen
Seite hin — quellenmidBig zu charakterisieren. Es war sein volles gutes
Recht, seine Aufgabe sich auf diese Weise zu umgrenzen. Dann hitte
aber auch der Titel anders lauten sollen, etwa: Types d’'Incroyants.
Denn in der Tat wird uns in diesen drei Monographien tiber den Spdtter
(Voltaire), den Positivisten (Auguste Comte), den Intellektuellen
(Cbarles Renouvier) nichts anderes geboten. Erstere fafit viel interessantes
Material zusammen und enthédlt tiberdies eine Fiille brillanter und feiner
Bemerkungen tiber Voltaires Ideen, Methode und Geistesrichtung. Sein
Unglaube — diese geifernde und grinsende Auflehnung einer genuBlsiichtigen
und oberflichlichen Natur gegen alle Hohen und Tiefen der iibernatiirlichen
Weltanschauung — wird in seiner ganzen Seichtheit und Unredlichkeit
mit erbarmungsloser Scharfe bloBgelegt. Sympatischer beriihren die Ge-
stalten Comtes und Renouviers, die in den zwei folgenden Abschnitten mit
liebevoller Hand gezeichnet sind, Dem Verf. stand hier aus seinem brief-
lichen Verkehr mit einem Positivisten der alten Schule (Dr. Audiffrent)
und mit Charles Renouvier ein erhebliches Quantum ungedruckter Texte
zur Verfiigung. Der Wert seiner ohnehin gehaltreichen Essays ist dadurch
um ein Bedeutendes erhoht worden. Was hingegen in der Konklusion
fiber Undefinierbarkeit des Ungldubigen und Zuriickfiihrung aller mdéglichen
Ungléubigen auf die drei analysierten Typen ausgefiihrt wird, kann nicht
befriedigen. Abgesehen aber von diesen kleinen Aussetzungen, die sich
samt und sonders lediglich auf das Nebenwerk beziehen, ist die Schrift
Moisants durchaus empfehlenswert. Nicht bloB der gebildete Laie, der
sich fiir religiose Fragen interessiert, sondern auch der Apologet, der
Literarhistoriker und der Philosoph werden sie mit Genuf und Gewinn
zur Kenntnis nehmen.

Graz. P. Meinrad M. Morard O. P.



Literarische Besprechungen, 247

14. Mgr. A. Le Roy: La Religion des Primitifs. VIII
u. 518 S. Beauchesne, Paris 1909.

Mgr. Le Roy hat jahrzehntelang unter den Bantuvilkern Siidafrikas
als Missionar gelebt. Er war wie kein zweiter berufen, uns iiber die
religidsen Vorstellungen dieser kulturell zuriickgebliebenen Stimme zu
unterrichten. Hr hat es getan, in einer Reihe von Kunferenzen ,am In-
gtitut Catholique de Paris (Winter 1907—8), die jetzt gedruckt vorliegen.
Mgr. Le Roy wendet sich nicht an das fachminnische Publikum, daher
in seinem Werk das durchgéingige Fehlen allen gelehrten Apparats. Ein
1. Kap. orientiert vortrefflich tiber die Geschichte der Religionen und ihren
heutigen Zustand, dann kommen der Reihe nach die Naturauffassung, die
Familieneinrichtungen, der Glaube, die Moral, der Kultus und die aber-
gldubischen Gebrduche (Magie) der Primitiven, d. h. der Bantustimme zur
Darstellung. Ein Kap. vergleichender Rellglunqwmsenaehaft und ausfiihr-
liche SchluBfolgerungen beschlieBen das Ganze. Den Ausfiihrungen Le Roys
eignet mustergiiltige Klarheit und Anschaulichkeit. Seine hohe Kompetenz
gestattet dem Leser, ihm mit vollem Vertrauen zu folgen, selbst da wo
eingehendere Belege nicht unerwiinscht wiren. Besonders angesprochen
haben uns die Abschnitte tiber Naturauffassung (Kap. 2), Glaube (Kap. 4),
duBere Kultushandlungen (Kap. 6, 4). Kiir den Apologeten, den Theologen
und selbst den Philosophen wird da des Interessanten ungemein viel ge-
boten. Vielleicht ist Mgr. Le Roy nicht ganz berechtigt, seine Bantuleute
Primitive zu nennen. P. Lagrange O. P. hat in seinen trefflichen Etudes
sur les Religions semitiques? sehr scharf und richtig bemerkt: C’est pécher
contre la methode comparative et méme contre un transformisme modéré
que de considérer le sauvage comme le fidéle représentant de 1’homme
rimitif. L’état social du sauvage ... est beaucoup trop compliqué powr
etre primitif . . . Le sauvage . . . est au terme d’unme évolution, mais
d’une évolution manquée (S. 5). Das weill und sagt allerdings Mgr. Le Roy
auch, Warum aber dann der irrefiihrende Titel? Diese kleine Einwendung
soll iibrigens der Verbreitung des ausgezeichneten Werkes keinen Kin-
trag tun.

Graz. P. M. Morard O. P.

15. Dr. theol. Emil Dorsch S. 1.: Der Opfercharakter
der Eucharistie einst und jetzt. XVI und 396 S.
Rauch, Innsbruck 1909.

Hier haben wir es mit einem Werk wissenschaftlicher Polemik zu
tun. Der Gegenstand dieser Polemik ist den Lesern des Jahrbuches gewil
schon bekannt. Es handelt sich fiir Dorsch darum, die dogmatische Un-
zuldssigkeit und die historische Irrtiimlichkeit des Wielandschen Opfer-
begriffes nachzuweisen. Eine objektive und direkte Behandlung der ein-
schligigen Fragen hétte uns personlich mehr zugesagt. Der polemische
Standpunkt zwingt gar zu oft zu miiBigen Wiederholungen, zu sehr neben-
sichlichen Auseinandersetzungen und infolgedessen zu einer ermiidenden
Ausfiihrlichkeit. Selbst der gesehlckteste Polemiker wird sich von diesen
Ubeln nie génzlich freihalten kénnen. Damit wollen wir P, Dorsch durch-
aus keinen Vorwurf machen, um so weniger als der riicksichtsvolle Ton
seiner Entgegnungen sehr wohltuend bertihrt. Es gibt ja Umstinde, die
einem die freie Wahl seiner Methode nicht gestatten,



248 Literarische Besprechungen.

Und nun zur Sache. Dr. P. Dorsch war es ein leichtes, den ersten
Teil seiner Aufgabe zu ldsen. In der Tat ein Opferbegriff, der die Momente
der Oblatio und der Immolatio ausschaltet, ist mit der orthodoxen Auf-
fassung vom Kreuz- und MeBopfer unvereinbar. Wieland beruft sich aber
auf die vorirenidischen Viter und holt sich aus der Dogmengeschichte
Argumente fiir seine Anschauungen hervor. Damit wird die Kontroverse
auf das historische ebet hiniibergeriickt. Hier zeigt nun Dorsch, wie die
Forschungen Wielands unwissenschaftlich in ihrer Methode und unbegriindet
in ihren Ergebnissen sind. Im grofen und ganzen wird man seiner Be-
weisfiibrung zustimmen miissen. Allerdings verm6gen wir nicht die Zu-
versicht zu teilen, mit der er 1 Kor. 10, 21 als Beweis fiir den Opfer-
charakter der Eucharistie anfiihrt. Ebenso befriedigt uns seine Interpretation
der Justinschen Texte nicht ganz. Ks scheint uns unleugbar, daf der
hl. Justin, iiberall wo er ex professo von der Eucharistie handelt, das
Oblationsmoment nicht berticksichtigt und tiberall wo er ex professo eine
Opfertheorie aufstellt, nur Gebetsopfer anerkennt und Oblationsopfer ab-
lehnt., Damit leugnen wir nicht, daf er Oblationstermini auf die Eucha-
ristie anwendet. Diese Termini waren ja schon damals gang und gebe in
den christlichen Kreisen. Ebendeshalb legen sie fiir die, ich mochte sagen,
instinktiven Vorstellungen der Gldubigen und daher auch fiir den Glauben
der Kirche Zeugnis ab. Das waren aber fiir Justin spekulativ unerschlossene
Werte. Die wissenschaftliche Reflexion der Theologen hatte sich eben noch
hicht den ganzen Inhalt des eucharistischen Dogmas zum BewuBtsein ge-
bracht. Ganz dhnlich stehen die Dinge z. B. in der Frage der Unbefleckten
Empfingnis Marid. Diese Interpretation scheint uns am besten den Texten
und den Tatsachen gerecht zu werden, ohne mit dem Dogma in Konflikt
zu geraten. In diesem Licht besehen, ist der Versuch Wielands, die un-
fertigen Begriffe Justins wieder zur Geltung zu bringen, sehr charakteristisch
fiir die reaktioniren Tendenzen, die sich nicht selten unter der Flagge
modernen Fortschrittes durchschmuggeln méochten. '

Seitdem P. Dorsch sein Buch herausgegeben, ist die Polemik weiter-
gefiithrt worden. Wieland hat seine Argumente in seinem Vorirendischen
Opferbegriff (Lentnersche Buchhandlung, Miinchen 1909) von neuem
zusammengefaBt. Eine Entgegnung Dorschs liegt Ztschr. f. kath. Theol.
1910, 71—117, 307 —847 vor. Wir konnen darauf nicht weiter eingehen
und begniigen uns, auf die Rezension Struckmanns, Theologische Revue
1910, or, 11, 8. 887—3840, zu verweisen. Auch Rauschen, Hucharistie
und Buflsakrament?, Freiburg 1910 (S. 71—95), orientiert ausfiibrlich tiber
dio ganze Kontroverse und nimmt zu den erdrterten Fragen Stellung.
Seine Auffassung der Justinschen Texte lieBe sich leicht mit der unsrigen
in Einklang bringen. Uber 1 Kor. 10, 21 scheint er keine eigene Meinung
zu haben. Wenn er aber mit Wieland meint (S. 94), der Ausdruck ,Opfern®
und ,Darbringen® des Leibes und Blutes Christi sei auch beim Tridentinum
im bildlichen Sinne zu verstehen, so wird man mit Dorsch diesen Stand-
punkt entschieden ablehnen miissen, Die Schrift des P. Dorsch, die wir
hier zur Anzeige bringen, bleibt ein fiir das Verstindnis der Kontroverse
unerléBliches Dokument,

Graz. P. M. Morard O, P.



	Literarische Besprechungen

