
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 221

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. August Poulain S. I.: Die Fülle der Gnaden. Ein
Handbuch der Mystik. 2 Bde. 12°. S. XXX, 416; XIII,
462. Freiburg, Herder 1910.

Die französische Urschrift erlebte seit 1901 in kaum acht Jahren
sechs Auflagen, gewiß ein Zeichen für die Brauchbarkeit des Werkes.
Auch an mannigfacher Anerkennung von urteilsfähiger Seite hat es ihm
nicht gefehlt. Das Handbuch der Mystik ist für die Praxis berechnet:
zuerst für Seelen, welche von Gott zum mystischen Leben berufen werden
und sich in dieser neuen Welt nicht zurechtzufinden wissen, sowie für die,
welche sich diesem Leben nähern und in den Vorbereitungszuständen sich
befinden. Bei ihnen beginnen schon die Schwierigkeiten. Solche aber
wollen bloß praktische Winke, klare, genaue Beschreibungen der Zustände,
so daß sie sich selbst in denselben unmittelbar wiederfinden. Sie wollen
kurze Verhaltungsvorschriften und zwar so, daß man sich gleich danach
richten kann. Das Werk liegt uns nur in deutscher Bearbeitung vor.
Diese Darstellung will inhaltlich überall vollständig die Gedanken des
Originals bieten, und deshalb sind alle größeren Zusätze mit einem Sternchen
gekennzeichnet. Nur formell wurden einige Kapitel mit Gutheißung des
Verfassers anders eingeteilt und au einzelnen Stellen kleinere Kürzungen
oder Umstellungen vorgenommen. In Verwendung der Autoren und
besonders in der Bibliographie wurden die deutschen Mystiker stärker
herangezogen. Da die einfache Übersetzung des Titels (Grâces d'oraison)
weniger entsprechend erschien, so wurde nach alten, echt mystischen
Mustern, wie „Büchlein von der Gnaden Überlast", ein etwas allgemeinerer
gewählt, der dann im Untertitel seine nähere Erklärung findet (Vorwort
S. XII ff.).

Der i. Band bebandelt Wesen und Arten, der 2.
Begleiterscheinungen. Das Ganze zerfällt in 6 Teile und 34 Kapitel.
Der 1. Teil bringt Vorfragen in 3 Kap. Das 1. Kap. (S. 1—11)
beantwortet die Frage: Was ist Mystik? Das 2. Kap. (S. 11—68)
bespricht die Vorstufen der Mystik nebst Belegen aus der Geschichte
der Mystik; im 3. Kap. (S. 68—77) folgt: Geschichtlicher Überblick.

Der 2. Teil (Kap. 4—14) bringt: Allgemeine Übersicht über
die mystische Vereinigung. Das 4. Kap. (S. 77—88) bespricht die
verschiedenen Arten mystischer Gnaden; das 5. Kap. (S. 88—95)
die historische Erklärung des Wortes „Beschauung"; das 6 Kap.
(S. 95—130) das erste Hauptkennzeichen der mystischen
Vereinigung nebst zahlreichen Belegen; das 7. Kap. (S. 130—168) das
zweite Hauptkennzeichen und Belege; das 8. Kap. (S. 168—177)
an dere Ken nzeichen (2 Belege); das 9. Kap. (S. 177—197) Eigenart
der mystischen Erkenntnis (mehrere Belege); das 10. Kap. (S. 197
bis 203) Wechsel und Leichtigkeit in der mystischen Vereinigung
(Belege); das 11. Kap. (S. 203—214) Empfi ndungen der Liebe und
Freude (Belege); das 12. Kap. (S. 214—234) Anregung zur Tugend
(Belege); das 13. Kap. (S. 234—251) Einwirkung auf den Körper
(Belege); das 14. Kap. (S. 251—282) die Bindung (Belege). Der
3. Teil behandelt die einzelnen Grade der mystischen Vereinigung
(Kap. 15—19) und zwar das 15. Kap. (S. 283—301) Grenzgebiet,



222

Nächte der Seele; das 16. Kap. (S. 302—326) das Gebet der Ruhe
(Belege); das 17. Kap. (S. 326—335) die volle Vereinigung (Belege);
das 18. Kap. (S. 336—393) die Ekstase (Belege); das 19. Kap. (S. 393
bis 416) die geistige Vermählung (Belege). Im 2. Bande ist die
Rede von den Begleiterscheinungen. Der 4. Teil (Kap. 20—23
bespricht Offenbarungen und Visionen; das 20. Kap. (S. 1—31)
Beschreibung der Offenbar un gen und Visionen (Belege); das 21. Kap.
(S. 31—74) Gefahren der Täuschung; das 22. Kap. (S. 74—114)
Unterscheidung echter Offonbarungen und Visionen von
falschen (Belege); das 23. Kap. (S. 115—141) Verhalten gegenüber
Offenbarungen und Visionen (Belege). Der 5. Teil (Kap. 24—26)
erörtert die Prüfungen beschaulicher Seelen; das 24. Kap. (S. 142
bis 156) bringt allgemeinen Überblick nebst Belegen; das 25. Kap.
(S. 156—183) innere Leiden; das 26. Kap. (S. 183—223) äußere
Leiden (Belege). Der 6. Teil (Kap. 27—34) behandelt Ergänzungsfragen;

das 27. Kap. (S. 224—257) das Verlangen nach der mystischen

Voreinigung (Belege); das 28. Kap. (S. 257—274)
Eigenschaften des Seelenführers (Belege); das 29. Kap. (S. 274—299)
Quietismus (Belege); das 30. Kap. (S. 299—318) Verbreitung der
Mystik; das 31. Kap. (S. 318—328) Terminologie; das 32. Kap.
(S. 328—344) Methode, Quellen, Einteilung der beschreibenden
.Mystik; das 33. Kap. (S. 344—-402) theoretische Prägen; das
34. Kap. (S. 402—409) zwei geschichtliehe Erscheinungen. Den
Schluß bildet die Bibliographie (S. 410—462).

Dies ist die Übersicht des reichen Inhalts des Handbuches. Gehen
wir etwas näher auf die einzelnen Punkte ein. Werden dabei bisweilen
mehr oder weniger Ausstellungen gemacht, so soll dadurch keineswegs der
Wert des Werkes beeinträchtigt, sondern nur der Sache selbst gedient
werden, ganz und gar: „studio et verecundia veri", wie das Motto unseres
Jahrbuches lautet. Der erste Band behandelt Wesen und Arten der
Mystik. Das Wesen der Mystik ist das mystische Gebet, die Beschauung
(contemplatio infusa) im Ünterschied vom selbsterworbonen Gebet der
Einfachheit, das nur eine vereinfachte Betrachtung ist (die sogen,
contemplatio acquisita). Auf das mystische Gebet ist gleich anfangs im
1. Kap. hingewiesen und bezieht sich auch die Begriffsbestimmung nach
der hl. Theresia (vgl. S. 5) auf die Akte oder Zustände des Gebetes, welche
die Heilige insbesondere in den vier letzten Wohnungen der „inneren Seelenburg"

(S. 2, Note 1) näher beschreibt. Die Einbeziehung von Offenbarungen
und Visionen u. dgl. (S. 2, 6) macht die Darstellung unklar und verwirrt.
Offenbarungen und Visionen gehören eben nicht wesentlich zur Mystik.
Auf die Präge; Was ist Mystik? hätte auf den Unterschied von „Mystik
als Leben" und „Mystik als Wissenschaft" wenigstens kurz und deutlich
hingewiesen werden sollen (vgl. Zahn, christl. Mystik, Paderborn 1908,
Schöning!), 1. B. 1. Kap.). Das mystische Gebet ist die wesentliche Porm
des mystischen Lebens (vgl. Zahn, a. a. 0. 2. B. 2. Kap.). Klar und
bestimmt faßt Zahn (a. a. 0. S. 27) das mystische Leben als den
diesseitigen Vollendungsstand der Gottvereinigung, näher als
die mit der göttlichen Gnade erreichte diesseitige Vollendung der
Gotteserkenntnis und Gottesliebe zugleich mit den außerordentlichen

inneren und äußeren Gaben, welche sich mit diesem Seelenstande
häufig, wenn auch keineswegs notwendig verbinden. Die Aszese ist die
Vorschule der Mystik; letztere Ziel, Vollendung, Krone der ersteren.

Als Vorstufen der Mystik werden vier Arten des Gebetes
unterschieden : das mündliche Gebet — die Betrachtung — das herzige, gemüt-



Literarische Besprechungen. 223

volle (affektive) Gebet — das Gebet der Einfachheit. Letzteres wird
weitläufiger erklärt, aber, wie uns scheinen will, in einem zu weiten Sinne
genommen. Mit Hilfe der Gnade kann das Gebet der Einfachheit durch
eigene Kräfte und Anstrengungen erreicht werden (contemplatio acquisita).
Das ist aber nicht mehr der Fall bei dem Gebete einer sehr großen Einfachheit,

bei der schlichten Übung der Gegenwart Gottes, von der die heil.
Johanna von Chantal (S. 30) sagt: „Es ist das ein großes Gnadengeschenk
Gottes, wofür wir Ihm unendlich dankbar sein müssen." Dieses Gebet der
Einfachheit in Übung der Gegenwart Gottes ist schon ein mystisches, wie
ja auch deutlich zeigt, wenn es (S. 42) genannt wird „ein besonderer
Gnadenerweis Gottes" und ein Kuf Gottes mit außergewöhnlichen
Gnaden oder wenn (S. 51) die Eede ist von „sich nicht eindrängen" und
es heißt: „Sich mit einem einfachen Hinblick auf Gott, einem Akt der
Liebe Gottes begnügen wäre, ohne besondere Gnade Gottes, zuerst
äußerst schwer, und dann würden auch unsere Anstrengungen ohne den
erwünschten Erfolg bleiben." Damit ist doch offenbar gesagt, daß ein
solches Gebet der Einfachheit über unsere Kräfte und Anstrengungen
durchaus hinausgeht. Dazu heißt es noch: „Das Gebet der Einfachheit
gereicht eben nur unter dem Einfluß einer besonderen Gnade Gottes
der Seele zu Nutzen ist eben schon eine besondere Gnade Gottes."
Es gibt also auch ein mystisches Gebet der Einfachheit, wie zweifellos
die Belege (S. 55 ff.) dartun. So sagt u. a. die genannte Heilige: „Seit
ungefähr 20 Jahren nimmt mir Gott alle Macht, im Gebete durch
Nachdenken und Betrachten etwas zu tun. Alles, was ich machen kann, ist:
zu leiden und meinen Geist einfach mit Gott zu beschäftigen,
seinen Eingebungen durch gänzliche Hingabe beizustimmen, ohne andere
Akte zu setzen als die, zu denen seine Anregungen mich bewegen, indem
ich dabei ruhig auf das warte, was Ihm in seiner Güte mir zu geben
gefällt (ad 4 unten.) Unter den Seelen, welche Gott auf diesem Wege
der Einfachheit führt, sind einige, welche seine göttliche Güte in so
außerordentlicher Weise von aller Befriedigung, Empfindung und
allem Verlangen entblößt, daß sie Mühe haben, es zu ertragen und sich
in Worten zu erklären (ad 5.) Unser seliger Vater sagte, das Gebet
der Einfachheit sei sehr heilig und heilsam und begreife alles in
sich, was man sich zum Dienste Gottes wünschen könne
Während die andern am Tische des Herrn verschiedene Speisen genießen,
sollten wir unsere Seelen und alle unsere Neigungen durch ein ganz
kindliches Zutrauen an seiner geliebten Brust ausruhen lassen. Bei so guten
Batschlägen müssen wir darum fest bleiben und diesem Wege treu fojgen,
sobald wir auf ihn geführt werden. Denn wir dürfen uns nicht selbst
vordrängen (durch eigene Kräfte und Anstrengungen!), sondern müssen
mit Demut und Geduld die Stunde erwarten, welche der göttliche
Heiland bestimmt hat, um uns in dieses Glück einzuführen" (vgl.
S. 64 ff. ad 1—4). Am Ende des kurzen Überblicks über die Geschichte
des inneren Gebetes wird das Gebet der Einfachheit (S. 76) als Mittelglied

zwischen der strengen Betrachtung und der Ekstase hingestellt.
Damit ist doch zugegeben, daß auch das Gebet der Einfachheit wenigstens
ein mystisches Gebet sein kann, wäre ja sonst die Ekstase die erste Stufe
des mystischen Gebetes. Dieser aber geht vorher das Gebet der Buhe und
als Anfang solchen Gebetes das Gebet des Glaubens, die contemplatio
obseura seu arida, welche zu allgemein unter das Gebet der Einfachheit
gerechnet ist, welches der Voraussetzung nach nicht über unsere Kräfte
und Anstrengungen hinausgeht als Vorstufe der Mystik.

Das Gebet der Einfachheit, von dem die hl. Johanna Franziska v. Ch.



224 Literarische Besprechungen.

redet, ist kein anderes als das der liebevollen Hingabe an Gott, des
Vertrauens- und liebevollen Verweilens in Gottes Gegenwart, das Gebet des
Glaubens, die contemplatio obscura, die quietudo arida (vgl. Saudreau,
Les degrés de la vie spirituelle. 2« edit. Angers 1897, Grassin. II, 102 svv.).
Der hl. Kirchenlehrer Franz von Sales sagt (Theotimus, 6. B. 11. Kap.)
darüber u. a.: „Quelquefois, ni l'âme n'ouït son Bien-aimé, ni elle ne Lui
parle, ni elle ne sent aucun signe de sa présence, ainsi simplement elle
sait qu'elle est en la présence de Dieu auquel il plaît qu'elle soit là
On se maintient en la présence de Dieu, non seulement L'écoutant, ou Le
regardant, ou Lui parlant, mais aussi attendant s'il Lui plaira de nous
regarder, de nous parler, ou de nous faire parler à Lui; ou bien encore
ne faisant rien de tout cela, mais demeurant simplement où il Lui plaît
nous soyons." Dabei macht er dann zur näheren Erläuterung den
bekannten Vergleich mit der Statue und schließt mit den Worten: „Or, cette
quiétude en laquelle la volonté n'agit que par un très simple acquiescement
au bon plaisir divin, voulant être en l'oraison sans autre prétention que
d'être en la présence de Dieu, selon qu'il Lui plaira, c'est une quiétude
souverainement excellente, d'autant qu'elle est pure de toute sorte d'intérêt,
les facultés de l'âme n'y prenant aucun contentement, ni même la volonté,
sinon en sa suprême pointe, en laquelle elle se contente de n'avoir aucun
autre contentement, sinon celui d'être sans contentement pour l'amour du
contentement et bon plaisir de son Dieu, dans lequel elle se repose." Es
ist dieses Gebet ein ausgezeichnetes mystisches Gebet der Buhe in aller
Trockenheit und Trostlosigkeit, ein Gebet, das gewiß alle unsere Kräfte
und Anstrengungen übersteigt, das wir nur besonderer Gnade Gottes
verdanken, ein Gebet, in welchem wir uns selbst, unsern sinnlichen und bloß
natürlichen Neigungen immer mehr absterben, um desto mehr in und für
Gott zu leben.

Der große Bischof von Meaux, Bossuet, hat ein eigenes berühmtes
Schriftchen verfaßt: „L'oraison de simplicité et de simple présence de Dieu."
Bei diesem Gebete bestätigt er das Vorhandensein von Zuständen, welche
durchaus bei den niederen Gebetsarten fehlen, zunächst einen besonderen
Zug der Gnade, welcher von der Betrachtung entfernt und zur Beschauung
führt, sodann eine besondere Wirksamkeit des Hl. Geistes in Mitteilung
von Licht und Kraft: „La grâce sollicite intérieurement ceux qui veulent
être parfaits à se simplifier pour être capables de la jouissance de l'un
nécessaire, c'est-à-dire, de l'unité éternelle La méditation est fort
bonne en son temps, et fort utile au commencement de la vie spirituelle,
mais il ne faut pas s'y arrêter, puisque l'âme par sa fidélité à se mortifier
et à se recueillir, reçoit pour l'ordinaire une oraison plus pure et plus
intime, que l'on peut nommer de simplicité, qui consiste dans une simple
vue, regard ou attention amoureuse en soi vers quelque objet divin, soit
Dieu en Lui-même, ou quelqu'une de ses perfections, soit Jésus-Christ ou
quelqu'un de ses mystères ou quelques autres vérités chrétiennes. L'âme
quittant donc le raisonnement se sert d'une douce contemplation qui la
tient paisible, attentive et susceptible des opérations et impressions divines
que le Saint-Esprit lui communique. Elle fait peu et reçoit beaucoup;
son travail est doux et néanmoins plus fructueux, et comme elle approche
de plus près de la source de toute lumière, de toute grâce et de tonte
vertu, on lui en élargit aussi davantage Dieu devient le seul Maître
de son intérieur, et 11 opère plus particulièrement qu'à l'ordinaire: tant
moins la créature travaille, tant plus Dieu opère puissamment, et puisque
l'opération de Dieu est un repos, l'âme lui devient donc en quelque manière
semblable en cette oraison, et y reçoit aussi des effets merveilleux, et comme



Literarisc,lie Besprechengen.

les rayons du soleil font croître, fleurir et fructifier les plantes, ainsi l'âme
qui est attentive et exposée en tranquillité aux rayons du divin Soleil de
justice en reçoit mieux les divines influences, qui l'enrichissent do toutes
sortes de vertus Cette même lumière de foi qui nous tient attentifs
à Dieu, nous fera découvrir nos moindres imperfections et en concevoir
un grand déplaisir et regret, ." Das hier beschriebene Gebet der Einfachheit

ist keine durch eigene Kräfte und Anstrengungen erworbene
Beschauung, sondern eine Gabe Gottes und zwar eine sehr kostbare Gabe;
es ist wahrhaft ein mystisches Gebet, das Gebet des Glaubens, die con-
templatio obscura, dasselbe Gebet, welches oben die hl. Johanna v. Ch.
beschrieben hat. Derselben Meinung ist auch der hl. Johann vom Kreuz
(vgl. S au dr eau, Degrés de la vie spirit. II, 181 svv. ; État mystique,
Angers 1903, Grassin; 6. Kap. S. 88—106).

Ganz eingehend hatte P. Ludovic de Besse in seinem Buche: „Science
de la prière" (vgl. dieses Jahrb. XXIV, S, 363 ff.) dieses mystische Gebet
des Glanbens behandelt. Poulain hielt dieses Gebet seinerzeit (siehe II,
451 n. 167 der Bibliographie) für ein bloß selbsterworbenes Gebet der
Einfachheit. In einer jüngsten Zuschrift an die Études Franciscaines
(Paris 1910, Poussielgue; Juniheft, Nr. 138, S. 674 ff.) bekennt auch er
sich klar und bestimmt für den mystischen Charakter dieses Gebetes und
drückt seine wesentliche Übereinstimmung mit dem genannten Verfasser
aus. Er beruft sich dabei auf die Nacht der Sinne des hl. Johann vom
Kreuz und sagt: „J'ai expliqué qu'à mes yeux, la première de saint
Jean de la Croix est déjà réellement un commencement de grâce mystique
(mot regardé comme équivalent d'infus). J'ajoutais que l'élément proprement

mystique y est encore trop faible pour être conscient; on ne le connaît

que par raisonnements en voyant ses effets. C'est pour le même
motif que je ne l'ai pas appelé extraordinaire." Er verweist dabei näher
auf das 15. Kap. seines Werkes: „Les Grâces d'oraison" (I, 283 ff.). Hier
werden in diesem Zustande fünf Erscheinungen, Elemente unterschieden:
zwei im Verstände, zwei im Willen und das fünfte ist verborgen. Das
erste ist eine andauernde, oft sehr große Trockenheit; das zweite eine
einfache, unbestimmte, allgemeine Erinnerung an Gott, ganz unabhängig vom
Willen; das dritte ein liebevolles Denken an Gott, meist eine schmerzliche
stete Sehnsucht, inniger mit Gott vereint zu werden; das vierte eine
bleibende Gnadenwirkung, das Herz von allen sinnlichen Dingen, auch den
erlaubten, loszuschälen und es mit einer gewissen Abneigung dagegen zu
erfüllen; das fünfte verborgene besteht darin, daß Gott auf die Seele schon
einen Einfluß ausübt, wie beim Gebete der Ruhe, aber noch so schwach,
daß man ihn nicht merkt.

„Die Nacht der Sinno gehört unter die gewöhnlichen Gebotsarten,
wenn man nur auf das achtet, was man wahrnimmt; sie gehört aber schon
in die mystische Ordnung, wenn man auf das hinblickt, was im Keime
schon in ihr ruht, aber noch nicht zur Entwicklung gelangt ist. Man
könnte die Nacht der Sinne also füglich einen untermystischen Zustand
nennen" (S. 291). Poulain ist sich in soiner Darstellung noch nicht recht
klar über die Nacht der Sinne, die doch im Grunde nichts anderes ist als
die contemplatio obscura, die quietudo arida. Bald nennt er sie „eine
Vorstufe für mystische Gnaden" (S. 297), oder sagt: „Man steht in der
Vorbereitung auf den Beruf zu mystischen Gnaden" (S. 298). Dann heißt
es (S. 299) wieder: „Die erste Nacht ist ja nur ein besonderer Fall des
Gebetes der Einfachheit." Übrigens gibt er (8. 291 f.) schon zu, daß der
hl. Johann vom Kreuz von einem verborgenen Element spricht und von
den drei Nächten sagt, sie bildeten alle drei nur eine dreifach geteilte



22(5 Literarische Besprechungen.

Nacht. Die dritte Nacht aber würde er sicher nicht mit der ersten
zusammenstellen, „wenn er nicht auch in ihr den Anfang des Mystischen

sähe". Auf die Frage: „Findet sich dieses (das verborgene) Element
wirklich in dieser Nacht der Sinne?" antwortet er (a. a. 0.) zunächst, daß
die Darstellung des hl. Johann vom Kreuz keinen Zweifel daran läßt, wie
schon vorhin erwähnt. Ein direkter Beweis, heißt es dann weiterf liegt
darin, daß man dadurch eine vollständige Erklärung der großen
Ähnlichkeit zwischen dem Gebete der Ruhe und der Nacht der
Sinne erhält. 1. Beide sind Boschauungen, d. h. einfache Geistesblicke.

2. Ihr Gegenstand ist derselbe, und zwar ein recht enger. 3. Sie
stellen sich ohne unser Zutun ein oft ohne daß wir daran denken.
4. Sie behindern die gewöhnlichen Übungen, Erwägungen, Gebrauch der
Phantasie usw. 5. Wenn endlich das Gebet der Ruhe recht schwach ist,
sei es an und für sich oder weil man es durch Bewegung stört, so findet
man fast gar keinen Unterschied von der Nacht der Sinne
mehr. Man möchte fast sagen, die Kontinuität zwischen den
zwei Zuständen liegt auf der Hand. Ob gerade immer, in allen
Fällen, dies verborgene Element, dieser Anfang der mystischen
Zustände sich findet, läßt sich nicht nachweisen, Ausnahmen mögen
bisweilen vorkommen. Gleich darauf heißt es von der Nacht der Sinne, daß
vor dem hl. Johann vom Kreuz keiner diese trockene Beschauung näher
studiert hat, keiner sie unterschieden von der gewöhnlichen Trockenheit
oder von den naheliegenden mystischen Zuständen Auf die
zwei Nächte kommt Poulain nochmals im 2. Bande (S. 387 ff.) zurück.
Da nun heißt es gleich, es wurde früher (15. Kap.) nachgewiesen, daß
die erste der vom hl. Johann beschriebenen Nächte ein latentes
Gebet der Ruhe ist, welches nur den Anschein eines trockenen
Gebetes der Einfachheit hat. Später (S. 393) heißt es, in den
beiden Nächten finde sich noch als Hauptbestandteil eine gewisse
Beschauung. „Diese sollte man erwähnen, und wer dann glaubt, daß diese
Beschauung keine mystische sei, der versuche es, sie zu erklären."

Im Überblick über die Geschichte des inneren Gebetes
wird behandelt die Methode der Betrachtung insbesondere bei den Karme-
liten, Kartäusern, Dominikanern, Franziskanern, Jesuiten, sowie die von
St. Sulpice und von Tronson. Der 2. Teil bringt die allgem ei ne Übersicht

über die mystische Vereinigung. Als verschiedene Arten
mystischer Gnaden werden angeführt: Gebet der Ruhe, volle Vereinigung,
Ekstase, geistliche Vermählung. Die hl. Theresia hat diese näher
beschrieben vor allem in ihrem letzten Werke „Die innere Seelenburg".
Einzeln werden sie eingehend behandelt im 16. u. ff. Kap. Entsprechend
der zu weiten Fassung des Gebetes der Einfachheit wird das Gebet der
Ruhe, wie schon erwähnt, zu enge gefaßt. Die genannten vier Arten sind
die Hauptarten, unter welche alle anderen mystischen Gebetsarten als
Unterarten gezählt werden. Die Mystiker weichen in der Einteilung vielfach

voneinander ab, sowie auch in der Begriffsbestimmung (Terminologie),
von welcher später (31. Kap. II, 318 ff.) noch eigens die Rede ist. Zum
richtigen Verständnis des Wortes „Beschauung" wird es (5. Kap.) näher
geschichtlich erklärt; insbesondere werden fünf verschiedene Bedeutungen
angegeben. Die mystische Beschauung ist die eingegossene; sie allgemein
als passive, außergewöhnliche oder hervorragende zu bezeichnen gegenüber
einer erworbenen Beschauung, die dann die tätige, gewöhnliche genannt
wird, empfiehlt sich nicht und kann leicht Verwirrung bringen. Mit Recht
setzt Poulain statt „erworbener Beschauung" „Gebet der Einfachheit" (S. 91),
welches das Mittelglied ist zwischen der Betrachtung und dem mystischen



Literarische Besprechungen. 227

Gebete. Zumal im Deutschen hat das Wort Beschauung die Bedeutung
des eigentlich mystischen Gebetes bewahrt.

In den nun folgenden Kapiteln (6 ff.) des 2. Teiles werden die
Kennzeichen der mystischen Vereinigung behandelt: zwei Hauptkennzeichen und
zehn begleitende (Nebenmerkmale). Das erste Hauptkennzeichen (6. Kap.)
soll sein ein Empfinden der Gegenwart Gottes; das zweite (7. Kap.) ein
innerliches Berührtwerden von Gott. Auf diese Hauptkennzeichen wird
auch noch im 33. Kap. (II, 377 ff.) Rücksicht genommen. Unklar und
verwirrt wird die Darstellung dadurch, daß mit der mystischen Vereinigung
immer wieder Visionen und dgl. wunderbare Zustände zusammengestellt
werden. Wie schon früher gesagt, muß die mystische Vereinigung streng
unterschieden werden von den ganz außerordentlichen Zuständen, welche
nur Begleiterscheinungen der mystischen Vereinigung sein können, aber
an und für sich gar nichts mit derselben zu schaffen haben. Darum
genügt auch die (a. a. 0) vorgebrachte Auffassung keineswegs den von
Saudreau (nicht Soudreau, wie S. 97 f. und öfter) vorgebrachten Schwierigkeiten.

Daß die beiden Kap. 6 u. 7 am meisten Eindruck gemacht haben
sollen bei manchen Personen und ihnen eine genaue Beschreibung ihres
Zustandes gäben, wundert uns durchaus nicht und ist bei durchweg
empfindsamen, gefühlvollen Seelen und bei stark regsamer Einbildungskraft
nur zu leicht erklärbar, kann also nicht zum Beweise dienen. Zudem wenn
Poulain zugibt, daß das Gebet des Glaubens, die dunkle Beschauung und
dgl. mystische Gebetsarten sind, kommt er mit sich selbst in offenbaren
Widerspruch, weil sich bei diesen keine Spur von den vermeintlichen
Hauptkennzeichen findet. Mit vollem Rechte halten Saudreau und viele andere
mit ihm daran fest, daß die Mystik an sich nicht eine ganz außerordentliche,

wunderbare Gnade Gottes sei. Aber wenn sie dieselbe auch
ansehen als Ziel, Vollendung und Krone der Aszese, so lehnen sie es doch
entschieden ab, daß man durch eigene Kraft und Anstrengung sich diesen
Zustand erwerben könne. Sie nehmen nur an, durch großmütiges und
beharrliches christliches Tugendstreben könnten wir uns zu diesem
Zustande zubereiten und Gott geneigt machen, dieses hohe Gnadengeschenk
uns mitzuteilen (vgl. näher dieses Jahrbuch XXIII, S. 343 f., XXV",
S. 116).

Der hl. Thomas betont immer wieder, daß wir in der Gnadenordnung
mit Gott vereint werden durch Akte der Erkenntnis und Liebe. Wie bei
der Aszese gilt dies auch bei der Mystik. Allgemein gilt da, was der
Aquinate (1. 2. qu. 68. a. 8.) sagt: „Virtutes theologicae sunt quibus mens
humana Deo coniungitur." Damit stimmt ganz überein, wenn der heil.
Johann vom Kreuz von der mystischen Vereinigung sagt, sie sei die
vollkommene Übung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe (Saudreau,
État mystique, S. 95 ff.). Aber donnoch ist der mystische Zustand keineswegs

einfach ein höherer Grad des Gnadenstandes gegenüber dem aszetiscben,
sondern geradezu eine neue, verborgene und geheimnisvolle Wirksamkeit
des Hl. Geistes (dieses Jahrb. XXIII, S. 343). Ganz in Übereinstimmung
mit Saudreau sagt Zahn (a. a. 0. S. 261 f.): „Wenn man überhaupt die
Unio mystica näher bestimmen will, dann kann man nicht irgendeine un-
bekanntd* Größe, wie ein ,geistiges Berühren', ein ,Vereinigen im Grunde
der Seele', ein .besonderes Wahrnehmen der Gegenwart Gottes' und
Ahnliches beibringen, sondern man muß sagen, daß, was in der Beschauung
gegeben ward, in der ,Einigung' (relativ) vollendet wurde, in der
Weise, in welcher wir es oben entwickelt haben als besonders lichtvolle

Entfaltung der auf dem Glauben ruhenden Erkenntnis,
als besondere Innigkeit und Treue der Liebe, als besondere



228

Befestigung im Gnadenstande, als besondere Bereicherung
mit den Gnadengaben" (vgl. noch näher die §§ 15, 21, 27).

Saudreau (vgl. Bibliographie n. 166; II, 450 f.) führt nicht bloß die
„großen Meister" vor dem 16. Jahrh. an, sondern, wie jeder Kenner seiner
Werke bestätigt, mit Vorliebe gerade die hl. Theresia und den hl. Johann
vom Kreuz, sowie den hl. Kirchenlehrer Kranz Sales, welche vollauf mit
jenen großen Meistern übereinstimmen. Nur die Abweichung von dieser
überlieferten Lehre der Mystik sieht er mit Recht als Dekadenz an. Den
angeführten Widerspruch betreffs des Werkes: ,Les faits (nicht faites)
extraordinaires de la vie spirituelle' hebt reichlich auf die zahlreiche
Zustimmung von gewiß urteilsfähiger Seite (vgl. Vie d'union à Dieu 2e édit.,
n. 1, S. 611 f.; dieses Jahrb. XXIII, S. 344 unten). Übrigens hat auch
Poulain selbst (Etudes Francise, a. a. 0. S 675) zugegeben, daß manche
mystische Zustände nieht extraordinaires sind. Zu den Belegen
der Kap. 6 u. 7 sei bemerkt, daß manche derselben ausdrücklich betonen,
einzig die Wirkungen zeigten die Gegenwart Gottes an (vgl. S. 109
ad 6 u. n. 1, Schluß; S. 114 f. Scaramelli; S. 115 f. Clorivière ad 1; S. 117
ad 2: „Wenn es dem Herrn gefällt, sich immer verborgen zu halten
usw."; S. 125 Richard v. St. Viktor über das Verlangen bei der Beschauung:
„Die Braut fühlt seine (des Bräutigams) Gegenwart nicht usw.").
Die hl. Theresia sagt vom Empfinden (Gefühl) der Gegenwart Gottes
(Leben 24, 4), daß man es hat durch die Wirkungen, welche Er in der
Seele hervorbringt (vgl. Saudreau, État mystique, S. 144 ff. Franz Sales,
Theotimus, 6. B. 11. Kap.). In ihrem Buche „Weg der Vollkommenheit"
(31. Kap.) berichtet die hl. Theresia von einer Person, welche nur das
„Vaterunser" beten konnte; aber mit Hilfe dieses mündlichen Gebetes blieb
sie mehrere Stunden in inniger Gottvereinigung. Ohne es irgendwie zu
ahnen, hatte sie eine hohe Beschauungsstufe erlangt. Gewiß war bei ihr
von einem unmittelbaren Fühlen der Gegenwart Gottes keine Rede. Ihr
Beispiel beweist geradezu handgreiflich, daß ein solches Empfinden und
Berührtwerden durchaus nicht Hauptkennzeichen der mystischen Vereinigung
sein kann.

Als Nebeumerkmale werden in den folgenden sieben Kapiteln diese
zehn behandelt: Die mystische Vereinigung hängt nicht von unserem freien
Willen ab — Die Erkenntnis Gottes, welche sie begleitet, ist dunkel und
allgemein — Diese Art der Mitteilung ist halb unverständlich — (diese
drei im 8. Kap.) — Die Vereinigung wird weder durch Phantasiebilder
noch durch Vernnnftschlüsse noch durch die Betrachtung der Geschöpfe
hervorgebracht (9. Kap.) — Die Innigkeit der Vereinigung wechselt
beständig — Sie fordert weniger Arbeit als die Betrachtung — (beide im
10. Kap.) — Empfindungen der Liebe, Ruhe und Freude, oft aber auch
großer Leiden begleiten sie (11. Kap.) — Sie treibt von selbst zu den
verschiedensten Tugendakten (12. Kap.) — Sie wirkt auch auf den Körper
ein und umgekehrt der Körper auf die Vereinigung (13. Kap.) — Sie hindert
mehr oder weniger das Erwecken gewisser innerer Akte, was man Gebundensein,

Bindung nennt (14. Kap.). Wie schon die Begriffsbestimmung der
Mystik (1. Kap.), so wird auch die Darstellung der Merkmale der mystischen
Vereinigung unklar und verwirrt durch die stete Vermengung mit den
Begleiterscheinungen d. i. mit rein zufälligen Zuständen, wie Gesichten,
Offenbarungen u. dgl., welche, wie der hl. Johann vom Kreuz immer wieder
nachdrucksam betont, mit dieser Vereinigung an sich gar nichts zu schaffen
haben, dieselbe nur gar zu oft sogar hindern. Von diesen Begleiterscheinungen
sollte im 1. Bande gar nicht die Rede sein, um ja nicht Gefahr zu laufen,
das rein Zufällige mit dem Wesentlichen zu verwechseln. Daher scheint



Literarische Besprechungen. 229

uns auch die irrtümliche Auffassung von den beiden Hauptkennzeichen
(6. u. 7. Kap.) zu kommen. Ks wundert dies um so mehr, da doch Poulain
eigens eine Schrift herausgab: La mystique de S. Jean de la Croix (vgl.
Bibliographie, II, 449 f. n. 164). Dieser große hl. Lehrer der echt christlichen

Mystik, welcher hei der hl. Kirche in so hohem Ansehen steht (vgl.
die Lektionen des Breviers auf sein Fest 24. Nov.), wiederholt aber immer
wieder in seinen Schriften, daß das Wesensmerkmal des mystischen
Zustandes eine allgemeine, dunkle, unbestimmte, liebevolle
Kenntnis Gottes sei (vgl. Saudrean, Degrés de la vie spirituelle, II,
28 ff., État mystique, S. 88 ff.), welche Poulain (I, 173 f., 177, Belege
ad 1 u. 2) nur so nebenbei kurz andeutet. Aber schon die von ihm (a. a. 0.
S. 5 f.) gegebene nähere Begriffsbestimmung: „Mystisch nennt man die
übernatürlichen Zustände, welche eine derartige Erkenntnis in sich
schließen, daß wir mit all unseren Mühen und unseren Anstrengungen nie
dazu gelangen können" weist auf dieselbe hin als eingegossene Gabe des
Hl. Geistes.

Diese Kenntnis Gottes ist allerdings „weder durch Phantasiebilder,
noch durch Vernunftschlüsse, noch durch Betrachtung der Geschöpfe, noch
durch innere Bilder sinnlicher Ordnung hervorgebracht." Sie ist unmittelbar

von Gott eingegossen. Aber sie ist keineswegs außer der Glaubens-
ordnung. Sie hat Wahrheiten von Gott zum Gegenstande, welche durch
den Glauben bekannt sind: die Vollkommenheiten und Eigenschaften Gottes,
seine Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit. Die Beschauuug ist von allen
Glaubensakten am reinsten und vollkommensten, weil sie einzig besteht im
Akte der Anhänglichkeit an diese Wahrheiten und damit an Gott selbst.
Der hl. Alphons Liguori sagt (Praxis Confess, n. 135) darüber: „Quem-
admodum qui intuetur solem, radiorum fulgore obcoecatus nihil cernit, sed
tantum intelligit solem esse magnum quoddam lumen; sie Deus in ista
caligine (contemplatioriis) infundit animae lucem magnam, quae facit ut
illa intelligat non jam veritatem aliquam particularem, sed acquirat gene-
ralem quamdam et confusam notitiam eius incomprehensibilis bonitatis,
unde anima inejpit efformare altissimam de Deo ideam, licet confusam"
(vgl. Saudreau, Degrés, II, 50 ff., État mystique, S. 95 ff.). Diese Kenntnis
ist wesentlich verschieden von der Erkenntnis der Engel, keineswegs ihr
ähnlich, wie Poulain (I, 178) sagt; ebenso verschieden von der scientia
infusa Adams (a. a. 0. S. 182). Die Erscheinungsweisen engelgleicher
Ordnung sind nicht bloß hervorragende Gnadengaben wie die gewöhnlichen
mystischen Zustände, sondern ganz außerordentliche und ausnahmsweise
Begünstigungen (vgl. Saudreau, Faits extraordinaires, 3. Kap. S. 78 fi.;
dieses Jahrb. XXIII, S. 343 f.).

Die mystische Vereinigung wirkt auch mehr oder weniger auf den
Körper ein. Bei der Ekstase geschieht dies in vierfacher Weise: Die
Sinne sind untätig oder vermitteln nur eine ganz unklare Empfindung. —
Meistens sind die Glieder unbeweglich. — Das Atmen hat fast aufgehört,
bisweilen scheint es ganz verschwunden zu sein. — Die L'henswärme scheint
zu verschwinden. — Beim Gebete der Euhe zeigt sich auch schon irgendwie
ein solcher Einfluß; aber in den folgenden Graden wird derselbe immer
stärker. Als außergewöhnliche Erscheinungen bei der Ekstase werden hier
näher behandelt das sogenannte Schweben und die Stigmata (S. 240 ff.).
Diese außerordentlichen Zustände sollten im 2. Bande zur Sprache kommen
und zwar gegenüber der Frage nach natürlichen Ekstasen, natürlichem
Schweben und natürlichen Stigmata (33. Kap. S. 344 ff.). Sind es doch
außerwesentliche, bloß zufällige Erscheinungen; und der 1. Band soll ja
Wesen und Arten der mystischen Vereinigung behandeln; der 2. die



230 Literarische Besprechungen.

Begleiterscheinungen. In der Darstellung der Kennzeichen der mystischen

Vereinigung finden sich auch manche überaus praktische Winke, so
u. a. die nähere Unterscheidung der wesentlichen Akte und der bloßen
Hilfsakte (S. 185 ff.) ; die Auslegung gewisser übertriebener Ausdrücke in
mystischen Schriften (S. 188 ff); die weisen Batschläge betreffs des Dranges
zur Übung der verschiedensten Tugenden (12. Kap. S. 214 ff.); das Ge-
bundensein der Kräfte insbesondere betreffs mündlicher (lebete und längerer
Erwägungen beim Gebete der Buhe (S. 255 ff.), sowie die Verhaltungsregeln
für die Bindung (8. 262 ff.).

Auf die allgemeine Übersicht (2. Teil) folgen im 3. Teile die
verschiedenen Arten (Grade) der mystischen Vereinigung im
besonderen (Kap. 15 ff. S. 283 ff.). Zunächst werden besprochen die Grenze
der mystischen Zustände und die beiden Nächte des hl. Johann vom Kreuz.
Beim Gebet der Buhe (S. 802 ff.) kommen näher zur Sprache die
Entwicklung dieser Gebetsart, Untersuchung seitens des Seelenführers, einige
besondere Eigentümlichkeiten und Warnung vor Täuschung. Die volle
Vereinigung (S. 326 ff.) unterscheidet sich vom Gebete der Buhe
hauptsächlich darin, daß die Seele viel tiefer in Gott versunken ist. Alle
Zerstreuungen hören auf, aber wenigstens nicht ganz die Tätigkeit der Sinne.
Die übernatürliche Ekstase (S. 336 f.) ist die dritte Stufe mystischer
Vereinigung. Zunächst ist Bede von ihrem äußeren Verlaufe. Drei Arten
werden meist unterschieden: einfache Ekstase, Verzückung, Geistesflug.
Eigens ist das sogenannte Anrufen seitens des kirchlichen Vorgesetzten
behandelt. Von den seelischen Zuständen werden dargelegt das sogenannte
Schauen der Gottheit (divina caligo) im Unterschied von der visio beatifica,
die Leiden und die Verdienste in der Ekstase. Die den Ekstasen ähnlichen
krankhaften Erscheinungen (S. 357 ff.) sollten erst im 2. Bande (33. Kap.)
erörtert werden.

Der höchste Grad aller mystischen Vereinigung ist die geistige
Vermählung der Seele mit Gott (S. 393 ff.). Diese höchste Vereinigung, am
besten umwandelnde Vereinigung genannt, schließt besonders dreiElemente
in sich: Eine fast stetige Vereinigung mit Gott auch bei den äußeren
Geschäften; — eine Umwandlung der höheren Seelenkräfte in ihrer Handlungsweise;

— im allgemeinen ein beständiges geistiges Schauen Gottes. Aber
auch diese Vereinigung schließt nicht völlig jede Versuchung und alles
innere Leiden aus. Ebenso benimmt an und für sich die geistige
Vermählung nicht den Gebrauch der Sinne; im allgemeinen werden auf dieser
Stufe die Ekstasen viel seltener. Stets ist sien die Seele des Beistandes
Gottes in allen ihren höheren Handlungen bewußt. Manche Personen
haben zugleich eine bleibende geistige Anschauung der heiligsten
Dreifaltigkeit. Der hl. Johann vom Kreuz spricht jedoch bloß von einer sehr
hohen Erkenntnis der Eigenschaften Gottes. Demnach ist die stetige
Anschauung nicht notwendig mit der Umwandlung verbunden. Die Seele
fühlt lebendig die Teilnahme am göttlichen Leben, so daß es ihr seheint,
sie könne nicht mehr sündigen. Zugleich sieht sie aber klar ein, wie sie
aus sich jeder Sünde fähig wäre und nur die allmächtige Hand Gottes
sie sicher vor dem Falle bewahrt. Die geistige Verlobung ist das
förmliche Versprechen geistiger Vermählung.

Der 2. Band behandelt die Begleiterscheinungen und zwar
im 4. Teil die Offenbarungen und Visionen. Zunächst werden
dieselben beschrieben (20. Kap.). Es kommen näher zur Sprache die drei
Arten übernatürlicher Worte und Gesichte, sowie Einzelheiten über ihr
Auftreten und Wirken. Die hl. Kirche verpflichtet nie, an Privatoffenbarungen

zu glauben. Mancherlei Gefahren der Täuschung (21. Kap.



Literarische Besprechungen. 231

S. 32 ff.) gibt es. Selbst bei Offenbarungen von Heiligen können Irrtümer
vorkommen. Solehe Irrtümer bei an sich echten Privatoffenbarungen können
fünf Quellen haben: Falsche Auffassung der Bedeutung des Gehörten; —
Überschätzung der Nebenumstände; — Eigene Zutaten aus Vorliebe oder
vorgefaßter Meinung; — Wahl falscher Ausdrücke beim Aufzeichnen; —
Textveränderung durch die Schreiber oder Herausgeber. Die fünf Quellen
falscher Offenbarungen sind: Verstellung, — zu lebhafte Phantasie, —
Täuschung des Gedächtnisses, — dämonischer Einfluß, — böswillige
Erfindung. Beide Arten von Quellen sind durch mannigfache Beispiele
erläutert. Wo nun im allgemeinen Offenbarungen und Visionen eine Gefahr
bergen, hat man dagegen bei der mystischen Vereinigung nichts zu fürchten.
So gilt es demnach sich zu hüten, mystische Vereinigung und
Offenbarungen u. dgl. zu verwechseln oder als gleichwertig einzuschätzen.

Echte Offenbarungen und Visionen können von falschen
unterschieden werden (22. Kap. S. 74 ff.). Die Untersuchung erstreckt sich
zunächst auf die Person, welche sich begnadet glaubt. Es sind zu
erforschen: ihre natürlichen Anlagen und Mängel, ihre Bildung, ihre Tugenden,
ihre früheren Gnaden und etwaigen Offenbarungen, ihre Prüfungen, ihre
Vorsicht. Sodann sind genaue Erkundigungen einzuziehen über die
Offenbarungen und deren Umstände. Zu dem Ende sind neun verschiedene
Fragen genau zu beantworten insbesondere inbezug auf Inhalt und Wirkungen.
Aus den angeführten Regeln ergeben sich verschiedene Schlußfolgerungen.
Sind bei Beurteilung einer Erscheinung oder einer Reihe derselben alle
zutreffenden Bedingungen günstig, so ist dieselbe für sehr wahrscheinlich,
selbst für moralisch sicher zu halten. Die Sicherheit ist um so größer,
je augenscheinlicher die Bedingungen hervortreten. Zum Verhalten
gegenüber Offenbarungen und Visionen (23. Kap. S. 115 ff.) werden
näher bestimmte Regeln aufgestellt für den Seelenführer und die begnadete
Person. Der Seelenführer schiebe die Entscheidung hinaus, — zeige keine
Verwunderung, — behandle auch verdächtige Personen wohlwollend, —
prüfe den Zweck der Offenbarungen, — stelle sich auf übernatürlichen
Standpunkt, — meide die Gefahren, — bete und lasse beten. Die begnadete
Person teile alles dem Seelenführer mit, — glaube nicht leicht an die
Echtheit, — wünsche nichts Außergewöhnliches, — arbeite vielmehr
dagegen, ohne jedoch die Erscheinung zu schmähen, — suche in der Tugend
zu wachsen und waffne sich mit Geduld.

Der 5. Teil behandelt die Prüfungen beschaulicher Seelen.
Zunächst wird ein allgemeiner Überblick (24. Kap. S. 142 ff.) gegeben.
Gott läßt zahlreiche Leiden aus höchst weisen Grüüden zu und will
insbesondere zur freudigen Hingabe erziehen. Mancherlei sind innere Leiden
(25. Kap. S. 156 ff.): Versuchungen, Schwäche, Täuschung, Traurigkeit,
Zweifel, Zerstreuungen u. a., inbesondere Skrupeln und Trockenheit, welche
beide Arten näher zur Sprache kommen (Bedeutung, Ursachen, Mittel).
Als äußere Leiden (26. Kap. S. 183 ff.) werden näher behandelt: Krankheiten

und Verfolgungen — Teuflische Besessenheit und Beherrschung
(possessio et obsessio). Zur Unterscheidung von pathologischen Erscheinungen
ist es stets gut, einen christlichen Arzt zu Rate zu ziehen. Von der
Beherrschung werden vier Arten näher dargelegt: Teuflischer Einfluß auf die
Worte und das Benehmen, — auf die Sinne, — durch physisch unerklärbare

Krankheiten. Diese drei Arten gehören der physischen Ordnung,
die vierte der moralischen an, zur Klasse der Zwangsideen: Versuchungen
von solcher Heftigkeit, daß die Macht der Leidenschaft zur Erklärung
nicht hinreicht. Es gibt auch ähnliche natürliche Zustände; bei diesen



-2 32 Literarische Besprechungen.

sind auch entsprechende Mittel anzuwenden im Unterschied von den Mitteln
bei wirklich teuflischer Beherrschung.

Der 6. Teil bringt mehrere Ergänzungsfragen. Zuerst ist näher
Bede vom Verlangen nach der mystischen Vereinigung (27. Kap.
S. 224 ff.). Wer mystische Gnaden empfängt, darf nach höheren verlangen;
aber auch jeder, der noch keine solche Gnaden erhielt, darf sie wünschen.
Dies gilt betreffs der mystischen Vereinigung. Anders steht es mit den
außerordentlichen Zutaten: Visionen und Offenbarungen. Vom Verhalten
diesen gegenüber war schon (23. Kap.) die Rede. Als Eigenschaften
des Seelenführers (28. Kap. S. 257 ff.) werden gefordert: Gesundes
Urteil, — Frömmigkeit, — Wissenschaft, — Güte (Liebenswürdigkeit).
Das Lesen guter mystischer Schriften darf ruhig allen vernünftigen
Personen empfohlen worden. Denen aber, welche bereits das Gebet der
Einfachheit üben, sind geradezu einige anzuraten. Die Werke der hl. Theresia
wurden selbst von der heiligen Kirche den Gläubigen empfohlen. Der
Quietismus (29. Kap. S. 274 ff.) ist ein Irrtum. Nach demselben liegt
das Ideal der Heiligkeit im Geringstmaß persönlicher Tätigkeit. Es ist aber
ein großer Unterschied zwischen dem Grundsatze: Unterdrücke möglichst
alle eigenen Akte, und dem anderen wahren Grundsatze: Unterdrücke
alles Fehlerhafte der Akte. Unsere Tätigkeit ist notwendig. Gott
will nicht allein handeln, sondern nur unsere Tätigkeit unterstützen.
Das Hindernis für die Gnade ist zu große Tätigkeit oder zu wenig
Tätigkeit. Näher wird dargelegt die Geschichte des Quietismus und seine
Hauptlehren.

Was ist es um die Verbreitung der Mystik? (30. Kap. S. 299 ff.)
Mystische Zustände kommen nicht gar so selten vor, nicht bloß in Klöstern,
sondern auch unter frommen Weltleuten, und zwar bei Männern, wie bei
Frauen, wenn auch, wie die hl. Theresia meint, bei letzteren öfter. Bei
der Frage, ob aile Heilige mystische Zustände gehabt, darf man wohl mit
ja antworten, und zwar nicht bloß die Heiliggesprochenen, sondern die
sehr vollkommenen Seelen im allgemeinen, nur sind die mystischen Zustände
nicht zu eng zu fassen im Sinne von ganz außerordentlichen; insbesondere
ist abzusehen von Offenbarungen und Visionen. Günstige Bedingungen
für mystische Gnaden sind die Übung der Tugend, ein Leben der Sammlung,
Los8chälung und Gleichförmigkeit mit Gottes Willen. Hindernisse der
mystischen Vereinigung sind Lauheit im Gebete, Ausgegossenheit,
Verachtung oder Geringschätzung solcher Gnaden. Sehr wichtig ist das
richtige Verständnis der Terminologie (31. Kap. S. 318 ff.). Näher
werden erklärt die Ausdrücke der hl. Theresia zur Bezeichnung der mystischen

Zustände: Beschauung, Sammlung, Ruhe, Schlaf, Vereinigung,
Ekstase, Geistesflng. Verlobung, Vermählung. Die beschreibende Mystik
(32. Kap. S. 328 ff.) wird behandelt nach Methode, Quellen und Einteilung.
Um den Fortschritt der Mystik haben sich insbesondere große Verdienste
erworben die hl. Theresia und der hl. Johann vom Kreuz. Die spätere
Mystik hat das Bekannte näher erklärt und geordnet. Quellen sind
besonders die Beschreibungen, welche sich finden in den Werken der klassischen
und bewährten Autoren, sowie die Erklärungen, welche noch lebende
Personen aus ihrer Erfahrung geben können. Bei beiden Arten ist jedoch
Umsiebt und Vorsicht anzuwenden. Am besten empfiehlt sich die früher
(1. Bd. 3. Teil) schon besprochene Einteilung der hl. Theresia in vier
Gruppen, welche durchaus der wissenschaftlichen Kritik standhält. Auch
ist sie vom praktischen Standpunkt aus die bequemste.

Mehrere theoretische Fragen (33. Kap. S. 344 ff.) werden
erörtert. Zuerst weiden die drei Fragen beantwortet: Gibt es ein natürliches



Literarische Besprechungen. 233

Sehweben, — gibt es natürliche Wundmale, — natürliche Ekstasen?
Poulain zeigt, daß die zu gunsten der naturalistischen Erklärungen
angeführten Beweise nichtig sind, weil teils willkürliche Voraussetzungen,
teils tatsächlich unbegründete Urteile. Religion und Mystik sind aber von
der Lösung dieser Frage ganz unabhängig. Wenn daher der Fortsehritt
in der Heilkunde und in den psyebo-physiologischen Wissenschaften neue,
ernste Einwände brächte, hätten sie sich darüber gar nicht zu beunruhigen.
Inbezug auf die Natur der mystischen Vereinigung sowie der mystischen
Vision (S. 377 ff.) schließt sich Poulain der allgemeinen Ansicht an, daß
das mystische Schauen der Gottheit von der Anschauung Gottes in der
Ewigkeit wesentlich verschieden sei. Zur erwähnten Natur versucht er
keine Erklärung, sondern folgt Alvarez de Paz, der nur sagt, die Tatsachen
sind außerordentlich sicher, aber überschreiten unser Erkenntnisvermögen.
Für das Gebundensein und Aufhören der Sinnestätigkeit beim Gebete der
Ruhe und der Ekstase (S. 381 ff.) ist die Hauptursache unbekannt.
Einzelne Auffassungen der zwei Nächte des hl. Johann vom Kreuz werden
als unrichtig erwiesen (S. 387 ff.). Die Skeptiker (S. 394 ff.) entstellen
vielfach die Berichte der Mystiker oder schwächen dieselben ab. Als zwei
geschichtliche Erscheinungen (34. Kap.) werden noch erörtert: Ein
protestantisches „Erwachen" in mystischer Form unter den Gallas (S. 402 ff.)
und die Auffassung der Muselmänner von der Ekstase (S. 406 ff.).

Ein Anhang (S. 410—462) bringt eine reiche einschlägige
Bibliographie. Die erste Reihe (40 Nummern) führt die Autoren an aus
den ersten 15 christlichen Jahrhunderten. Dionysius den Mystiker (Nr. 3)
läßt der Üborsetzer im 5. Jahrb. in Palästina leben. Aber damals gelten
die dionysischen Schriften ganz allgemein von altersher als echte Schriften
des vom hl. Apostel Paulus bekehrten hl. Dionysius Areopagita. Die
kritisch nachgewiesene große textliche Obereinstimmung mit dem Neu-
platoniker Proklus rechtfertigt vollauf den uralten Verdacht der Abhängigkeit

des Proklus vom Areopagiten. Seine Schriften waren längst vor
Proklus wohlbekannt (vgl. dieses Jahrb. XXV, S. 112 f.; Parker, Are the
writings of Dionysius the Areopagite genuine? London and Oxford 1897,
Parker; — The heavenly and ecclesiastical hierarchy of Dionysius the
Areopagite — the preface — ebenda 1899). Der ekstatisciie Lehrer
Dionysius der Kartäuser (Nr. 37) ist von der hl. Kirche selig gesprochen.
Die zweite Reihe umfaßt die Autoren des 16. Jahrh. (Nr. 41—50);
die dritte die des 17. (Nr. 51 — 110); die vierte die des 18. (Nr. 111
bis 132); die fünfte die des 19. u. 20. (Nr. 133—190). In der dritten
und vierten Reihe (S. 428 ff., 441 ff.) werden die unbeschuhten Karmeliter
öfter als Barfüßermönche angeführt; dies ist unklar, weil es verschiedene
Barfüßerorden gibt (vgl. Heimbucber, Die Orden und Kongregationen
der katholischen Kirche,2 Paderborn 1907, Schöningh, I, 44 f.). P. Thomas
von Jesus (Nr. 52) ist Augustiner-Barfüßer; mit ihm wird der gleichnamige
Generaldefinitor der unbeschuhten Karmeliten (Nr. 62) verwechselt; ersterer
ist ehrwürdig und gehört in die zweite Reihe nach der hl. Theresia. Franz
von St. Thomas (S. 441, Nr. 112) ist wohl Augustiner-Barfüßer; dagegen
P. Joseph vom Hl. Geiste (Nr. 116) unbeschuhter Karmeliter, wie P. Philipp
von der hlst. Dreifaltigkeit (Nr. 74, S. 433). Auf die mystischen Schriftsteller

der verschiedenen christlichen Jahrhunderte folgen einige
Lebensbeschreibungen (S. 455 ff.). Sie haben (Note 1) verschiedenen Charakter:
entweder schließen sie inbezug auf die Mystik lehrreiche Lebensbeschreibungen
ein, oder sie werden mit den Werken eines Heiligen angeführt, oder sie sind
endlich ziemlich bekannt. Zuletzt kommt noch eine Liste quietistischer
Schriftsteller (S. 459 ff.). Einzelne Druckfehler sind zu bemerken:

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 16



234 Literarische Besprechungen.

bisweilen steht Denis statt Dionys oder Dionysius; II, 120, 1. Z. steht
P. Tbanez statt P. Petrus Yvagnez; sinnstörende sind uns nicht aufgefallen.
Für eine baldige Neuauflage wäre außer den erwähnten Punkten ein
genaues alphabetisches Namen- und Sachregister zum leichteren Gebrauch
erwünscht.

Königshofen (Bayern). P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

2. Franz Mwszynski: Die Temperamente, ihre psycho¬
logisch begründete Erkenntnis und pädagogische
Behandlung. 8°, XII u. 274 S. Sehöningh, Paderborn

1907.

Der erste Teil der Schrift befaßt sich mit der Frage: Was ist
Temperament; der andere behandelt das schwierige Problem, wie ein Erzieher
die verschiedenen Temperamente leiten soll.

Der Gedankengang des ersten Abschnittes ist in kurzen Zügen
folgender: Das Temperament ist etwas, das zur Individuation des Menschen
gehört, es macht einen Teil seiner Persönlichkeit aus. Es ist nicht etwas
allgemein Menschliches d. h. in dem Wesen des Menschen oder des mit
Vernunft begabten Lebewesens gelegenes, sondern etwas Persönliches. Um
dieses geheimnisvolle Etwas kennen zu lernen, müssen wir uns darum vor
allem klar werden, was den Menschen zur Person, zum Individuum macht.
Das ist ohne Zweifel die Natur oder die Wesenheit, insoweit sie Prinzip
der Tätigkeit ist. Denn aus der Tat erkennen wir den Mann. Doch es
wurde oben nur gesagt: Temperament sei etwas von der Person, nicht
die Person, etwas das die Person kennzeichnet in ihrer Tätigkeit. Dieses
die Person bezeichnende Etwas ist die Art und Weise der Tätigkeit, welche
man gerne unter dem Namen „Naturell" kennzeichnet. „Insofern aber im
Naturell die jeweilige bleibende Stimmung der Natur des Menschen sich
offenbart, nennen wir es Temperament" (13). In Poesie und Prosa werden
die Temporamente (vier an Zahl) vorgeführt. Eine Diskussion begründet
die Vierzahl der Temperamente, eine weitere Abhandlung berichtet über
die verschiedenen Erklärungsversuche und prüft die einzelnen
philosophischen Lehrmeinungen von den Temperamenten. In der Frage nach
dem Grunde der Temperamente entscheidet sich der Verfasser für die
Ansicht: der Grund der Temperamente liege weder einseitig im Leibe noch
einseitig in der Seele, sondern in dem, was aus beiden zusammengesetzt
ist, in der Natur des Menschen, sie entwickeln sich durch Unterricht und
Anleitung von außen, wobei die entfernteren Ursachen: „tellurische oder
irdische Beziehungen", (53) Keligion, Erkenntnis nicht zu wenig in Anschlag
gebracht werden dürfen. Alles in allem: „Die Temperamente sind ein
natürlicher Habitus des Menschen" (Definition S. 59). Diese Temperamente
werden nun ausführlich und weitläufig aus dem Leben vorgeführt, der
Choleriker (60—88), der Melancholiker (88—139), der Sanguiniker (139—152),
der Phlegmatiker (152—162).

Der zweite Teil der Schrift ist pädagogischer Natur und stellt die
Frage, wie hat man die Temperamente auszubilden? Die Lösung ist:
zerstöre nichts, was die Natur gegeben, denn sie ist gut und ihr Streben
ist edel, wenn es nur auf den rechten Punkt gerichtet wird. In diesem
Teile liegt der Hauptwert der Schrift. Der Pädagoge wird ihn mit Nutzen
lesen und viele beherzigenswerte Winke für die gedeihliche Ausübung seines
Amtes und Berufes aus demselben schöpfen. Doch dürfte er mit Strenge



Literarische Besprechungen. 235

und Strafe vielleicht nicht gar so nachsichtig und milde bleiben in der
Praxis, wie M. ihm anrät. M. behandelt das Prinzip: bilde jedes
Temperament in seiner möglichst glänzenden Entfaltung aus, zu exzentrisch.
Der Grund hierfür liegt in den philosophischen Ausführungen des ersten
Teiles, die gewiß nicht allseitig zu billigen sind.

Wir sehen ganz ab von der merkwürdigen Anschauung über
Individuation. Ist denn die Wesenheit nur durch die Tätigkeit individualisiert,
und erkennen wir das Individuum nur aus seiner Tätigkeit? Aristoteles
und Willmann, auf die sich der Verfasser beruft, denken ganz anders.
Selbst in dem aus Willmann zitierten Satze wird die Persönlichkeit nicht
als Tätigkeits-, sondern als „Seinsfülle" bezeichnet. Das Sein, die
Wesenheit ist individualisiert, und aus dieser individualisierten Wesenheit
entspringt die Tätigkeit. Insofern das innerste individualistische Wesen
Prinzip der Tätigkeit ist, und zwar konstantes Prinzip, das sich in seinem
Sinnenleben immer in der gleichen Weise ausspricht, ist dieses selbst
Temperament. Ist aber dies nach den Prinzipien der aristotelisch-thomistischen
Philosophie zugegeben, dann ist auch die Frage nach dem Grund der
Temperamente von selbst gelöst. Das Prinzip der Individuation ist auch
Ursache des Temperamentes. Die letzten Wurzeln hat das Temperament
in dem Stoff, insofern dieser dem Geiste, der Seele seine individualisierte
Begrenzung und Bestimmung gibt, in der eben das Temperament besteht.
Mit Freiheit, Charakter usw. aber hat das Temperament direkt nichts zu
tun (wie M. irrtümlich anzunehmen scheint), denn diese liegen in der
höheren Sphäre des Geistes, die zwar aus dem animalischen Leben ihren
Inhalt schöpft, aber nicht blind an dasselbe ausgeliefert ist. Der Mangel
einer durchsichtigen und klaren Unterscheidung des höheren Geisteslebens
und des Temperamentes zieht sich verhängnisvoll durch beide Teile der
Schrift.

Born, S. Anselmo. P. Suitbert Birkle 0. S. B.

3. Rudolf Asmus: Kaiser Julians philosophische Werke.
Übersetzt und erklärt. VIII u. 222 S. Dürr, Leipzig
1908.

Der Übersetzer beklagt im Vorwort, daß man Julian einseitig vom
religiösen Standpunkt aus beurteile und seine eigenen Schriften nicht genug
zu seiner Beurteilung heranziehe, besonders seine philosophischen Schriften
stark vernachlässigt habe. Er wünscht darum die bei der Schwierigkeit
des Urtextes bisher doppelt vermißte vollständige deutsche Übersetzung
jener Schriften vorzulegen und damit zur Ergründung des Julianproblems
von seiner literarisch philosophischen Seite aus beizutragen. Er folgt
dabei dem neuerdings vielfach verbesserten Hertleinschen Texte, gibt
vielfache Parallelstellen zur immanenten Erklärung, verzichtet aber auf einen
kritischen Kommentar. Die Auswahl umfaßt 1. Die Trostrede an sich
seihst beim Weggange des vortrefflichen Sallustius. 2. Den Brief an den
Philosophen Themistius. 3. Die Bede gegen die ungebildeten Hunde
(Pseudokyniker. D. B.). 4. Die Bede gegen den Kyniker Heraklios. 5. Die
Bede auf den König Helios. 6. Die Bede auf die Göttermutter. Jedem
Stück ist eine kurze Einleitung und Einteilung vorangeschickt, dem Ganzen
ein ausführliches Namen- und Sachregister angefügt. Die Übersetzung
ist gut lesbar.

Breslau. Dr. Kurt Ziescbé.

16*



236 Literarische Besprechungen.

4. Moses ben Maimon. Sein Leben, seine Werke und sein
Einfluß. Zur Erinnerung an den siebenhundertsten
Todestag des Maimonides herausgegeben von der
Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums

durch Prof. W. Bacher, Dr. M. Brann, Prof.
Dr. Sim onsen unter Mitwirkung von Rabbiner Dr.
I. Guttmann. Band 1. VIII u. 495 S. Fock, Leipzig
1908.

Die sehr rührige Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des

Judentums, die neuerdings an die Herausgabe eines großartig angelegten
Grundrisses der Gesamtwissenschaft des Judentums herangetreten ist, bietet
im Vorliegenden im losen Zusammenhange mit einem Gedenktage (Maimo-
nide.i starb 1204) den ersten Band eines gelehrten Sammelwerkes über den
großen jüdischen Philosophen, um dessen Namen, wie die Einführung sagt,
ein hehrer Lichtkreis sehwebt, der weder im Mittelalter noch in der Neuzeit

von jüdischer Wissenschaft überstrahlt zu werden vermochte. Kundige
und gelehrte Männer taten sich dafür zusammen, um in allgemeinverständlicher

Weise über Leben, Werke und Einfluß des Denkers zu berichten.
Die Anregung dazu ging von D. Simonsen-Kopeuhagen aus, wobei die den
Plan umgestaltenden Gedanken von W. Bacher-Budapest maßgebend wurden,
üm die Korrespondenz und das Technische erwarben sich zwei Breslauer
jüdische Gelehrte, M. Brann und I. Guttmann besondere Verdienste. —
In der ersten Arbeit gibt Dr. Philipp Bloch eine für alle Freunde
mittelalterlicher Philosophie sehr dankenswerte Abhandlung über den Inhalt des
re 1 igionsphilosophisehen Hauptwerkes, des Moreh Nebuchim,
des Philosophen (1 — 62). Sie ist eingehend, nüchtern, streng sachlich, in
schöner einfacher Sprache gehalten und wird zur Lektüre des Philosophen
selbst manche Anregung bieten, dessen großes Werk in seiner Weise
erschütternd die große Seele eines reichen Volkes widerspiegelt, das arm
geworden ist. M. N. ist ja der großartigste Versuch, sich mit der theisti-
sohen Offenbarung rationalistisch abzufinden und dort mit Respekt von
Ferne stehen zu bleiben, wo man nicht den Mut gefunden, dem Göttlichen
im Geheimnis nahe zu treten. — Von der ersten sticht Cohens (Marburg)
Arbeit über die Ethik Maimunis (63—134) sichtbar ab. Man wird der
Untersuchung historisch nicht froh, weil man das starke philosophische
Eigenleben merkt, mit dem sich die Ethik Maimunis hier amalgamiert.
Hat man aber zunächst den Eindruck, daß dadurch diese jüdische
Philosophie in einen größeren und weiteren Zusammenhang gestellt wird, so
wird man bald inne, daß aus C.s Abhandlung in Wahrheit ein sehr stark
exklusiver jüdischer Sinn spricht, der ihn sogar zu ganz unvermuteten
polemischen Bemerkungen gegen das Christentum veranlaßt. Cohen sucht
mit großem Scharfsinn die Ethik des Maimonides von der wesentlichen
Abhängigkeit von Aristoteles loszulösen und mehr in die Biehtung eines
ein wenig kantianisierten Plato einzustellen, sodaß er mit den Ergebnissen
des nüchternen Joël wiederholt in Konflikt gerät. Wir erblicken in der
Arbeit wohl mit Recht mehr eine systematische Vorstudie zu der von
Cohen für den Grundriß der Gesamtwissenschaft des Judentums
angekündigten Ethik und Religionsphilosophie des Judentums. Mit Interesse
wird man darin nachzuprüfen haben, wie der jüdische Herrgott des weiteren,
wie schon hier (8. 75, 76), davon freigesprochen werden wird, eine Gefahr
für die autonome Ethik des Kantianers zu sein, während doch der christliche



Literarische Besprechungen. 237

Herrgott alle Augenblicke gegen jenes Idol zurückzutreten geheißen wird.
Von Einzelheiten will ich nur notieren, daß der aristotelische Begriff der
ç'f/ç mit Fertigkeit im Sinne des fertigen, also imporfektibelen Seins nichts
zu tun hat (S. 110); ebensowenig ist die aristotelische ethische [teoôvtjç
(S. 112), weil Ausweichung aus zwei Fehlern, das kleinere oder mittlere
Übel. Im allgemeinen ist zu bedauern, daß der bald schwungvolle, bald
schwerflüssige, aber stets interessante Stil des Autors viel Geheimnisvolles
an sieh hat. Es ist ein merkwürdiges intellektuelles Kitzeln, das man im
Kopfe verspürt, sieht man so drei bis vier Undefinierte Begriffe zum Satze
verbunden, die ganz bestimmt anderen Sinn haben, als bei gewöhnlichen
Menschen; aber welchen gleich? Das soll kein Tadel, sondern eine leise
Klage der geistig Schwächeren sein ; denn wer selbst denkt, prägt Begriffe
und ist nicht verpflichtet, sie vorgehend zu definieren. Darein muß man
sich also schicken. — Eine Erholung ist dagegen die dritte von Jacob
Guttmann stammende Studie, einem Fachmann über das behandelte Gebiet
des Einflusses der jüdischen Philosophie auf das christliche
Abendland (S. 135—230). Dieser Einfluß reicht genau genommen, wie
auch Guttmann wohl sieht, so weit, wie geschichtlich das lebendige Interesse

für Aristoteles reicht. Daher ist mit dem Anbruche der Renaissance
der wirkliche Einfluß des großen Juden zu Ende; nur gelegentliches
philologisches und philosophisches Interesse lenkt späterhin noch auf ihn die
Blicke der christlichen Denker. Guttmann verfolgt also die Spuren seines
Einflußes bei Wilhelm von Auvergne, Alexander von Haies, Vinzenz von
Beauvais, Albertus Magnus, Thomas und Skotus und bemißt ihn durchaus
nüchtern und ruhig: die christliche Theologie des MA. wäre ohne Maimo-
nides nicht anders ausgefallen, denn die wesentliche Korrektur des
Aristoteles liegt in den christlichen Positionen so scharf wie in den jüdischen
zutage. Jedenfalls ist aber der Aufsatz ein neues wertvolles Hilfsmittel
zur Beurteilung joner Gedankenverbindungen. Die fortschreitende
Quellenforschung wird wahrscheinlich den Einfluß jüdischer Religionslehrer auf
das MA. in noch größerem Maße nachweisen, ohne daß au jener Sachlage
geändert werden könnte. — Es folgt eine kürzere Mitteilung I. Pageis
(Berlin) über die medizinischen Arbeiten des Maimunis (231—247). Allerdings

auch nur über die bereits gedruckten, die sog. „Aphorismen", die
u. a. eine beachtenswerte Kritik an Galenus enthalten, ein toxikologisches
Werk mit originellen medizinischen Anschauungen des M., und zwei mehr
populäre, als medizinische Diätetiken; ein Anhang gibt einiges über die
neuerdings gedruckten Traktate des M. de coitu. Die Hauptbedeutung
der medizinischen Schriftstellerei des Maimonides sieht Pagel in der Kleinarbeit

seiner Kritik gegen den mittelalterlichen Heros der Medizin, den
Galenus. — In der folgenden Abhandlung berichtet der inzwischen
verewigte Rabbiner Dr. Ziemlich über Plan und Anlage des Mischne
Thora, des großen Kodifikationswerkes des Maimonides, in dem er die
biblischen und rabbinischen Vorschriften hauptsächlich zu praktischen
Zwecken zusammenzustellen unternommen hat (248—318); es schließt sich
sofort eine Untersuchung von I. Elbogen über den Ritus im Mischne
Thora (319—331) an. Maimonides hat die talmudischen Studien bekanntlich

dadurch zu ihrem ursprünglichen wissenschaftlichen Charakter
zurückgeführt, daß er sie wieder auch auf den theoretischen, praktisch nicht
mehr verwertbaren Teil des Halacha ausgedehnt hat, das bis zu seiner
Zeit aufgehäufte talmudische Material zusammen mit der Mischna in ein
systematisches Ganze gliederte und eine tiefere rationelle Begründung auch
für das Positive im Judentums versuchte, aus der sich später Thomas
von Aquin vieles zu eigen machte. Dagegen lehnt Ziemlich den wieder



238 Literarische Besprechungen.

neuerdings von Luzzatto gegen Maimonides erhobenen Vorwurf ab, als habe
er sich mit M. Th. an die Stelle des Talmud selbst setzen wollen. Das
Nähere über die Charakteristik, Einteilung und die Vorarbeiten von M. Th.,
sowie die daran geschlossene Polemik gegen eine Programmarbeit des
Eektors Professor Dr. Schwarz über das gleiche Thema bleibt billig
unerwähnt. — Die nächste Abhandlung beschäftigt Adolf Schwarz-Wien ebenfalls

mit einem ausschließlich talmudischen Thema, dem Verh ältnis des
Maimonides zu den Gaonen, den Rektoren der babylonisch-jüdischen
Hochschulen (332—410). Schwarz diskutiert 68 Stellen aus M. Th., in
denen M. mit den gaonitisehen Erklärungen in Berührung kommt, und
konstatiert 22 Fälle, in denen M. ihre Ansichten und Entscheidungen widerlegt,

indem er sie voll persönlicher Hochachtung entweder textkritisch
korrigiert oder eine von ihnen versuchte Fortbildung des Talmud aus Pietät
gegen die Tradition ablehnt. — Die nächste Abhandlung enthält Beiträge
zur Pentateuchexegese Maimunis (411—420) von Simon Eppenstein.
Er stellt darin vor allem kasuistisch einige Mitteilungen des Sohnes des
Maimonides über vom Vater überkommene exegetische Bemerkungen
zusammen. — Zwei folgende Arbeiten von Israel F'riedländer untersuchen die
arabische Sprache und den Stil des Maimonides (421 — 438), während
sich die beiden letzten mit dem Sefer hammizwôth beschäftigen, in
welchem Maimonides es versucht, die vom Talmud nur behaupteten 248
Gebote und 365 Verbote des Pentateuchs im einzelnen aus dem Texte
festzustellen. Moritz Peritz untersucht Anlage und Inhalt dieses Buches
(439—474), während Ferdinand Rosenthal über die Kritik dieses W erkes
durch Nachmanides (475—495) berichtet.

Der Hauptinhalt des vorliegenden ersten Bandes des besprochenen
Sammelwerkes ist somit immerhin spezifisch jüdisch talmudischen Studien
gewidmet. Eine Arbeit über das Leben des großen Weisen hätte dem
ersten Bande sehr gut getan. Zu hoffen ist ein gutes, ins Kleine gehendes
alphabetisches Inhaltsverzeichnis des Ganzen und ein Abschnittsverzeichnis
einzelner Arbeiten daraus, um es nach Möglichkeit auch zur Verwertung
in nicht spezifisch jüdischen Gelehrtenkreisen geeignet zu machen.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

5. Barn,eh de Spinoza: Theologisch-politischer Traktat.
3. Aufl. Übertragen und eingeleitet nebst Anmerkungen
und Registern von Carl Gebhardt. XXXIV u. 423 S.

Dürr, Leipzig 11)08.

Eine neue deutsche Ausgabe des berühmten und schicksalsreichen
Buches, „enthaltend einige Abhandlungen, in denen gezeigt wird, daß die
Freiheit zu philosophieren nicht nur ohne Schaden für die Frömmigkeit
und den Frieden im Staate zugestanden werden kann, sondern daß sie
nur zugleich mit dem Frieden im Staate und mit der Frömmigkeit selbst
aufgehoben werden kann", und zu dem seiner Zeit sogar I. Ioann. 4. 13
das Motto abgeben mußte, wird nicht nur einer Zeit willkommen sein, die
in ihm eine magna cliarta ihres Geisteszustandes erblickt, sondern auch
denen, die sich über die Beziehungen De Spinozas zur neuzeitlichen Bibelkritik

an der Quelle unterrichten wollen. Meint doch z. B. Cornill, daß
das Buch zu dem Bedeutendsten gehöre, was jemals über das A. T.
geschrieben wurde. — Die knappe, aber gut einführende Einleitung, die den
persönlichen Standpunkt des Einführenden allerdings erkennen läßt, erörtert
die Veranlassung des 1670 ohne Namen des Verfassers erschienenen Buches



Literarische Besprechungen. 239

und verweist es in den Kreis der politisch gemeinten Staatsschriften, die
aus dem Kreise des damals mächtigen Jan de Witts hervorgingen, um
seine Politik zu unterstützen. Damit erklärt sich sowohl die eigentümliche
Zurückhaltung de Spinozas in religiösen Fragen, die sich von den in der
Ethik ausgesprochenen eigenen Meinungen des Philosophen merklich
entfernt, als auch die bemerkenswerte Einbiegung, die der religiöse Libertinismus

in diesem Buche zu gunsten einer Art rationalistisch-christlichen
Staatsreligion sich gefallen lassen muß. Daher wird wohl auch trotz des
wesentlich politischen Zweckes und Gehaltes des Werkes seine wissenschaftliche

Bedeutung von Gebhardt auf die biblische Theologie hinübergeschoben,
wobei unerwähnt bleibt, daß sieh die Anwendung der historischen Methode
auf die Hl. Schrift fast gleichzeitig bei R. Simon vorfindet. Der eigentlichen
Einleitung schließt sich ein kurzer Bericht über die Schicksale der Schrift,
ihre Gegenschriften und sonstige Bibliographie an. Dem zeilenmäßig
numerierten, leicht flüssigen Text, der sich unter dem Strich in beständiger
Beziehung zu den handschriftlichen späteren Anmerkungen de Spinozas
und den wichtigsten bisherigen Ausgaben des Traktates hält, ist ein gut
gearbeiteter wissenschaftlicher Apparat, ein reichhaltiges alphabetisches
Namen- und Sachregister, sowie ein Verzeichnis der angeführten Stellen
der Hl. Schrift beigegeben.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

6. Dr. Anna Tumarkin: Spinoza. Acht Vorlesungen
gehalten an der Universität Bern. 89 S. Quelle und
Meyer, Leipzig 1908.
Die vorliegende Schrift einer Schülerin Diltheys ist mehr, als nur

ein gewissenhaftes Referat. Freilich jene eigenartige zwiespältige
Geistesverfassung nachfühlend zu verstehen, aus der Spinozas Gedankenzusammenhang

erwachsen ist, scheint nicht gelungen, wenn wenigstens verstehen
nicht nur nachfühlen, sondern erklären heißt. Es ist ein spezifisch
spätjüdisches Geisteselement, jene harte, tote, feindliche Objektivierung der
Welt, — Hegel weist schon in seinen auch von einem Schüler Diltheys
herausgegebenen Jugendschriften lebendig darauf hin •— das unter dem
Drucke eines ganz fremdartigen philosophischen Milieus und darum in
eigenartiger Form mit dem altjüdischen prophetischen Ideal persönlichster
Gottesgemeinschaft zusammenstößt und in Spinozas — seinen Anlagen nach
ganz und gar jüdischem Geiste zu jener gewaltsamen Lösung führt. Daher
auch die von T. öfters hervorgehobene Einsamkeit und Entwicklungslosigkeit
Spinozas, die, m. E. nur was jenes Milieu betrifft, neuerdings mit Recht
bestritten wird. Spinoza gehört trotz seiner Ausstoßung aus der Synagoge
durchaus in die Reihe jüdischer Denker, wenn auch der heterodoxen; daher
sind auch, wie es bei Goethe deutlich hervortritt, seine Gedanken so
unfähig, sich ihrerseits unserer Geistesart zu assimilieren. — Die erste
Vorlesung handelt von Spinozas Persönlichkeit und Leben, die zweite von seinen
Schriften, Methode und Erkenntnistheorie, die dritte bis fünfte vom
Substanzbegriff und den Attributen, die sechste und siebte von Spinozas Psychologie,

Sitten- und Staatslehre, die achte endlich vom Ideal des Weisen. —
Mit Recht — was die Sachlage betrifft — schreibt T. der Methode Spinozas
nur einen, eine wichtige Wesenseite von ihm abspiegelnden ästhetischen,
auch einen pädagogischen, nicht aber demonstrativen Wert zu; ob dies
auch Spinozas Auffassung war, gelingt ihr m. E. nicht darzutun. Auch
die Scholastik kleidete die Einwürfe der Gegner in die Formen der eigenen
Darlegung, ohne deshalb an deren Beweiskraft zu zweifeln. Richtig aber



240 Literarische Besprechungen.

ist, daß Spinoza die obersten Positionen des Systems, so den Substanzbegriff,

der intuitiven Wirkung jener vis intellectus nativa selbst verdanken
will. Ob man aber gestützt auf die Erwägungen T. und jenes Beispiel
aus dem ersten Dialoge des „kurzen Traktates" (S. 35) wirklich im Sinne
Spinozas handelt, seine Substanz als Objektivation des Bewußtseins
aufzufassen? Trägt man da nicht unhistorisch den Grundgedanken des
objektiven Idealismus Schellings in Spinoza hinein, während es T. doch an
Kuno Fischer tadelt, daß er Spinozas Substanzbegriif dynamistisch deutet?
Mindestens scheint jenes Philosophen) weit näher damit verwandt, als mit
der kantischen Einheit der Apperzeption, die T. als erklärende Parallele
vorsichtig anführt. Auch die Auffassung der Liebe bei Spinoza als bloße
intellektuelle Bejahung de3 Seins scheint mir ein Stück des Geistes Spinozas
zu verkümmern, auch im Gegensatze zu S. 41 zu stehen, wo es heißt:
„dort, wo er die Kluft zwischen sich und dem Objekt am stärksten fühlt,
setzt er, kurz entschlossen, über die Kluft, die zu überbrücken er verzichtet,
hinweg; und vor dem ihm fremd Gegenüberstehenden weiß er keine Rettung
als die absolute Hingabe, die mystische Vereinigung in Liebe." Hier rührt
die Verf. mit feinstem Fühlen an den angedeuteten wahren Nerv des Wesens
Spinozas. — Wohltuend berührt die fein abgetönte Sprache und die dem
Gegenstand angemessene Ruhe und Leidenschaftslosigkeit der Darstellung.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

7. I. Dr. Paul Mensel: Rousseau. Mit einem Bildnisse
Rousseaus. 122 S. Teubner, Leipzig 1907.

II. Ludwig Geiger: Jean Jacques Rousseau. Sein
Leben und seine Werke. 131 S. Quelle u. Meyer,
Leipzig 1907.

Rousseau hat auf mehreren Einzelgebieten und auf die
Gesamtstimmung der europäischen Menschheit und besonders auf Deutschland so
nachhaltig eingewirkt, daß sein Name immer wieder an unser Ohr schlägt,
weshalb es begreiflich ist, daß man in weiteren Kreisen auf Interesse für
ihn rechnen kann. Dem sollen die beiden kurz unterrichtenden Bändchen
entgegenkommen, also nicht wesentlich Neues oder besonders Tiefes über
das Thema sagen. Für den genannten Zweck sind beide Arbeiten gut
geschrieben, obwohl sie verschiedene Wege einschlagen. Geiger gibt eine
Lebensbeschreibung, R.s Lehren sind ihm alsdann Ergebnisse aus dem
Menschen und seiner Umgebung. Hensel stellt die Lehre Rousseaus für
sich dar und schickt nur eine kurze Skizze seines persönlichen Wesens
voraus. Mir scheint, daß Geigers Methode dem Zwecke und Umfang der
131 Seiten besser angepaßt ist. Hensel wollte etwas tiefer, setzt aber
dabei manches wohl vergeblich voraus. — Beide Bücher halte ich, obwohl
sie die oft betonten Charakterschwächen Rousseaus durchaus nicht
verkennen, dennoch für ungeeignet, ihrem Zwecke zu dienen, da sie es durchaus

verabsäumen, das Fehlen gewisser Elemente in Rousseaus Gedankenwelt
hervorzuheben. Seine Auffassungen von Natur, Mensch, Gesellschaft und
Geschichte und von der Religion übersehen völlig die eigenartige
Konkavität aller natürlichen Kulturbedingungen, die gebieterisch nach einer
Ergänzung durch das Übernatürliche verlangen. Es wäre gerade zu zeigen,
wie sich dadurch in Rousseaus Werk und Leben die gähnende Leere bei
aller Gedankenfülle, die klaffenden Risse bei dem energischen Streben nach
einer einheitlichen Auffassung erklären.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.



Literarische Besprechungen. 241

8. Hugh David Jones: John Baiguy, an English mo¬
ralist of the 18th century. 70 S. Quelle u. Meyer,
Leipzig 1907.

Selby-Bigge und später Falckenberg haben zunächst auf John Baiguy
aufmerksam gemacht und ihm einen gewissen geschichtlichen Einfluß
zugesprochen. Aus der Schule F. stammt denn auch vorliegende bei aller
Knappheit methodische und reichhaltige Untersuchung über den genannten
englischen Moralisten des beginnenden 18. Jahrh. Ein 1. Abschnitt gibt
Biographisches. B. ist (1686) Cambridgeaner, Mitglied der Hochkirche, 1711
zum Priester geweiht, seit 1729 Benefiziat in Northallerton, gest. 1748. Seine
philosophisch religiöse Stellung wählte er, von beiden Seiten beeinflußt,
zwischen dem Deismus Cherburys, Tolands und Tindals und der Gefühlsreligion

Shaftesburys und Hutsechons, also an der Seite von Clarke und
Bischof Hoadly, gegen deren Bedeutung er zurücktritt; er schrieb moralische
und theologische Abhandlungen, auch eine Anzahl Predigten (2. Abschnitt).
Wir haben es also bei ihm mit einem gemäßigten ethischen Rationalismus
zu tun, der die Beziehungen zur geoffenbarten Religion nicht aufzugeben
wünscht, sie jedoch vielfach durch Umdeutung entstellt (3. Abschnitt).
Ein 4. Abschnitt sucht den literarischen Einfluß B.s genauer zu verfolgen.
Der Anhang gibt eine wertvolle Bibliographie. — Uns schien die Studie
wichtig, nicht so für die Geschichte der Philosophie, worin Ostwald in
seiner herben Ablehnung wohl nicht ganz unrecht hat, als für die
Geschichte der anglikanischen theologischen Spekulation, die auch in ihrer
liberalen Seite so eigenartig von den parallelen Entwicklungen des
Festlandes sich unterscheidet.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

9. I. Rudolf Bachen: Einführung- in eine Philosophie
des Geisteslebens. V u. 197 S. Quelle u. Meyer,
Leipzig 1908.

II. Georg Basson: Johann Gottlieb Fichte und seine
Schrift über die Bestimmung des Menschen. Eine
Betrachtung des Weges zur geistigen Freiheit. 45 S.

Trowitzsch u. Sohn, Berlin 1908.

III. B. Croce: Lebendiges und Totes in Hegels Philo¬
sophie. Mit einer Hegelbibliographie. Deutsche
vom Verfasser verra. Übersetzung von K. Büchler.
XV u. 228 S. Winter, Heidelberg 1909.

IV. Walter Bollach: Über die philosophischen Grund¬
lagen der wissenschaftlichen Forschung, als
Beitrag zu einer Methodenpolitik. 154 S. Dümmler,
Berlin 1907.

V. Wilhelm Burpus: Zur Dialektik des Bewußtseins
nach Hegel. Ein Beitrag zur Würdigung der
Phänomenologie des Geistes. 174 S. Trowitzsch u. Sohn,
Berlin 1908.



242 Literarische Besprechungen.

VI. A. Bullinger: Stellen aus Hegels Werken behufs
absoluter Klarlegung des Hegeischen Gottesbegriffs
gegenüber falscher Deutung desselben zusammengestellt.

Ackermann, München 1908.

Philosophia ruminans — mit einem Worte. Der Neukantianismus

glaubte ein fester Halt zu sein ; er hat's erlebt, daß schier alles sieh
zum zweiten Male abwickelt, was er zum zweiten Male begonnen hat.
Unsere philosophische Bewegung steht unter dem Zeichen des Vorwörtchens
„Neu-", hinten kommt dann irgendein „-ismus". Schade, daß jenes
Vorwörtchen eigentlich gerade sein eigenes Gegenteil ausdrückt, nämlich daß
die in Frage stehende Geistesrichtung nicht neu ist; damit fehlt ihr jener
frohe Auftrieb, der dem wirklich Neuen eignet, auch wenn es irrig ist;
es ist immer mehr ein vorsichtiges Nocheinmalversuchen, wobei man dies
und das zu vermeiden sucht, was seinerzeit Anstoß erregte und den Hals
brach; aber gerade das war vielleicht das Originelle und einseitig Wahre
jener Richtung und ihre Existenzberechtigung. Die „Neu—ismen" haben
etwas fatal Verdünntes und Eklektisches, besonders wenn sie so bunt
durcheinander auftreten wie zur Zeit bei uns. Eine ausführliche
Auseinandersetzung und Beziehungsnah'me auf die vorstehenden Schriften
erübrigt sich demnach; man kann heute die Kritik der Gegenwart in der
Philosophiegeschichte abmachen.

I. Eueken verfolgt seinen bekannten pantheistischen Grundgedanken,
daß ohne eine Umkehrung des ersten, eben nicht so orientierten Anblickes,
ein innerer Fortgang des Geisteslebens nicht möglich sei, an der Hand der
Geschichte durch die Probleme der Einheit und Vielheit, der Veränderung
und Beharrung, der Außen- und Innenwelt, durch das Wahrheits- und
Glücksproblem und in seiner ebenso bekannten edlen klaren Sprache. So
sei z. B. der Widerspruch zwischen Einheit und Vielheit nur zu lösen,
„wenn eine Vertiefung der Wirklichkeit uns an der einzelnen Stelle mehr
sehen läßt, als ein bloß punktuelles Geschehen, und wenn in ihm die
unmittelbare Gegenwart eines Weltgeschehens anerkannt wird, und ein Ganzes
des Geisteslebens den Grund unseres eigenen Wesens bildet" (S. 45). Dieses
Thema findet sich in den fünf Vorträgen variiert: Das „Geistesleben"
Euekens ist somit als eine esoterische Wirklichkeit zu betrachten, ist zu
konkretisieren. Gegen M. W. R. Boyce Gibson (God with us, London,
Adamaud Charles Black 1909), der Euckens Geistesbegriff im Sinne eines
persönlichen Gottes noch auslegen möchte, halte ich darum mit Wunderle
und Mausbach an seinem pantheistischen Charakter fest. Mit Recht sagt
Ewald: „Der Begriff des Geisteslebens, den Eucken unausgesetzt zu erläutern
und in seiner Bedeutung für die Menschheit klar zu legen strebt, deckt
sich ungefähr mit Hegels Begriff des objektiven und des absoluten Geistes."

II. La s s on gibt uns vorliegend einen im Auftrage des Komitees zur
Errichtung eines Fichtedenkmals zu Berlin gehaltenen Vortrag wieder.
Ausgehend von der geschichtlichen Stellung des Kantianismus untersucht
er die von Fichte versuchte radikale Fortentwicklung seines Gedankenganges
und glaubt, auf Ausstellungen im Einzelnen verzichtend, in der besprochenen
Einzelschrift des Philosophen ihren dauernden Wert aufzuzeigen in der
Darlegung des notwendigen Weges, den der denkende Geist von der
Naturphilosophie zum absoluten Idealismus durchläuft. Die feinsinnige, klare
Darlegung läßt den Vortrag zu einer raschen Orientierung über Fichtes
Gedanken sehr geeignet erscheinen.



Literariaehe Besprechungen. 243

III. G r o c e ist der bekannteste Vertreter des italienischen
Neuhegelianismus, der mit der Büchlerschen Übersetzung des vorliegenden
Buches, das kürzlich in Buriot auch einen französischen Übersetzer
gefunden hat, nunmehr auch in Deutschland und Frankreich zu Worte kommt.
Das Werkchen ist eine kritisch-philosophische Einführung in die Hegeische
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, die Croce mit Gentile
zusammen in italienischer Übersetzung veröffentlicht hat. Dem Zwecke,
für das Studium Hegels in Italien Interesse zu erwecken, dient daher auch
der im Anhang befindliche Abriß einer Hegelbibliographie. Croce sucht
besonders jenen Punkt aufzuhellen und zu verteidigen, mit dem Hegel
steht und fällt, seine Dialektik, in der er es unternahm, das Problem der
Gegensätze in dem Einen zu lösen; er versucht zugleich erst in der
Anwendung der Dialektik auf die Begriffsunterschiede den einen Punkt
aufzuzeigen, aus dem sich die irrigen Konsequenzen des Systèmes auf die
weiten Gebiete der Kunst, Geschichte und Natur verbreiten. Croce beklagt
es, daß die Hegelianer einer solchen Kritik der Dialektik abgeneigt bleiben,
daß seine Gegner ihn nur negativ kritisieren. Wir stimmen ihm im
allgemeinen nur darin zu, daß es heutzutage wieder eine Notwendigkeit ist,
Hegels Gedankenwelt genauer kennen zu lernen, wozu sich am besten seine
eigenen Werke empfehlen. Als Einführung dazu ist das gut übersetzte
Buch viel zu subjektiv, so geistreich es auch geschrieben ist.

IV. P o 11 a c k führt uns zurück in den weiteren Kreis Fichtescher
Gedanken und mutet uns zu, unter radikaler Beseitigung der Tatsachen,
die zuletzt auch nur ein Produkt der Erkenntnis seien, in der Wissenschaft
nicht die Funktion der Wahrheitssucher, sondern der freien subjektiven
Gestaltung zu pflegen. Die Existenz einer objektiven Wahrheit kommt
ihm wie eine unerträgliche Anmaßung gegenüber der freien Subjektivität
des Forschers vor. Man sieht, hier heißt es schon scharf zusehen, um
noch das Körnchen Wahrheit zu entdecken, daß auch im Erkennenden
ein Festes und Maßgebendes ist. Ohne den Gottesgedanken läßt sich der
theoretischen Anmaßung des Objektiven oder Subjektiven, wie es eben
trifft, nicht wirksam entgegentreten; in der Praxis sorgen schon die Dinge
für sich selbst. Das Buch enthüllt gewisse theoretische Beziehungen
zwischen Nietzsche und Fichte.

V. Purpus stellt sich dagegen wieder als einen der „wenigen Schüler
Hegels" vor, der sich die große Mühe macht, besonders schwierige Partieen
seiner Werke objektiv und mehr philologisch, als philosophisch, aufzuhellen.
Daher geht mau gern zu ihm in die Schule, wenn man sich mit Hegel
zu beschäftigen hat. Er glaubt nicht gescheuter zu sein, als Hegel selbst,
wie etwa Croce, sondern begnügt sich damit, wie er hübsch und boshaft
sagt, in einem alexandrinischen Zeitalter der Wissenschaften wenigstens
ein Alexandriner Hegels zu sein, und zwar ein recht streitbarer. Freilich
wird es dem Verfasser nichts helfen, die Bezeichnung der Hegeischen
Philosophie als einer monistischen als nichtssagend und irreleitend zu verwerfen
und sie für die abgeklärteste Form des Monotheismus zu erklären (S. 5).
Sicher kann ja das „Selbsterkennen im absoluten Anderssein" allerlei
bedeuten, und wer Hegels Entwicklung bis zur Phänomenologie an der Hand
der Lasson-Nohl-Diltheyschen Veröffentlichungen verfolgt, bestreitet den
religiösen Zug seines Geistes gewiß nicht; man nennt ja auch vieles
vielerlei: ganz bestimmt aber ist Hegels Religion nicht das, was gemeinhin
seither Monotheismus hieß. Die Untersuchungen, die Hegel mit einer ganz
eigenen Begabung über jenen geheimnisvollen Zusammenhang zwischen dem
göttlichen und geschöpflichen Sein angestellt hat, ergeben zu viel und



244 Literarische Besprechungen.

darum — besonders auf dem Gebiete des Geisteslebens — für beide Termini
zu wenig. Aber hier ist nicht zu diskutieren; und so ergeben wir uns
denn darein, Hegel nicht zu verstehen und sehleichen uns hinweg vom
Tempel der Philosophie (S. 3). Vom Totenbegraben aber sollte deshalb
ein Hegelianer anno 1908 nicht gleich reden, wo es eben erst scheint, als
sollte sein Meister noch einmal ein klein, klein wenig wieder lebendig
werden. — Purpus sucht uns in die ersten Abschnitte der Hegeischen
Phänomenologie des Geistes die ihm „das bedeutendste Werk der
Weltliteratur" ist, einzutühren. Zu diesem Ende wird man seine mühsame und
sorgfältige Arbeit neben der Lassonschen Jubiläumsausgabe (Dürr) mit
Vorteil benutzen, allerdings immer bedächtig darauf Rücksicht nehmend,
daß der Erklärer der Ansicht ist, „daß die Hegeische Philosophie an allen
Gliedern vollkommen dem Geiste ihres Urhebers entsprang, wie Pallas
Athene, im Waffenschmuck strahlend, dem Haupte des Zeus" (S. 72).

VI. B u 11 i n g e r s, ebenfalls eines streitbaren Hegelianers, 48 Seiten
über verschiedene Theologumena des Philosophen, erheben einen zu hohen
Anspruch, wenn sie sich und den Lesern absolute Klarlegung des Hegeischen
Gottesbegriffs versprechen. B. vertritt eine besondere Art der christlichen
Auffassung Hegels.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

10. Karl Vorländer: Geschichte der Philosophie. I. Bd.
Altertum, Mittelalter und Übergang zur Neuzeit. XIV
u. 361 S. II. Bd. Philosophie der Neuzeit. VIII u.
512 S. Dürr, Leipzig 1508.

Vorländer will ein Werk bieten, das vorzüglich akademischen Kreisen,
aber auch anderen, die für Philosophie interessiert sind, dienen und sich
darum in der Mitte zwischen den großen und den ganz kleinen
Philosophiegeschichten halten soll. Ein Bedürfnis dafür liegt vor. Jedoch
ist es mir doch wohl fraglich, ob gerade für diesen Zweck gründlicher
Einführung noch Fernstehender — und ein bloßes Wortwissen hat ja keinen
Sinn — die Arbeit eines Mannes heutzutage noch genügt. Ich würde
geneigt sein, den Rahmen etwas zu erweitern, wozu nach dem Geständnis
des Verfassers der Stoff ohnehin drängt, und die großen Abschnitte
Spezialisten zuzuweisen, wie es z. B. neuerdings in Hinnebergs Kultur der
Gegenwart geschieht. Immerhin hat Vorländers Versuch weithin Anklang
gefunden, was die schon nach wenigen Jahren erforderliche zweite Auflage
beweist, die besonders für die Neuzeit, z. B. bei der Darstellung der Lehre
des Leibniz die verbessernde Sorgfalt des Verfassers erkennen läßt. Hätte
er nur Deussens wohlmeinenden Ratschlag einer besseren Verteilung des

verfügbaren Raumes doch benutzt. V. hat zwar schon in der Vorrede zur
ersten Auflage verschämt zugestanden, daß sich die von ihm mitgeteilte
Gewohnheit der meisten nichtkatholischen Universitätslehrer, das MA.
einfach zu übergehen, nicht halten läßt. Es verbirgt sich eben eine zu
krasse Verachtung zunächst einmal aller historischen Gesetze hinter dieser
bequemen Praxis. Vielleicht kommt V. auch noch zu der Überzeugung,
daß sich nun doch mit etwa 40 von 850 Seiten die Philosophie des eigentlichen

MA. nicht abmachen läßt, ohne schon formell hinter allem Goniigen
dabei zurückbleiben. Es steckt aber hinter dieser unausrottbaren Geflogen-
heit dem MA. gegenüber der ernstliche Irrtum, daß — noch etwa mit
Ausnahme der offenen Heterodoxien — im MA. eine wirkliche Philosophie
nicht existiert habe. Dabei ist das, was man dogmatische Gebundenheit



Literarische Besprechungen. 245

an den ma. Philosophen zu nennen pflegt, in Wirklichkeit nichts anderes,
als die — auch ,von der Gegenwart als normativ betrachtete —
selbstverständliche und unabweisliche Einordnung der derzeitigen Gedankenarbeit

in das Weltbild jener Zeit. Das Kriterium, oh etwas damals
Philosophie oder nicht war, ist wissenschaftlich ganz anders zu bestimmen.
Nun hat die Scholastik noch dazu auf die Herausarbeitung jenes Kriteriums
eine ungemeine Mühe verwandt: aber trotz alledem. Die Philosophie beginnt
eben erst mit Kant! Andere meinen freilich, daß sie eben dort aufhört.
Ganz bestimmt beginnt aber die Philosophiegeschichte nicht
erst dort, wo der Glaube aufhört. — In der Neuzeit normieren sich
V.s Urteile etwa im Sinne des Neukantianismus, in ihm liegt die
philosophische Hoffnung der Zukunft. So mögen wir uns die oberflächlichen
und ungezogenen Bemerkungen über die christliche Philosophie der Gegenwart

(II, 394/5) etwa erklären.
Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

11. Dr. Bruno Bauch: Geschichte der Philosophie.
IV. Neuere Philosophie bis Kant. Göschen, Leipzig
1908.

Es kann sich hier nicht um Würdigung der systematischen
Grundüberzeugungen des "Verfassers handeln, sondern um Beurteilung dessen,
was er auf dem knappen Umfange von 173 Seiten, noch dazu in einem
mehr volkstümlichen Tone, aus dem weitschichtigen Stoffe gemacht hat,
der ihn von der Schwelle des Mittelalters bis zu Kant führt. Von dem
Einflüsse, den „die Seelenknechtschaft und Geistesertötung, die aus dem
Formel- und ,Observanzenkram' der alten Kirche folgte", doch leider nach
historischen Gesetzen auch in die Neuzeit und bis heute ausübt, dispensiert
er sich ja zu reden. Aber es bleibt noch viel genug, um ihm die Aufgabe
recht schwer zu machen; man muß anerkennen, daß es dem Verfasser
gelingt, durch verständige Stoffeinteilung doch etwas von der
Herausarbeitung der Entwicklungstendenzen sich zu wahren, obwohl ihm die
Darstellung der Charakterköpfe schier den Atem dafür nimmt. Ein kurzes
Schlußkapitel über Kant, der in Wirklichkeit ein Abschluß, nicht ein
Anfang ist, hat sich V. offenbar im Hinblick auf das folgende Bändchen
versagen müssen; methodisch fehlt es doch sehr.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

12. Albert Maria Weiss O. P.: Apologie des Christen¬
tums. III. Bd. 4. Aufl. 1288 S. Herder, Freiburg 1907.
II. Bd. 1024 S. Ebd. 1908.

Ein Werk, das es bei einem Umfange und Preise wie die Apologie
von Weiß in 25 Jahren zu vier starken Auflagen bringt, ist so bekannt
und geschätzt, daß es neue Empfehlungen nur erstreben würde, wenn sie
von gewichtigerer Seite als dem Unterzeichneten ausgingen. Ich begnüge
mich daher zu notieren, daß nunmehr die vierte Auflage dieser großen
Gesamtdarstellung der christlichen Kulturidee vollständig vorliegt. Die
Zeiten scheinen nicht fern, wo es niemand mehr wagen wird, ein solches
Gesamtwerk auf seinen einzelnen Kopf zu nehmen, wobei ich nicht gerade
die Größe des Umfanges, sondern die Ausbreitung eines Stoffes ins Uni-



246 Literarische Besprechungen.

verseile im Auge habe. Nur einem sehr ehrlichen Bingen mit solch einer
Biesenaufgabe kann wohl ein Erfolg beschieden sein, w;ie ihn Weiß mit
seinem Buche errungen hat. Er selbst wird sich freuen, wenn in späterer
Zukunft unter der geistesmächtigen Leitung eines Mannes seinesgleichen
und nach seinem Grundplane eine Darstellung der christlichen Kulturmächte

in Einzeldarstellungen geschrieben wird, deren jeder einzelnen ein
vollendeter Fachmann für Durchführung und "Vertiefung der Erörterung
seine volle Kraft widmen müßte, ohne daß der Gesamtblick und der
Anschluß an das Formbedürfnis eines großen, gemeinsamen Leserkreises, die
Weiß meisterhaft im Auge behält, darob verloren ginge.

Breslau. Dr. Kurt Ziesché.

13. Xavier Moisant: Psychologie de l'Incroyant. 340 S.
Beauchesne, Paris 1908.

Das Werk Moisants enthält nicht, was der Titel zu versprechen
scheint. Wer darin eine Analyse des gesamten Seelenzustandes und vor
allem des psychologischen Werdens des Ungläubigen oder auch nur
einzelner Ungläubiger suchen wollte, dürfte sich im großen und ganzen
enttäuscht fühlen. Der Verf. hat sich darauf beschränkt, die Stellungnahme
einiger typischen Koryphäen des Unglaubens gegenüber den religiösen
Problemen und der Kirche — und zwar vorwiegend nach der intellektuellen
Seite hin — quellenmäßig zu charakterisieren. Es war sein volles gutes
Becht, seine Aufgabe sich auf diese Weise zu umgrenzen. Dann hätte
aber auch der Titel anders lauten sollen, etwa: Types d'Incroyants.
Denn in der Tat wird uns in diesen drei Monographien über den Spötter
(Voltaire), den Positivisten (Auguste Comte), den Intellektuellen
(Charles Eenouvier) nichts anderes geboten. Erstere faßt viel interessantes
Material zusammen und enthält überdies eine Fülle brillanter und feiner
Bemerkungen über Yoltaires Ideen, Methode und Geistesrichtung. Sein
Unglaube — diese geifernde und grinsende Auflehnung einer genußsüchtigen
und oberflächlichen Natur gegen alle Höhen und Tiefen der übernatürlichen
Weltanschauung — wird in seiner ganzen Seichtheit und Unredlichkeit
mit erbarmungsloser Schärfe bloßgelegt. Sympatischer berühren die
Gestalten Comtes und Benouviers, die in den zwei folgenden Abschnitten mit
liehevoller Hand gezeichnet sind. Dem Verf. stand hier aus seinem
brieflichen Verkehr mit einem Positivisten der alten Schule (Dr. Audiffrent)
und mit Charles Benouvier ein erhebliches Quantum ungedruckter Texte
zur Verfügung. Der Wert seiner ohnehin gehaltreichen Essays ist dadurch
um ein Bedeutendes erhöht worden. Was hingegen in der Konklusion
über Undefinierbarkeit des Ungläubigen und Zurückführung aller möglichen
Ungläubigen auf die drei analysierten Typen ausgeführt wird, kann nicht
befriedigen. Abgesehen aber von diesen kleinen Aussetzungen, die sich
samt und sonders lediglich auf das Nebenwerk beziehen, ist die Schrift
Moisants durchaus empfehlenswert. Nicht bloß der gebildete Laie, der
sich für religiöse Fragen interessiert, sondern auch der Apologet, der
Literarhistoriker und der Philosoph werden sie mit Genuß und Gewinn
zur Kenntnis nehmen.

Graz. P. Meinrad M. Morard 0. P.



Literarische Besprechungen. 247

14. Mgr. A. Le Roy: La Religion des Primitifs. VIII
u. 518 S. Beauchesne, Paris 1909.

Mgr. Le Roy hat jahrzehntelang unter den Bantuvölkern Südafrikas
als Missionar gelebt. Er war wie kein zweiter berufen, uns über die
religiösen Vorstellungen dieser kulturell zurückgebliebenen Stämme zu
unterrichten. Er hat es getan, in einer Reihe von Konferenzen .am
Institut Catholique de Paris (Winter 1907—8), die jetzt gedruckt vorliegen.
Mgr. Le Roy wendet sich nicht an das fachmännische Publikum, daher
in seinem Werk das durchgängige Fehlen allen gelehrten Apparats. Ein
1. Kap. orientiert vortrefflich über die Geschichte der Religionen und ihren
heutigen Zustand, dann kommen der Reihe nach die Naturauffassung, die
Familieneinrichtungen, der Glaube, die Moral, der Kultus und die
abergläubischen Gebräuche (Magie) der Primitiven, d. h. der Bantustämme zur
Darstellung. Ein Kap. vergleichender Religionswissenschaft und ausführliche

Schlußfolgerungen besehließen das Ganze. Den Ausführungen Le Roys
eignet mustergültige Klarheit und Anschaulichkeit. Seine hohe Kompetenz
gestattet dem Leser, ihm mit vollem Vertrauen zu folgen, selbst da wo
eingehendere Belege nicht unerwünscht wären. Besonders angesprochen
haben uns die Abschnitte über Naturauffassung (Kap. 2), Glaube (Kap. 4),
äußere Kultushandlungen (Kap. 6, 4). Für den Apologeten, den Theologen
und selbst den Philosophen wird da des Interessanten ungemein viel
geboten. Vielleicht ist Mgr. Le Roy nicht ganz berechtigt, seine Bantuleute
Primitive zu nennen. P. Lagrange 0. P. hat in seinen trefflichen Etudes
sur les Religions sémitiques2 sehr scharf und richtig bemerkt: C'est pécher
contre la méthode comparative et même contre un transformisme modéré
que de considérer le sauvage comme le fidèle représentant de l'homme
primitif. L'état social du sauvage est beaucoup trop compliqué pour
etre primitif Le sauvage est au terme d'une évolution, mais
d'une évolution manquèe (S. 5). Das weiß und sagt allerdings Mgr. Le Roy
auch. Warum aber dann der irreführende Titel? Diese kleine Einwendung
soll übrigens der Verbreitung des ausgezeichneten Werkes keinen
Eintrag tun.

Graz. P. M. Morard 0. P.

15. Dr. theol. Emil Lorsch S. I.: Der Opfercharakter
der Eucharistie einst und jetzt. XVI und 396 S.

Rauch, Innsbruck 1909.

Hier haben wir es mit einem Werk wissenschaftlicher Polemik zu
tun. Der Gegenstand dieser Polemik ist den Lesern des Jahrbuches gewiß
schon bekannt. Es handelt sich für Dorsch darum, die dogmatische
Unzulässigkeit und die historische Irrtümlichkeit des Wielandsehen
Opferbegriffes nachzuweisen. Eine objektive und direkte Behandlung der
einschlägigen Fragen hätte uns persönlich mehr zugesagt. Der polemische
Standpunkt zwingt gar zu oft zu müßigen Wiederholungen, zu sehr
nebensächlichen Auseinandersetzungen und infolgedessen zu einer ermüdenden
.Ausführlichkeit. Selbst der geschickteste Polemiker wird sich von diesen
Übeln nie gänzlich freihalten können. Damit wollen wir P. Dorsch durchaus

keinen Vorwurf machen, um so weniger als der rücksichtsvolle Ton
seiner Entgegnungen sehr wohltuend berührt. Es gibt ja Umstände, die
einem die freie Wahl seiner Methode nicht gestatten.



248 Literarische Besprechungen.

Und nun zur Sache. Dr. P. Dorsch war es ein leichtes, den ersten
Teil seiner Aufgabe zu lösen. In der Tat ein Opferbegriff, der die Momente
der Oblatio und der Immolatio ausschaltet, ist mit der orthodoxen
Auffassung vom Kreuz- und Meßopfer unvereinbar. Wieland beruft sich aber
auf die vorirenäischen Väter und holt sich aus der Dogmengeschichte
Argumente für seine Anschauungen hervor. Damit wird die Kontroverse
auf das historische Gebet hinübergerückt. Hier zeigt- nun Dorsch, wie die
Forschungen Wielands unwissenschaftlich in ihrer Methode und unbegründet
in ihren Ergebnissen sind. Im großen und ganzen wird man seiner
Beweisführung zustimmen müssen. Allerdings vermögen wir nicht die
Zuversicht zu teilen, mit der er 1 Kor. 10, 21 als Beweis für den
Opfercharakter der Eucharistie anführt. Ebenso befriedigt uns seine Interpretation
der Justinschen Texte nicht ganz. Es scheint uns unleugbar, daß der
hl. Justin, überall wo er ex professo von der Eucharistie handelt, das
Oblationsmomont nicht berücksichtigt und überall wo er ex professo eine
Opfertheorie aufstellt, nur Gebetsopfer anerkennt und Oblationsopfer
ablehnt. Damit leugnen wir nicht, daß er Oblationstermini auf die Eucharistie

anwendet. Diese Termini waren ja schon damals gang und gebe in
den christlichen Kreisen. Ebendeshalb legen sie für die, ich möchte sagen,
instinktiven Vorstellungen der Gläubigen und daher auch für den Glauben
der Kirche Zeugnis ab. Das waren aber für Justin spekulativ unerschlossene
Werte. Die wissenschaftliche Reflexion der Theologen hatte sich eben noch
flicht den ganzen Inhalt des eucharistischen Dogmas zum Bewußtsein
gebracht. Ganz ähnlich stehen die Dinge z. B. in der Frage der Unbefleckten
Empfängnis Maria. Diese Interpretation scheint uns am besten den Texten
und den Tatsachen gerecht zu werden, ohne mit dem Dogma in Konflikt
zu geraten. In diesem Licht besehen, ist der Versuch Wielands, die
unfertigen Begriffe Justins wieder zur Geltung zu bringen, sehr charakteristisch
für die reaktionären Tendenzen, die sich nicht selten unter der Flagge
modernen Fortschrittes durchschmuggeln möchten.

Seitdem P. Dorsch sein Buch herausgegeben, ist die Polemik
weitergeführt worden. Wieland hat seine Argumente in seinem Vorirenäischen
Opferbegriff (Lentnersche Buchhandlung, München 1909) von neuem
zusammengefaßt. Eine Entgegnung Borschs liegt Ztschr. f. kath. Theol.
1910, 71 — 117, 307 — 347 vor. Wir können darauf nicht weiter eingehen
und begnügen uns, auf die Rezension Struckmanns, Theologische Revue
1910, Ar. 11, S. 337—340, zu verweisen. Auch Rauschen, Eucharistie
und Bußsakrament2, Freiburg 1910 (S. 71—95), orientiert ausführlich über
dio ganze Kontroverse und nimmt zu den erörterten Fragen Stellung.
Seine Auffassung der Justinschen Texte ließe sich leicht mit der unsrigen
in Einklang bringen. Über 1 Kor. 10, 21 scheint er keine eigene Meinung
zu haben. Wenn er aber mit Wieland meint (S. 94), der Ausdruck „Opfern"
und „Darbringen" des Leibes und Blutes Christi sei auch beim Tridentiuum
im bildlichen Sinne zu verstehen, so wird man mit Dorsch diesen Standpunkt

entschieden ablehnen müssen. Die Schrift des P. Dorsch, die wir
hier zur Anzeige bringen, bleibt ein für das Verständnis der Kontroverse
unerläßliches Dokument.

Graz. P. M. Morard 0. P.

=BS>-v


	Literarische Besprechungen

