
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Tyrrells Modernismus : eine Rechtfertigung der Enzyklika Pius X.

Autor: Seitz, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TYRRELLS MODERNISMUS,

EINE RECHTFERTIGUNG DER ENZYKLIKA PIUS' X.

VON DK. ANTON SEITZ.

Unter dem Titel „Zwischen Scylla und Charybdis oder
Die alte und die neue Theologie"1 hat der kürzlich
verstorbene Exjesuit George Tyrrell 1909 seine bis zum Lebensabend

ausgereiften modernistischenldeen entwickelt, freilich
mit mehr Gärung als Klärung. Seine „Vorrede zur
deutschen Übersetzung" beginnt er (V)' mit dem Oxymoron:
„Der Schöpfer des Modernismus ist Pius X. — In seinem
Bemühen, ihn zu verdammen, hat er ihm einen Namen
gegeben, ihn zu einer Partei zusammengeschlossen und
ihm viele Anhänger gewonnen." Gleichzeitig führt
der Modernist bewegliche Klage darüber, „daß die deutsche
katholische Theologie sich den Einflüssen deutscher Wissenschaft

und Forschung gegenüber so völlig unzugänglich
erweist, und daß der Modernismus bisher nicht imstande
gewesen ist, sich in der Heimat eines Deutinger und eines
Döllinger, eines Kraus und eines Schell Gehör zu
verschaffen. — Das Leben und daher auch die Literatur des
Modernismus ist außerhalb Deutschlands zu suchen"
(IX), vor allem in seinem „typischen Erzeugnis: Loisys
,L'Evangile et l'Eglise'" (VII). Deshalb möchte er seine
Bemühungen, „hindurchzusteuern zwischen der Scylla
eines lähmenden, keine Verbesserung zulassenden
Dogmatismus und der Charybdis einer alles verschlingenden
Skepsis und Verneinung" (X) auch „deutschen Lesern aus
erster Hand" (IX) zugute kommen lassen. Dieser Versuch
ist für die gebildeten Katholiken von höchst aktuellem
Interesse; freilich dient er nicht zur Bestärkung der
verschwommenen Ideen des Verfassers, sondern vielmehr zur
Bestätigung" ihrer scharfsinnigen Entlarvung in dem
berühmten „Rundsehreiben unseres heiligsten Vaters Pius' X.

1 Aus dem Englischen von Emil Wolff. Verlegt bei Eugen Diederichs
(Jena 1909. XVI u. 465 S. 8». Ji 7,50, geb. Ji 9,00).

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 9



122 Tyrrells Modernismus.

über die Lehren der Modernisten (8. Sept. 1907, ,Pascendi
dominici gregis')". Um hierüber Klarheit zu verbreiten,
wollen wir die modernistischen Grundgedanken Tyrrells
herausheben und mit der genannten Enzyklika in der
autorisierten Herderschen Ausgabe, die wir im folgenden
kurz mit E Encyclica) zitieren, vergleichen.

Wie dem Oberhaupt der Kirche, so mißt Tyrrell dieser
selbst die Schuld an allen Häresien bei. Denn „um eine
Häresie zu überwinden, müssen wir sie nicht nur
verstehen, wir müssen mit ihr fühlen". Nur weil den
Vertretern „der Kirche dieses mitfühlende Verständnis
fehlt, erheben sich Häresien und leben und gedeihen"
(388/9). — Das logische und psychologische Verständnis,
welches unbeschadet einer möglichst nachsichtigen
Beurteilung der menschlich irrenden Person in aller Schärfe
die sachliche Verkehrtheit des Irrtums aufdeckt,
verwechselt der Modernist mit einem bis zur Sympathie sich
steigernden Gefühl, welches einer Beschönigung der
Unwahrheitgleichkommt. Dieses innerliche „Mitgefühl, welches
seinen Mangel an Abgeklärtheit und kritischer
Überwindung eines einseitigen Dilettantismus dadurch verrät,
daß es die „Vollständigkeit und logische Geschlossenheit"
eines geordneten Systems verschmäht (20), treibt, wie
wir uns alsbald überzeugen werden, so mächtig in den
Strudel der „Scylla" hinein, daß vollauf gerechtfertigt
erscheint das Wort des als „leidenschaftlich, grimmig,
aber ungeschickt" geschmähten Papstes: „Die Modernisten
gebrauchen den schlauen Kunstgriff, ihre Lehren nicht
systematisch und einheitlich, sondern stets aus dem
Zusammenhange gerissen vorzutragen, um den Schein des
Suchens und Tastens zu erwecken," wobei „jeder Modernist

sozusagen mehrere Rollen in einer Person spielt; er
ist Philosoph, Gläubiger, Theologe, Historiker, Kritiker,
Apologet und Reformator. — Sie legen nicht an Äste und
Zweige, sondern an die Wurzel ihre Hand an. — Das
ganze System ist eine Zusammenfassung aller H äresie"
(E 5. 7. 83).

Die Hauptgefahr dieser grundstürzenden Häresie der
Modernisten erblickt Pius X. in ihrer raffinierten Methode :

„Abwechselnd spielen sie die Rolle des Rationalisten
und des Katholiken mit solcher Fertigkeit, daß sie
jeden Harmlosen mit Leichtigkeit zu ihrem Irrtum
herüberziehen" (E 5). — Wie einschmeichelnd klingen



Tyrrells Modernismus. 123

Tyrrells Sätze, „daß die dogmatischen Entscheidungen der
allgemeinen Kirche den Inhalt der Offenbarung in keiner
Weise vermehren oder erweitern, den sie vielmehr rein
zu erhalten und immer neu zu bekräftigen bestimmt
sind" (4), „daß der Katholizismus, in höherem Grade als
andere Systeme, eine Religion des ganzen Menschen, des
Leibes, der Seele und des Geistes ist; eine Religion für
jede Stufe seiner Kultur (34), für Menschen jeder Gattung",
welche „keine Richtung der vielgestaltigen menschlichen
Natur vernachlässigt (35), in einem wohltuenden Gegensatz

zu der Pedanterie einer reinen YerStandesreligion
durch einen ,Dienst des Wortes' allein" (38), in „Gemeinschaft

mit einem großen, internationalen Organismus (44)
mit allen Kindern der Kirche in Gegenwart und Vergangenheit"

(49), wobei das „Gefühl geistlicher Zusammengehörigkeit
vertieft" wird durch „viele Formeln, Riten und

Gebräuche", welche „eine gleichsam sakramentale Kraft"
besitzen (50) ungeachtet ihres „heidnischen Einschlages"
(52), daß „die sittlichen Schäden innerhalb der offiziellen
Hierarchie" so wenig „gegen den Katholizismus beweisen
als die gleichen Erscheinungen bei den Dienern des
Gesetzes und Staates", daß sie vielmehr bloß den Katholiken
„vor Menschenverehrung bewahren" (58), daß der einzelne
kein Recht hat, seine „subjektiven Bedürfnisse zu einem
Maßstab für alle zu machen" (66), daß, wer „die ökumenischen

Entscheidungen der Kirche nicht höher achte als
die nicht amtlich bestätigten Schlußfolgerungen der Theologie,

— überhaupt kein Katholik" sei (388), daß die
Modernisten keineswegs eine „neue Fomulierung" des
Credos von der Apostelzeit her fordern, sondern selbst
„wünschen, jedes Denkmal der Vergangenheit der Kirche
in seiner Unversehrtheit zu erhalten" (417) und den
modernen Bestrebungen einer dogmenlosen Moral gegenüber
bekennen: „Die christliche Ethik ist unauflöslich
verknüpft mit den christlichen Mysterien"; ohne diese wäre
sie „eine Ethik ohne sichere Grundlage, ohne Ziel, ohne
Charakter: eine Ethik, die weder christlich noch sonst
etwas ist" (231) u. dgl. m. Allein solche Reminiszenzen
aus der katholischen Vergangenheit dürfen nicht
hinwegtäuschen über den durchaus häretischen Geist der neuesten
Irrlehre.

Es heißt die tatsächlichen Verhältnisse auf den Kopf
stellen, wenn Tyrrell behauptet: „Höchstens der Name

9*



124 Tyrrells Modernismus.

liberaler Katholizismus' ist neu. Die Sache — ist
so alt wie die Kirche, sie ist ein notwendiger Bestandteil
ihres Wesens, eine Lebensbedingung für ihre Gesundheit
und ihre Entwicklung (91/2). Ein Liberalismus solcher
Art kann niemals zu weit gehen", (93) da „der Köhlerglaube'

für den Theologen nicht genügt" (387, vgl. 412 f.,
416). In der Wirklichkeit stellt sich der neue Glaube
des Modernismus auf die nämliche Basis wie die den
alten Glauben der katholischen Weltanschauung in der
Wurzel vernichtende ungläubige Wissensehaft der Moderne.
Deren „Neigung zu einer skeptischen oder agnostischen
Denkweise" kommt der modernistische Scheinglaube
dadurch mit offenen Armen entgegen, daß er den „Begriff
einer offenbarten Theologie als haltlos und trügerisch"
ablehnt und den Intellektualismus oder die „Auffassung
der Offenbarung als einer unmittelbaren Belehrung des
menschlichen Verstandes von seiten Gottes" ebenso radikal
verwirft wie der evolutionistische Gefühlsrationalismus;
denn „falsch ist die Vorstellung, die eine fertige und
abgeschlossene Philosophie vom Himmel herabholt" und
„wahr ist die Einsicht in die völlige Unzulänglichkeit
menschlicher Philosophie gegenüber den praktischen
Aufgaben der Religion" (277/8), während doch die wahre
Mitte zwischen diesen beiden Extremen in einer organischen,

allmählichen Entfaltung des vom Himmel herab
dargebotenen Glaubensgutes durch das zwar aus irrtumsfähigen

Menschen bestehende, jedoch durch den
immerwährenden Beistand des göttlichen Geistes gegen Irrtum
sichergestellte, ordentliche und allgemeine kirchliche Lehramt

liegt.1 Seiner agnostischen Richtung zufolge betont
vor allem Tyrrell „den nicht zwingenden Charakter der
apologetischen Gründe, die zugunsten des Credos
vorgebracht werden". An seiner analogen Erklärung, „daß
die Erkenntnis der göttlichen Autorität des Christentums
nicht durch irgendwelche logische Schlüsse aufgezwungen
werden kann" (384/5), ist nur so viel wahr, daß die natürliche

Gewißheit von der Göttlichkeit der christlichen
Offenbarungsreligion der Natur ihres Gegenstandes
entspricht, demnach keine mathematische, sondern eine
metaphysische und historische ist, und aus seiner Erinnerung
daran, „daß wir Gott nach Menschenweise denken, — dazu

1 Vgl. Denzinger, Enchiridion n. 1638, 1641, 1647.



Tyrrells Modernismus. 125

sind wir durch die Einrichtung unseres Geistes genötigt —"
und dabei „vergessen, daß eine solche Vorstellungsweise
nur auf Analogie beruht" (107), leuchtet der
erkenntnistheoretische Grundirrtum Kants heraus, daß wir über
angeborene subjektive Denkformen nicht hinauskommen
zum objektiven Wirklichkeitsgehalt und infolgedessen auch
Gottes Dasein nicht beweisen und von seinem Wesen uns
nur die anthropomorphe Vorstellung eines persönlichen
Gottes machen können. — Vom System der übernatürlichen

Gottesoffenbarung überträgt der Modernist den
Zweifel auf die Offenbarungsurkunde, auf die nach dem
alten Glauben von Gott inspirierte Hl. Schrift: „Wie das
Gold mit dem Erz, unauflöslich vermischt mit vielem,
das bloß Geschichte oder fromme Legende ist, haben wir
hier die Offenbarung seiner selbst vor uns, die Gott •.

gegeben hat" (374) — und auf die von Gott eingesetzte
Heilsanstalt zur Offenbarungsvermittlung, die Kirche:
„Sie hat geirrt in theologischen und wissenschaftlichen
Dingen und in Fragen praktischer Klugheit (365). Der
geradezu regelmäßige Konflikt zwischen Dogma und
Vernunft wäre im höchsten Grade Ärgernis erregend,
wenn die Kirche Unfehlbarkeit auf wissenschaftlichem
Gebiet beanspruchte und uns auferlegte, nicht nur an die
.schützende', sondern auch an die ,eigentliche' Bedeutung
ihrer dogmatischen Kundgebungen zu glauben" (401; vgl.
Denzinger, Enchiridion n. 1645/6).

„In welchem Sinne sind denn aber religiöse
Offenbarungen göttlich verbürgt? Welche Art von ,Wahrheit'
wird ihnen denn durch das .Siegel des Geistes'
zugesichert? - Eine Wahrheit unmittelbar praktischer Art,
die immer relativ und auf die Annäherung beschränkt
bleibt" (257), wenn auch eine „immer wechselnd^" (137).
„Nach aufwärts drängt das ewige Suchen nach dem
absoluten Leben, dem wir uns immer mehr nähern sollen,
ohne es je zu erreichen" (205). Mit diesem „Relativismus"
verbindet sich der „Symbolismus", welcher in den
kirchlichen Dogmen keine objektive „Darstellung der göttlichen
Ideen" (258) erblickt, sondern eine subjektive „Darstellung
der zukünftigen idealen Ordnung der Dinge in einer
unvollkommenen Bildersprache, die einer niedrigeren
Wirklichkeitssphäre entlehnt" ist (260). Die „Dogmen und
prophetischen Mysterien sind grundlegend in dem
Sinn, in dem gewisse Riten (die Taufe und das Brot-



126 Tyrrells Modernismus.

brechen) grundlegend sind; sie dienen als äußere
und wirksame Zeichen für die alles durchdringende Einheit

eines innewohnenden Geistes" (286). Dem entspricht
genau das Konterfei in der Modernistenenzyklika (E 35,
21, 41): Die absolute Wahrheit „sucht die Formel
auszudrücken, kann sie aber niemals erreichen"; denn „die
religiösen Formeln" sind „inbezug auf den Glauben nur
unzulängliche Zeichen für seinen Inhalt". Als „Bilder der
Wahrheit müssen sie sich dem religiösen Gefühl und
seiner Beziehung zum Menschen anpassen Gegenstand
des religiösen Gefühls ist das Absolute, und das hat
unendlich viele Erscheinungsweisen. Damit ist der
inneren Entwicklung des Dogmas Tür und Tor
geöffnet. — Dogmen sind notwendig veränderlich." Auch
„die Sakramente dürfen bloß Symbole oder Zeichen sein,

um den Glaubep zu nähren". — Man meint förmlich
die darwinistische Selektionstheorie herauszuhören,
wenn Tyrrell die natürliche Entwicklung des religiösen
Dogmas samt seiner Quelle, der Hl. Schrift, also zurechtlegt:

„Unsere Überlieferung ist ein Mahl, das die Millionen
der Vergangenheit für die Millionen der Gegenwart
aufgetragen haben, — eine Auswahl des Besten aus den
religiösen Erfahrungen ganzer Rassen und Jahrhunderte" (78).
Bei dieser Auswahl „hat die Kirche niemals ihr Instinkt
der Selbsterhaltung getäuscht (365). Ihre dogmatische
Theologie stellt nur ein Ergebnis apologetischer und
theologischer Klugheit und Gewandtheit dar; in ihr müht
sich der Geist des Christentums in stets erneutem Ringen
um die Anpassung der Begriffe der Vergangenheit an die
religiösen Bedürfnisse der Gegenwart (272). In dem Maße
aber, als die Wissenschaft, unbekümmert um alle
Bannflüche, fortschreitet, greift man mehr und mehr
zu dem nächsten Abwehrmittel, zum Kompromiß und zur
Anpassung. Man nimmt seine Zuflucht zu neuen
Interpretationen, unterscheidet zwischen dem Buchstaben und
dem wesentlichen Inhalt der Offenbarung: und das Ende
ist ein wenig ehrenvolles Sichfügen in das Unvermeidliche,
wobei unter dem Deckmantel bloßer Erläuterung und
Erklärung der wesentliche Sinn der ,Form heilsamer Worte'
stillschweigend eine tiefgehende Wandlung erfährt" (266,
vgl. 30). Im Hinblick auf die vatikanischen Dekrete hat
Gladstone 1874 bemerkt, „daß eine lebendige Autorität in
der Kirche walte, die stets bereit sei, die christliche Lehre



Tyrrells Modernismus. 127

im Sinne der verschiedenen Zeiten umzudeuten und
umzugestalten" (6). Was der Reformkatholizismus und sein
Ausläufer, der Modernismus, selbst auf sein Programm
geschrieben und seinem Vorbild, der freisinnigen Theologie

und Philosophie des Protestantismus, abgelauscht hat :

stetes Fortschreiten mit dem Geist der neuen Zeit, welcher
in die dem äußern Scheine nach beibehaltenen, alten und
starren Formeln der Glaubensüberlieferung neues Leben
einhauchen soll, das wälzt Tyrrell hier auf die katholische
Kirche ab, obwohl diese gerade umgekehrt auf das
energischeste protestiert gegen die Aushöhlung des überlieferten,

inneren dogmatischen Gehaltes durch moderne Um-
deutung.

Was der modernistischen Verzerrung den blendenden
Schein der Wahrheit verleiht, ist die Verwechslung
zwischen dogmatischer und theologischer
Lehrentwicklung: Erstere bleibt innerlich allezeit
unveränderlich, letztere hält gleichen Schritt mit dem Fortschritt
der Wissenschaft; ihr Widerspruch mit früheren,
zurückgebliebenen Stufen fällt jedoch bloß auf den irrtums-
und fortbildungssüchtigen Menschengeist, nicht aber auf
den die unveränderliche ewige Wahrheit offenbarenden
göttlichen Geist, wie er dem offiziellen kirchlichen Lehramt

bis zum Ende der Zeiten verheißen worden ist. Auch
uns „hindert nichts, zuzugeben, daß die Kirche unserer
Tage in theologischer Hinsicht erleuchteter ist als die
Apostel". — Darin stimmen wir Tyrrell (13 ff.) rückhaltlos

zu, — wohl aber müssen wir bestreiten, daß sie in
ihrem dogmatischen Besitzstand wesentlich oder innerlich

reicher geworden; sie ist nur äußerlich reicher
geworden durch volle Entfaltung des ursprünglich bereits
im Keime Gegebenen. Dagegen wendet Tyrrell (14/5)
zwar ein: „Während wir genau voraussagen können, daß
aus einem Ei ein Küken oder aus einer Eichel eine Eiche
hervorgehen oder daß ein Knabe zum Manne heranwachsen
wird, können wir niemals vorhersagen, wie der Knabe
sich schließlich entwickeln wird. Physisch sind alle
Menschen von der gleichen Art, geistig ist jeder eine Art
für sich. Und ebenso verhält es sich mit Religionen"
und mit der „Theologie, wenn sie eine wahre, lebendige
und fruchtbare Wissenschaft sein" und nicht „an die
unwandelbare Offenbarung und das ein für allemal
feststehende Dogma als einen inhärenten Teil ihrer selbst.



128 Tyrrells Modernismus.

gebunden" sein soll. — Aber darin offenbart sich bloß
der Mangel eines tieferen Verständnisses für die göttliche
Norm des Offenbarungsdogmas in fortschreitender
Entfaltung eines ewigen Wahrheitsbestandes. Eine bloße
Menschenlehre müßte sich freilich in menschlicher Weise
fortentwickeln in vielgestaltiger, im voraus unberechenbarer

Weise, und würde durch die Unterbindung ihrer
freien Entwicklung zu Schaden kommen. Sobald der
Modernismus das Regiment bekäme in der Kirche Gottes,
würde er mit seinem vermenschlichten Dogma nach Tyrrells
Rezept verfahren: „Das Alte wird fortwährend von dem
Neuen aiifgezehrt und in dem Neuen vergessen" (15). Die
ewige, göttliche Wahrheit dagegen ist wegen ihrer
absoluten Vollkommenheit von vornherein einer nur unwesentlichen

Steigerung fähig und hebt das geschöpfliche
Fassungsvermögen über seine geschöpfliche Beschränktheit
in um so höherem Grade hinaus, je engeren Anschluß an
die göttliche Wahrheitsquelle und Fülle es sucht.

Dieser Erhebung des kreatürlichen Wesens durch
übernatürliche Gottesgemeinschaft arbeitet der Modernismus

geradeswegs entgegen durch seinen öden Nationalismus

oder Naturalismus im scheinheiligen Gewände
des Mystizismus. Er betrachtet „die Religion alseinen
natürlichen Prozeß, als einen Faktor in dem allgemeinen
Prozeß der Entwicklung der menschlichen Vernunft",
worin „der mystische Prozeß und der ,moralische',
das ,Sollen' des Verstandes, des Gefühls und des Willens
einschließend, in eins zusammenfließen" (32, vgl. 89) und
das menschliche Leben und der menschliche Fortschritt
ein Streben nach aufwärts, nach einer zunehmenden
Anpassung an jenes übernatürliche Ganze, von dem das
Natürliche nur als ein Teil empfunden wird, notwendig in
sich schließen müssen" (229). Der Katholizismus speziell
„hat die Dauer und Unzerstörtheit des Natürlichen. —
Alle die widerstrebenden Elemente, die er zu verschmelzen
sucht, enthalten eine halbe Wahrheit, an der der religiöse
Geist festhält, der Logik zum Trotz. Aber die Bruchstücke

schleifen sich aneinander ab und verlieren mit der
Zeit ihre Kanten" (30/1). Was „nicht in der geistigen
Natur des Menschen wurzelt", wird alsbald ausgeschieden.
„Dieser Aussonderungsprozeß ist in weitem Umfang natürlich

und von psychologischen Gesetzen beherrscht; er kann
aber, wie andere natürliche Prozesse, durch künstliche



Tyrrells Modernismus. 129

Führung unterstützt werden." Eine solche „verdanken
wir dem überlegten Eingreifen der Männer, die von Amts
wegen zu Hütern der Überlieferung bestellt waren" (76/7).
„All die philosophischen, naturwissenschaftlichen und
historischen Grundbegriffe, all die Ansichten über die Welt
und die Geschichte, die in den kanonischen
Überlieferungen und Schriften als Voraussetzungen und
Folgerungen enthalten waren, wurden dem Verstand durch das
Gewissen als das Wort Gottes, als ein Gegenstand geheiligten

Glaubens aufgezwungen. Die Überlegenheit
dieser sogenannten Offenbarung über die Vernunft war
nicht länger die einer höheren Art der Wahrheit über
eine niedrigere, sondern nur die einer höheren Wahrheit

auf dem gleichen Niveau" (263). Es war „eine
harmlose Übertreibung", wenn die Gläubigen „die
Mitwirkung und die Teilnahme der göttlichen Gnade, die
der Bibel im allgemeinen zukommt, mit den ausdrücklich

als solchen überlieferten Mitteilungen und Botschaften
des Höchsten verwechselten; kurz, wenn sie die
Inspiration, die Eingebung des vorbereitenden und
beistehenden Geistes „und die Offenbarung des lehrenden
Wortes nicht immer mit gebührender Schärfe auseinanderhielten

(82). Wollte man fordern, daß sie (die
Offenbarungsüberlieferung) als ein Ganzes, als gleichwertig in
allen ihren Teilen anerkannt werde, so würde daraus
mehr Verderben als Segen entstehen Sie ist als ein
Ganzes nur in dem Sinne anerkannt worden, daß sie
Wahrheit jeder Art und aller Grade enthält und
fortwährend der Reinigung und Berichtigung bedarf" (84).
Die „große Wahrheit, daß Gott gerade in der
geistlichen Natur des Menschen und in ihren Bedürfnissen zu
uns spricht, — leuchtet dem inspirierten Verfasser der
Genesis für einen Augenblick auf, wenn er den natürlichen

Fortpflanzungstrieb in ein göttliches Gebot
verwandelt: ,Wachset und mehret euch!' Was die Natur'
verlangt, gebietet Gott — gegenwärtig in der Menschheit,
vertreten durch die Menschheit; Gott, der seinen Willen
und sein Gesetz in den Bedürfnissen und Forderungen
der menschlichen Natur kundgibt" (453 ff.). Das heißt
doch nichts anderes als: Bei der Inspiration der Heil.
Schrift „handelt es sich um reines Menschenwerk,
wenn auch der Theologe es im Sinne der Immanenz göttlich

nennen mag"; denn sie „unterscheidet sich höchstens



130 Tyrrells Modernismus.

durch ihre Stärke von dem allgemeinen Antriebe,
seinen Glauben in Wort oder Schrift auszusprechen".
Durch die Erklärung, „daß Gottes Wirken mit dem Wirken

der Natur sich vereinige, ist die übernatürliche
Ordnung tatsächlich aufgehoben" (E 45, 43, 37). — Am
schärfsten tritt dies hervor in der naturalistischen Leugnung

des Wunderbaren: Tyrrell macht wiederholt
energisch Front gegen „die Neigung, Mysterium und Wunder
zu vermengen und das Dasein einer übernatürlichen Welt
mit dem Dasein von gewissen Rissen in dem gleichförmigen

Ablauf des Naturgeschehens, welche bis dahin
keine wissenschaftliche Erklärung gefunden haben,
gleichzusetzen". Er meint nicht dulden zu dürfen, daß man
die Mysterien als „Durchbrechung der Gleichförmigkeit
im Bereich der klaren Erkenntnis" hinnimmt, während
doch sogar „ein Wunder ebenso verständlich sein
muß wie der regelmäßige Verlauf, von dem es eine
Ausnahme bildet" (218 ff., 227). In seiner Zustimmung zu
Whites Ansicht, es handle sich gegenwätig um den
Geisterkampf „zwischen zwei Perioden menschlichen Denkens
— der theologischen und der wissenschaftlichen" (248),
ist die Hinneigung zum Positivismus unverkennbar.

Den Grundton aber bildet der Grundirrtum des
„Philosophen des Protestantismus" Immanuel Kant von der
„vitalen Immanenz" oder lebendigen Innenerfahrung
des Gemütes an Stelle des Intellektualismus oder der
Vernunfterkenntnis, welche ihren Abschluß findet in der
„Permanenz", d. i. dem „Ausleben des Lebens Christi" in der
gesamten Christenheit (E 39); denn „die Religion oder
der Geist Christi besitzt die Einfachheit eines Prinzips
lebendigen Wachstums", gewissermaßen aus „einer
Nußschale" heraus, nämlich aus dem wesentlichsten Kern des
Evangeliums, wie ihn ähnlich Harnack herausgeschält hat:
„Christus ist für die Menschheit gekreuzigt. Gott ist
unser Vater, alle Menschen Brüder" (43). Zu diesem
„Kern der apostolischen Überlieferung" bildet „die Gesamtmasse

der kirchlichen Dogmen" und „der gesamte kirchliche

Apparat von Institutionen und Gebräuchen" lediglich
eine ihn einschließende „schützende Hülle", jedoch

keine wertlose, wie Harnack1 wähnt; denn „Kern und
Schale entstammen der gleichen lebendigen Kraft, — sind

1 Vgl. Ä. Seitz, Das Evangelium vom (Gottessohn 1908, S. 58 ff., 80 ff.



Tyrrells Modernismus. 131

offenbar Schöpfungen des gleichen Geistes" (405/6). Die
scholastische Theologie ist „eine Lehre, ein Bericht von
einer in der Vergangenheit liegenden Erfahrung, die
sich nie mehr wiederholen läßt", die neue „liberale
Theologie" hingegen „beschäftigt sich mit der allezeit
gegenwärtigen Offenbarung Gottes in der Natur und allgemein
menschlichen religiösen Erfahrung in eigenem
Erleben. — Die Realitäten, um die es sich handelt, sind in
dem einen Fall zugestandenermaßen jenseits, in dem
anderen innerhalb des Bereiches allgemein menschlicher
Erfahrung" (134/5). Mit dem Naturalismus geht so der
Immanentismus Hand in Hand.

Was bedeutet näherhin diese vitale Immanenz, welche
in der „sinnlichen Bildersprache" des Dogmensystems
„langsam und mühevoll, durch Vergleiche und Schlüsse
umgeschaffen wird zu einer primitiven Symbolik für
jene inneren Erfahrungen, welche nicht direkt an andere
mitteilbar sind"? Die christliche Offenbarung „fällt nicht
unter den Begriff einer durch den Verstand vermittelten
Feststellung", welche „jeder Anpassung an das Wachstum

des Geistes zu widerstreben beginnt" und „der
Versteinerung verfällt", sondern „verkörpert gewisse individuelle

und kollektive Erfahrungen" als „prophetische"
Intuition (280, 287) „in kongenialen Gebilden der Phantasie

und der Vorstellung". Auf welche Weise? „Intensives

Gefühl, intensive Leidenschaft oder Erregung
raffen, aus der Kammer des Gedächtnisses hervorstürzend,
durch eine Art magnetischer Anziehung die Gewänder
an sich, die am besten geeignet sind, sie auf der Bühne
des Bewußtseins scharf hervortreten zu lassen. Solchen
Gesichten gegenüber ist ihr Träger ein fast willenloses
Werkzeug Daraus entsteht der Eindruck, als flössen
diese Darstellungen der übernatürlichen Welt aus einer
ganz besonderen Eingebung, als stammten sie unmittelbar

von Gott als solche, die mit überlegter Absicht zur
Erklärung des religiösen Lebens ausgewählt werden.
Tatsächlich beruht ihre einzige Überlegenheit darauf, daß
sie vielleicht für eine stärkere, reinere und tiefere
Wirkung des göttlichen Geistes sprechen. — Aber die Form,
in der der Geist zum Ausdruck kommt, ist nicht notwendig

eine göttliche; denn der Ausdruck ist nur die willkürliche

oder unwillkürliche Rückwirkung des menschlichen
Geistes auf die Berührung Gottes, die er im Herzen fühlt,



132 Tyrrells Modernismus.

und diese Rückwirkung wird völlig durch die Ideen,
Formen und Bilder bestimmt, mit denen der Geist in
jedem einzelnen Falle ausgestattet ist." In diesem Sinne
sind „auch die primitivsten Glaubensinhalte inspiriert"
(255/6). „So haben gewisse religiöse Erfahrungen
die prophetische Einbildungskraft mit Bildern
der Macht, der Majestät und der Transzendenz Gottes
erfüllt; andere haben Bilder seiner Milde, seines Erbarmens,

seines Naheseins, seiner väterlichen Güte beschworen.
Dem heiligen Petrus wird Christus plötzlich dadurch
nahe gebracht, daß sich ihm sein Wesen in der Vorstellung

,des Messias, des Sohnes des lebendigen Gottes',
verkörpert. Dem heiligen Paulus ist er der zweite, der
himmlische oder geistliche Adam. — Für die noch spätere
christliche Erfahrung wird er als wesensgleich an die
Seite des Vaters erhoben Aber vom Anfang bis zu
Ende ist die Erfahrung, die offenbarte Wahrheit, die
gleiche. Weil die Menschen Christus als ihren Gott,
ihren Heiland, ihr geistliches Brot, ihren Weg, .ihre
Wahrheit gefühlt und erfahren haben, haben sie sich
seiner in der Vorstellung unter diesen Gestalten, in diesen
Bildern bemächtigt, von denen die einen mehr, die anderen
weniger geeignet sind, dem Bedürfnis der Seele nach
einem Ausdruck für all das, was sie erfüllt, zu genügen"
(353/4).

Die objektive, absolut wahre göttliche Offenbarung
wird so zum Zerrbild subjektiver und relativer
menschlicher Phantasiegebilde herabgedrückt, die
günstigstenfalls teilweise Reflexe göttlichen Wahrheitslichtes

in sich schließen. Die Erleuchtungen, die aus den
beiden Quellen der „natürlichen und übernatürlichen,
selbsterworbenen und offenbarten Belehrung" fließen, sind
ja „immer in untrennbarer Weise vermengt", und Rheologie'

ist „sehr schwierig von der Offenbarung zu
unterscheiden", weil diese „in theologischen Ausdrucksformen-
eingebettet sein" kann; „denn die Offenbarung kleidet
sich unwillkürlich in jede Sprache, die gerade zur Hand
ist"' (340/1, vgl. 393). Im wesentlichen versteht Tyrrell
unter „Offenbarung" eine keinem anderen mitteilbare
Erfahrung, bezw. den Bericht von einer solchen Erfahrung,
und „wenn sie religiösen Inhalts ist, eine Erkenntnis,
die auf übernatürliche oder außerordentliche Weise
vermittelt ist", im Gegensatz zu der „natürlichen" oder



Tyrrells Modernismus. 133

„dogmatischen" Theologie oder „derjenigen Erkenntnis
der göttlichen Dinge, welche der Geist durch seine eigene
Denkarbeit ableitet" (330/1). „Die Offenbarung kann
uns nicht von außen her eingepflanzt werden; äußere
Belehrung kann sie veranlassen, aber nicht bewirken. —
Die Erfahrung des Propheten muß zu einer Erfahrung
unser selbst werden. Auf die so erweckte Offenbarung
erwidern wir durch den Glaubensakt, indem wir sie als
Gottes Wort in uns und zu uns erkennen" (372). Zur
Wissenschaft und Theologie verhält sich die Offenbarung,
„wie die kunstlose Erklärung eines Kindes zu der eines
unterrichteten Geistes, — eine unverfälschte Darstellung
und der natürliche Niederschlag der Erfahrung, der
religiösen Tatsachen" (282). Auch die bilderreiche
Schilderung eines Wilden ist in dieser Hinsicht „wertvoll als
Bericht über die Erfahrung Aus dem Eindruck, den
dieser einfältige Geist empfangen hat, können wir erraten,
was sich in Wirklichkeit ereignet hat" (352). „Wenn wir
die apostolische Offenbarung so betrachten könnten, daß
sie nicht als eine aus der Reflexion entsprungene, künstlich

erdachte Theorie vom Leben, sodern als der spontane
Ausdruck einer tieferen religiösen Erfahrung erscheint",
so brauchten wir nicht „späteren und höher kultivierten
Zeiten gegenüber früheren und weniger kultivierten oder
den kraff ihrer theologischen Bildung Weisen und Klugen
gegenüber den Unwissenden und Einfältigen, denen das
Evangelium ganz besonders gepredigt worden ist, einen
hohen übernatürlichen Vorzug einzuräumen" (12/3), „indem
wir für Offenbarung und Dogma jede Entwicklung derart,

wie sie nur für die Wissenschaft und die Theologie
gilt, entschieden leugnen" (101) und mit der liberalen
Theologie als das ,Konstante', das eigentliche ,Semper
idem' der Glaubensüberlieferung „nur die zugrunde
liegende Realität, nicht irgendeine Lehre, eine Darstellung
dieser Realität" erkennen (135). „Die Metaphysik aus dem
Leben und dem Handeln statt aus Begriffen und Ideen
ableiten, heißt sie zum erstenmal auf festen Grund
stellen und ihr das Interesse verleihen, das sich an jedes
Studium knüpft, dem irgendeine, sei es auch noch so
ferne Beziehung eigen ist zum Leben und zur Tat" (243).
„Die Offenbarung (als das tätige Walten betrachtet,
wodurch das Göttliche in unserem inneren Leben in
Erscheinung tritt) wird daher für uns in erster Linie als



134 Tyrrells Modernismus.

bestimmte Form des Lebens, der Betätigung, des Verhaltens

definiert. Erst später und in zweiter Linie beginnt
unser Verstand über diese Vorgänge nachzudenken,
versucht er, sie gestaltend darzustellen und eine Philosophie
oder eine Geschichte zu erfinden, die sie erklären soll"
(252/3, vgl. 280). Allein „die prophetische Vision" der
Offenbarung, „als ein historisches oder philosophisches
Urteil betrachten und als Grundlage logischer Schlüsse
verwenden, heißt Dinge verwechseln, die ihrem Wesen
nach so verschieden sind wie die Erfahrung und das
Nachdenken über die Erfahrung" (369). Dieser Verwechslung

zwischen dem „Ergebnis philosophischen
Nachdenkens über die Tatsachen der religiösen Erfahrung",
deren „normgebenden Mittelpunkt die apostolische
Offenbarung bildet" und den Tatsachen selbst macht sich der
„Theologismus" schuldig, der „Verderber sowohl der
Offenbarung als der Theologie" (423). Seine Vertreter fassen
„die apostolische Offenbarung nicht als ein Element einer
mehreren gemeinsamen religiösen Erfahrung, nicht als
den Gegenstand des theologischen Denkens, sondern als
selbst ein göttlich verbürgtes, wenn auch unentwickeltes
theologisches System bildend auf" (7). Sie meinen, „daß
das Depositum fidei, die ,Gestalt der Heilsworte, worin
uns die apostolische Offenbarung zuerst gegeben worden
ist, eine rudimentäre Theologie darstellt, die eine streng
dialektische Entwicklung zuläßt; daß die sich daraus
ergebenden theologischen und wissenschaftlichen Schlußfolgerungen

göttlich verbürgt sind, nicht nur als Erläuterungen

einer jenseits aller Wissenschaft liegenden Realität,
sondern als Prinzipien und Maßstäbe des richtigen
Denkens" (419); „daß die theologischen und wissenschaftlichen
Kategorien, in welchen uns die Offenbarung oder dogmatische

kirchliche Entscheidungen vermittelt werden, für
unseren Glauben in irgendeiner anderen Hinsicht
denn als Ausdrucksmittel für eine Wahrheit aus einer
höheren Sphäre bindend sind" als „eine göttlich offenbarte

Philosophie", welche „unseren Verstand in Fesseln
schlägt" (422).

Hierin verrät sich die Achillesferse des Modernismus,
welcher die vernunftgemäße Erfassung und

Verarbeitung des objektiven Wahrheitsbestandes als lästige
Geistesfessel verwirft und an ihre Stelle setzt das freie
Sichausleben der individuellen Geistesverfassung,



Tyrrells Modernismus. 135

deren natürliche Veranlagung er von der übernatürlichen
Eingebung so wenig zu unterscheiden weiß wie die
reformatorische Selbsttäuschung vom testimonium Spiritus
Sancti. Dabei erweist er sich in der Tat als den
Verderber nicht bloß der übernatürlichen Offenbarung,
sondern auch der natürlichen Wahrheit. Charakteristisch
ist die Definition der Wahrheit als „Übereinstimmung
des Prädikates mit dem Subjekt" statt des
Erkenntnisgegenstandes mit dem erkennenden Subjekt, also im
Gegensatz zur gewöhnlichen Auffassung, „daß der Verstand
einen außerhalb des Verstandes existierenden Gegenstand
nachbildet"; denn „er könnte das natürlich nicht tun
und könnte auch die Richtigkeit der Nachbildung nicht
prüfen, wenn der Gegenstand nicht schon im Verstand
vorhanden wäre. In unseren äußeren und inneren
Wahrnehmungen sind uns die Bausteine zu einer
Welt gegeben. — Wie ich sie aber nicht anders vorstellen
kann als in Raum und Zeit, so kann ich sie auch nicht
anders als in einer Vorstellung vorstellen" (235/6).
„Die Wahrheit ist also die Übereinstimmung unseres
Verstandes mit der uns gegebenen Erfahrung, unserer Prädikate

mit unseren Subjekten. Und wenn wir unter ,Ding'
ein so in unserer Erfahrung als Gegenstand des

Denkens Gegebenes verstehen, so können wir sagen:
die Wahrheit ist ,Adaequatio intellectus et rei'" (231) —
wiederum eine Nachwirkung der Kantschen
Immanenzphilosophie. Ja wir vermögen noch die Spuren jenes
Nominalismus zu entdecken, welchem der Protestantismus
von Anfang an mangels Kenntnis der Scholastik in ihrer
gediegenen Form sich in die Arme geworfen hat in der
Darlegung: „Unsere unmittelbare Erfahrung von der
Außenwelt ist nicht reicher, sondern eher ärmer an
Inhalt als die des primitivsten Wilden; wir haben nur
die Deutung der gleichen Daten voraus — das, was wir
in sie hineinlesen und aus ihnen erschließen im Lichte
jenes Schemas, jenes Planes der Natur, der durch die
Beobachtung und das Nachdenken der Gesellschaft in ihrer
Gesamtheit allmählich ausgearbeitet und uns durch
Überlieferung mitgeteilt worden ist. — Die Begriffe entstammen
nicht den Dingen",1 indem unsere Begriffswelt „nicht
beanspruchen kann, ein getreues Abbild der konkreten

1 Wörtlich: Es gibt keine Universalien a parte rei [Anm. d. Übers.].



136 Tyrrells Modernismus.

Wirklichkeit zu sein, die sie durch Zeichen wiedergibt"
(2110/1).

Zu einer solchen Entwicklung drängt die einseitige
Betonung der Innenerfahrung oder Intuition: Tyrrell
meint „eine gangbare Via media" zwischen der „Möglichkeit,

historische Einzelfragen durch den Glauben
entscheiden" zu lassen oder nicht, aufzeigen zu können durch
den Hinweis „auf ein völlig natürliches Ahnungsvermögen,
das dem Menschen eigen ist, auf einen Scharfsinn, der
der Intuition gleichkommt und befähigt, gleichsam a, priori
und unabhängig von aller kritisch-historischen Forschung,
mit einem wechselnden Grad von Sicherheit Tatsachen
zu bestimmen, die außerhalb des Bereichs seiner unmittelbaren

Erfahrung liegen". Es besteht hier ein analoges
Verhältnis wie „auf dem Gebiet der Hagiographie. — Der
Verfasser geht von gewissen feststehenden dogmatischen
Annahmen und von gewissen ungeprüft hingenommenen
frommen Gefühlen aus. Diese auf ahnendes Schauen
gegründete historische Einsicht — die ,dogmatische'
Geschichtsbetrachtung — verhält sich zur kritischen
Geschichtsbetrachtung ebenso, wie sich die künstlerische
oder dramatische Wiedergabe einer Episode, die sich
kritisch nachprüfen läßt, zu dieser verhält" (298 ff.).
„Wie der Dichter oder der Dramatiker Geschichte und
Philosophie den Zwecken eines höheren Ideals dienstbar
macht, eines Ideals, das in der Welt der Wirklichkeit nur
einen unvollkommenen Ausdruck findet, oder wie der
Künstler ,die zitternde Hand der Natur' korrigiert und
den Gedanken, dem gegenüber sie versagt hat, in seiner
Reinheit wiedergibt: So sieht der Prophet den religiösen
Sinn der Welt und des Lebens und gibt ihm gestaltend
Ausdruck Er läßt das verborgene und nach Ausdruck
ringende Ideal aufleuchten in der Dämmerung der irdischen
Realität" (368). „Während nun aber der Dichter, der
Maler oder der Dramatiker sich dessen wohl bewußt ist,

daß er nicht das geringste Recht hat, von dem
ästhetischen ,Sollen' auf die historische Tatsache zu schließen,

ist der von religiösem Glauben und religiöser Hoffnung

erfüllte Mensch mit gutem Recht davon überzeugt,
daß der Verlauf der Ereignisse letzten Endes auf sittliche
und religiöse Zwecke gestaltet ist Daher sein Gefühl,
er bleibe eher hinter der religiösen Wahrheit des
Gegenstandes zurück. — Seine Untreue gegenüber den Tat-



Tyrrells Modernismus. 137

sachen ermöglicht es dem Dichter oder dem Dramatiker
vorzudringen bis ins innerste Herz des Lebens, bis zu
dem immanenten Geist oder Willen, der sich in der
Geschichte einzelner Menschen und ganzer Völker zu
objektivieren strebt und doch niemals einen zureichenden
Ausdruck in ihr zu finden vermag. — Um die Wahrheit
der Idee in ihrer Reinheit heraustreten zu lassen,
muß er die Wahrheit der Tatsachen vernachlässigen."
Daher „der apologetische Eifer, in kindlich einseitiger

Weise aus der Natur Beweise für die Güte und Weisheit

Gottes zu sammeln. — ,Gute Menschen haben immer
eine moralische Geschichtsbetrachtung einer sich streng
an die Wahrheit haltenden vorgezogen Als Tatsachen-
Wahrheit mögen alle Ergebnisse solcher Art von
kläglicher Unzulänglichkeit sein; als ,Soll-Wahrheit' oder
Ideal-Wahrheit können sie in weit höherem Grade wahr
sein, als es eine genaue Feststellung der erreichbaren
Tatsachen-Wahrheit hätte sein können, und in den meisten
Fällen sind sie es wirklich gewesen" (306).

Hiermit gewährt uns der Modernismus einen Einblick
in seine verborgensten Herzensfalten: Um geschichtliche
oder tatsächliche Wahrheit ist es ihm gar nicht zu tun,
sondern bloß um relative Wahrheit in dem Sinne, wie
man etwa von einem historischen Drama spricht, d. h.
um eine „zugestandenermaßen aus dramatischen
Rücksichten idealisierte Wiedergabe von Vorgängen, die als
Tatsachen vorausgesetzt werden," weil sie „eben so
sich hätten ereignen sollen, wenn der dramatische Dichter
den Verlauf der Geschichte allein mit Rücksicht auf die
Zwecke des Dramas gelenkt hätte" (302). An Stelle der
Wirklichkeit tritt also eine ideale Dichtung, eine
phantasievolle Illusion, ein blendender Schein von Wahrheit.
Was der Modernismus selbst auf dem Gewissen hat, sucht
er auf die Gegenseite abzuwälzen : Er nennt das scholastische

Lehrsystem, den „Theologismus, eine Scheinwissenschaft"

(251) und behauptet mit dem freisinnigen
Protestantismus, z. B. eines Paul Wernle: „In ihrer ersten
Gestalt ist die christliche Offenbarung rein apokalyptischen,

prophetischen, visionären Charakters. — Sehr früh
jedoch regte sich der apologetische Wunsch, zu beweisen,
daß der Geist auch ein philosophisches Wissen
verlieh, wodurch das Licht des Heidentums in Finsternis
verkehrt wird. Daraus ergab sich das Bestreben,

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. t0



138 Tyrrelis Modernismus.

die tiefsten philosophischen Systeme unter der Hülle der
christlichen Offenbarung zu entdecken und dann bei allen
großen Philosophen eine dunkle Ahnung des so gedeuteten
Christentums zu finden. — Hand in Hand mit dieser
Umwandlung der Offenbarung in eine offenbarte Theologie
geht die von ihr abhängige Verkehrung des Begriffes
des Glaubens in den der theologischen Orthodoxie" (259 ff.).
„Daß die Gaben des Glaubens und der Gnade von einer
Bedingung abhängen sollen, die so unsicher, so wandelbar,,
so sehr der ausschließliche Besitz einer intellektuellen
Aristokratie ist wie die philosophische Orthodoxie, das
läßt sich mit dem Geist und dem Streben seines Gründers
kaum vereinen" (327). Über diesen veralteten
„Intellektualismus" spottet Tyrrell: „Ich habe eine unklare
Vorstellung, daß dieses Kredo seine Entstehung gewissen
längst vergessenen Kontroversen über die Begriffe
Substanz' uud ,Person' verdankt, die sich hauptsächlich um
die Zweideutigkeit des Wortes ovota drehten. Wenn
ich also nicht diese ganze Kontroverse in den Fingerspitzen

habe, — ist mein ewiges Verderben besiegelt"
(410/1), — als ob nicht im Rahmen des Intellektualismus
Platz genug wäre für die Unterscheidung zwischen den
elementaren Anforderungen des Glaubens an den schlichten
Laienverstand und den komplizierteren für die Theologen
ex professo!

Trotz seiner formellen Verwahrung gegen „Fideismus"
läuft Tyrrelis Gedankensystem auf diesen hinaus,,

mit dem er übrigens nach eigenem Zugeständnis „gegen
die einseitige Scholastik sympathisiert"; hierbei ist freilich

die Einseitigkeit auf seiten dessen, welcher gegen
die Scholastik den weit übertriebenen Vorwurf einer
„abgöttischen Verehrung der ,raison raisonnante'" erhebt, ja
einer „Sättigung mit den pantheistischen Tendenzen ihrer
arabischen Erzeuger" (38), 389). Auch dieser Pfeil trifft
auf den Schützen zurück. Was anders als „pantheisti-
sche Tendenz" spricht sich aus in den Gedanken Tyrrelis,
daß im Mitmenschen „das Ganze lebt, sofern er sich seiner
selbst als eines Werkzeuges der universalen Vernunft, des
universalen Geistes bewußt wird. — Der Pragmatist lehnt
sich mit Recht auf gegen das Absolute im Sinne eines
außerhalb liegenden Etwas, das der Geist nachbilden soll
und das keinen gemeinsamen Maßstab mit unserer
Erfahrung besitzt, oder im Sinne einer Güte, die sich durch



Tyrrells Modernismus. 139

ihr transzendentes Wesen oder ihre unendliche Verschiedenheit

jeder Verwandtschaft mit der Güte menschlichen
Wollens und Handelns entzieht und in keinem Sinn
nachgebildet oder praktisch nachgeahmt werden kann" (240/i).
Das Absolute ist vielmehr dem menschlichen Geist immanent

in Gestalt eines dunkeln Gefühles, dessen er sich
nach ontologischer Auffassungsweise aus der unmittelbaren
Innenerfahrung gleichsam intuitiv bewußt wird. Wäre die
Offenbarung oder das Wort Gottes „nicht schon in die
Tiefen unseres Seins, wo der Geist in Gott wurzelt,
eingegraben, so könnten wir es nicht erkennen" (372). Jene
göttliche Macht, „die sich jeder Seele in den elementaren
und natürlichen Erfahrungen des sittlichen Gewissens
enthüllt, diese dunkel geahnte Puissance ist Gott. Diese
dunkle Ahnung zu klarer Einsicht zu erheben, ist das
Werk der Offenbarung" (386).

Solche Konsequenzen ergaben sich naturgemäß als
Ausläufer der voluntaristischen Weltanschauung.
„Auf Grund dieser Auffassung" muß „daß Sehnen der
Seele nach dem Geheimnisvollen vertieft und gefördert

werden als eine unentbehrliche Bedingung persönlicher

Entwicklung. Unseren Erkenntnistrieb auf den
Bereich ,exakter Erkenntnis' zu beschränken, wäre
gleichbedeutend mit einer Beschränkung unseres Lebensverlangens

auf den Bereich unserer gegenwärtigen Möglichkeiten,

mit dem Verbot, den Blick nach einer höheren
Sphäre zu erheben" (204). Woher stammt diese Idee des
Transzendenten, des Ganzen, des unendlichen Jenseits, wenn
sie nicht Bezug hat auf unser Handeln, auf unsere
Lebensführung (203) Der scholastische Grundsatz, daß das
Erkennen dem Handeln und Wollen vorhergeht (Nihil vo-
litum nisi praecognitum), ist nur in dem Sinne wahr,
„daß ein aus höherer Eingebung stammendes oder wenigstens

unter der Schwelle des Bewußtseins liegendes Wissen
sich auch hinter unseren blindesten Instinkten und Trieben
verbirgt. Buchstäblich wahr ist es1 allerdings von
unserem freien, sich selbst bestimmenden Willen; denn wir
können offenbar nach einem bestimmten Gegenstand kein
Verlangen haben, solange uns eine bestimmte Vorstellung
von ihm fehlt. Aber nicht nur unsere tierischen Triebe
und Instinkte, sondern auch unser geistiges Sehnen nach

1 Druckfehler: er.
10*



140 Tyrrells Modernismus.

dem Göttlichen geht jeder ausdrücklichen Erkenntnis
unserseits von dem Gegenstande, auf den es sich richtet,
vorher. In beiden Fällen entdecken wir nur durch tastende
Versuche, was unsere Bedürfnisse befriedigt und erklärt.
— Das höchste Verlangen des Menschen ist auf ein
Ziel gerichtet, das er nicht klar bestimmen und beschreiben

kann. Es ist ein eingepflanztes Verlangen, nicht ein
solches, das er sich selbst gewählt und vorgesetzt hat"
(208/9). — Hierbei unterläuft die logische und psychologische

Verwechslung zwischen nicht klar bewußten
ideellen Vorstufen eines angeborenen Naturtriebes und
dem völlig bewußten. Auch für das unbestimmte
Gefühlsverlangen gilt dieselbe Regel wie für das bestimmt
gewollte und gewählte, daß man kein Verlangen nach
etwas haben kann, von dem nicht irgendwelche, wenn
auch noch so verworrene Vorstellung vorhanden ist. Die
tieferen Denker gerade unter den modernen empirischen
Psychologen, in erster Linie die „Assoziationspsychologen"
Ziehen u. Münsterberg, Cornelius u. Lipps, Stumpf u. a.1,
anerkennen den sekundären Charakter des „Gefühlstons",
welcher als bloße Begleiterscheinung an das Empfindungsund

Vorstellungsganze sich heftet, als Resonanz der Ab-
gestimmtheit des psychischen Lebens, nie selbständig,
sondern stets im Gefolge eines mehr oder minder entwickelten
und geklärten Bewußtseins. Tyrrell widersprichtübrigens
sich selbst, wenn er im Gegensatz zu der vorher
behaupteten primären Bedeutung des Gefühlslebens bekennt:
„Die Frage, welchem von den drei Faktoren, Wahrnehmung,
Gefühl oder Wille, im Leben des Geistes die führende oder
entscheidende Rolle zukomme, ist müßig; jeder von ihnen
ist unauflöslich mit den beiden andern verknüpft" (238,
vgl. 23(3).

Mit Hilfe der Immanenzphilosophie, in Anlehnung
hauptsächlich an Wilh. Wundt, mündet Tyrrells Voluntarismus

in die monistischen Bahnen eines allen schließlich
zugrunde liegenden unbewußten Gesamtwillens ein.
So „hat die Kirche im letzten Grunde geschaffen der
Ausdruck nicht eines individuellen, wohl aber eines
Gesamtgeistes, eines Geistes alt und weit wie die Welt" (44),
jenes „Geistes Christi, dessen unvollkommene Verkörperung
die Kirche ist", in welchen jedoch „eine tiefere Einsicht

1 Vgl. Hans Meyer, Psychologie der Gegenwart 1909, S. 70 ff.



Tyrrell s Modernismus. 141

besitzen alle Vorkämpfer des Fortschritts auf jedem Lebensgebiet"

(21), der mit Voraussicht begabte (31), „immer
nur durch eine schwache und unterdrückte Minderheit
vertretene weitherzigere und humanere Typus des
Katholizismus" (21). Die „in den wenigen weiter
fortgeschrittene" Gesamterfahrung erzeugt das höchste und
beste Ergebnis, die reifste Frucht des ganzen sozialen
Prozesses, die engste Annäherung an die Wahrheit, die
bis dahin durch die Arbeit des Gesamtgeistes erreicht
worden ist" (70), indem „die Irrtümer und Mängel, die
dem prophetischen Geist in den einzelnen Individuen
anhaften, in einer auf ahnendes Schauen gegründeten
Erkenntnis, die durch den Gesamtgeist der ganzen religiösen
Gemeinschaft bestimmt und getragen wird, in weitem
Maße ausgeschaltet sind. Der Geist der Gesamtheit besitzt
die volle Autorität, die der Erfahrung der Gesamtheit
gegenüber der des Individuums eigen iSt" (301/z).

Freilich müssen wir „scharf unterscheiden zwischen
der Gemeinde und der Masse, dem Volke und dem Pöbel".
Die Masse „ist so unpersönlich wie ein Rudel Wölfe oder
eine Herde Schafe .; denn ihr Gesamtwille ist eine
Fiktion, und der Wille der ihr angehörigen Individuen
ist gelähmt. Verantwortlich kann der Demagoge sein,
der sie übersieht und mit ihr spielt, wie der Angler mit
dem Fisch : aber er steht als Führer nicht innerhalb,
sondern außerhalb der Menge." Letztere, „von
Herdeninstinkten geleitet, — besitzt nur ihre leeren Schalen, die
längst abgetanen Schlagwörter, ist unduldsam, maßlos,
fanatisch. Gleich einem Kinde verwechselt die Masse
Tatsachen und Einbildungen, Subjektives oder Objektives, in
aller Einfalt. — Der Geist der Masse ist unfruchtbar, ohne
Gefühl, ohne Geschmack, tot gegenüber allen lebendigen
Prinzipien und Ideen, allen tieferen und inneren Werten
der Religion und der Moral .; stets sucht er die
Heiligen auf sein eigenes geistiges und sittliches Niveau
herabzuziehen" (312 ff.).

Anderseits ist der „Sazer dotalismus" eine Entartung
der Idee des Priestertums, „die Bureaukratie in der Kirche.
Er äußert sich zunächst dadurch, daß er die Schafe
als bloßes Mittel im Dienste des Behagens und der Würde
des Hirten betrachtet. Aber seine feinere und verderblichere

Form lauert hinter der Vorstellung, daß der ganze
kirchliche Apparat, das ganze kirchliche System, um seiner



142 Tyrrells Modernismus.

selbst willen da ist." Er leiht dem „Egoismus der
Korporation" seine Dienste und vergißt, „daß der Sabbat,
das Gesetz, die Sakramente für die Menschen da sind und

der Priester für den Laien". Er läßt Gott „die Menschheit

und den einzelnen nur von außen her, nicht auch
von innen aus" regieren, ist „mit einem Wort der
Abgesandte eines rein transzendenten Gottes, nicht eines
zugleich immanenten Gottes" (437 ff.). — Dem „bureaukra-
tischen" gegenüber betont Tyrrell aufs energischeste „den
demokratischen Autoritätsbegriff (451): Die Stimme
des Volkes, nicht des Pöbels, ist die Stimme Gottes"
(69). „Die Behauptung, daß alle geistliche und sittliche
Vollmacht dem Volke anhaftet und vom Volk stammt,
steht keineswegs im Widerspruch zu der Wahrheit, daß
sie von Gott stammt Sie stellt nur nachdrücklich
fest, daß Gott sich uns in höchster Fülle nicht in den
Wolken, nicht iif den Sternen, sondern im menschlichen
Geist kundgibt und daß er daher am vollkommensten in
Erscheinung tritt in dem vollkommensten Ausdruck des
menschlichen Geistes, der durch die umfassendste erreichbare

Einstimmigkeit gewonnen wird und das Ergebnis
der weitesten Gesamterfahrung und der tiefsten
Gesamtreflexion ist (448). Die Frage auf die alles ankommt, ist
die: Wo ist der Gott, dem Papst und Konzil ihrem
Anspruch nach allein verantwortlich sind? Ist er der
ganzen Kirche immanent, so daß wir schließlich seinen
Sinn und seinen Willen erfahren können, oder ist er uns
unendlich weit, bis über die Sterne hinaus, entrückt, so
daß wir nichts über beides wissen können, ausgenommen
das, was dem Episkopat vermöge einer geheimnisvollen
Intuition zu wissen verliehen ist? — Es kann nicht
geleugnet werden, daß Gottes Geist im Leben der formlosen
Kirche, die der hierarchischen Organisation zugrunde liegt,
eine schweigende, aber unbeschränkte Kritik ausübt, daß
sein mit unwiderstehlicher Kraft sich durchsetzendes
Urteil nicht in der scharf bestimmten Sprache der Definitionen

oder Dekrete, sondern in langsam sich
verwirklichenden praktischen Ergebnissen zum Ausdruck kommt,
in dem Fortleben dessen, was sich selbst als lebenspendend

erwiesen hat, in dem Untergang alles dessen, was
nur von bedingtem und zeitlich beschränktem Wert
gewesen ist" (459)- Die frischen Lebensimpulse abçr gehen
natürlich aus von den Aposteln des Modernismus,



Tyrrells Modernismus. 143

von „jener geistig regen Minderheit, deren Widerstand
gegen die passive Wahrheit eine notwendige Voraussetzung
des Lebens der Kirche bildet Sind nicht Heilige und
Schismatiker aus dem gleichen Stoff, mit den gleichen
Werkzeugen geschmiedet? Nur daß das Werk in dem
einem Fall gelungen und in dem anderen Fall mißraten
ist?" (63.) Wer übrigens „den Geist der Gesamtheit
in tieferem und wahrem Sinn gedeutet als der Durchschnitt
und die amtlichen Vertreter, unterscheidet sich zwar von
diesen, aber er widerspricht ihnen nicht, da er sich nur
noch enger an die Regel hält, der sie selbst zu gehorchen
vorgeben. Er wird vom Durchschnitt als irrgläubig
betrachtet werden, aber er wird die intuitive Gewißheit
besitzen, daß er nichts dergleichen ist, und daß sie morgen
da stehen werden, wo er heute steht. Wir müssen
daran festhalten, daß es auch möglich ist, in völlig
einwandfreier Weise von dem offiziellen Urteil und dem des
Durchschnitts abzuweichen, das seiner wesentlichen Natur
nach dem Fortschritt feind ist und feind sein soll" (71 /2).

Die päpstliche Enzyklika (55 ff.) kennzeichnet diese
modernistische Gesinnung durch die prägnanten Sätze:
Die Entwicklung entspringt „aus dem Widerstreit zweier
Kräfte, einer zum Fortschritt drängenden und einer
konservativ zurückhaltenden". Letztere steht „abseits von
dem wechselnden Leben. Im Gegensatz dazu webt
und wirkt die zum Fortschritt drängende, den tiefsten
Bedürfnissen sich anpassende Kraft im Bewußtsein der
Laien Hier schaut jene verderbliche Ansicht heraus,
welche das Laientum als Prinzip des Fortschritts in die
Kirche einschmuggeln möchte. — Das Bewußtsein der
Laien wirkt auf das Kollektivbewußtsein, und dieses
drückt auf die Autorität, zwingt sie, Kompromisse zu
schließen." — Auch die folgenden Ausführungen des
apostolischen Rundschreibens (57) sind getreue Schilderungen
des modernistischen Getriebes, daß nämlich „die Modernisten

sich so sehr wundern, daß sie zurechtgewiesen
werden. Gerade das, was man ihnen schuld gibt, halten
sie für eine strenge Gewissenspflicht. — Sie geben gern
zu, daß die Autorität nur ihr Amt ausübt. Nur eines
bedauern sie, daß sie kein Gehör finden, weil so der Lauf
des Geistes aufgehalten wird." Doch sind sie sich gewiß :

„Man kann die Gesetze der Entwicklung wohl aufhalten,
durchbrechen kann man sie nicht. Sie glauben, man



144 Tyrrells Modernismus.

müsse die Autorität aufrütteln, aber sie nicht vernichten..
Ihr Platz sei und bleibe innerhalb der Kirche, urn

allmählich das allgemeine Bewußtsein umzustimmen ; es
ist ihnen dabei freilich entgangen, wie hierin das Geständnis

liegt, daß das allgemeine Bewußtsein nicht mit ihnen
übereinstimmt, daß sie also kein Recht haben, sich als
Interpreten desselben aufzuspielen."

Geradezu mit drohender Gebärde spielt sich als
solchen Interpreten des Gesamtbewußtseins auf der
Modernist Tyrrell (460 ff.) : „Eines wenigstens ist gewiß. Die
Demokratie hat festen Fuß gefaßt. Für die Geschlechter
der nächsten Zukunft wird ein anderer Autoritätsbegriff
einfach undenkbar sein. Wenn die Autorität der Päpste,
Konzilien und Bischöfe nicht in diesem Sinne neu
ausgelegt werden kann, so ist sie unwiderruflich verurteilt
wie die Theologie aus der Kinderzeit der Menschen
Wenn sie gegen diesen Felsen anrennen, werden sie Löcher
in die eigenen Köpfe schlagen. Wenn er auf sie
herabstürzt, wird er sie zu Staub zermalmen. Schon
beginnt der Geist des amerikanischen Katholiken sich
der Auslegung der Autorität zu verschließen. — Überall

beginnt man mit einer gewissen Beängstigung sich
der Tatsache bewußt zu werden, daß die Kirche zwar
auf der militärischen Entwicklungsstufe unserer Zivilisation

sich nur durch eine militärische Auslegung ihrer
göttlichen Autorität behaupten und durchsetzen konnte",
aber in unserer Zeit muß sie mit der modernen Kultur
„einer Wurzel im Geist der Menschheit entsproßt sein
Anderenfalls haben wir zu erwarten, daß die Entfremdung
der Laien von der Kirche, die sich ringsum in unserer
Umgebung so deutlich ankündigt, stetig zunehmen wird.
Um sie festzuhalten oder zurückzugewinnen, müssen wir
ihnen die ursprüngliche tätige Teilnahme am Leben der
Kirche aufs neue einräumen, deren sie durch das allmähliche

Überwiegen der absolutistischen über die demokratische

Auslegung der priesterlichen Autorität beraubt
worden sind. — Wir verlangen nicht die Verwandlung
der Kirche in eine Laiengemeinschaft; wir verlangen nur
die Anerkennung der Tatsache, daß die Laien teil haben
an jenem höchsten Priestertum und an jener höchsten
Autorität, von denen das Priestertum und die Autorität
der amtlichen Hierarchie abgeleitet sind. — Reformen
müssen von oben kommen, von Gott, immanent der



Tyrrells Modernismus. 145

ganzen Gemeinschaft, die sowohl über den Priestern als
über den Laien steht."

Auch die protestantischen Kirchengesellschaften
verlangen im großen und ganzen wenigstens nicht

radikale Abschaffung des äußeren Kirchenregiments, aber
sie machen dasselbe von der Laiengemeinschaft abhängig,
und ihre Forderung des allgemeinen Priestertums in der
unsichtbaren Gottesgemeinde deckt sich im wesentlichen
mit der modernistischen. Während freilich der
Protestantismus den offenen Abfall von der hierarchischen
Ordnung des katholischen Kirchentums vollzogen hat,
zieht der Modernismus aus kluger, diplomatischer
Berechnung den latenten vor. Er beruft sich hierfür darauf,

„daß Christus und Petrus der Synagoge angehangen
hätten, wenn die Synagoge sie nicht ausgestoßen hätte".
Darum sollte auch der Modernist Blanco White „einer
ungerechten Exkommunikation standhaft ins Auge gesehen
und sie ruhig getragen haben, wenn es nötig gewesen
wäre, aber nicht aus der Kirche ausgetreten" sein (60).
Denn „für unsere Zivilisation ist die Zeit neuer Religionen
vorüber. Die Versuche der letzten drei Jahrhunderte
sind durchaus nicht ermutigend. Was not tut, ist die
Fortführung, Reinigung, Erweiterung und Vertiefung des
Prozesses, der die Herrschaft hatte, ehe die schismatischen
Bewegungen stattfanden (90). Meistens kennt der liberale
Katholik seine Kirchengescichte zu gut, um sich durch
harte Worte oder sogar Schläge sonderlich anfechten
zu lassen. Er bringt den Trägern amtlicher Gewalt

eher mehr Achtung entgegen. Er schätzt die
Sakramente und die äußeren Vorrechte eines Katholiken
nicht weniger hoch, weil er erkennt, daß die innere
Verbindung mit der Kirche nötiger ist als die äußere. —
Nicht auf Grund eines bloßen Rechtsverhältnisses, das
durch das Wort eines zornigen Bischofs gelöst werden
kann, ist er ein Katholik, sondern auf Grund eines fest
gefügten Bewußtseins seiner Solidität mit der ganzen
katholischen Gemeinschaft der Vergangenheit und Gegenwart,
deren Geist ihn beseelt. — Er erkennt die Rücksichten
an, die die Achtung vor den amtlichen Auslegungen dieses
Geistes seinem Verhalten auferlegt, und die im Interesse
der Ordnung und Zucht gefordert werden müssen, und
wird keine Bemühung scheuen, sich solchen Entscheidungen
anzupassen. Wenn ihm dies aber nicht gelingt, wenn er,



146 Zum Gottesbeweis des hl. Thomas

ohne sich eines Fehls bewußt zu sein, der rechtlichen
Exkommunikation verfällt, so wird er in seinem eigenen
Geist nicht aufhören, sich als Katholik zu fühlen, und er
wird keine wahre, innere Exkommunikation erleiden,
solange er ehrlich überzeugt ist, einer Auslegung des Geistes
der Kirche treu zu sein, die tiefer und wahrer ist, als
die von dem geistigen Durchschnitt bis dahin erreichte,
deren Hüterin und Vertreterin die amtliche Kirche ist"
(1*4/5). In dieser rein äußerlichen Unterwerfung, innerlich

aber desto gefährlicheren Verseuchung der katholischen
Kirche durch die Wölfe der modernistischen Irrlehre im
Schafspelz des wahren Katholizismus besteht bekanntlich
die Hauptgefahr, welche das Einschreiten Pius' X. gegen
diesen „Sammelpunkt aller Häresien" mit gebieterischer
Notwendigkeit erfordert hat.

*1——c

ZUM GOTTESBEWEIS DES HL. THOMAS
AUS DER ORDNUNG DER WIRKURS A CHEN.

Von Dr. HEINRICH KIRFEL C. Ss. R.

Über einen Gottesbeweis des hl. Thomas schreiben
zu wollen, muß heutzutage fast als ein gewisses Wagnis
angesehen werden. Kann es ja schon mancher angehende
Jünger der Philosophie in seinem Schulbuch nachlesen,
daß die bösen Thomisten daran schuld sind, wenn es noch
immer Atheisten gibt, welche die überzeugende Kraft der
Gottesbeweise leugnen,1 und wenn selbst Katholiken bis
zum heutigen Tag eine streng wissenschaftliche Begründung

des Daseins Gottes für unmöglich halten.2 Die
Thomisten begnügten sich nämlich mit den „fünf Wegen"
zur Erkenntnis des Daseins Gottes, welche der hl. Thomas
aus Aristoteles entlehnt, genauer gesagt, fast wörtlich
abgeschrieben habe, und trieben so eine Apologetik, welche

1 G. Pécsi, Cursus brevis philosophiae. Vol. III. A. Esztergom 1909.
p. 128. „Quia Thomistae non desistunt in forma «quinque viarum» reprae-
sentare demonstrationem existentiao Dei, non est mirum, quod atbeistae
calumnientur demonstrationem bane esse «prorsus inefficacem»."

* Ibid. Praef. p. IX.—X. „Problema existentiae Dei a Thoinistis
adeo abstracte, parce et primitive tractabatur, ut inter ipsos scientiatos
catholicos divulgata erat usque ad nostros dies funesta opinio: existentiam
Dei stricte scientiflce haud demonstrari posse."


	Tyrrells Modernismus : eine Rechtfertigung der Enzyklika Pius X.

