Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Max Apel: Kommentar zu Kants Prolegomena.
Eine Einleitung in die kritische Philosophie. I. Die
Grundprobleme der Erkenntnistheorie. X u. 224 S.
Buchverlag der ,Hilfe Berlin-Schoneberg, 1908.

Kant ist unserem Kommentator der tiefsinnigste Denker, den die
Menschheit hervorgebracht hat, S. V. Xeines Philosophen Namen wird
auch, wie uns wenigstens mit Bezug auf die Gegenwart nicht grundlos
versichert wird, 6fter in allen Kontroversen iiber die Grundfragen der Natur-
wissenschaft, Philosophie und Theologie genannt als der Name Kants. Da
muB es angezeigt erscheinen, den wahren Sinn seiner Lehre sorgfiltig ins
Licht zu stellen, umsomehr als derselbe hiufiz genug, sei es von Gegnern,
sei es auch von Freunden des Konigsherger Weisen verfehlt wird und seine
eigenen Werke, zum mindesten das Grundwerk, die Kritik der reinen Ver-
nunft, auBerordentliche Anspriiche an die Denkkraft des Lesers stellen,
S. III. Es ist nun eine eigene Gunst des Schicksals, daff Kant sich ver-
anlafit sah, die Hauptgedanken seines Systems in einem faBlichen und
bequem durchzuarbeitenden Werke geringen Umfanges niederzulegen. Dieses
Werk sind eben die Prolegomena, III f.

Mit diesen Gedanken begriindet der Verfasser sein Unternehmen, einen
Komnientar zu den Prolegomena zn schreiben, und die Berechtigung, dem-
selben den Untertitel einer Einfiihrung in die kritische Philosophie zu geben.
Seine Arbeit soll die Mitte halten zwischen dem Kommentar Vaihingers
zu Kants Kritik d, r. V., der ein unermeBliches Material bietet, und dem
knappen, nicht leichtverstindlichen Kommentar Cohens zu derselben Kritik,
der wesentlich nur die Leitgedanken behandelt, Nach dieser letzteren Seite,
in der Herausarbeitung der Begriffe, scheint aber Apel selbst, um das gleich
zu sagen, hinter sciner Aufgate zuriickzubleiben.

Vor der Hand wird uns lediglich der Kommentar zur ersten Hilfte
der Prolegomena geboten, trotzdem aber bemerkt, daB derselbe ein selb-
stindiges Ganze und grundlegend fiir alles Folgende sei, VI. Diese Be-
merkung ist nicht unberechtigt. Zu der ersten Hilfte der Prolegomena
rechnet Apel die Untersuchung tiber die Moglichkeit der reinen Mathema-
tik und Naturwissenschaft, zu der zweiten die liber die Moglichkeit der
Metaphysik. Wenn nun Kant rechtmiBig dartut, daB die genannten beiden
Disziplinen nur darum Wissenschaft sind, weil sich in ihner ein Aprioris-
mus der Sinnlichkeit und des Verstandes miteinander verbindet, um Er-
kenntnis und Wissenschaft hervorzubringen, so scheint zu folgen, dalBl die
Wissenschaft notwendig an demselben Punkte aufhort, wo das sinnenfillige
und phénomenale Gebiet zu Ende geht, und ein jenseitiges Gebiet, das
eben die Doméne der Metaphysik ist, sich auftut., Woenigstens ist das die
Konsequenz, die von dem IMeister selbst gezogen wir.

Die Schrift Apels gliedert sich entsprechend der Einteilung in den
Prolegomena in vier Abschnitte: der erste kommentiert die Vorrede der
zweite die sog. Vorerinnerung, der dritte die Untersuchung von der Mog-
lichkeit der reinen Mathematik und der vierte die von der Moglichkeit der
reinen Naturwissenschaft. Da der Verfasser ein begeisterter Anhinger
Kants ist und ihm unbeschadet einzelner Ausstellungen in allen wesentlichen
Punkten beipflichtet, auch beziiglich der Erkenntnistheorie, also des eigent-



Literarische Besprechungen. 93

lichen vorwiirfigen Gegenstandes, mangels Vertrautheit mit der einschli-
gigen Lehre der Vorzeit gleich seinem Meister, Kant, die richtige Losung
von vornherein aufler Betracht 148t, so ist hierdurch auch von vornherein
der Charakter s¢inor Arbeit bestimmt: verwandt ihrem Gegenstand, ihrer
Vorlage, 14Bt sic den Leser unbefriedigt; sie stellt ihn vor ein paradoxes
Ergebnis, die Eitelkeit und Nichtigkeit aller bishericen metaphysischen
Forschung und aller vermeintlichen hoheren Vernunfteinsicht, und leitet ihn
dahin auf den abenteuerlichsten Pfaden, durch die Behauptung nimlich
von der sog. Aprioritdt, d. h. Idealitit oder Ph#nomenalitit von Raum,
Zeit und Ursichlichkeit. Wenn wir aber darum die Schrift Apels sach-
lich ablehnen, so fordert doch die Wahrheit und Gerechtigkeit, daB wir
den Fleill und Scharfsinn, den er an seinen schwierigen Gegenstand gewandt
hat, anerkennen, Er erhebt sich mit seiner Leistung bedeutend iiber das
MittelmaBl, verfiigt auf seinem Felde iiber eine bemerkenswerte Summe von
Wissen und faBt die Probleme nicht selten in eciner Weise an, die ent-
schiedene philosophische Begabung verrit.

Die Art, wie sein Kommentar das Verhdltnis Kants zu Hume dar-
legt, konnte bestimmter und deutlicher sein. Die Aporic David Humes
war, wie wir in der Vorrede zu den Prolegomena S. 8 lesen, fiir die Ent-
wicklung des Kantschen Philosophierens und die Entstehung des Kritizis-
mus von der allergréfiten Bedeutung. Ihn, Hume, peinigte die Schwierig-
keit des Kausalitiitsproblems (nicht des Kausalproblems, so wenig wie man
mit unserem Kommentator 8. 15 von dem Kausalgesetz reden kann. Man
spricht von einem Kausalzusammenhang, von einer Kausalverbindung, aber
nicht von einem Kausalproblem, so wenig wie man nach den Regeln der
Sprache und des Denkens von einem existenzialen Begriff oder von einer
mechanischen Theorie, etwa der Wirme, reden kann). Hume konnte sich
nicht dazu verstehen, das Ursiichlichkeitsgesetz, wonach nichts ohne Ur-
sache wird oder geschieht, fiir ein notwendiges Denkgesetz zu halten, d. h. fir
einen Satz -a priori oder cinen Satz, der aus den bloBen Begriffen seines
Subjekts und Priddikats durch Analysierung derselben folgt, S. 15 des
Kommentars. Einen solchen Charakter gestand er nur den Sidtzen der
Mathematik, der Arithmetik also und Geometrie, zu. Dagegen sollte das
Kausalititsgesetz ihm zufolge nur auf der Beobachtung beruhen, die wir
an den Naturvorgéngen machen, da hier keine Wirkung ohne Ursache ein-
tritt, und sollte von uns willkiirlich aus einem Erfahrungssatze zu einem
innerlich oder logisch notwendigen Axiom gemacht werden, Da nun alle
Vernunftschliisse auf {ibersinnliche Dinge, wie Gott, Seele, Unsterblichkeit,
auf diesem Gesetze fuBen, so erklirte er diese Schliisse fir triigerisch und
das ganze Feld der iibersinnlichen Wahrheiten fiir ein uns ewig unzuging-
liches Gebiet. Er huldigte also in den Fragen der Metaphysik einem krassen
Skeptizismus, Kant will nun durch die Humeschen Aporien in der Weise
auf sein System gefiihrt worden sein, dafi er die unumstéBliche GewiBheit
der mathematischen Sitze, die Hume feststand, zum Ausgangspunkte nahm
und sich fragte, auf welcher Stiitze diese GewiBheit ruhe. D-e richtige
Antwort schien ihm zu sein, daB jene Sétze synthetische Sitze a priori
seien, wobei das a priori ihm nicht bedeutete, was es nach dem bis dahin
allgemein iiblichen Sprachgebrauch bezeichnete: aus dem Begriffe des Satz-
subjektes folgend — denn wie hiitte er sie da synthetisch nennen kdonnen
statt analytisch? —, sondern vermige einer ganz neuen und willkiirlichen
Anwendung des Wortes sagen sollte: aus gewissen im erkennenden
Subjekte im voraus vorhandenen Formen folgend. Diese Formen
waren ihm die Anschauungen des Raumes und der Zeit. Alle mathema-
tischen Sitze also, die das in diesen Formen vorstellende Subjekt nach den



94 Literarische Besprechungen.

Begriffen und Regeln des Verstandes rechtmiBig denkt, sollten darum und
nur darum gewiB und wahr sein, weil sie sich innerhalb des Vor-
stellungsgebietes halten. Wie es mit den Dingen an sich in bezug
auf Zahl und GroBe bestellt sein noge, steht uns zu fragen und zu wissen
nicht zu, oder vielmehr, es ist nach Kant gewiB, daB Zahl und GriBe
keine Beschaffenheiten der Dinge an sich sind; sie gehdren nur zu ihrer
Erscheinung, sie bezeichnen einzig die Weise, in der unser erkennendes oder
denkendes und anschauendes Subjekt sich die Dinge und ihre Verhiltnisse
vorstellt. So war unsere Erkenntnis mit einem Schlage aus einer objektiv
giiltigen in eine bloB subjektiv giiltige verwandelt. Freilich galt dieses
zundchst nur auf dem Gebiete der Mathematik. Doch sogleich spielte sich
unter Kants Hand dieser Wechsel auf die Vorginge in der Natur hiniiber.
Hier begegnen uns die Phanomene der Kraft, Wirkung, Bewegung. In der
Mathematik gibt es nur Grund und Folge, und die Bewegung wird nur
zum Zwecke der Konstruktion gedacht, ohne aus inneren Prinzipien des
Bewegten zu entspringen. Wie erklirt sich aber die physikalische Bewe-
gung? Aus welchen Ursachen erfolgt sie? Sollen wir fiir sie im Ernste
eine eigene wirkende Ursache annehmen? Kant verneint die logische N§-
tigung dazu im Anschluf an Hume., ,Hume,“ so schreibt er in der Vor-
rede zu den Prolegomena 4, , Hume ging hauptsidchlich von einem einzigen,
aber wichtigen Begriffe der Metaphysik, nimlich dem der Verkniipfung
der Ursache und Wirkung (mitbin auch dessen Folgebegriffe der Kraft
und Handlung usw.) aus und forderte die Vernunft, die da vorgibt, ihn
in ihrem Schofle erzeugt zu haben, auf, ihm Rede und Antwort zu gebeun,
mit welchen Rechte sie sich denkt: daB etwas so beschaffen sein konne,
daB, wenn es gesetzt ist, dadurch auch etwas anderes notwendig gesetzt
werden miisse; denn das sagt der Begriff der Ursache. Er bewies un-
widersprechlich, daBl es der Vernunft ginzlich unméglich sei, a priori und
aus Begriffen eine solche Verbindung zu denken, denn diese enthdlt Not-
wendigkeit; es ist aber gar nicht abzusehen, wie darum, weil etwas ist,
etwas anderes notwendigerweise auch sein miisse, und wie sich also der
Begriff von einer solchen Verkniipfung a priori einfiihren lasse.“ Hume
hat also nach Kant den Beweis, daBl das Kausalititsgesetz nicht nach
Begriffen notwendig und also auch der Satz von der hinreichenden Ursache
kein analytisches Urteil sei, rechtmiBig gefiihrt. Wahrend aber Hume aus
diesem vermeintlich unanfechtbaren KErgebnisse skeptizistische Schliisse
zog, hoffte Kant einen Ausweg aus der Verlegenheit zu finden, indem er
auch hier wieder, wie schon in der Matlhematik, seine Zuflucht zu aprio-
rischen, im voraus in der Seele bereitliegenden Erkenntnisformen nahm.
Die Kausalitit sollte analog den sinnlichen Anschauungsformen von Raum
und Zeit ein reiner Verstandesbegriff, eine Kategorie, a priori sein und so
eine gewisse relative und subjektive Giiltigkeit haben, ohne daB dadurch
die absolute und objektive Griiltigkeit verbiirgt wire. In der Frage,aber,
wie denn dieser Begriff der Ursdchlichkeit in den Verstand hineinkomme
oder ihm a priori eigen sein konne, wich Kant zum zweitenmal von Hume
ab, indem er ihn nicht wie jener aus einer durch die Erfahrung sich bilden-
den Grewohnheit, sondern aus den hypothetischen Verstandesurteilen bezw.
deren Korm, ableltete Hierbei lief er freilich Gefahr, Hume gegeniiber als
der schwichere Donker zu erscheinen. Ein hypothetisches Urteil falle ich
allemal, wo ich aus einem allgemeinen Satze einen besonderen ableite, so,
um ein von Apel anscheinend nach Hume angefiihrtes Beispiel zu gebrauchen,
wird aus der Hypothese, daf alle Menschen sterblich sind, gefolgert, dak
jeder einzelne Mensch sterblich ist. Will ich aber hieraus den Begriff der
Kausalitit ableiten und jene Konsequenz mit der in einem Erfahrungssatze,



Literarische Besprechungen. 95

etwa dem Satze: eine rollende Billardkugel teilt einer anderen, auf die sio
trifft, ihre Bewegung mit, auf eine Stufe stellen, so mache ich mich einer
ustaBacig gl dilo yévog schuldig. Das wurde von Hume eingesehen
und nach 8. 11 ff. des Kommentars kriftig hervorgehoben. Kant dagegen
macht in seiner Deduktion der Kategorie der Kausalitit leicht den Ein-
druck, als ob er den Unterschied iibersehen hitte.

Unser Kommentar beschreibt die Phasen in der Gedankenentwicklung
Kants nicht mit der wiinschenswerten Schirfe. S. 18 driickt er sich fast,
obgleich es wohl kaum so gemeint ist, in einer Weise aus, als ob Kant
Hume gegeniiber das Anliegen gehabt hiitte, die Giiltigkeit und Notwendig-
keit der einzelnen Naturgesetze richtig zu bestimmen. Es handelt sich
aber gar nicht darum, ob die konkreten Naturgesetze, auch die allgemeinsten,
metaphysisch oder bloB physisch notwendig und gewifl sind — daf sie es blof
physisch sind, stand wohl auch den beiden Philosophen aufBler Zweifel, sondern
es handelt sich um die Gewifheit und die Art der GewiBheit des metaphy-
sischen Satzes: nihil fit sine causa. Kant hielt ihn fiir gewiB und evident, so-
lange er auf das Gebiet moglicher Erfahrung beschrinkt werde, glaubte aber
die GewiBBheit desselben nicht logisch, aus dem Begriff, sondern psychologisch,
aus der Einrichtung unseres Erkenntnisvermdgens, ableiten zu miissen. Das
allgemeine BewufBtsein nimmt ihn fiir an sich und durch sich einleuchtend,
fiir das allgemeinste und oberste Gesetz des Werdens, wie den Satz vom
Widerspruch fiir das oberste Gesetz des Seins. Direkt beweisbar scheint
er nicht zu sein, weil er wohl nicht auf den Satz des Widerspruchs redu-
zierbar ist. So wird er diesem also nicht untergeordnet, sondern neben-
geordnet sein und eben darum nicht beweisbar, weil er auf seinem Felde
oberster und erster Grundsatz ist und darum nichts tiber sich und vor sich
hat, woraus er abgeleitet werden konnnte, Er ist unmittelbar mit aller
wiinschenswerten Evidenz bekleidet. Mir wenigstens war es schon als Kind
klar, daB, wenn jemals nichts gewesen wire, auch niemals etwas hitte
werden konnen und nichts jetzt sein wiirde. Das war aber eben das
Kausalititsgesetz in der Form, daf wo nichts ist, auch nichts wird oder
geschieht. Ich denke aber, daB jeder Mensch hieriiber ebenso reflektieren muB.

Wir wollen nun gleich um des sachlichen Zusammenhanges willen die
Hauptschwierigkeit beriihren, die das Verstdndnis des Kantschen Systems
von jeher bereitet hat und noch bereitet und die auch bei unserem Kommen-
tator, wie mir vorkommt, keineswegs eine gliickliche Behandlung, oder soll
ich sagen, gar keine, gefunden hat.

Wie begriindet Kant seinen Satz, daB das Kausalititsgesetz nur
phénomenale Bedeutung hat oder, wie er sagt, nur gilt fiir Gegenstinde
moglicher Erfahrung? Wir méchten hierauf eine Antwort haben. Denn mit
diesem Satze steht und fillt das ganze Kantsche System, Die Frage ist
aber auch an sich von der allergréBten Bedeutung. Ist jener Satz wahr,
80 ist uns das Gebiet der hdheren, einzig menschenwiirdigen Erkenntnis
notwendig fiir immer verschlossen. Denn die Kansalitit ist der einzige Steg,
der dahin fiihrt. Gott wird nur aus seinen Werken, die Seele nur aus
ihrem Wirken, ihrer Tatigkeit, erkannt. Erfahren werden sie nicht, und so
blieben sie fir uns unbekannt, wenn das Kausalitdtsprinzip nur empirische
Giiltigkeit besife, und wir miiiten in die Klage des Pilgrims bei Schiller
einstimmen:

4Ach, kein Steg will dahin fithren,
Ach, der Himmel iiber mir

Will die Erde nie beriihren,

Und das Dort ist niemals hier.“



96 Literarische Besprechungen.

Daher also nochmals die Frage: warum denn soll dem so sein? Doch
wohl nicht darum, weil Kant die Kausalitdt als Kategorie aus der Form
des hypothetischen Urteils ableitet oder deduziert? Diese Ableitung ist
falsch. Denn logische Folge und reale Wirkung sind zweierlei. Aber wenn
sie richtig wéire, sollte sie dartun, daB die Kausalitit nur empirische
Geltung hat? Tritt sie nicht auch im Geistigen auf? Die Kausalitit
kann aber ferner auch nicht aus dem Grunde empirischen oder phénome-
nalen Charakter haben, weil sie etwa auf dem Begriffe des Nacheinander
beruhte und so mit der Zeitvorstellung verkniipft wiare. Denn das Nach-
einander, das post hoc, ist etwas ganz anderes als das propter hoc. Eine
Reihe Leute kann hintereinander gehen ohne irgend einen kausalen Zu-
sammenhang zwischen der Bewegung der einen und der anderen. Oder
sollte endlich der Begriff der Ursédchlichkeit darum den behaupteten Cha-
rakter haben, weil alle unsere Begriffe aus der Sinnlichkeit abstrahiert sind
und die Sinnlichkeit eine subjektive und phdnomenale Beschaffenheit hat
und darum diese Beschaffenheit notwendig den Verstandesbegriffen mitteilt?
Aber dann horte alles Denken auf, und selbst der Satz des Widerspruchs
ginge aus den Fugen. Derselbe behauptet, daB nichts zugleich sein und
nicht sein konne. Ist nun das Zugleich als ein Zeitbegriff phénomenal, so
wird es wegbleiben miissen, wenn das Axiom reale und objektive Bedeutung
haben soll. Welche Fassung soll man ihm dann aber geben? Etwa die:
Nichts kann sein und nicht sein? So wire also alles, was ist, notwendig,
da es wére und nicht nicht sein konnte?

Unser Kommentator geht auf diese Schwierigkeit nicht ein. Sie wire
im Abschnitt IV: Wie ist reine Naturwissenschaft moglich? zu erdrtern.
Dort werden die Kategorien und mit ihnen die Kausalitit deduziert, und
Apel selbst erblickt in den Lehren dieses Abschnitts den Kern und Stern
der Kantschen Erkenntnistheorie, S. 181, Unser Verfasser hat aber hier
nur die eine Sorge, die sog. ,objektive® Giiltigkeit der Erfahrungsurteile
zu erhirten, 8. 166 ff. Sie ergibt sich ihm aus der Objektivitit der Ver-
standesbegrlﬂ'e die erst die Erfahrung moglich machen. So mufli, um bei
der Kausalitdt zu bleiben, das Band zwischen Ursache und Wirkung er-
kannt und blofigelegt und eine Erscheinung, z. B. die Erwidrmung des
Steins durch die Sonne, unter den Begriff des Verursachten oder Gewirkten
subsumiert sein, damit aus der betreffenden Wahrnehmung oder Beobach-
tung Erfahrung werde. Aber was helfen solche Erwidgungen, wo es sich
um die Frage von der Phinomenalitit des Begriffs Ursache handelt? Wenn
dieser Begriff notwendig ist, um auf dem Erfahrungsgebiete Erkenntnis zu
gewinnen, folgt denn daraus, daBl er auf dem hdheren Gebiete unniitz zur
Erkenntnis ist? Das aber ist es, worauf es ankommt,

Bei dieser Gelegenheit sei auch des schon O6fter hervorgehobenen
grellen Widerspruchs gedacht, den auch Apel unbesehen hinnimmt, des
Widerspruchs, daB die Ursichlicukeit jenseits der Hrfahrung keine Stelle
haben soll und doch auf ihren Grund die objektive Realitit ,der Dinge an
sich“ behauptet wird. Sie sollen nach Kant durch die erkung, die sie
auf unsere Sinne ausiiben, oder durch ihre Erscheinung ihr Dasein offen-
baren. ,Ich sage,“ so lesen wir in den Prolegomena § 13, Anm. II, ,ich
sage: Ks sind uns Dinge als auller uns befindliche Gegenstinde unserer
Sinne gegeben, allein von dem, was sie an sich selbst sein mdgen, wissen
wir nichts, sondern kennen nur ihre Erscheinungen, d. i. die Vorstellungen,
die sie in uns wirken, indem sie unsere Sinne affizieren. Demnach gestehe
ich allerdings, daB es auBer uns Korper gebe, d. i. Dinge, die, obzwar nach
dem; was sie an sich selbst sein mogen, uns gidnzlich unbekannt, wir durch
durch die Vorstellungen kennen, welche ihr EinfluB auf unsere Sinnlichkeit



Literarische Besprechungen. 97

uns verschafft, und denen wir die Benennung eines Korpers geben, welches
Wort also bloB die Erscheinung jenes uns unbekannten, aber nichtsdesto-
weniger wirklichen Gegenstandes bedeutet. Kann man dieses wohl Idealis-
mus nennen? Ks ist ja gerade das Gegenteil davon.“ Beipflichtend
bemerkt hierzu der Kommentator: ,Kant weist an unserer Stelle auf cin
anderes Moment hin, das ihn von dem Traumidealismus Berkeleys ginzlich
scheidet: es ist die realistische Voraussetzung von Dingen an sich und
ihren Einwirkungen auf das erkennende Subjekt. Korper sind ja Erschei-
nungen der Dinge an sich. Jede Erscheinung, so sehr ich sie auch als
Vorstellung anerkenne, weist auf ein Ding an sich hin, das uns, unsere
Sinnlichkeit, affiziert und uns so in der Wahrnehmung bestimmt, daB wir
gerade diese Wahrnehmung und keine andere haben. So tritt in die
Wahrnehmung etwas Reales herein, das unsere Wahrnehmungswelt von
einer Illusion durchaus unterscheidet.“ S, 144, . '

Wir haben bisher die erste Voraussetzung des Kantschen Idealismus,
die Phénomenalitit oder den subjektiv-anschaulichen Charakter von Raum
und Zeit, in seiner Begriindung durch Kant unerdrtert gelassen. Sein
Kommentator findet die Begriindung rechtmiBig erbracht, und wir erlassen
es uns, an dieser Stelle das Gegenteil zu beweisen, was durchaus nicht
schwer fallen wiirde. Dagegen wollen wir zwei Punkte, die Apel mit Bezug
auf die Idealitit des Raumes bespricht, kurz beriihren.

Herbart und spdter auch Otto Willmann in seiner Geschichte
‘des Idealismus haben gegen Kant den Einwand erhoben, daB er die
Bestimmtheit der Raumvorstellungen unerklirt lasse, jene Bestimmtheit
also z. B., vermige deren wir die Vorstellung eines Dreiecks, einer Pyra-
mide, eines Kreises, einer Kugel haben. Apel sucht dieselbe aus den Ob-
Jekten der Erfahrung zu erkliren. DaB ich den Vollmond z. B. als kreis-
formige Scheibe sehe, daran soll der wahrgenommene Gegenstand schuld
sein, insofern in ibm gerade diese bestimmte Gestalt mir aus der Fiille
aller moglichen entgegentritt, Dabei liege aber der Raum als Moglichkeit
der riumlichen Erscheirung {iberhaupt zugrunde, und der sei meine bloBe
Vorstellung, 8. 113. Aber ist das mdglich? Ist das denkbar? So wiirde
Jja gleichsam Materie und Form der Erscheinung nach zwei Seiten verteilt.
Die Materie gehorte dem Subjekt, die Form, die die Materie, den Raum,
zu der und der Gestalt bestimmt, dem Objekt. Wie kann aber eine korper-
liche Form sein ohne das, dessen Form sie ist? Wie kann ein Dreieck,
ein Kreis sein ohne dreieckig, ohne kreisformig gestaltete Fliche und Aus-
dehnung? So wiirde also auch die bestimmte Form der Raumvorstellung
nicht auf Rechnung des erkannten Objekts, sondern, wenn man konsequent
denken will, des erkennenden oder vorstellenden Subjekts zu setzen sein.
Dann aber stellte sich wieder das unlosbare Rétsel nach der Herkunft oder
dem Ursprung aller dieser Formen im Subjekte ein. KEs triige eine ganze
Welt von Formen in sich, und doch sind wir uns bewuBt, daB sie erst
allmihlich durch Beobachtung und Erfahrung uns eingebildet werden.
Kant selbst erkldrt in der 1. Auflage der Kritik S. 127 f., daB die uner-
mefBliche Mannigfaltigkeit der Erscheinungen aus der reinen Form der sinn-
lichen Anschauung nicht hinlinglich begriffen werden kann.

Das wire also der eine Punkt, der uns hier Bedenken macht, Der
andere liegt in dem, was Apel iiber die Theorie des vier- oder n-dimensio-
nalen Raumes oder das Problem der nichteuklidischen Geometrie vortragt.
Einerseits stimmt er Kanten zu, der keine Ausdehnung will, andererseits
neigt er zu einer Theorie, die eine vier- und mehrfache Ausdehnung auf-
stellt. Ihm ist nidmlich diese absonderliche Hypothese sehr sympathisch,
and er meint, dieselbe bringe fiir die Kantsche Lehre vom Raume keinerlei

Jahrbuch tiir Philosophie ete, XXV, 7



98 Literarische Besprechungen,

¥

Schwierigkeit. Kant habe es ja nur mit dem anschaulichen Raume zu tun,
aber die vierte Dimension sei nicht anschaulich, sondern ein bloBes Produkt
der Abstraktion, S, 122. Ich kann dem nicht beistimmen. Wenn der Raum
Eigenschaften haben kann, die nicht anschaulich sind, so ist eben damit
seine Verschiedenheit und Unabhingigkeit von der Anschauung gegeben
und die Kantsche Theorie gerichtet.

Ich breche hier ab, Die Ausfiibrlichkeit, zu der sich meine Bemer-
kungen immerhin entfaltet haben, moge in dem gegenwirtigen iiberwiltigen-
den Einflufl des Kantianismus ihre Rechtfertigung finden. Die Sache der
Wahrheit kann nur gewinnen, wenn man an den faszinierenden Meinungen
des Tages eingehende Kritik {ibt.

2. Herdis Krarup (Kopenhagen): Die Metaphysioldg’ie-:
Alfr. Lehmanns kritisch erldutert. Herm. Walther,
Berlin 1907, 82 S.

Aus der Einleitung der Broschiire notieren wir folgende Sétze:
wZwanzig Jahre hindurch hat Dr. Alfr. Lehmann eine Reihe psychophysi--
scher Arbeiten verdffentlicht, welche bis zur. neuesten Zeit durchgehends
mit einer immer steigenden Aufmerksamkeit und Anerkennung aufgenommen
worden sind. Nach dem Jahre 1901, d. h. nach der Herausgabe des zweiten
und dritten Teiles des grofen Lehmannschen Werkes: ,Die kérperlichen
AuBlerungen psychischer Zustidnde,“ hat dieses Verhéltnis sich ver-
dndert, indem die Arbeiten von L., insofern sie nicht einer scharfen Kritik
unterworfen worden sind, fast vollstindig ignoriert werden . . . Es liegt
die Annahme nahe, da man in Riicksicht auf seine friiheren Verdienste-
es vorgezogen hat, seine spidteren Arbeiten als eine ungliickliche Phase in
seiner Produktion zu betrachten, wobei man nicht zu lange verweilen darf

Am Schlusse der vorliegenden kritischen Erlauterung heilt es: ,Wenn
ich bisweilen Einzelheiten in Lehmanns System, z. B. einzelne Formeln,
kommentiert habe, ist dieses mituichten gleichbedeutend mit einer still-
schweigenden Anerkennung derjenigen Voraussetzungen und physiologischen
Réasonnements, die zu den betreffenden Formeln gefiihrt haben. In dem
Falle ist es meine Absicht gewesen, nachzuweisen, daBl, wenn man auch
vorldufig davon ausgeht, daBl gewisse Annahmen Lehmanns richtig sini,
man doch berechtigte Einwinde gegen die Resultate richten kann. Einer
nidheren Diskussion von Lehmanns Voraussetzungen und schwach begriin-
deten physiologischen Hypothesen habe ich mich oft aus rein praktischen
Griinden enthalten, Da es leichter ist, eine willkiirliche Behauptung auf-
zustellen als zu widerlegen, wiirde eine erschopfende Kritik eines so kom-
plizierten Systemes von Moglichkeiten wie des Lehmannschen teils sehr
weitldufig, teils sehr resultatlos werden, weil man sich oft auf die Bemer-
kung beschrinken miiBite: hochst unwahrscheinlich, aber nicht absolut un-
moglich. — Durch einen unkritischen Gebrauch der Methode der kleinsten
Quadrate, ferner durch ebenso unkritische physiologische Spekulation hat
L. ein metaphysiologisches System uufgestellt, das fiir den Leser eine
Tduschung geworden ist, fir den V£. eine Tauschung werden wird und fir
die Nachwelt zu einem warnenden Beispiel dafiir werden kann, zu welchen
Irrtiimern man kommen kann, wenn man den Unterschied zwischen dem
Méoglichen nund dem Wirklichen ignoriert und den alten logischen Satz
vergillt: a posse ad esse consequentia non valet.“



Literarische Besprechungen. 99

3. Dr. Otto Brawun.: Friedrich v. Schellings Vorlesungen
tiber die Methode des akademischen Studiums. XXIII
u. 170 S. Quelle u. Meyer, Leipzig 1907.

Eine Publikation von Schelling kann immer auf hohe Beachtung
rechnen, besonders wenn sie einen Gegenstand von solcher Bedeutung wie
die Einrichtung des akademischen Studiums behandelt, Der Herausgeber,
aus Rudolf Euckens Schule, hat schon durch eine Arbeit iiber ,Schellings
geistige Wandlungen®, Leipzig 1906, das Interesse betétigt, das er an dem
Philosophen nimmt. Er steht den Schwichen der Identititsphilosophie, die
den weiten Hintergrund dieser Vorlesungen hergibt, nicht kritiklos gegen-
iber. Aber er ist mit Recht der Meinung, daB es eine groBc Aufgabe sei,
den idealen Geist zu beleben, der die Vortrige Schellings iiber die Methode
des hoberen Studiums durchweht.

Das Gymnasium soll nach Schelling Kenntnisse verschaffen, die Uni-
versitit in die einzelnen Wissenschaften einfiihren, Aber dieselben sollen
vomm Standpunkte einer hoheren Einheit aufgefaBt und betrieben werden.
Diese Einheit erblickt Schelling in der Idee des absoluten, an sich selbst
unbedingten Wissens, welches schlechthin nur Eines und in dem alles
Wissen nur Eines ist, desjenigen Urwissens, welches, nur auf verschiedenen
Stufen der erscheinenden idealen Welt sich in Zweige zerspaltend, in den
ganzen unermeflichen Baum der Erkenntnis sich ausbreitet, 1. Vorl. 10.
Der Philosoph mag hier, von Gedanken Spinozas beeinfluft, das Ver-
hiltnis unseres Wissens zum gottlichen falsch auffassen; es ist kein Teil
desselben, keine Erscheinung, keine Entfaltung, keine Selbstobjektivierung,
es 18t nur AusfluBl, Mitteilung, Abbild und Widerschein des gottlichen
Wissens, aber ebendarum ist es wahr, daB die menschliche Wissenschaft
an der gottlichen ihr Urbild und Vorbild hat und um so vollkommener
sein wird, je mehr sie sich diesem Vorbilde dhnlich gestaltet. Diejenige
Wissenschaft, die die letzten und hochsten Voraussetzungen aller einzelnen
Wissenschaften enthilt und sie alle zur Einheit bindet, ist die Philosophie
als Wissenschaft von den letzten Griinden, als geschopfliches Nachbild der
ewigen Weisheit, der gottlichen Selbstanschanung. ,Von Pythagoras® so
bemerkt Schelling mit Geist, ,erzéihlen die Geschichtsschreiber der Philo-
sophie, daBl er den bis auf seine Zeit gangbaren Namen der Wissenschaft,
gople, zuerst in den der gilocopie, der Liebe zur Weisheit, verwandelt
habe, aus dem Grunde, weil aufler Gott niemand weise sei. Wie es sich
mit der historischen Wahrheit dieses Berichtes verhalte, so ist doch in
jener Umédnderung selbst, wie in dem angegebenen Grund anerkannt, dafl
alles Wissen ein Streben nach Gemeinschaft mit dem gottlichen Wesen,
eine Teilnahme an demjenigen Urwissen sei, dessen Bild das sichtbare
Universum und dessen Geburtsstitte das Haupt der ewigen Macht ist.
Nach derselben Ansicht, da alles Wissen nur Eines ist, und jede Art des-
selben nur als Glied eintritt in den Organismus des Ganzen, sind alle
Wissenschaften und Arten des Wissens Teile der einen Philosophie, ném-
lich des Strebens, an dem Urwissen teilzunehmen,“ S. 13.

Das Hauptanliegen der Schellingschen Vortrige spricht sich also in
der Forderung aus, daB das akademische Studium mit philosophischem
Geiste geschehe, wozu die Erwerbung einer soliden philosophischen Bildung
unerlaflich ist. Nur sie setzt in den Stand, das Vorgetragene innerlich
aufzufassen, geistig wiederzuerzeugen und gewissermallen wiederzuerfinden,
Die Philosophie befihigt uns, das Besondere unter den Gesichtspunkt des
Allgemeinen zu bringen, die Dinge auf ihre letzten Griinde zuriickzufiihren

7*



100 Literarische Besprechungen.

und so entweder eine schon vorhandene Erkenntnis zum wahren Wissen zu
erheben oder einer neuen Beobachtung ihre richtige Deutung zu geben.
Die Mahnung Schellings zu sorgfiltigerer Pflege der Philosophie ist in
unserer Zeit doppelt angebracht und beachtenswert, wo einerseits die Einzel-
disziplinen sich ins UnermeBliche vermehrt und erweitert haben und die
Wissenschaft als (Ganzes wit Zersplitternng bedrohen, und anderseits jener
philosophische Geist, jenecs Interesse an den hoheren Problemen, das in
Schellings Tagen weite Schichten der Gebildeten erfiillte, auffallend zuriick-
getreten ist.

Die Vorlesungen im einzelnen zu analysieren und anzugeben, wie die
besonderen Disziplinen, die Mathematik, Theologie, Geschichte, Jurisprudenz,
Naturwissenschaft, Medizin und zuletzt die Wissenschaft der Kunst, nach
Sechelling dem (ranzen der Wissenschaft organisch einzugliedern und gegen-
seitig ins Verhiltnis zu setzen sind, ist hier nicht des Ortes. Man findet
dariitber das Notige u. a. in Uberwegs GrundriB d. Gesch. d. Philosophie
III, S. 3806—308, 6. Aufl. In den Vorlesungen iiber die historische Kon-
struktion des Christentums und iiber das Studium der Theologie, 8. u. 9.
Vorlesung, werden die christlichen Grunddogmen, Dreifaltigkeit, Mensch-
werdung, Erlosung, GeistesausgieBung, oberflichlich ausgelegt und als
bloBe Symbole spekulativer Ideen gedeutet. Die Griindung und Aus-
breitung der christlichen Religion wird rationalistisch aus dem Ungliick
der Zeit erklirt, welches fiir eine Religion empfinglich machte, die den
Menschen an das Ideale zuriickwies, Verleugnung lehrte und zum Glick
machte. So wenig diese Ausfithrungen befriedigen konnen und so gern man
sie dem Philosophen erlassen hétte, so sehr entschédigt er uns im fibrigen
fiir solche Entgleisungen durch eine Fiille der herrlichsten Gedanken, die
in gehobener, nur dem Genie verliehenen Sprache vorgetragen werden. DaB
aber bei ihm iiber der Spekulation die praktische Seite nicht zu kurz kommt
und Ideenflug und scharfe, niichterne Erwagung sich harmonisch verbinden,
mag eine lingere Stelle iiber die ersten Voraussetzungen des akademischen
Studiums veranschaulichen, die sich auf die Kenntnis der alten Sprachen
als eine wesentliche Vorbedingung der hoheren Studien bezieht und die wir
zum Schlusse hierhersetzen.

»leh werde hier nur vorziiglich von dem fritheren (der akademischen
Zeit vorhergehenden) Studium der Sprachen reden, weleches nicht bloB als
notwendige Stufe zu jeder ferneren in der wissenschaftlichen Bildung un-
umginglich ist, sondern einen unabhingigen Wert in sich selbst hat.“

wDie elenden Griinde, aus welcher vorzliglich das Erlernen der alten
Sprachen im fritheren Alter von der modernen Erziehungskunst bestritten
wird, bediirfen keiner Widerlegung mehr. Sie gelten nur fiir ebensoviele
besondere Beweise der Gemeinheit der Begriffe, die dieser zugrunde lagen,
und sind vorziiglich von einem miBiverstandenen Eifer gegen iiberwiegende
Ausbildung des Ged#chtnisses nach den Vorstellungen einer empirischen
Psychologic eingegeben. Die angeblichen Erfahrungen dariiber waren von
gewissen Gredéchtnisgelehrten hergenommen, die sich zwar mit Kenntnissen
aller Art angefiillt, aber dadurch freilich nicht hatten erwerben konnen,
was ihnen die Natur versagt hatte. DaB ibrigens weder ein groBer Feld-
herr noch ein grofer Mathematiker oder Philosoph oder Dichter ohne
Umfang und Energie des Gedichtnisses moglich war, konnte fiir sie nicht
in Betracht kommen, da es auch gar nicht darauf angesehen war, groBe
Feldberren, Mathematiker, Dichter oder. Philosophen, sondern niitzliche,
biirgerliche, gewerbsame Menschen zu bilden.®

. plch kenne keine Beschiiftigungsart, welche mehr geeignet wire, im
friheren Alter dem erwachenden Witz, Scharfsinn, Erfindungskraft die erste



Literarische Besprechungen. 101

Ubung zu geben, als die vornehmlich mit den alten Sprachen. Ich rede
hier ndmlich nicht von der Wissenschaft im abstrakten Sinne, inwiefern
diese als unmittelbarer Abdruck des inneren Typus der Vernunft Gegen-
stand einer wissenschaftlichen Konstruktion ist. Ebensowenig von der
Philologie, zu der sich Sprachkenntnis nur wie das Mittel zu seinem viel
hoheren Zwecke verhiilt. Der bloBe Sprachgelehrte heift nur durch MiB-
brauch Philolog; dieser steht mit dem Kiinstler und Philosophen auf den
hiochsten Stufen, oder vielmehr durchdringen sich heide in ihm. Seine
Sache ist die historische Konstruktion der Werke der Kunst und Wissen-
schaft, deren Geschichte er in lebendiger Anschauung zu begreifen und
darzustellen hat. Auf Universititen soll eigentlich nur Philologie, in diesem
Sinne behandelt, gelehrt werden; der akademische Lehrer soll nicht Sprach-
meister sein. — Ich kehre zu meiner ersten Behauptung zuriick.®

»Die Sprache an und fiir sich schon und bloB grammatisch angesehen,
ist eine fortgehende angewandte Logik. Alle wissenschaftliche Bildung
besteht in der Fertigkeit, die Moglichkeiten zu erkennen, da im Gegenteil
das gemeine Wissen nur Wirklichkeiten begreift. Der Physiker, wenn er
erkannt hat, daB unter gewissen Bedingungen eine Erscheinung wahrhaft
moglich sei, hat auch erkannt, daB sie wirklich ist. Das Studium der
Sprache als Auslegung, vorziiglich aber als Verbesserung der Lesart durch
Konjektur, iibt dieses Erkennen der Moglichkeiten auf eine dem Knaben-
alter angemessene Art, wie es noch im méinnlichen Alter einen knabenhaft
bleibenden Sinn angenehm beschiftigen kann.“

»Es ist unmittelbare Bildung des Sinnes, aus einer fir uns erstor-
benen Rede den lebendigen Geist zu erkennen, und es findet darin kein
anderes Verhiltnis statt, als welches auch der Naturforscher zu der Natur
hat. Die Natur ist fiir uns ein uralter Autor, der in Hieroglyphen ge-
schrieben hat, dessen Blitter kolossal sind, wie der Kiinstler bei Goethe
sagt,“ S, 44 ff.

4. A. Meinong: Uber die Stellung der Gegenstands-
theorie im System der Wissenschaften. VIII und
160 S. Voigtlinder, Leipzig 1907.

Es ist nicht leicht, iiber dieses Buch eingehend zu referieren. KEiner-
seits sctzt es vieles voraus, da es eine Apologie einer anderwérts eigens
erdrterten Jdee ist, die der Verfasser Gegenstandstheorie nennt, auch viel
Polemik bringt, die naturgemiB aufhilt; anderseits ist der behandelte Stoff
abstrakt, und der Verf. bedient sich noch dazu einer Art Kunststils, der
dem Leser die gespannteste Aufmerksamkeit auferlegt. So muB ich also
statim a limine bekennen, daB ich es mir versagt habe, vollstindig in den
Sinn alles Einzelnen einzudringen. Ich habe mich damit begniigt, so weit
zu lesen und zu verstehen, daB ich das folgende fragmentarische Referat
einigermafien mit gutem Gewissen vertreten kann.

Ich schicke voraus, daR die Schrift der Sonderabdruck von drei in
Band 129 f. der ,Zeitschrift fiir Philosophie und phil. Kritik“ erschienenen
Artikeln, und daB der Vf., wenn ich nicht irre, urspriinglich von Franz
Brentano ausgegangen und selbst wieder das Haupt der sog. Grazer
Schule ist. _

Unter Gegenstandstheorie versteht er eine Wissenschaft, die ibhm
zufolge noch herzustellen und auszubilden wire. Sie handelt von Dingen,
die man bisher entweder iibersehen oder in fremden exotischen Gebieten
behandelt hat. Gegenstand ist ihm ein Apriorisches und Rationales in



102 Literarische Besprechungen.

unserer Krkenntnis, wobei freilich auffallend scheinen konnte, warum ein
Stiick des Erkannten ausschlieBlich Gegenstand heiflen soll. — Jedenfalls
steht aber das Gegenstindliche im Gegensatz zum Empirischen und Sinn-
lichen. So sollte man denn denken, es sei das Intelligible. Der Gegensatz
von Sinnlichem und Intelligiblem, von Phdnomenon und Noumenon ist ja
in der Philosophie bekannt und beriihmt. Aber das diirfte nicht so schlecht-
hin zutreffen. Das Intelligible ist ja nicht neu und braucht nicht erst
entdeckt zu werden. Das Intelligible wird, zum Teil wenigstens, als wirk-
lich angesehen, wiahrend das gegenstdndliche Denken dem Vf., wie er sich
ausdriickt, ,daseinsfrei“ ist. Mdoglicherweise, ich. spreche aber mit aller
Reserve, glaubt er auch nicht an das Dasein oder die Existenz intelligibler
Dinge. Im Vorwort erklirt er, dafl die Psychologie selbstverstindlich jeder-
zeit empirisch sei. Das Rationale im Erkennen ist also wohl nicht das
Intelligible. Was wire es denn also? Im ersten Abschnitt wird von
heimatlosen Gegenstinden geredet und hier wohl das Rationale erklirt
werden, da es sich ja doch um etwas handelt, dem erst seine richtige
Stelle im System der Wissenschaften auszumitteln ist. Wir lesen da also
zunéchst von den Gegenstinden des Sehens und Horens, den Farben und
Schillen, Sie sind dem Vf, nicht wirklich, Wirklich sind nur die Bewe-
gungen, die Undulationen und Schwingungen des Mediums. Und doch
sind sie Gegenstand unseres Denkens. Wir sagen z. B., schwarz ist nicht
weil, Wenn wir aber meinen sollten, daf wir hier eine Probe von dem
hitten, was dem Vf. speziell Gegenstand ist, so erscheint das auch wieder
als verkehrt. Denn nach S. 106 f. werden die Karben aus der Wissen-
schaft des Gegenstindlichen ausgeschlossen. Der Grund mag sein, daBl die
Farben nichts Ideales oder Gedankliches sind, und sie treten hier nur als
Beispiel fiir etwas auf, was, wenn gleich nicht wirklich, dennoch unser
Denken beschiftigt. Als eine zweite Gruppe der helmatlosen ihre Greburts-
stitte noch suchenden Gegenstinde werden uns die unmiglichen Gegen-
stinde vorgefiihrt, z. B. der viereckige Zirkel, und umsténdlich als solche
vindiziert, die irgendwie unser Denken beschﬁftigen kénnen, wenn sie auch
nicht existieren konnen. Eine weitere Gruppe sind die Objektive. ,Objektiv
ist ein Gegonstand, der nicht nur wie das Objekt glinstigenfalles Sein
hat, sondern vor allem selbst Sein ist,“ S. 20. ,Natiirlich meine ich nicht,®
sagt Meinong, ,durch Konzeption des Objektivbegriffes die Welt erst auf
Sein, Existenz, Bestand, Sosein usw. aufmerksam gemacht zu haben, wohl
aber darauf, daB das Sein in seinen mancherlei Ausgestaltungen dem An-
nehmen und Urteilen in dhnlicher Weise gegenstindlich gegeniibersteht
wie das Objekt dem Vorstellen, Damit ist vor allem, soviel ich sehe, fest-
gestellt, daB das Objektiv ein Gegenstand ist,“ S, 20.

Dieser Text, zusammengehalten mit der angefiihrten Definition des
Objektivs, stellt den Gedanken des Vf. schon einigermafen ins Licht. Wir
vermuten, dal ihm eine Art neuer Seinslehre vorschwebt, und diese Ver-
mutung bestitigt und prizisiert sich in folgenden Sdtzen. ,Bei der
Allgemeinheit und Unzuginglichkeit (?) der Probleme des Gebietes der
Metaphysik hat sich hier das Bediirfnis, sich auch {iber die Natur des
Seins selbst Gedanken zu machen, um vieles leichter einstellen miissen, als
etwa bel einer Spezialwissenschaft. Das kann aber nichts daran &ndern
und im Vergleich mit den Einzelwissenschaften wird dies besonders deut-
lich, daBB auch eine so allgemeine Wissenschaft wie die Metaphysik ihrer
Intention nach zuletzt nicht eine Wissenschaft vom Sein, sondern blof eine
Wissenschaft vom Seienden, genauer eine vom Wirklichen ist, in der eine
theoretische Bearbeitung des Seins um seiner selbst willen keine natiirliche
Stelle hat,“ 8. 23. Hier wird also fiir die neue Disziplin nicht blof Raum



Literarische Besprechungen. 103

geschafft, sondern auch ihr Objekt bestimmt. Sie ist jene Theorie vom
Sein, die eine Disziplin fiir sich ausmacht und nicht in die Metaphysik
gehort, da diese die Wissenschaft des Seienden, nicht des Seins ist.

Sollte dieses der wahre Sinn des Vf, sein, so kbonnen wir seine Idee
nur auf das entschiedenste ablehnen,

Die Metaphysik ist die Wissenschaft vom Seienden, insofern es ist.
Das ist ihre Definition bei Aristoteles, und diese bezeichnet gerade das
Sein als ihr Formalobjekt, durch das dann erst das Seiende ihr Objekt
wird, Die neue Wissenschaft Meinongs kommt also zu spét: der Ort, den
sile beansprucht, ist bereits von einer Alteren eingenommen.

Es ist auch nicht an dem, daB die Metaphysik eine Wissenschaft vom
Wirklichen ist; sie ist die Wissenschaft der Wahrheit; so fillt z. B. der
Batz des Widerspruchs unter sie.

M. sagt S. 24, die Metaphysik konne sich nicht mit der Existenz
beschiftigen, da die Existenz selbst weder existieren miisse noch konne.
Hier ist nicht bloB die Voraussetzung falseh, daf diese Disziplin es formell
mit Existierendem zu tun habe, sondern auch die Folgerung. Denn, ab-
gesehen davon, dafl die Existenz in dem ersten Existierenden, in Gott als
subsistierendem Sein, wirklich existiert, warum soll die Metaphysik als
Wissenschaft vom Seienden als solchem und darum auch vom Existierenden
als solchem nicht ebenso vom Existieren als vom Sein zu handeln haben?

M. meint ferner S. 25, die Begriffe wahr und falsch, notwendig und
zuféllig seien in keiner vorhandenen Disziplin wirklich zu Hause. Aber
warum wéren sie es nicht in der Metaphysik, die das Sein und dessen
allgemeinste Bestimmungen und Eigenschaften betrachtet?

Der Vf, kennt noch eine andere Gruppe von ,Gegenstinden“. s
sind die ,Gegenstinde hoherer Ordnung®, z. B. Gleichheit und Verschie-
denheit. Diese beiden Begriffe sollen der Mathematik streng genoramen
nicht angehoren, da dieselbe es nicht mit (leichheit und Verschiedenheit
im allgemeiuen, sondern damit nur in gewissen Anwendungen zu tun habe,
8. 27. Das ist in gewisser Weise richtig. Aber folgt daraus, daB sie
nicht der Metaphysik angehdren, sondern in der vom Vf. ersonnenen Dis-
ziplin ihre Heimstitte suchen miissen? Warum sollten sie sich in der
Metaphysik, genauer der Ontologie, nicht zn Hause fithlen? Warum sollten
sie, bei der Kategorie des Quantum, einer jener allgemeinen Bestimmungen,
die das Sein treffen und teilen, keine passende und standesgemiife Unter-
kunft finden ?

M. spricht viel von Mathematik. Er mdchte sie gern fiir eine Art
Teil der ,Gegenstandstheorie“ ausgeben; jedenfalls aber ist sie ihm in
ihrer Aprioritdt und Daseinsfreiheit, d. h. in ihrem Absehen vom wirklichen
Dasein der (Gtegenstinde, ein Typus dieser Theorie. Aber findet sich die
Aprioritit und die Unabhiéingigkeit von dem Momente des Daseins nicht
ebenso in den Axiomen der Metaphysik, nur daB diese Axiome auf die Er-
fahrung angewandt werden, nicht anders als die Mathematik in der Physik
z. B. und der Astronomie auf die Beobachtung angewandt wird? Wie
gelangt z, B. die Metaphysik zur Erkenntnis Gottes? Sie erwigt: nichts
wird ohne Ursache; die Welt aber ist geworden; also hat sie eine auBer-
weltliche Ursache, Gott. Hier ist das Kausalititsprinzip ein Satz, der a
priori gewiBl ist. Wo alles in statu quo ante bleibt,' verdndert sich nichts
und wird nichts und geschieht nichts. Das ante wird hier nicht zeitlich
sondern begrifflich genommen, Der andere Satz, dafl die Welt gewor@en
ist, stiitzt sich einmal auf die Beobachtung, daB sie ist und verdinderlich
ist, und dann wieder auf die apriorische Erwigung, daf das Verfiqderliche
potenziell und passiv ist und ein solches nicht von sich aus da sein kann,



104 Literarische Besprechungen,

da das aus sich Seiende aktuell und von aller Passivitidt frei ist. So finde
ich also, da die Sidtze der Metaphysik in sich und in ihrer Anwendung
sich von denen der Mathematik inbezug auf Aprioritit und Rationalitit
nicht unterscheiden, keinen Grund, sich durch den Hinblick auf die Mathe-
matik so faszinieren zu lassen, daf man wie der Vf. nach ihrem Muster eine
neue, bisher noch nicht bekannte und abgegrenzte Wissenschaft aufstellt.

In einem Punkte frene ich mich aber, ihm meine riickhaltlose An-
erkennung aussprechen zu konnen. Wo er von der Nicht-Euklidischen
Geometric spricht, versichert er mit allem Freimut und Nachdruck, daf
ihm die Idee derselben ebenso unannehmbar vorkommt wie die eines runden
Vierecks. ,,Ica wiiite nicht,“ sagt er, ,woran ich die Eigenschaft des
Einleuchtens je deutlicher erlebt wo ich je auf das gute Recht einer Uber-
zeugung ein besseres Zutrauen gehabt hitte, als eben hier,“ 8. 80. Es
scheint die Idee der unwandelbaren Wahrheit zu sein, die den Verf. hier
inspiriert, die Konzeption von jenem immer Seienden des Plato, das er so
beredt zu dem niemals Seienden und immer Werdenden und Vergehenden
der sinnenfélligen und endlichen Welt in Gegensatz bringt, und hier mdchte
sich unser Autor auf den Boden gestellt haben, der das eigentliche Feld
der Wissenschaft ist.

5. Otto Werner: Lebenszweek und Weltzweek oder die
zwei Seinszustinde. 274 S. Haberland, Leipzig 1907.

Der Verfasser ist ein Protestant von ernster, religiéser Lebensauf-
fassung. Er mochte mit dieser Schrift dem Glauben dienen und den irre
Gewordenen den rechten Weg finden helfen. Zu diesem Zwecke unternimmt
er den Nachweis, dal die Welt und der Meunsch, wie sie in Gott ihren
Ursprung, so auch in ihm ihr Endziel haben und ihre Vollendung finden
und dafl der Mensch im Jenseits, in dem andern Seinszustande, im selben
Verhiltnisse gliicklich oder ungliicklich sein wird, als er hienieden dem
gottgewollten Zwecke seines Daseins dienstbar gewesen ist oder nicht.

Das ist ein wiirdiges und groBes Motiv. Aber die Art der Ausfiih-
rung befremdet. Der Vf. suchi den Zweck, das Endziel und Endgeschick
der Welt und des Menschen auf naturwissenschaftlichem Wege zu bestimmen
und so, wie er sagt, zum Glauben das Wissen zu fiigen, S. 4. Zur Ver-
deutlichung seines Gedankenganges sei vor allem folgendes bemerkt. Nach
seiner Ansicht vollzieht sich eine bestdndige Verwandlung aus dem toten
Sein der Natur in das lebendige und bewulBte Sein des Menschen, ohne
daB ihr eine ausgleichende Riickverwandlung zur Seite geht, Der Mensch
verbraucht tdglich drei bis viermal mehr Wirme, als er in sich beherbergt,
und diese verbrauchte Warme kehrt in keiner Weise in den Naturhaushalt
zuriick, S. 93. Werner nennt das das Verschwinden der Kraft aus der
Erscheinung, Aus diesem Verschwinden der Kraft leitet er die endliche
Riickkehr des Menschengeistes und die der iibrigen Welt in den gbttlichen
Urgrund und Ursprung in einer Weise ab, die wir am besten und sichersten
in seinen eigenen zusammenfassenden Worten wiedergeben.

Inbezug auf den Menschen lesen wir: ,Was wird aus diesem Sein
(dem Sein der verschwundenen Kraft)? DaB es zu nichts wiirde, ist aus-
geschlossen (wir kennen nur Verwandlungen des Seins, nirgends Vernichtung
desselben). Dann kann es aber nur zu dem werden, was wir bestindig im
lebendigen Sein, in dem es verschwindel — denken wir an das eigene —,
entstehen und wachsen sehen und uns auf andere Weise ohnehin nicht
erkliren konnen: zu geistigem Inhalt, zu bewuBtem Sein. Da nicht



Literarische Besprechungen. 105

bekannt ist, daBl dies bewuBte Sein, unser geistiger Inhalt, sich bei unserem
Tode in irgend einer Form wieder zuriickverwandelte ins natiirliche Sein,
80 bleibt nur iibrig, daB es auch nach unserem Tode als bewuBtes fort-
besteht. Das heillt aber nichts anderes, als dal es neben dieser diesseitigen
oder natiirlichen Welt eine jenseitige und bewuBte gibt, in der sich alles,
was an bewuBtem Sein aus dem Diesseits ausscheidet, als an seinem Sammel-
ort zusammenfindet. Es findet sich zusammen mit jenem uriltesten Sein,
aus dessen SchoBe einst das Diesseitige hervorgegangen ist, und zu dem
wir als seine Auswicklung fortgesetzt wieder zuriickkehren,“ S. 264 f.

Wir wollen es hier nicht besonders hervorheben, dal Wiarme oder
physikalische Kraft nicht wohl in BewuBtsein und Geist libergehen kann,
und daf namentlich unter den Tieren, die ja auch Warme verbrauchen,
niemand von einer solchen Verwandlung reden wird, auch nicht, daB von
einer Auswicklung des gottlichen Seins ins bewuBte, menschliche nicht
gesprochen werden sollte, wenn der Vf. es auch sicher nicht in pantheisti-
schem Sinne meint. Wir wollen ihn jetzt vielmehr noch, wieder summariseh,
dariiber sich vernehmen lassen, welche Folgen das Verschwinden der'Kraft
aus der Erscheinung auf die Linge der Zeit fiir den Stoff hat.

,Der Stoff,“ so schreibt er, ,je mehr er durch das ihn in seiner Be-
schaffenheit verindernde, seine Kraft an sich ziehende und wegfiihrende
Leben in seiner Stofflichkeit wichst und schwerer wird, umsomebr gerdt er
durch den Druck seiner Massen gegeneinander in einen Zustand, bei dem
zwar auf der einen Seite infolge der dadurch freiwerdenden Wéirme das
Leben seinen fortdauernden Unterhalt findet, aber anderseits ein schlief3-
licher Zusammenbruch unvermeidlich wird . . . Was wird hervorgehen aus
diesem Zusammensturz (der Himmelskdrper)? Ein Weltfeuer, gegen das
die Sonne und die ihr #hnlichen Feuergestirne nur zwerghafte Flimmechen
sind. Eine Hitze wird sich aus dem Drucke entwickeln, die ganz unvor-
stellbar ist, und fiir die es — das ist das wesentliche — keine Ableitung
gibt, weil kein Leben mehr da ist. Sie steigert sich, solange nur irgend
der Stoff und sein Druck noch besteht, unausgesetzt. Sie steigert sich, bis
auch seine letzten und widerstrebendsten Elemente sich lgsen. Ob diese
Elemente die heutigen sein werden, die wir kennen, oder weiter zuriick-
liegende, oder ob es schlieBlich ein Urstoff ist (Prothyl) oder besser Endstoff,
in den sich das Sein als seine letzte stoffliche Position flichtet: da die
letzten Bestandteile des Stoffes selber Krifte sind, so miissen sie in dem
Augenblick, in dem ihre Auslésung erfolgt, véllig gleich sein denen, die
ihre Auslésung bewirken, und sie miissen sich demnach gegenseitig, die
losenden und die gelost werdenden, aufheben. Stoff und Kraft, beides,
was man die diesseitige Welt nannte, und was auch bis zu diesem Augen-
blicke wie Welt aussah, erlischt und ist nicht mehr . . . Die jenseitige
Welt, der neue Seinszustand, der durchaus bewuBlte, ist vollendet, 259 ff.

Unser Autor postuliert in diesen Ausfiihrungen Satze, die sonst dem
Monismus und Idealismus eigen sind: daf die Korper sich auf bloBe Krifte,
das Stoffliche, Zusammengesetzte und Ausgedebnte auf Erscheinung zuriick-
fithrt, was im letzten Grunde mit seiner Vorstellung von der Einheit des
Scins, 8. 207 f., zusammenhingt. Diese Einheit muB ihm helfen, um das,
worauf ihm alles ankommt, die endliche Riickkehr des Bewuftseins und
des Geistes und damit der Menschheit in das Ursein, leichter annehmbar
zu machen. Das groBe Postliminium am Ende der Tage, die endgiiltige
Heimkehr des Menschengeistes und der Welt ist eine, weil beide, Mensch
und Welt, urspriinglich eing sind. Zuerst war nur Wahrgs Sein, belebtes
Sein, menschliches Sein, 207. Es ist im Anfang durch eine Art Be?qut-_
werdung des Urseins entsprungen. Aus ihm hat sich, umgekehrt wie bei



106 Literarische Besprechungen.

Darwin, das tierische und pflanzliche Leben, beides nach dem Vf. mit Be-
wulitsein ausgestattet, entwickelt; aus dem lebendigen Stoff ist dann zuletzt
der tote Stoff hervorgegangen. :

Dal somit der Mensch das erste und nicht das letzte Glied im Pro-
zesse des Werdens darstellt, scheint dem Vf. mit dem Bericht der Bibel in
keinem Widerspruch zu stehen, Der Mensch ist das Erste, insofern das
erste Leben, das bei der Entwicklung in den diesseitigen Zustand entsprang,
bereits Mensch hieR; er ist das Letzte, insofern das Endprodukt der Ent-
wicklung der Mensch heutigen Tages ist; in diesem zweiten Sinne be-
richtet das 1. Kap. der Genesis von seiner Erschaffung, in jenem ersten
soll das 2. Kapitel in dem sog. Jahwistischen Bericht von ihr reden. 272 ff.

Das Buch schlieBt mit den Worten: ,,Die Weltschopfung der Bibel
ist ein tibereinstimmender Ausdruck im grofien von dem, was sich uns iiber
die Weltentwicklung ergeben hat im einzelnen.“

6. Ernst Mewmann: Intelligenz und Wille. 294 S.
Quelle u. Meyer, Leipzig 1908.

Dieses Buch macht einen sebr vorteilhaften Eindruck und verdient
wegen des Charakters strenger Wissenschaftlichkeit und wegen seines niitz-
licten und interessanten Inhalts ernste Beachtung. Es hat einen prak-
tischen Zweck. Es will dartun, wie der Verstand und Wille zu ersprief-
licher Betitigung gebildet wird, oder, wie der Vf. sich ausdriickt, S. V, es
mochte einen Beitrag liefern zu einer zukiinftigen Wissenschaft vom per-
sonlichen Leben, d. h. einem Leben als moglichst vollendete Personlichkeit.
Neben dem Handeln wird das Wirken ins Aunge gefaBit, da der Mensch
pnicht bloB fiir sich nach Vollendung streben, sondern auch anderen
niitzen soll. Der Weg zu diesen beiden Zielen liegt dem Vf. in der gleich-
méBigen Ausbildung der Intelligenz und des Willens. Es gibt nach ihm
weder hochentwickelte Intelligenz und entsprechende Leistung ohne eine
hohe Stufe der Willenskultur, noch soll sich nmgekehrt CharaktergroBe
ohne starke Intelligenz finden, Die fiihrende Rolle aber oder der Primat
wird der Intelligenz zuerkannt, da diese dem Willen die Wege zu zeigen
hat, und der Wille seinerseits das Urteil des Verstandes nicht auf Kosten
der Wahrheit beeinflussen darf. Unser Autor ist also nieht Voluntarist
sondern Intellektualist. KEine Bemerkung, die er wiederholt macht, und
die seiner psychologischen Arbeit einen weiteren Hintergrund verleiht, ist,
daB nach der Auffassung des Rangverhdltnisses der beiden Seelenkrafte
sich die Auffassung von der letzten Ursache und somit die Weltanschauung
richtet: wer im Menschen dem Intellekt die Fiithrung zuspricht, wird das-
selbe Verhidltnis fiir das weltsetzende Prinzip annehmen. Besondere Be-
achtung kann aber auch ein Gedanke fordern, mit dem seine Arbeit schlieft,
daf der Gegensatz von Intellektualismus und Volnuntarismus vielleicht mit
der Zeit vor der Einsicht zuriicktreten wird, daB alle Willensbetitigung
nichts anderes ist als eine besondere Form intellektueller Betéitigung. Er
schreibt S. 289 f.: ,Wir fanden eine groBe Gruppe intellektueller Prozesse,
die einen ganz eigenartigen Charakter annimmt, in der Wirksamkeit von
gebilligten Zielvorstellungen bei der Ubung und dem geistigen Fortschritt,
bei den Aufmerksamkeitsprozessen, bei der planmiBigen Beobachtung, bei
der willkiirlichen Ged#chtnisarbeit, bei der zielgemifBlen Phantasietitigkeit,
bei dem von Problemen beherrschten Denken, und ebenso wieder beim ziel-
bewufiten Handeln. Diese Gruppe intellektueller Vorginge ist eine eigenartig
bedingte und eigenartig wirkende Art von BewuBtseinsprozessen: eine Gruppe



Literarische Besprechungen. 107

von KErscheinungen, in denen unser Ich in einer ganz unmittelbaren Form
die BewuBtseinsvorginge beeinfluft und sie zu Wirkungen auf andere Vor-
ginge fiihrt. Vielleicht 148t sich das, was die frithere Psychologie , Wille®
nannte, auflésen in eine solche Gruppe intellektueller Erscheinungen, in
denen aktive Selektionsfaktoren in dem vorher bestimmten Sinne
tatig sind.“ Diese Auffassung scheint uns auf dasselbe herauszukommen
mit dem Satze des Aristoteles in d. anima 3, 9: ,Der Wille ist in dem
intellektiven Teil der Seele, wie die Begierde und der Eifer in ibrem un-
verniinftigen Teil,“ das heiflt also, daB der Wille seiner Wesenheit nach
intelligent ist, wenn er auch eine ganz eigene Funktion der Intelligenz
darstellt. 7

Die Schrift Prof. Meumanns teilt sich in zwei Abschnitte, deren erster
die Intelligenz und deren zweiter den Willen und sein Verhédltnis zur In-
telligenz behandelt. Im ersten Abschnitte werden zuerst die formalen, dann
die materialen Bedingungen der Intelligenz und ihrer Ausbildung erdrtert.
Die formalen Bedingungen sind die Aufmerksamkeit, die Ubung, die Ge-
wohnung und die Ermiidung. Hier wire es besser, statt Ermidung, die
doeh nur die Negation einer Vorbedingung ist, ihr Gegenteil zu nenunen,
die Frische und Aufgelegtheit.

In der Erdrterung iiber die Aufmerksamkeit ist mir ein kleines Be-
denken aufgestoBen., Dier Vf, unterscheidet sehr gut «ie konzentrierte und
die verteilte Aufmerksamkeit. Die erste ist ihm die Bedingung der gelehrten,
die zweite die der praktischen Intelligenz. Die konzentrierte Aufmerksam-
keit isoliert sich, sucht Ruhe und Einsamkeit und ist ewpfindlich gegen
Storung, namentlich dureh Gerdusche. Hier meint er nun, dal die Wider-
standsfahigkeit der Aufmerksamkeit gegen dulere Stérungen in. hdchstem
Grade von der Gewohnheit abhingig ist, S. 20, daB der hochste Typus der
Aufmerksamkeit nicht nur groBe Konzentrationsfahigkeit {iberhaupt ist,
sondern diese in Verbindung mit groBer Widerstandsféhigkeit und Hemmungs-
energis (d. h. Féhigkeit, die storenden Sinneseindriicke zu hemmen), und
folgert daraus mit Berufung auf die Féhigkeit der Knaben mitten im Ge-
rdusch ihre Schularbeiten zu machen, da man nach Pestalozzi den
Menschen von Kindheit auf zu vorsidtzlicher Aufmerksamkeit und zum
Widerstand gegen duflere Storungen anleiten, nicht nach Herbart das
Hauptgewicht auf die unwillkirliche Aufmerksamkeit legen miisse, S. 21 f.
— Ich halte das fiir etwas einseitig. Es wird iibersehen, oder es bleibt
doch unerwihnt, daBl das Gehirn im Alter nach langen Jahren geistiger
Anstrengung seine Widerstandsfihigkeit verliert, dagegen in der Kindheit
noch frisch und unverbraucht ist, und daB Uberanstrengung desselben in
diesem Alter von verhéingnisvollen Folgen fir die Zukunft sein kann.

Als materiale Bedingung der Verstandesbildung kommen zur Behand-
lung: die Beobachtung (Anschauung), das Gedéchtnis und die Phantasie.

Der zweite Hauptabschnitt enthilt 4 Kapitel: der Wille rein psycho-
logisch betrachtet — wiinschen und handeln — die individuellen Willens-
und Charakterformen — das Verhiltnis von Intelligenz und Wille.

In der psychologischen Betrachtung des Willens verdient besondere
Hervorhebung die Charakterisierung des Willens als Prinzip und Ver-
mogen selbsteigener Bestimmung. ,In der Billigung (Zustimmung) oder
ihrem Gegenteil, der Verwerfung, Verneinung oder MiBbilligung des Zieles
einer Handlung, besteht so wesentlich der Charakter einer eigentlichen
Willenshandlung und das BewuBtsein des Wollens, daB iiberall da, wo
dieses psychische Element nicht auftritt, wir auch nicht das BewuBtsein
haben, wollend tédtig zu sein,“ 8. 185.



108 Literarische Besprechungen.

7. Franz M. Schindler: Lehrbuch der Moraltheologie.
I. Bd. 312 5. Opitz, Wien 1907.

,Man kann®, so erklart der Vf. in der Vorrede, ,wohl nur mit Ein-
schrinkung von einem Bediirfnis nach neuen Gesamtdarstellungen der
katholischen Moraltheologie sprechen. Sicher aber ist fiir einen lang-
jéhrigen Lehrer derselben das personliche Bediirfnis nicht unberechtigt, zu
den Hauptfragen seines Arbeits- und Lehrgebietes vor der groBeren Offent-
lichkeit Stellung zu nehmen, und so gewissermafBen Rechenschaft von der
Verwaltung seines offentlichen Amtes abzulegen, zugleich aber seinen Schiilern
ein Gedenkbuch zur Erinnerung an die gemeinsame Geistesarbeit im Dienste
der theologischen Wissenschaft in die Hand zu geben,“

Der Stoff ist sachentsprechend in einen allgemeinen oder grundlegenden
und einen besonderen Teil zerlegt. Der erste, hier vorliegende Teil hat
wieder zwei Abschnitte. Der eine handelt von dem Endziel des Menschen
und seiner gottverliehenen Ausstattunyg fiir dasselbe, dem Willen und der
Gnade, der andere von den allgemeinen Erfordernissen des sittlichen Handelns,
Giite und tibernatiirlicher Verdienstlichkeit.

Das Buch hat einen gediegen wissenschaftlichen Charakter und ist
die Frucht langer Geistesarbeit. HEs ist mit imponierender Erudition ge-
schrieben und durchaus geeignet, der katholischen Moral auch in nicht-
katholischen Kreisen Achtung zun verschaffen. (Geschopft aus den echten
Quellen der theologischen Wissenschaft, zeichnet es sich durch Schirfe der
Begriffe und Korrektheit der Lehre aus, verbindet damit aber Milde im
Urteil und das Bestreben, entgegenstehende Meinungen der Autoren tun-
lichst untereinander auszugleichen. In der Frage vom Moralsystem neigt
der Vf. mehr zur probalistischen Meinung der Jesuiten als zu der dqui-
probalistischen des hl, Alfons, indessen erklidrt er, es seien zwei gleich-
berechtigte Standpunkte, die hier ihre prinzipielle Vertretung fdnden, der
eine, der Freiheit, der andere, dem Gesetze sein Recht zu wahren, S. 224,
In der Frage von dem Wesen und den Erfordernissen des sittlich Guten
fordert er die bewulite Beziehung der Handlung auf Gott, schweigt aber,
soviel ich sehe, von der Kontroverse zwischen Mausbach und Cathrein.
Inbezug auf die Lehre Schells, daBl nur ,die Siinde mit erhobener Hand¥,
die aus direktem Gotteshall hervorgeht, Todsiinde sei, bemerkt er, daf sie
spiater von Schell selbst im traditionellen Sinne erkldrt wurde, S. 241.

Unser Autor verwertet auch das gutbegriindete Neue der philosophisch-
theologischen Spekulation und gewihrt ihm Aufnahme; es ist sein Bestreben,
wie er selbst 8. VII sagt, mit allen namhaften Geistesrichtungen der Zeit,
soweit sie das (Gebiet der Moral beriihren, wissenschaftliche Auseinander-
setzung zu pflegen und was sie an Wahrheitsgehalt aufweisen, unumwunden
anzuerkennen und sich anzueignen, auch dann, wenn es von Gegnern seiner
Uberzeugung stammt. ILeider hat es mir meine beschrinkte Zeit nicht er-
laubt, das Buch so eingehend zu lesen, daB ich die Anwendung dieser
Mazxime an einzelnen konkreten Beispielen nachweisen konate.

Inbezug auf den ersten Band bemerkt der Vf. noch a. a. O: ,Beson-
dere Beachtung wende ich in der allgemeinen Moraltheologie der Be-
griindung und Erkldrung ihrer moralphilosophischen Grundlagen zu, zumal
da der heuatige theologische Studiengang eingehendere moralphilosophische
Studien nur ausnahmsweise voraussetzen 1aft.% Ich darf vielleicht mit
Riicksicht auf diesen letzten Punkt noch einige Desiderata zur etwaigen
Berticksichtigung in einer neuen, wohl bald zu erwartenden Auflage
empfehlen.



Literarische Besprechungen. - 109

1. Der grundlegende Begriff der Tugend diirfte etwas mehr ex pro-
fesso ertrtert werden. — Der sorgfiltig entwickelte Begriff der Tugend,
wie er sich z. B. in der nikomachischen Ethik des Aristoteles
findet, wiirde uns u. a. erkennen lassen, daB sie ein fester Besitz ist, der
nicht so leicht verloren geht, und dadurch vielleicht die Erérterung von
der Todstinde und von den Todsiinden in ein besseres Licht riicken. Wie
jetzt wohl in den Moralbiichern davon geredet wird, z. B. im Kapitel de
sexto namentlich von den unkeuschen Gedanken, kdnnen gewissenhafte
Personen leicht dngstlich gemacht werden. Aristotele s sagt uns in
vollem Einklang mit dem Worte des Herrn, daB der gute Baum keine
schlechten Friichte bringen kann, die Tugend sei selbst unverlierbarer als
das Wissen. Dieses wird némlich durch Vergessen aufgehoben, die Tugend
aber, als Frucht der (rewdhnung, wird gleichsam zur anderen Natur.

2. Die Willensfreiheit miufite eingehender psychologisch zergliedert
und ausfiihrlicher gegen Einwiirfe verteidigt werden.

3. Der gottliche Wille als formale Bedingung jeglicher Verpflichtung
und Sittlichkeit miite deutlicher erkldrt und kriftiger hervorgehoben
werden. —

Zum Schlusse noch folgende 2 Korrekturen oder Prézisierungen!
S. 43, Anm. wird eine Stelle aus Arist. Ethik nicht mit den richtigen
Ziffern zitiert. Es muB heifien 10, 7. Die Worte $emonrixn xaldv finden
sich dort iibrigens nur dem Sinne nach, im Anfang des 7. Kapitels.

Die S. 238 Anm. 1 zitierten Worte aus Ar. Met. 14, 4: 70 xaxov
70 dvvauer dyadov sollen nicht die Meinung des Ar. ausdriicken, sondern
eine Konsequenz aus einer abgelehnten gegnerischen Meinung,

Briihl b. Koln, Dr. Eugen Rolfes,

8. M. Dessoir und P. Menzer: Philosophisches Lese-
buch. Dritte, wiederum vermehrte Auflage. gr. 8
VIII u. 321 S. F. Enke, Stuttgart 1910.

Im Jahre 1903 erschien das von Dessoir und Menzer herausgegebene
nPhilosophische Lesebuch®, 1905 war bereits eine 2. Auflage notwendig,
heute (1910) liegt uns die 3. Auflage vor, die der ersten gegeniiber einen
Zuwachs von 63 Seiten aufweist. Mehrere Philosophen, die man in der
urspriinglichen Ausgabe vermifite, sind nun durch charakteristische Stiicke
vertreten. Aus dem Altertum scheinen Plato und Aristoteles, Sextus Em-
pirikus, Seneca und Plotin auf. Das Mittelalter findet seine Zeugen in
Thomas von Aquino und Meister Eckhart. Der Neuzeit ist ein breiter
Raum gewidmet. Aus der naturwissenschaftlichen Periode (17. Jahrhdt.)
begegnen uns Francis Bacon, Descartes und Despinoza. Als Vertreter der
Aufklérungsphilosophie kommen Locke, Berkeley und Hume zu Wort.
Leibniz trigt seine Monadologie vor, Kunt, Fichte, Hegel, Herbart und
Schopenhauer grundlegende Partien ihrer Systeme. Mit Schopenhauer
schlof die erste Auflage; die neueste bringt noch Proben aus Comte, John
Stuart Mill, Fechner und Lotze. Zu jedem Abschnitte sind Erlduterungen
hinzugefiigt. Ein Namenregister und ein Sachregister beschlieBen das Ganze.

Den Abschnitt iber Thomas von Aquino hat Prilat Commer be-
arbeitet. Wiahrend die beiden friiheren Auflagen nur Stellen iiber die
Universalien enthielt, sind diesmal einige davon weggefallen und dafiir
folgende ausgewéhlt: 1. Von den Teilen der Philosophie, aus dem
Kommentare zu Boethius de Trinitate, qu. 5, a. 1; 2. Vom Sein, aus der
Summa theol., 1. IL. qu. 94, a. 2 und I. qu. 48, a. 2 ad 2; aus der Summa



110 Literarische Besprechungen.

philos., lib. I. cap. 25, § 8; aus dem Quodlibetum 2. qu. 2, a. 3; 3. Von
der Substanz, aus der Summa philos, I. cap. 25, § 4; 4. Von den
Universalien, aus dem Kommentare zu den Sentenzenbiichern des Petrus
Lorabardus, Sententiarum lib. I, dist. 19, qu. 5, a. 1 und aus der Summa
theol,, I. qu. 85,a.2ad 2; 5. Vom Erkenntnisgrunde, aus der Summa
theol., I. qu. 14, a. 1.

DaBl die diesem Abschnitte angehidngten trefflichen Erlduterungen
ausfiihrlicher gehalten sind als bei den iibrigen Abschnitten, diirfte, wie
die Herausgeber schon im Vorworte zur ersten Auflage bemerkten, ,bei der
im allgemeinen mangelhaften Kenntnis der thomistischen Philosophie gerecht-
fertigt und willkommen erscheinen.“

Fir die vierte Auflage, die das ,Philosophische Lesebuch“ gewill er-
leben wird, méchte ich die Aufnahre einer Probe aus Augustinus als
Hauptvertreter der patristischen Philosophie empfehlen.

Wien Seydl,

9. Fritz Tillmann: Die Wiederkunft Christi nach den
Paulinisechen Briefen. (Biblische Studien, XIV. 1 u. 2.)
89, VIII, 205 S. Herder, Freiburg 1909.

Der Verfasser bietet uns in ausfiihrlicher, erschdpfender Darstellung
die Lebre tiber die zweite Wiederkunft Christi nach den Paulinischen
Briefen. Das erste Kapitel untersucht die einzelnen Briefe des Weltapostels
auf ihren endgeschichtlichen Inhalt. Das zweite erdrtert die prinzipielle
Vorfrage, wie Paulus den (Gregensatz der jetzigen und kiinftigen Welt, des
alov ovrog und uéliwv, auffaBt. Von besonderem Interesse ist die Frage
nach dem Zeitpunkte der Wiederkunft, welcher das 3. Kapitel gewidmet
ist. Der Verfasser zeigt hier durch eingehende Exegese von 1 Thess. 4,
13—18; 1 Cor. 7, 25—31; 15, 51—53; Rom. 13, 11. 12, daBl sich Paulus
in den friiheren Jahren seines Lebens die Parusie so nahe bevorstehend
gedacht hat, daBl er sich selbst unter diejenigen zédhlte, welche zur Zeit
der Ankunft des Herrn noch leben wiirden. Es war dies keine falsche
wLehre“ des Apostels (er lehrt ausdriicklich, daf man die Zeit der Wieder-
kunft des Herrn nicht wisse), sondern die allgemeine Erwartung uad Hoff-
nung der ersten Christen, gleichsam der Untergrund der damaligen escha-
tologischen Predigt. Dagegen zeigt die Exegese von 2 Cor. 5, 1—10, dal
Paulus spéter die Befiirchtung hegte, daB er vielleicht doch sterben werde,
ehe der Herr kommt, daB aber der Wunsech immer in ihm rege blieb, die
Parusie zu erleben. In der Zeit der Gefangenschaft schwand auch dieser
Wunsch allméhlich., Man kann hier den griindlichen Auseinandersetzungen
des Verfassers nur zustimmen. — Dagegen glauben wir, daB der Autor
nicht iiberzeugend dargetan hat, Paulus hdtte nicht an den Tod, sondern
nur an eine plotzliche Umwandlung der bei der zweiten Parusie des Herrn
noch Lebenden geglaubt. Hier handelt es sich doch nicht blof um eine
subjektive Meinung oder Erwartung, die fiir das Dogma ganz belanglos
ist, sondern um eine Lehre, die sich auf ein Dogma stiitzt, welches Paulus
an anderer Stelle klar und deutlich vortrégt, nimlich auf das Dogma von
der Allgemeinheit der Erbsiinde, welche die Allgemeinheit des Todes als
Korrelat bedingt. (Vgl. Rom. 5, 12.) Daher kann die Interpretation von
dormire als im Todeschlafe ,ruhen“ im Gegensatze zum immutari; das in
der Wiederbelebung unmittelbar nach erfolgtem Tode besteht, nicht ohne-
weiteres von der Hand gewiesen werden. Danach 148t sich auch 2 Cor. 5, 8. 4
erkliren. Denn in dem Falle, da die Wiederbelebung unmittelbar nach



Literarische Besprechungen. 111

dem Tode sich vollzieht, tritt das exspoliari, und nudum ,inveniri“, der
»Zustand“ der Nacktheit (der Leiblosigkeit, des Verwestseins), nicht ein. —
Was im fiinften und sechsten Kapitel tiber die Vorzeichen und den Verlauf
der Wiederkunft gesagt ist, wird katholischerseits wohl ziemlich allgemein
angenommen werden. Einzelne Fragen von nebenséchlicher Bedeutung sind
ja sebhr umstritten und durchaus nicht so glatt zu lésen. Aber die Auf-
stellungen Tillmanns finden wir durchwegs wohl begriindet. Besonders die
Erklirung vom sog. xaeréyev und xaréyov, der Person und der Macht,
die das Auftreten des Antichrist noch aufhilt, scheint weit befriedigender
und dem paulinischen Gesetze entsprechender als die gesuchten Deutungen
auf einzelne historische Personlichkeiten, Nach dem Verfasser sind namlich
darunter zu verstehen die andauernde Verstocktheit Israels und der noch
nicht erfolgte Eingang der Heidenwelt in die Kirche (nach Rom. 11). Ob
man nicht das Masculinum ,xaréywv® dann erkliren kéante im Sinne einer
Personifikation ‘des ungldubigen Judenvolkes? Damit wiirde der Wechsel
des Genus einigermaBen wenigstens verstdndlich und doch alle Schwierig-
keit vermieden, welche der Interpretation im Sinne eirer konkreten Einzel-
personlichkeit entgegensteht, — Sehr gediegen wird endlich im letzten
Kapitel gegeniiber der modernen protestantischen Bibelkritik ein dreifaches
bewiesen: 1. dafl Paulus zwischen Tod und Wiederkunft einen schlafihn-
lichen Zustand der Seele nicht kennt; 2. daB nach Paulus eine allgemeine
Anferstehvung stattfinden wird, sowohl der Gerechten zum ewigen Leben,
als der Ungerechten zum ewigen Tode, der durchaus nicht einer vollstdn-
digen Vernichtung gleichzusetzen ist; 3. daB sich der himmlische Leib nicht
aus einer angeblichen Keimanlage des natiirlichen entwickelt. Schon aus
dieser gedréngten Darstellung des Inhalts ist ersichtlich, daB uns Tillmann
wieder eine ebenso aktuelle als griindliche exegetische Studie geliefert hat.

Wien. Dr. Lehner.

10. 4bbé Saudreaw: La vie d’union & Dieu et les
moyens d’y arriver d’aprés les grands Maitres de
la spiritualité. 2¢ éd. revue et augmentée. 12° pp. 654.
1909, Paris, Amat; Angers, Grassin.

Gelegentlich der ersten Auflage schrieb am 8. Augnst 1900 S. G. Mgr.
Rumeau, Bischof von Angers, an den Verfasser: ,D’aprés le rapport favo-
rable qui m’a été fait par le R. P. Froger, de 1'Ordre de Saint-Dominique,
que j'avais chargé de l’examen de votre ouvrage, je vous accorde bien vo-
lontiers I'imprimatur que vous m’avez demandé. J'y joins mes cordiales
félicitations pour un travail qui fait honneur & votre érudition en méme
temps qu’a votre piété. Une telle science de la vie intérieure en suppose
nécessairement la pratique. C’est un bel exemple pour mon Clergé.“ Nach
9 Jahren nun ist die zweite Auflage erschienen mit dem Bischioflichem Im-
primatur vom 8. September 1909. Sie kiindigt sich an als ,revue et
augmentée, verbessert und vermehrt®. Kleinere Zusidtze und Verbesserungen,
sowohl im Texte wie in den Anmerkungen, finden sich allenthalben. Von
mehreren gilt, was S. 45, Note 2 gesagt ist: ,Ce passage et plusieurs
autres que 'on trouvera dans cette seconde édition ont été ajoutés au texte
par le savant Bénédictin qui a traduit cet ouvrage en allemand. Je lui
en exprime ici ma reconnaissance ainsi que pour guelques remarques trés
justes qu’il a insérées dans son travail et qui m’ont permis de faire d’utiles
corrections. Die hier erwihnte vortreffliche deutsche Ubersetzung ist er-



112 Literarische Besprechungen.

schienen unter dem Titel: ,Das gottgeeinte beschauliche Leben und die
dazu fihrenden Mittel® im Verlage der ,Styria®, Graz und Wien, so wir
nicht irren, 1905. Von groBeren, seitelangen Zusdtzen gilt meist, was S. 41,
Note 1 angefiihrt ist: ,Je n'ai pas voulu changer les numéros de la pre-
miére edltlon, aussi pour les passages ajoutés, les numéros sont redoublés®
{z. B. a. 0. 26 bis). Der Text selbst ist um 41 Seiten gewachsen.

Das ganze Buch ist ecingeteilt in 11 Kapitel. Das 1. Kapitel
bildet gleichsam die Einleitung und behandelt die Natur der Voll-
kommenheit (deren Verlangen und Hoffnung; 2 Bestandteile: ginzliche
Gleichformigkeit und innigste Gottvereinigung; der Einigungszustand ist
eine besondere Gnade; Gebet der vollkommenen Seclen: Verlangen nach
diesem Gebet und Art der Zubereitung; kurzer Inbegriff der Lehre iiber
das Einigungsleben; die liebevolle Einigung und die Beschauung; Ansehen
dor Geisteslehrer; Berufung zur Vollkommenheit u. zum EKinigungsleben).
Die folgenden Kapltel bringen die Geschichte der christlichen Mystik:
Darstellung der mystischen Theologie im christl. Altertum, Mittelalter und
in der Neuzeit bis auf unsere Tage. Der reinen Saohhchkelt wegen kommen
die Hauptgeisteslehrer zusammenhinglich zu Worte: ,Il m’a semblé néces-
saire . . . de choisir serupuleusement les guides et, "autant que possible,
de résumer leur doctrine. Prendre dans un ouvrage un court passage,
I'isoler de son contexte, c’est un procédé défectueux; on s’expose par la a
préter & un auteur des idées qui ne sont pas les siennes et a s’écarter de
la véritable doctrine“ (S. 40). Als hauptsichliche Lehrpunkte werden ein-
gehend behandelt: der Einigungsweg; die Beschauung; das Verlangen nach
derselben; Zubereitung zu derselben: Herzensreinheit in volliger Entsagung
und Sammlung; die Friichte der Beschauung.

Das 2. Kapitel nun bringt die Lehre der griechischen Viter
(Clemens von Alexandrien, Origenes, hhl. Athanasius, Makarius, Basilius,
Gregor von Nyssa, Ephrem, Gregor von Nazianz, Diadochus, Maximus,
Thalassius, Johannes von Damaskus). Zwischen die hhl. Diadochus und
Maximus ist eingeschoben ,Dionysius der Mystiker®, der gelebt haben soll
zu Ende des 5. und zu Anfang des 6. Jahrhunderts. Aber dieser ge-
heimnisvolle, ritselhafte Dionysius damaliger Zeit ist all seinen Zeitgenossen
durchaus unbekannt; nirgends hat man bisher trotz allem kritischen Fort-
schritt aunch nur die geringste Spur von ihm gefunden. Im Gegenteil
werden die Schriften, welche nach der modernen Kritik erst damals verfalit
sein sollen, einhellig von allen damaligen Schriftstellern, von Recht- und
Irrgla,ublgen, uralter Uberlieferung gem# B wirklich dem hl. Diony-
sius vom Areopag, dem groBen Schiiler des hl. Apostels Paulus, zu-
geschrieben. Bischof Juvenalis von Jerusalem (um 450) beruft sich in
einem Briefe an die Kaiserin Pulcheria betreffs des Todes und Begribnisses
der Gottesmutter auf das Zeugnis des Areopagiten (D. N. cap. 8, vgl.
Innsbrucker Zeitschrift fiir kath. Theologie, 4. Jahrg. S. 616). Maruka,
Bischof von Maiparkat in Syrien, kannte schon anfangs des 5. Jahrh, die
arcopagitischen Schriften (vgl. dies. Jahrb. XIII, 8. 104) und zwar als von
altersher bekannte Schriften des hl. Apostelschulers Dionysius Areopagita,
des Kronzeugen der urchristlichen Uberlieferung. Wie uns Photius (Bibliotheca,
Cod. 1) berichtet, wurde damals schon die Echtheit dieser Schriften un-
widerleglich bewiesen durch den Priester Theodor von Antiochien (vgl.
(ennadius de illust, viris). Der bl. Maximus beruft sich in seinem Kom-
mentar zur CH. (de coelesti hierarchia cap. 5.) des Areopagiten auf des
bl. Dionysius von Alexandrien Scholien zu den areopagitischen Schriften.
So waren demnach letztere schon vor 250 bekannt und erkliren sich auch
leicht die vielen Ankldnge bei Plotin. Mithin bewahrheitet sich das Urteil



Literarische Besprechungen., 113

(de religione christiana cap. 22) des Marsilius Ficinus (T 1499), der selbst
die Werke des Proklus iibersetzte und erkldrte: ,Ich habe mich iiberzeugt,
daBl die hauptsidchlichen Mysterien des Numenius, Philo, Plotin, Jam-
blichus und Proklus aus Johannes, Paulus, Hierotheus und Dionysius
Areopagita genommen sind, Was jene Philosophen Erhabenes gesagt
haben iiber das gottliche Sein, die Engel und theologische Wissenschaft
iiberhaupt, das haben sie aus diesen Quellen geschopft. Fiir die Echtheit
der areopagitischen Schriften spricht ganz deutlich das durch den Patri-
archen der unierten Syrier zn Antiochien, Ignatius Ephraem II. Rahmani,
neu aufgefundene 8. Dokument ,De Ordinationibus‘. Das hier gegebene
Weiheritual stimmt nidmlich genau mit dem betreffenden Texte der EH.
(de ecclesiastica hierarchia cap. 5) des Areopagiten, weil eben der Weihe-
ritus in Antiochien von den Aposteln eingefiihrt wurde und der hl. Diony-
sius eben den von den Aposteln iiberlieferten Ritus mitteilt. Offenbare
Anklinge an des Areopagiten Schriften finden sich zahlreich beim hl. Cyrill
von Alexandrlen, beim hl. Makarius von Agypten, bei den groBen Kapa-
doziern sowie schon bei Origenes und Clemens von Alexandrien (vgl. dies.
Jahrbuch XXIII, S. 365 ff.).

Die Mystik der lateinischen Véter (hhl. Ambrosius, Cassian, Gregor
d. Gr., Beda, Petrus Damiani) bis Ausgang des 11. Jahrhunderts bespricht
das 3. Kapitel. Besonders wertvoll aus dieser Zeit ist die mystische
Theologie des hl. Papstes Gregors des Gr., welche von den grofen Theo-
logen des Mittelalters {iberaus geschatzt war und lange Jahrhunderte als
geradezu klassisch galt. Noch zur Zeit der hl. Theresia wurde dieselbe
eifrig gelesen (vgl. 8. 180). Gewif mit Recht wird sie deshalb eingehender
(S. 181—185) dargestellt. Das 4. Kapitel bringt die mystische Lehre
des 12. Jahrhunderts (hl. Bernard und die beiden Viktoriner). Ein Aus-
zug aus der Scala claustralium (S. 259—274) bildet den Schlufl des Ka-
pitels, welche Schrift nicht vom hl. Bernard herriihrt, sondern hochst-
wahrscheinlich vom Kartduserprior Guigues. Hauptsichlich wird die Mystik
des hl. Bernard behandelt (8. 192-—232). Hier belehrt uns der hl. Kirchen-
lehrer néher tiber das Verlangen nach der Beschauung und der Gotteinigung
als Anteil der Vollkommenen; iiber die Mittel zur Gotteinigung und deren
Natur. Wiederholt schon war in unserem Jahrbuche von den Beschauungs-
arten des hl. Bernard die Rede. Der letate dieser Artikel (a. O. XXIII,
8. 1560—178) stellt u. a., die areopagitische Mystik in scharfen Gegensatz
zu der des hl. Bernard, wihrend Saudreau zwischen beiden volle Uberein-
stimmung findet (vgl. z. B. S. 88 ff. nr. 68—67, u. S. 214 ff, nr. 159 f.).
Der hl. Bernard kannte gar wohl die areopagitischen Schriften. Er kannte
sie schon durch den hl. Gregor d. Gr., von dem Papst Hadrian I. an
Kaiser Karl d. Gr. schreibt, daB er den hl. Dionysius Areopagita
iiberaus lobe und ihn als alten Vater und Lehrer bestitige., Er kannte
dieselben auch durch seine beiden Freunde, die Viktoriner. Hugo von
St. Viktor schrieb einen Kommentar zur CH. des Areopagiten und, wie
St. Bonaventura (de reductione artium ad theolog. n. 5) schreibt: Richardus
sequitur Dionysium (i. e. Areopagitam) . . . in contemplamone“

Ebensowenig steht die areopagitische Mystik im Gegensatz zu der
des hl, Thomas von Aquin (vgl. gen. Artikel a. a. O. S. 169), der, nebenbei
bemerkt einen Kommentar zu DN. (de divin. nominibus) des Areopagiten
verfaBte, nichs aber (vgl. a. a. O. 8. 165) zu dessen ThM. (theologica my-
stica). Letztere erklirte der Lehrer des Aquinaten, der sel. Albert d. Gr.
Hiufig aber kommt der Doctor angelicus in seinen Werken zu sprechen
auf des bl. Dionysius Areopagita Mystik, welche er keineswegs nach dem
neuplatonischen Mystizismus von Plotin und Proklus erkldrt. Wie in der

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXV. 8



114 Literarische Besprechungen.

philosophischen Spekulation ist St. Thomas auch in der theologischen Mysti-
grofler Meister und darum durchaus zuverlissiger Ausleger wie der aristote-
lischen Spekulation (vgl. dies. Jahrbuch XXIV, 8. 267 ff.), so auch der
areopagitischen Mystik (Saudreau a. a. O. S, 284—294). In deren Aus-
legung stimmt er tibrigens ganz {iberein mit allen ihren groflen Erklédrern,
insbesondere auch mit seinem Lehrer und dem hl. Bonaventura, deren
Mystik mit der des Aquinaten im 5. Kapitel zur Sprache kommt. Die
ygottliche Dunkelheit® in der Beschauung als Anschauen des gottlichen
Wesens #dhnlich der visio beatifica zu fassen (dies. Jahrb, XXIII, S, 166 ff.)
ist freilich neuplatonische Art, aber himmelweit verschieden von der Auffassnug
des Areopagiten (vgl. ndher: Vallgornera, Mystica Theologia Divi Tho-
mae, edit. Turin 1890/91, Marietti, Tom, I, S. 23 ff., 450 f1.). Die Mystik
des grofien Schiilers St. Pauli neuplatonisch auszulegen, widerspricht zudem
durchaus dem Urteile der hl. Kirche, das nur zu leicht unberiicksichtigt
gelassen wird, Dieses kirchliche Urteil ist offiziell ausgesprochen am
Schlusse der 6. Lektion der 2. Nokturn im rémischen Brevier (9. Oktober):
wLibros scripsit admirabiles, ac plane coelestes, de divinis nomini-
bus, de Coelesti, et Ecclesiastica hierarchia, de mystica Theologia, et alios
quosdam.“ FEs ist ein Urteil der hl. Ritenkongregation, mehrmals (2mal
sogar von Papst Urban VIIL) von den Pipsten bestitigt. Wohlgemerkt
ist dieses Urteil ganz und gar unabhéngig von der Lebensgeschichto; es ist
ein offizielles Urteil {iber die in diesen Schriften enthaltene Lehre; wenn auch
nicht Entscheidung ex cathedra, so doch von hochstem kirchlichen An-
sehen und deshalb ehrfurchtsvoll zu beachten und gewif weit allem als
gelehrt gepriesenen Privaturteil vorzuziehen.

Von dieser ,wunderbaren und vollig himmlischen® Mystik des Areo-
pagiten ist keineswegs Gegensatz (gen. Arf. a. a. O. S, 165), sondern viel-
mehr das getreueste Echo die Mystik der beiden Dominikaner Tauler und
sel. Heinrich Suso, welche als Hauptvertreter der christlichen Mystik des
14. Jahrhunderts im 6. Kapitel zu Worte kommen. Man vergleiche nur,
was Tauler (Saudreau a. a. O. S. 323—351) tiber die Beschauung und
Mittel zu derselben, tiber den nackten Glauben, die Gotteinigung, die
wahre Gottesfreundschaft, die volle SelbstentiuBerung und geistige Armut,
der sel. Suso (a. a. O. 352—374) iiber das innere Leben, die wahre Voll-
kommenheit, deren Hindernisse und Hilfsmittel, die Gotteinigung sagt und
man wird fiiglich sagen konnen, dafl beide nur eine weitldufigere Erklérung
der kurzen theologia mystica des hl. Dionysius vom Areopag bieten. Gleiches
gilt auch von den Mystikern des 15. Jahrhunderts: hl. Vinzenz Ferreri,
Gerson, hl, Laurenz Justiniani, Thomas von Kempen (Nachfolge Christi),
welche im 7. Kapitel besprochen werden. Wie der Augustinerchorherr
Ruysbrock aus dem 14. Jahrhundert (a. a. O. S. 3821) ist auch der Kar-
tiuser Dionys aus dem 15. Jahrhundert (a. a. O. 8. 321, 406, 554) von
der hl. Kirche seliggesprochen. Beide sind erstklassige Mystiker in Lehre
und Leben und treue Anhinger der Uberlieferung. Leider sind sie nur
kurz erwihnt, Ganz in Ubereinstimmung mit der iiberlieforten Mystik
sind auch im 16, Jahrhundert Ludwig Blosius, die hl. Theresia und der
hl. Johann vom Kreuz, tiber welche das 8. Kapitel berichtet., Gegen
Ende dieser Zeit zeigten sich deutliche Spuren einer Abweichung
von der iberlieferten Lehre der Mystik (a. a. O. S. 483
—500). Das beschauliche Gebet wurde Gegenstand mannigfacher An-
griffe und falscher Deutungen. Solche teilen uns mit der ehrw. P. Ludwig
de Ponte S. I. im Leben des heiligmiBigen P. Balthasar Alvarez 8.1, die
hl. Theresia und der hl., Johann vom Kreuz wiederholt in ihren Schriften,
Der P. Rodriguez 8, I. ist in seinem sonst hochst verdienten Werke ,,Ubung



Literarische Besprechungeh. 115

der christl. Vollkommenheit® (1. Teil, Vom Gebete) verschiedener Meinung,
An einzelnen Stellen (a. a. O. Kap. 4, 5 u, 7) nennt er die Beschauung
einen auBerordentlichen und erhabenen Weg, den zu erstreben vermessen
wire. An anderen dagegen (a. a. O. Kap. 6, 12, 17) neigt er der fiber-
lieferten Lehre zu, dafl die Beschauung das Ziel und die Krone des geist-
lichen Lebens und die Betrachtung nebst den anderen Gebetsweisen gleich-
sam die Leiter sei, auf welcher wir zur Beschauung aufsteigen sollen. Der
Strémung gegen die Beschauung setzte der General P. Claudius Aquaviva
einen Damm entgegen, indem er in eigenem Briefe erklirte, das Gebet der
Beschauung sei keineswegs wider den Geist der (resellschaft Jesu. Deren
besten geistlichen Schriftsteller haben denn auch vortrefflich bis ins 19.
Jahrhundert die iiberlieferte mystische Lehre bewahrt (Saudreau a. a. O.
S. 495). Sie folgen darin getreu ihrem hl. Vater Ignatius, wie ein Brief
desselben an den hl. Franz Borgias deutlich zeigt (a. a. O. S, 497 ff.).
Er hielt die mystischen Gnaden fiir begehrenswert und fir geradezu not-
wendig zur Vollkommenheit.

Unter den zahlreichen mystischen Schriftstellern des 17. Jahrhunderts,
welche das 9. Kapitel anfiihrt, treten die besten entschieden fiir die an-
gegebene Uberlieferung ein. Von diesen Verteidigern lernen wir néher
kennen: den hl. Laienbruder Alphons Rodriguez, Suarez und De Ponte,
alle drei Jesuiten, sowie den hl. Franz Sales und die hl. Johanna Fran-
ziska Chantal. AuBerdem sind noch kiirzer angemerkt: Gaudior, Alvarez
von Paz, Kardinal Bona, Philipp von der hl. Dreifaltigkeit, Thomas Vall-
gornera, Brancatus Laurea, sowie der P. Lallemant S. I. und secine Schiiler,
die PP. Maunoir, Surin und Rigoleue, welche letztere, Lehrer und Schiiler,
sicherlich verdienen, unter die groflen Meister des geistlichen Lebens gezihlt
zu werden und sich als besonders eifrige Vertreter der altiiberlieferten
Mystik sowohl in der Lehre wie in der eigenen Erfahrung auszeichneten
(a. a. O, 565 ff.). Inbetreff der contemplatio acquisita (a. a. O. 559 ff.)
ist wohl das einzig richtige, daB sie kein mystisches Gebet ist, sondern
wie P. Ludovic de Besse (Ktudes Franciscaines, Paris 1910, tom. XXIII,
pp. 172 svv.) sagt: ,n’est qu’une méditation simplifiéce d’ordre trés élevé
dans laquelle 1’dme est capable de jouir de vives lumiéres et de gouter
des consolations spirituelles trés suaves.” Das eigentlich mystische Gebet
ist die contemplatio infusa, welche sich teilt in eine Beschauung ohne
auBerordentliche Begleiterscheinungen und in eine Beschauung mit aufier-
ordentlichen Zustinden (vgl. Saudreau a. a. O. 568 f.: Etudes Franecis-
caines a. a. 0. 174 ff.). Zum Schlusse des Kapitels ist noch Rede vom
MiRbrauch der mystischen Lehren zu jener Zeit, insbesondere durch die
Quictisten und Jansenisten (Saudreau a. a. 0. 573—584).

Die Mystik seit dem 17, Jahrhundert bis auf unsere Tage kommt im
10. Kapitel zur Sprache. In der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts
waren eifrige Vertreter der Uberlieferung P. Caussade S. I. und der heil.
Johann de la Salle. Aus der zweiten Hilfte sind erwidhnt: Scaramelli, der
hl. Alphons Liguori und P. Grou 8.J. Der erste weicht durchaus ab von
der iiberlieferten Mystik und gilt Saudreau nur als ein geistlicher Schrift-
steller dritten Ranges (a. a. O. 587 ff.). Den hl. Alphons glaubt er etwas
beeinflut von der neuen Schule inbezug auf den leidenden Zustand, als
wiire die Seele in demselben ohne Verdienst, und betreffs der iibernatiir-
lichen Beschauung; im iibrigen aber gebe er in den mystischen Fragen
klaren und genauen Aufschluf und sehr weise Ratschlige (a. a. O. 593 f.).
AuBer dem friiher (dies. Jahrb. XXIII, 8. 349 f.) betreffs dieser gemachten
Ausstellungen bereits Gesagten mochten wir Saudreau auch aufmerksam
machen auf sein eigenes Wort (a. a. O. 88): ,Dans ces hautes questions

8*



116 Literarische Besprechungeii.

de spiritualité, les éerivains qui unissent la sainteté au talent doivent étre
écoutés tout d’abord: eux seuls méritent le nom de Maitres. Ils ont ce
que rien ne peut suppleer lexperlence personelle; et, & cette connaissance
expérimentale des états qu ‘ils décrivent, ils qugnent la connaissance de
beaucoup d’autres 4mes menées par des voies semblables; enfin, ils ont
recu de Dieu de grandes lumiéres et ils semblent bien avoir été suscités
par Lui et poussés par 1’Esprit-Saint & écrire leurs ouvrages pour éclairer
les fideles et leur donner la vraie doctrine,® Dies gilt doch gewill beim
hl, Alphons Liguori als Kirchenlehrer., Wir mdchten ihn der Sache nach
nicht in Widerspruch setzen mit dem hl. Johann vom Kreuz und der heil.
Theresia (a. a. O. 594); der Wortlaut kann eben bei weniger erleuchtetem
Verstindnis triigen, obwohl ein richtiger Sinn zugrunde liegt. Was dann
P. Grou betrifft, so folgt er der bewédhrten Lehre der groBen Meister,

Zu Ende des Kapitels ist noch Rede vom zeitgendssischem Stande
der Mystik (a. a. O. 595—612), vorzugsweise in Frankreich. Die Anhénger
der tiberlieferten Lehre halten mit den groBen Meistern die Beschauung
fir das Ziel und die Krone aller geistlichen Ubungen. Ihnen steht gegen-
iiber eine andere Richtung mit P. Poulain S. I, dem Herausgeber des in
mancher Hinsicht sehr verdienten Werkes ,,Gracea d’Oraison%, an der
Spitze. Von diesen heiBt es (a. a. O. 601 f): ,D’aprés eux, dans tout
état mystique I'dme agit par le moyen de sens 8p1r1tuels a la
maniére des purs es prits; ’état mystique se confond donc avec ’état
angélique, 1'oraison de quletude de sainte Thérese et la vision intellectuelle
sont deux phénomeénes de méme ordre. De cette divergence fondamentale
découlent les autres différences qui nous séparent: si I'état mystique nous
met sur le méme rang que les Anges, il est nécessairement trés rare, il
exige une vocation speéciale que n’ont pas la plupart des dmes qui font
I'oraison mentale; il doit &tre appelé extraordinaire; pour atteindre la per-
fection qui convient & la créature humaine, il n 'est pas du tout nécessaire
que nous recevions ces grices qui nous egalent aux anges; des lors, comme
nous devons, sous peine de manquer & I’humilité, ne désirer que les grices
nécessaires a notre perfection et non pas les privileges, les faveurs my-
stiques ne doivent pas &tres désirées. . A cette affirmation: les grices quil
produisent l'oraison contemplative sont d’ordre angehque I’dme sous leur
influence agit, comme dans la vision intellectuelle, & la maniere des purs
esprits, sans le concours du cerveau, on ne peut répondre que par une
dénégation absolue; elle est tellement ‘contraire a, I’enseignement des Maitres
(a. a. O.521 f. n. 370), et les conséquences qu’on en déduit logiquement
sont en si évidente opposition avec toute leur doctrine, que le doute ne
parait pas possible“ (vgl. Saudreau: Les Faits extraordinaires de la vie
spirituelle. Angers 1908, Grassin; Paris, Amat; chap. 3—6, pp. 100—191;
dies. Jahrbuch XXIII, 343 ff.).

Fiir die Uberheferung sind eingetreten eine stattliche Reihe namhafter
aszetisch-mystischer Schriftsteller, zu denen auch Zahn, christliche Mystik
(Paderborn 1908, Schéningh) gezihlt wird (a. a. O. 611 f., Anm. 1), sowie
die besten kathol. Fachzeitschriften: Ami du Clergé, Etudes Franciscaines,
Revue Augustinienne, Revue des Sciences philos. et théolog., Revue Thomiste
(a. a. O. 612 Anm) Der gegnerischen Meinung gilt das Wort des
P. Vincent Huby 8. I, eines der Griinder der Retraites im 17. Jahrhdt.:
»11 est & craindre qu’en voulant combattre la fausse spiritualité, on ne
blesse la vraie® (a. a. 0. 496 Anm.). In der Gesellschaft Jesu gibt es wie
damals so auch jetzt eine diesbeziigliche doppelte Richtung. Dariiber wird
(a. a. O. 496 f. Anm,) m1tgetellt yPlusieurs Peres de la Compagnie m’ont
assuré que de nos jours l'on trouve parmi eux- un double courant, les uns



Literarische Besprechungen. 117

suivant les opinions des Péres Lallemant et Surin, les autres se faisant
de préférence les disciples des Péres Rodriguez et Scaramelli. J'oserai de-
mander respectueusement aux partisans de Rodriguez et de Scaramelli
comment ils concilient la doctrine de ces deux écrivains avec celle des
grands auteurs mystiques. ,Si Rodriguez a raison en ce point, tout 1’en-
seignement de saint Jean de la Croix croule par la base‘, me disait un
jour un éminent religieux qui a plus de vingt fois lu dans leur entier les
livres du grand Mystique espagnol. Et certes, ce n’est pas seulement avec
saint Jean de la Croix que Rodriguez est en désaccord, quand il présente
la contemplation comme une oraison tout extraordinaire, a laquelle il est
téméraire de prétendre, c’est avec toute la tradition et particuliérement
avec les graves auteurs que je viens de nomwmer, Ceux-ci forment une
pléjade d’écrivains spirituels de trés grande valeur et la Compagnie de
Jésus a droit d’en &tre fiére; il n’est peut-dtre pas de famille religieuse
qui ait dans le méme laps de temps donné a I'Eglise autant et de si remar-
quables auteurs mystiques. Que l'on s’attache sans crainte a leur enseig-
nement: on sera sirement & bonne école.”

Das letzte, 11. Kapitel zieht noch aus der vorgebrachten Geschichte
der Mystik einige praktische SchluBfolgerungen. Dazu wird niher
gezeigt, daBl die Vollkommenheit ausgezeichnete Gnaden voraussetzt und
dal die beschauliche Einigung Endziel des geistlichen Lebens ist. Um sich
zuzubereiten zur Gotteinigung, empfehlen die Heiligen vor allem voll-
kommene Sammlung und Entsagung, sowie inniges und beharrliches Gebet.
Zum Gebrauche fiir solche Seelen, welche einen innerlichen Zug haben zum
Gebete liebevoller Einigung, folgt eine Anweisung zur Ubung dieses Gebetes
(a. a. 0. 635—642). ,Regarder Dieu, aimer Dieu, c’est 13 la parfaite
oraison.“ Dieses Liebesgebot gibt Gott bisweilen ohne besonderes Bemiihen
unserseits; oft aber mull die Seele sich selbst eigens anregen zur Liebe.
»Alors, aprés s’étre abaissée et humiliée devant Dieu, elle considérera ses
perfections infinies, sa grandeur sans limite, sa bonté inépuisable, sa toute-
puissance, sa sainteté . .. Et le mystére de la Sainte-Trinité, qu'il est
bon aussi d'y penser! . .. On peut aussi bien commencer son oraison par
la considération du divin Sauveur, penser a son Coeur si aimant et si peu
aimé, se rappeler I'Eucharistie, la Pagsion; mais on aura soin de s’élever
a la pensée des perfections infinies du Fils de Dieu qui s’est fait homme
pour nous. ,Quand notre regard se porte vers les Saints, surtout vers la
Trés Sainte-Vierge, il est bon de les voir remplis de Dieu . .. plus ils
participent & ses perfections et a sa nature, plus ils sont élevés, grands,
puissants, aimants et aimables.“ Solche und viele andere #hnliche Ge-
danken soll sich die gebetseifrige Seele vertraut machen; ,mais les hautes
considérations sur les grandeurs divines devraient 8tre comme le fondement
et la base de ses oraisons, & elle qui est bien décidée & ne vivre que pour
Dieu et & ne jamais se rechercher en rien.® :

Betreffs der Liebesakte hat man nur dem Zuge des Hl, Geistes zu
folgen; meist stromen sie dann von selbst aus dem Herzen. Verbirgt sich
aber gleichsam der gottliche Geist, dann muB sich die Seele selber bemiihen,
solche Liebesakte im Herzen zu erwecken. Diese Akte kdnnen nun sein
Akte der Lie be des Wohlgefallens: Sich freuen, Gott so vollkommen,
80 schon, so michtig, so heilig zu sehen; bitten, Ihn immer mehr zu lieben;
verlangen und sich freuen, Ihn zu besitzen durch die Gnade oder in der
hl. Kommunion und noch besser dereinst im Himmel; — Akte der Liebe
des Wohlwollens: Sich freuen iiber alle Giiter, die Gott besitzt, iiber
das Gliick, das die drei géttlichen Personen genieBen; verlangen und bitten,
daB Er immer mehr von all seinen Geschdpfen, besonders von uns verherr-



118 Literarische Besprechungen.

/-

licht werde: Sanctificetur nomen tuum — Adveniat regnum
tuum; — Akte der Liebe der Gleichformigkeit: Wiinschen und
bitten, daBl sich stets der Wille Gottes erfiille: Fiat voluntas tua; um
jeden Preis entschlossen sein, immer Gottes Willen zu tun und zu leiden,
auch im Gebete alle Art von Trockenheit, Leere, Unvermigen, Trostlosig-
keit: Fiat, fiat! Alleluia! Der aufrichtige Wille, Gott zu gefallen,
gibt dem Liebesakte seinen Wert. Gott sieht vollkommen alle duBeren
Betétigungen der Liebe; aber ebensogut sieht und schitzt Er die schweig-
same, still verborgene Liebe der beschaulichen Seele, welche zufrieden ist,
auf ihren Gott zu schauen oder nach Thm zu seufzen.

SchlieBen wir denn, wie das so ausgezeichnete Buch (643 f.), mit den
Worten: ,Nous devons laisser a Dieu le soin d’apprécier la valeur de
notre amour, notre unique souci doit étre de l’accroitre. Pour cela, nous
devons, d’une part, par la pratique du renoncement, sous toutes ses formes
humilité, patience, mortification, nous affermir dans la résolution de ne
rien refuser A Dieu, et nous devons d’antre part, nourrir notre esprit de
la pensée des perfections divines. Si nous persévérons fidélement dans ces
efforts, si nous nous montrons confiants et généreux, Dieu viendra & notre
aide par des grdces plus élevées; Il augmentera nos lumiéres pour nous
faire mieux saisir ses amabilités infinies et Il multipliera nos forces de
maniére & nous rendre faciles tous les sacrifices. C'est ainsi que 1'dme
fidele fait dans l’amour divin des progrés admirables. Ibunt de virtute
in virtutem, elle va de vertn en vertu jusqu'a ce qu’il lui soit donné
de voir le Selgneur dans la céleste Sion, videbitur Deus deorum in
Sion (Ps. 88).“ _ P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

11. P. Alphonse Carme Déch.: Pratique de I’Oraison
mentale et de la Perfection. Tome 1°¢ 129, pp. XV,
421. Lille, Paris, Bruges 1909, Desclée, De Brouwer
et Cie. — Supplément au Tome I: Meditations
de Sainte Thérése appropriées aux commencgants dans
la vie intérieure. 129 pp. 389. Ebenda 1910.

Die ,Ubung des inneren Gebetesund der Vollkommenheit®
ist auf 3 Bénde berechnet und verfaBt nach der Lehre der hl. Theresia
und des hl. Johann vom Kreuz. Diese Dreiteilung entspricht den 3 Klassen
auf dem Wege zur Vollkommenheit: Anfangende, Fortschreitende, Voll-
kommene; sowie den 3 Stufen im inneren Leben: Reinigung, Erleuchtung
und Einigung. Diesen 3 Graden des inneren Lebens entsprechen auch 3
Stufen des inneren Gebetes: Betrachtung, herziges Gebet (mehr Anmutungen
als Erwégungen), Gebet des Glaubens. Diese verschiedene Dreiteilung gilt
jedoch nicht fiir immer und entspricht einander nicht unter allen Um-
stinden; mancherlei Ausnahmen und Abweichungen von den gezogenen
Grenzlinien sind vielmehr im geistlichen Leben zu verzeichnen. Den ver-
schiedenen Stufen liegt zugrunde die Beachtung der vorherrschenden be-
ziiglichen Zustdndigkeit. Demgem&f handelt der erste Band von der
Betrachtung und dem Reinigungsweg und zwar in 4 Biichern
(Abschnitten): das 1. Buch vom inneren Gebete im allgemeinen
(Natur, Friichte, Bedeutung, Ziel, Yorbereitung, Eigenschaften, Ort, Dauer);
das 2, Buch von der Ubung der Betrachtunw (Natur und Einteilung,
Vorbereltung, Wahl des Gegenstandes, Ubung der Gegenwart Gottes, Be-
trachtung, Anmutungen, Danksagung, Aufopferung, Bitten, Vorsitze; fiihl-



Literarische Besprechungen. 119

bare Andacht, Zeichen des Fortschritts); das 8. Buch von den Priifungen
und Versuchungen beim inneren Gebete (Zerstreuungen, Trockenheit,
(Gewissensingste, Arten falscher Demut, Vorurteile und Klagen der Anfinger,
unersittliches Verlangen nach neuen Lehren, unkluger Eifer, unmiBige
Tatigkeit in der Seelsorge, blofe Verstandesgriibelei, kirperliche Krankheit);
das 4. Buch von der Reinigung der Sinne (Bedeutung u. Notwendig-
keit der Abtotung der Sinne und Leidenschaften, Nachteile der den Sinnen
gewiihrten Genugtuungen, Vorteile der Entsagung in sinnlichen Dingen,
erlaubte sinnliche Geniisse, vier allgemeine Regeln zur Abtotung der Sinne,
Abtdtung der duBeren und inneren Sinne im besonderen, Abtétung in Ubung
der Nichstenliebe). Die einzelnen Schriften der hl. Theresia und des heil.
Johann vom Kreuz, denen die verschiedenen Lehren entnommen sind, finden
sich am Rande genau angemerkt; andere Werke sind fast gar nicht benutzt.
Am besten empfehlen wohl das Werk die Worte, welche Kardinal
Mercier, Erzbischof von Mecheln, an den Verfasser schrieb: ,Je vous
félicite vivement de I'heureuse idée que vous avez eue de présenter méthodi-
quement les enseignements de Sainte Thérése et de Saint Jean de la Croix sur
Voraison. J’applaudis de tout coeur & votre entreprise et, en vous remer-
ciant d'avoir bien voulu m’y associer, je nourris l'espoir qu’elle aidera &
la pratique de 1'oraison mentale et de la mortification des sens, sans les-
quelles il n’y a ni vie sacerdotale ni apostolat fécond. Daigne Dieu bénir
ot féconder votre travail et vous accorder la grice de mener votre tache
a bonne fin!“

) Die Sammlung von Betrachtungen im Zusatzbande zu vorstehender
Ubung des inneren Gebets usw. ist groBtenteils den Hauptschriften
der hl. Theresia entnommen mit genauer Angabe der einzelnen Stellen am
Rande. Die anderen Betrachtungen sind nach ihrer Betrachtungsweise
bearbeitet. Der Band enthidlt 4 Reihen Betrachtungen: 20 iiber
Bosheit und Folgen der Siinde; 10 iiber das Gebet des Herrn; 20 iiber die
einzelnen Leidensgeheimnisse bis zur Auferstehung einschlieBlich; 10 ver-
schiedene kurze iiber die ganze Leidensgeschichte. Bischof Waffelaert
von Briigge in Belgien, als Professor mehrjahriger Mitarbeiter unseres
Jahrbuches im ersten Dezennium seines Bestandes, sagt im Briefe an den
Verfasser iiber das vortreffliche Biichlein ,votre excellent livre“ u. a.:
»,C’est un service réel que vous avez rendu & la piété.“

Konigshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa O. M. Cap.

12. Fr. Dom. M. Pritmmer O. Pr.: Manuale iuris eccle-
siastiei in usum clericorum, praesertim illorum, qui
ad ordines religiosos pertinent. Tomus I. De per-
sonis et rebus ecclesiasticis in genere. 3° XXII et
505 p. Friburgi Brisgoviae, Herder 1909.

Ein prichtiges Lehrbuch fiir Kirchenrecht, dessen zweiter Teil, be-
titelt ,Ius regularium speciale® bereits 1907 erschienen ist. Bei Abfassung
des ganzen Werkes hatte der Autor den Zweck vor Augen, ein manuale
inris canonici fiir die Schule zu schreiben, welches sich auszeichnen soll
durch brevitas, claritas, tractatio omnium pro communi praxi necessariorum
sine omni superfluitate. Disser Aufgabe ist der Autor vollstindig gerecht
geworden. — Die Methode, nach welcher der Autor vorgeht, ist die des
hl, Thomas: Er bietet den Stoff in quaestiones und responsiones und lehnt
gich in der Einteilung des Lernstoffes an das System der Institutiones



120 Literarische Besprechungen.

Iustiniani an (§ 12 Inst. de iure naturali I, 2); demgemiB handelt der
eine Teil ,de personis ecclesiasticis“, der zweite ,de rebus ecclesiasticis®,
welchen beiden Teilen eine kurze, klare und umfassende Geschichte der
fontes ecclesiastici vorangestellt wird, — Per modum supplementi wird zum
Schlusse noch gehandelt de iudiciis et poenis ecclesiasticis. Traktate de
matrimonio, de irregularitatibus, de censuris wird der Autor in dem bald
erscheinenden Manuale theologiae moralis bearbeiten, den tractatus de
ecclesia setzt der Autor als bekannt voraus; die Beziehungen zwischen
Kirche und Staat werden nicht besprochen; diesbeziiglich verweist der Autor
auf die Ausfiilhrungen Hammersteins und Sigmiillers.

Das Buch ist von streng kirchlichem Geiste durchweht und stiitzt
gich auf berufene Gewédhrsménner (St. Thomas, Devoti, Reifenstuel, Schmalz-
grueber, Gasparri, Santi, Bargilliat, v. Scherer, Wernz, Ségmiiller, Lehm-
kuhl usw.).

Im besonderen sei hervorgehoben: S. 9 werden die wichtigsten perio-
dischen Zeitschriften der Gegenwart zusammengestellt, die ex professo
Kirchenrecht behandeln, bis herauf auf die Acta Apostolicae Sedis Pius’ X.,
fiur Schiiler sehr praktisch; zwischen 8. 30 und 31 ist ein pépstl. Breve,
eine pipstl. Bulle und der Fischerring abgebildet. Nicht einverstanden ist
der Rezensent mit der Stilisierung des Satzes auf S. 117: ,Laicus, qui
sic incardinatur in novam dioecesim“ unter Hinweis auf das ,Decreto” vom
24, Nov. 1906; nach Auffassung des Rezensenten kann man von einer in-
cardinatio nur bei Klerikern, nicht aber bei Laien sprechen, und ist vom
Standpunkte des rein formalen Rechtes durch das Decret vom 24. Novbr.
1906 ein ganz neuer Weihetitel geschaffen worden, der sich begrifflich mit
dem. titulus incardinationis der Kleriker nicht deckt, welchen neuen Weihe-
titel man fiiglich titulus receptionis nennen konnte. Die Residenzpflicht und
Applikationspflicht der Pfarrer (8. 178) und Bischofe (S. 208) ist nach dem
Vi, gottlichen BRechtes. Trotz der Kiirze des Buches finden wir auf S. 247
die 14 Patriarchate der kath. Kirche angefiihrt und auf S. 253 A. 1 eine
Geschichte der Papstwahl. Die einzelnen Kongregationen der Kurie werden
nach folgender Disposition besprochen: Organisatio, Competentia, Forma
procedendi, Auctoritas decisionum: #uBerst klar und praktisch fiir Schiiler;
diese Devise ,kurz, klar und praktisch“ beherrscht das ganze Buch in
vorteilhafter Weise.

Appendix I enthidlt einen Kommentar zur ausfiibrlich abgedruckten
Instructio der S. C. Ep. et Reg. vom 11, Juni 1880; Appendix II bietet
einen modus practicus tractandi res in Curia Romana; den SchluBl des in
leichtfaBlichem und schonem Latein geschriebenen Buches bildet ein sehr
wertvoller und gut orientierender Brevis catalogus auctorum, qui de iure
ecclesiastico scripserunt.

Wenn auch das Buch in erster Linie fiir Regularkleriker geschrieben
ist, so werden auch Sikularkleriker, Lehrer wie Studierende des Kirchen-
rechtes, dasselbe mit Interesse und Nutzen lesen.

Wien, Dr. Franz Zehetb&uer.



	Literarische Besprechungen

