
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


92 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
•e

1. Dr. Max Apel: Kommentar zu Kants Prolegomena.
Eine Einleitung in die kritische Philosophie. I. Die
Grundprobleme der Erkenntnistheorie. X u. 224 S.

Buchverlag der „Hilfe", Berlin-Schöneberg, 1908.

Kant ist unserem Kommentator der tiefsinnigste Denker, den die
Menschheit hervorgebracht hat, S. V. Keines Philosophen Namen wird
auch, wie uns wenigstens mit Bezug auf die Gegenwart nicht grundlos
versichert wird, öfter in allen Kontroversen über die Grundfragen der
Naturwissenschaft, Philosophie und Theologie genannt als der Name Kants. I)a
muß es angezeigt erscheinen, den wahren Sinn seiner Lehre sorgfältig ins
Licht zu stellen, umsomehr als derselbe häufig genug, sei es von Gegnern,
sei es auch von Freunden des Königsberger Weisen verfehlt wird und seine
eigenen Werke, zum mindesten das Grundwerk, die Kritik der reinen
Vernunft, außerordentliche Ansprüche an die Denkkraft des Lesers stellen,
8. III. Es ist nun eine eigene Gunst des Schicksals, daß Kant sich
veranlaßt sah, die Hauptgedanken seines Systems in einem faßlichen und
bequem durchzuarbeitenden Werke geringen Um fanges niederzulegen. Dieses
Werk sind eben die Prolegomena, III f.

Mit diesen Gedanken begründet der Verfasser sein Unternehmen, einen
KomHentar zu den Prolegomena zu schreiben, und die Berechtigung,
demselben den Untertitel einer Einführung in die kritische Philosophie zu geben.
Seine Arbeit soll die Mitte halten zwischen dem Kommentar Vaihiugers
zu Kants Kritik d. r. V., der ein unermeßliches Material bietet, und dem
knappen, nicht leichtverständlichen Kommentar Cohens zu derselben Kritik,
der wesentlich nur die Leitgedanken behandelt. Nach dieser letzteren Seite,
in der Herausarbeitung der Begriffe, scheint aber Apel selbst, um das gleich
zu sagen, hinter seiner Aufgabe zurückzubleiben.

Vor der Hand wird uns lediglich der Kommentar zur ersten Hälfte
der Prolegomena geboten, trotzdem aber bemerkt, daß derselbe ein
selbständiges Ganze und grundlegend für alles Folgende sei, VI. Diese
Bemerkung ist nicht unberechtigt. Zu der ersten Hälfte der Prolegomena
rechnet Apel dio Untersuchung über die Möglichkeit der reinen Mathematik

und Naturwissenschaft, zu der zweiten die über die Möglichkeit der
Metaphysik. Wenn nun Kant rechtmäßig dartut, daß die genannten beiden
Disziplinen nur darum Wissenschaft sind, weil sich in ihnen ein Aprioris-
mus der Sinnlichkeit und des Verstandes miteinander verbindet, um
Erkenntnis und Wissenschaft hervorzubringen, so scheint zu folgen, daß die
Wissenschaft notwendig an demselben Punkte aufhört, wo das sinuenfällige
und phänomenale Gebiet zu Ende geht, und ein jenseitiges Gebiet, das
eben die Domäne der Metaphysik ist, sich auftut. Wenigstens ist das die
Konsequenz, die von dem Meistor selbst gezogen wird.

Die Schrift Apels gliedert sich entsprechend der Einteilung in den
Prolegomena in vier Abschnitte: der erste kommentiert die Vorrede, der
zweite die sog. Vorerinnerung, der dritte dio Untersuchung von der
Möglichkeit der reinen Mathematik und der vierte die von der Möglichkeit der
reinen Naturwissensehaft, Da der Verfasser ein begeisterter Anhänger
Kants ist und ihm unbeschadet einzelner Ausstellungen in allen wesentlichen
Punkten beipflichtet, auch bezüglich der Erkenntnistheorie, also des eigent-



Literarische Besprechungen. 93

lichen vorwürfigen Gegenstandes, mangels Vertrautheit mit der einschlägigen

Lehre der Vorzeit gleich seinem Meister, Kant, die richtige Lösung
von vornherein außer Betracht läßt, so ist hierdurch auch von vornherein
der Charakter sçiner Arbeit bestimmt: verwandt ihrem Gegenstand, ihrer
Vorlage, läßt sie den Leser unbefriedigt; sie stellt ihn vor oin paradoxes
Ergebnis, die Eitelkeit und Nichtigkeit aller bisherigen metaphysischen
Forschung und aller vermeintlichen höheren Vernunfteinsicht, und leitet ihn
dahin auf den abenteuerlichsten Pfaden, durch die Behauptung nämlich
von der sog. Apriorität, d. h. Idealität oder Phänomenalität von Baum,
Zeit und Ursächlichkeit. Wenn wir aber darum die Schrift Apels sachlich

ablehnen, so fordert doch die Wahrheit und Gerechtigkeit, daß wir
den Fleiß und Scharfsinn, den er an seinen schwierigen Gegenstand gewandt
hat, anerkennen. Er erhebt sich mit seiner Leistung bedeutend über das
Mittelmaß, verfügt auf seinem Felde über eine bemerkenswerte Summe von
Wissen und faßt die Problerne nicht selten in einer Weise an, die
entschiedene philosophische Begabung verrät.

Die Art, wie sein Kommentar das Verhältnis Kants zu Hume
darlegt, könnte bestimmter und deutlicher sein. Die Aporie David Humes
war, wie wir in der Vorrede zu den Prolegomena S. 3 lesen, für die
Entwicklung des Kantschen Philosophierens und die Entstehung des Kritizismus

von der allergrößten Bedeutung. Ihn, Hume, peinigte die Schwierigkeit
des Kausalitätsproblems (nicht des Kausalproblems, so wenig wie man

mit unserem Kommentator S. 15 von dem Kausalgesetz reden kann. Man
spricht von einem Kausalzusammenhang, von einer Kausalverbindung, aber
nicht von einem Kausalproblem, so wenig wie man nach den Begeln der
Sprache und des Denkens von einem existenzialen Begriff oder von einer
mechanischen Theorie, etwa der Wärme, reden kann). Hume konnte sich
nicht dazu verstehen, das Ursächlichkeitsgesetz, wonach nichts ohne
Ursache wird oder geschieht, für ein notwendiges Denkgesetz zu halten, d. h. für
einen Satz a priori oder einen Satz, der aus den bloßen Begriffen seines
Subjekts und Prädikats durch Analysierung derselben folgt, S. 15 des
Kommentars. Einen solchen Charakter gestand er nur den Sätzen der
Mathematik, der Arithmetik also und Geometrie, zu. Dagegen sollte das
Kausalitätsgesetz ihm zufolge nur auf der Beobachtung beruhen, die wir
an den Naturvorgängen machen, da hier keine Wirkung ohne Ursache
eintritt, und sollte von uns willkürlich ans einem Erfahrungssatze zu einem
innerlich oder logisch notwendigen Axiom gemacht werden. Da nun alle
Vernunftschlüsse auf übersinnliche Dinge, wie Gott, Seele, Unsterblichkeit,
auf diesem Gesetze fußen, so erklärte er diese Schlüsse für trügerisch und
das ganze Feld der übersinnlichen Wahrheiten für ein uns ewig unzugängliches

Gebiet. Er huldigte also in den Fragen der Metaphysik einem krassen
Skeptizismus. Kant will nun durch die Humeschen Aporien in der Weise
auf sein System geführt worden sein, daß er die unumstößliche Gewißheit
lier mathematischen Sätze, die Hume feststand, zum Ausgangspunkte nahm
und sich fragte, auf welcher Stütze diese Gewißheit ruhe. D e richtige
Antwort schien ihm zu sein, daß jene Sätze synthe tische Sätze a priori
seien, wobei das a priori ihm nicht bedeutete, was es nach dem bis dahin
allgemein üblichen Sprachgebrauch bezeichnete: aus dem Begriffe des
Satzsubjektes folgend — denn wie hätte er sie da synthetisch nennen können
statt analytisch? —, sondern vermöge einer ganz neuen und willkürlichen
Anwendung des Wortes sagen sollte: aus gewissen im erkennenden
Subjekte im voraus vorhandenen Formen folgend. Diese Formen
waren ihm die Anschauungen des Baumes und der Zeit. Alle mathematischen

Sätze also, die das in diesen Formen vorstellende Subjekt nach den



94 Literarische Besprechungen.

Begriffen und Regeln des Verstandes rechtmäßig denkt, sollten darum und
nur darum gewiß und wahr sein, weil sie sich innerhalb des
Vorstellungsgebietes halten. Wie es mit den Dingen an sich in bezug
auf Zahl und Größe bestellt sein möge, steht uns zu fragen und zu wissen
nicht zu, oder vielmehr, es ist nach Kant gewiß, daß Zahl und Größe
keine Beschaffenheiten der Dinge an sich sind; sie gehören nur zu ihrer
Erscheinung, sie bezeichnen einzig die Weise, in der unser erkennendes oder
denkendes und anschauendes Subjekt sich die Dinge und ihre Verhältnisse
vorstellt. So war unsere Erkenntnis mit einem Schlage aus einer objektiv
gültigen in eine bloß subjektiv gültige verwandelt. Freilich galt dieses
zunächst nur auf dem Gebiete der Mathematik. Doch sogleich spielte sich
unter Kants Hand dieser Wechsel auf die Vorgänge in der Natur hinüber.
Hier begegnen uns die Phänomene der Kraft, Wirkung, Bewegung. In der
Mathematik gibt es nur Grund und Folge, und die Bewegung wird nur
zum Zwecke der Konstruktion gedacht, ohne aus inneren Prinzipien des
Bewegten zu entspringen. Wie erklärt sich aber die physikalische
Bewegung? Aus welchen Ursachen erfolgt sie? Sollen wir für sie im Ernste
eine eigene wirkende Ursache annehmen? Kant verneint die logische
Nötigung dazu im Anschluß an Hume. „Hume," so schreibt er in der Vorrede

zu den Prolegomena 4, „Hume ging hauptsächlich von einem einzigen,
aber wichtigen Begriffe der Metaphysik, nämlich dem der Verknüpfung
der Ursache und Wirkung (mithin auch dessen Folgebegriffe der Kraft
und Handlung usw.) aus und forderte die Vernunft, die da vorgibt, ihn
in ihrem Schöße erzeugt zu haben, auf, ihm Rede und Antwort zu geben,
mit welchen Rechte sie sich denkt: daß etwas so beschaffen sein könne,
daß, wenn es gesetzt ist, dadurch auch etwas anderes notwendig gesetzt
werden müsse; denn das sagt der Begriff der Ursache. Er bewies un-
widersprechlich. daß es der Vernunft gänzlich unmöglich sei, a priori und
aus Begriffen eine solche Verbindung zu denken, denn diese enthält
Notwendigkeit; es ist aber gar nicht abzusehen, wie darum, weil etwas ist,
etwas anderes notwendigerweise auch sein müsse, und wie sich also der
Begriff von einer solchen Verknüpfung a priori einführen lasse." Hume
hat also nach Kaut den Beweis, daß das Kausalitätsgesetz nicht nach
Begriffen notwendig und also auch der Satz von der hinreichenden Ursache
kein analytisches Urteil sei, rechtmäßig geführt. Während aber Hume aus
diesem vermeintlich unanfechtbaren Ergebnisse skeptizistische Schlüsse
zog, hoffte Kant einen Ausweg aus der Verlegenheit zu finden, indem er
auch hier wieder, wie schon in der Mathematik, seino Zuflucht zu
apriorischen, im voraus in der Seele bereitliegenden Erkenntnisformen nahm.
Die Kausalität sollte analog den sinnlichen Anschauungsformen von Raum
und Zeit ein reiner Verstandesbegriff, eine Kategorie, a priori sein und so
eine gewisse relative und subjektive Gültigkeit haben, ohne daß dadurch
die absolute und objektive Gültigkeit verbürgt wäre. In der Frage aber,
wie denn dieser Begriff der Ursächlichkeit in den Verstand hineinkomme
oder ihm a priori eigen sein könne, wich Kant zum zweitenmal von Hume
ab, indem er ihn nicht wie jener aus einer durch die Erfahrung sich bildenden

Gewohnheit, sondern aus den hypothetischen Verstandesurteilen bezw.
deren Form, ableitete. Hierbei lief er freilich Gefahr, Hume gegenüber als
der schwächere Donker zu erscheinen. Ein hypothetisches Urteil fälle ich
allemal, wo ich aus einem allgemeinen Satze einen besonderen ableite, so,
um ein von Apel anscheinend nach Hume angeführtes Beispiel zu gebrauchen,
wird aus der Hypothese, daß alle Menschen sterblich sind, gefolgert, daß
jeder einzelne Mensch sterblich ist. Will ich aber hieraus den Begriff der
Kausalität ableiten und jene Konsequenz mit der in einem Erfahrungssatze,



Literarische Besprechungen. 95

etwa dem Satze: eine rollende Billardkugel teilt einer anderen, auf die sie
trifft, ihre Bewegung mit, auf eine Stufe stellen, so mache ich mich einer
ixexußaoiq eiç alio yèvoç schuldig. Das wurde von Hume eingesehen
und nach S. 11 ff. des Kommentars kräftig hervorgehoben. Kant dagegen
macht in seiner Deduktion der Kategorie der Kausalität leicht den
Eindruck, als ob er den Unterschied übersehen hätte.

Unser Kommentar beschreibt die Phasen in der Gedankenentwicklung
Kants nicht mit der wünschenswerten Schärfe. S. 13 drückt er sich fast,
obgleich os wohl kaum so gemeint ist, in einer Weise aus, als ob Kant
Hume gegenüber das Anliegen gehabt hätte, die Gültigkeit und Notwendigkeit

der einzelnen Naturgesetze richtig zu bestimmen. Es handelt sieh
aber g,<r nicht darum, ob die konkreten Naturgesetze, auch die allgemeinsten,
metaphysisch oder bloß physisch notwendig und gewiß sind— daß sie es bloß
physisch sind, stand wohl auch den beiden Philosophen außer Zweifel, sondern
es handelt sich um die Gewißheit und die Art der Gewißheit dos metaphysischen

Satzes: nihil fit sine causa. Kant hielt ihn für gewiß und evident,
solange er auf das Gebiet möglicher Erfahrung beschränkt,werde, glaubte aber
die Gewißheit desselben nicht logisch, aus dem Begriff, sondern psychologisch,
aus der Einrichtung unseres Erkenntnisvermögens, ableiten zu müssen. Das
allgemeine Bewußtsein nimmt ihn für an sich und durch sich einleuchtend,
für das allgemeinste und oberste Gesetz des Werdens, wie den Satz vom
Widerspruch für das oberste Gesetz des Seins. Direkt beweisbar seheint
er nicht zu sein, weil er wohl nicht auf den Satz des Widerspruchs
reduzierbar ist. So wird er diesem also nicht untergeordnet, sondern
nebengeordnet sein und eben darum nicht beweisbar, weil er auf seinem Felde
oberster und erster Grundsatz ist und darum nichts über sich und vor sich
hat, woraus er abgeleitet werden könnnte. Er ist unmittelbar mit aller
wünschenswerten Evidenz bekleidet. Mir wenigstens war es schon als Kind
klar, daß, wenn jemals nichts gewesen wäre, auch niemals etwas hätte
werden können und nichts jetzt sein würde. Das war aber eben das
Kausalitätsgesetz in der Form, daß wo nichts ist, auch nichts wird oder
geschieht. Ich denke aber, daß jeder Mensch hierüber ebenso reflektieren muß.

Wir wollen nun gleich um des sachlichen Zusammenhanges willen die
Hauptschwierigkeit berühren, die das "Verständnis des Kantschen Systems
von jeher bereitet hat und noch bereitet und die auch hei unserem Kommentator,

wie mir vorkommt, keineswegs eine glückliche Behandlung, oder soll
ich sagen, gar keine, gefunden hat.

Wie begründet Kant seinen Satz, daß das Kausalitätsgesetz nur
phänomenale Bedeutung hat oder, wie er sagt, nur gilt für Gegenstände
möglicher Erfahrung? Wir möchten hierauf eine Antwort haben. Denn mit
diesem Satze steht und fällt das ganze Kantsche System. Die Frage ist
aber auch an sich von der allergrößten Bedeutung. Ist jener Satz wahr,
so ist uns das Gebiet der höheren, einzig menschenwürdigen Erkenntnis
notwendig für immer verschlossen. Denn die Kausalität ist der einzige Steg,
der dahin führt. Gott wird nur aus seinen Werken, die Seele nur aus
ihrem Wirken, ihrer Tätigkeit, erkannt. Erfahren werden sie nicht, und so
blieben sie für uns unbokannt, wenn das Kausalitätsprinzip nur empirische
Gültigkeit besäße, und wir müßten in die Klage des Pilgrims bei Schiller
einstimmen:

„Ach, kein Steg will dahin führen,
Ach, der Himmel über mir
Will die Erde nie berühren,
Und das Dort ist niemals hier."



96 Literarische Besprechungen.

Daher also nochmals die Frage: warum denn soll dem so sein? Doch
wohl nicht darum, weil Kant die Kausalität als Kategorie aus der Form
des hypothetischen Urteils ableitet oder deduziert? Diese Ableitung ist
falsch. Denn logische Folge und reale Wirkung sind zweierlei. Aber wenn
sie richtig wäre, sollte sie dartun, daß die Kausalität nur empirische
Geltung hat? Tritt sie nicht auch im Geistigen auf? Die Kausalität
kann aber ferner auch nicht aus dem Grunde empirischen oder phänomenalen

Charakter haben, weil sie etwa auf dem Begriffe des Nacheinander
beruhte und so mit der Zeitvorstellung verknüpft wäre. Denn das
Nacheinander, das post hoc, ist etwas ganz anderes als das propter hoc. Eine
Reihe Leute kann hintereinander gehen ohne irgend einen kausalen
Zusammenhang zwischen der Bewegung der einen und dor anderen. Oder
sollte endlich der Begriff der Ursächlichkeit darum den behaupteten
Charakter haben, weil alle unsere Begriffe aus der Sinnlichkeit abstrahiert sind
und die Sinnlichkeit eine subjektive und phänomenale Beschaffenheit hat
und darum diese Beschaffenheit notwendig den Verstandesbegriffen mitteilt?
Aber dann hörte alles Denken auf, und selbst der Satz des Widerspruchs
ginge aus den Fugen. Derselbe behauptet, daß nichts zugleich sein und
nicht sein könne. Ist nun das Zugleich als ein Zeitbegriff phänomenal, so
wird es wegbleiben müssen, wenn das Axiom reale und objektive Bedeutung
haben soll. Welche Fassung soll man ihm dann aber geben? Etwa die:
Nichts kann sein und nicht sein? So wäre also alles, was ist, notwendig,
da es wäre und nicht nicht sein könnte?

Unser Kommentator geht auf diese Schwierigkeit nicht ein. Sie wäre
im Abschnitt IV: Wie ist reine Naturwissenschaft möglich? zu erörtern.
Dort werden die Kategorien und mit ihnen die Kausalität deduziert, und
Apel selbst erblickt in den Lehren dieses Abschnitts den Kern und Stern
der Kantschen Erkenntnistheorie, S. 181. Unser Verfasser hat aber hier
nur die eine Sorge, die sog. „objektive" Gültigkeit der Erfahrungsurteile
zu erhärten, S. 166 ff. Sie ergibt sich ihm aus der Objektivität der
Verstandesbegriffe, die erst die Erfahrung möglich machen. So muß, um bei
der Kausalität zu bleiben, das Band zwischen Ursache und Wirkung
erkannt und bloßgelegt und eine Erscheinung, z. B. die Erwärmung des
Steins durch die Sonne, unter den Begriff des Verursachten oder Gewirkton
subsumiert sein, damit aus der betreffenden Wahrnehmung oder Beobachtung

Erfahrung werde. Aber was helfen solche Erwägungen, wo es sich
um die Frage von der Phänomenalität des Begriffs Ursache handelt? Wenn
dieser Begriff notwendig ist, um auf dem Erfahrungsgebiete Erkenntnis zu
gewinnen, folgt denn daraus, daß er auf dem höheren Gebiete unnütz zur
Erkenntnis ist? Das aber ist es, worauf es ankommt.

Bei dieser Gelegenheit sei auch des schon öfter hervorgehobenen
grellen Widerspruchs gedacht, den auch Apel unbesehen hinnimmt, des

Widerspruchs, daß die Ursächlicnkeit jenseits der Erfahrung keine Stelle
haben soll und doch auf ihren Grund die objektive Realität „der Dinge au
sich" behauptet wird. Sie sollen nach Kant durch die Wirkung, die sie
auf unsere Sinne ausüben, oder durch ihre Erscheinung ihr Dasein
offenbaren. „Ich sage," so lesen wir in den Prolegomena § 13, Anm. II, „ich
sage: Es sind uns Dinge als außer uns befindliche Gegenstände unserer
Sinne gegeben, allein von dem, was sie an sieh selbst sein mögen, wissen
wir nichts, sondern kennen nur ihre Erscheinungen, d. i. die Vorstellungen,
die sie in uns wirken, indem sie unsere Sinne affizieren. Demnach gestehe
ich allerdings, daß es außer uns Körper gebe, d. i. Dinge, die, obzwar nach
dem, was sie an sich selbst sein mögen, uns gänzlich unbekannt, wir durch
durch die Vorstellungen kennen, welche ihr Einfluß auf unsere Sinnlichkeit



Literarische Besprechungen. 97

uns verschafft, und denen wir die Benennung eines Körpers geben, welches
"Wort also bloß die Erscheinung jenes uns unbekannten, aber nichtsdestoweniger

wirklichen Gegenstandes bedeutet. Kann man dieses wohl Idealismus

nennen? Es ist ja gerade das Gegenteil davon." Beipflichtend
bemerkt hierzu der Kommentator: „Kant weist an unserer Stelle auf ein
anderes Moment hin, das ihn von dem Traumidealismus Berkeleys gänzlich
scheidet: es ist die realistische Voraussetzung von Dingen an sich und
ihren Einwirkungen auf das erkennende Subjekt. Körper sind ja Erscheinungen

der Dinge an sich. Jede Erscheinung, so sehr ich sie auch als
Vorstellung anerkenne, weist auf ein Ding an sich hin, das uns, unsere
Sinnlichkeit, affiziert und uns so in der Wahrnehmung bestimmt, daß wir
gerade diese Wahrnehmung und keine andere haben. So tritt in die
Wahrnehmung etwas Reales herein, das unsere Wahrnehmungswelt von
einer Illusion durchaus unterscheidet." S. 144.

Wir haben bisher die erste Voraussetzung des Kantschen Idealismus,
die Phänomenalität oder den subjektiv-anschaulichen Charakter von Raum
und Zeit, in seiner Begründung durch Kant unerörtert gelassen. Sein
Kommentator findet die Begründung rechtmäßig erbracht, und wir erlassen
es uns, an dieser Stelle das Gegenteil zu beweisen, was durchaus nicht
schwer fallen würde. Dagegen wollen wir zwei Punkte, die Apel mit Bezug
auf die Idealität des Raumes bespricht, kurz berühren.

Herbart und später auch Otto Willmann in seiner Geschichte
des Idealismus haben gegen Kant den Einwand erhoben, daß er die
Bestimmtheit der Raumvorstellungen unerklärt lasse, jene Bestimmtheit
also z. B., vermöge deren wir die Vorstellung eines Dreiecks, einer Pyramide,

eines Kreises, einer Kugel haben. Apel sucht dieselbe aus den
Objekten der Erfahrung zu erklären. Daß ich den Vollmond z. B. als
kreisförmige Scheibe sehe, daran soll der wahrgenommene Gegenstand schuld
sein, insofern in ihm gerade diese bestimmte Gestalt mir aus der Fülle
aller möglichen entgegentritt. Dabei liege aber der Raum als Möglichkeit
der räumlichen Erscheinung überhaupt zugrunde, und der sei meine bloße
Vorstellung, S. 113. Aber ist das möglich? Ist das denkbar? So würde
ja gleichsam Materie und Form der Erscheinung nach zwei Seiten verteilt.
Die Materie gehörte dem Subjekt, die Form, die die Materie, den Raum,
zu der und der Gestalt bestimmt, dem Objekt. Wie kann aber eine körperliche

Form sein ohne das, dessen Form sie ist Wie kann ein Dreieck,
ein Kreis sein ohne dreieckig, ohne kreisförmig gestaltete Fläche und
Ausdehnung? So würde also auch die bestimmte Form der Raumvorstellung
nicht auf Rechnung des erkannten Objekts, sondern, wenn man konsequent
denken will, des erkennenden oder vorstellenden Subjekts zu setzen sein.
Dann aber stellte sich wieder das unlösbare Rätsel nach der Herkunft oder
dem Ursprung aller dieser Formen im Subjekte ein. Es trüge eine ganze
Welt von Formen in sich, und doch sind wir uns bewußt, daß sie erst
allmählich durch Beobachtung und Erfahrung uns eingebildet werden.
Kant selbst erklärt in der 1. Auflage der Kritik S. 127 f., daß die
unermeßliche Mannigfaltigkeit der Erscheinungen aus der reinen Form der
sinnlichen Anschauung nicht hinlänglich begriffen werden kann.

Das wäre also der eine Punkt, der uns hier Bedenken macht. Der
andere liegt in dem, was Apel über die Theorie des vier- oder n-dimensio-
nalen Raumes oder das Problem der nichteuklidischen Geometrie vorträgt.
Einerseits stimmt er Kanten zu, der keine Ausdehnung will, andererseits
neigt er zu einer Theorie, die eine vier- und mehrfache Ausdehnung
aufstellt. Ihm ist nämlich diese absonderliche Hypothese sehr sympathisch,
und er meint, dieselbe bringe für die Kantsche Lehre vom Räume keinerlei

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 7



98, Literarische Besprechungen.

Schwierigkeit. Kant habe es ja nur mit dem anschaulichen Räume zu tun,
aber die vierte Dimension sei nicht anschaulich, sondern ein bloßes Produkt
der Abstraktion, S. 122. Ieh kann dem nicht beistimmen. Wenn der Raum
Eigenschaften haben kann, die nicht anschaulich sind, so ist eben damit
seine Verschiedenheit und Unabhängigkeit von der Anschauung gegeben
und die Kantsche Theorie gerichtet.

Ich breche hier ab. Die Ausführlichkeit, zu der sich meine
Bemerkungen immerhin entfaltet haben, möge in dem gegenwärtigen überwältigenden

Einfluß des Kantianismtis ihre Rechtfertigung finden. Die Sache der
Wahrheit kann nur gewinnen, wenn man an den faszinierenden Meinungen
des Tages eingehende Kritik übt.

2. Herdis Krarup (Kopenhagen): Die Metaphysiologle
Alfr. Lehmanns kritisch erläutert. Herrn. Walther,
Berlin 1907, 32 S.

Aus der Einleitung der Broschüre notieren wir folgende Sätze:
„Zwanzig Jahre hindurch hat Dr. Alfr. Lehmann eine Reihe psychophysi-
scher Arbeiten veröffentlicht, welche bis zur neuesten Zeit durchgehende
mit einer immer steigenden Aufmerksamkeit und Anerkennung aufgenommen
worden sind. Nach dem Jahre 1901, d. h. nach der Herausgabe des zweiten
und dritten Teiles des großen Lehmannschen Werkes : „Die körperlichen
Äußerungen psychischer Zustände," hat dieses Verhältnis sich
verändert, indem die Arbeiten von L., insofern sie nicht einer scharfen Kritik
unterworfen worden sind, fast vollständig ignoriert werden Es liegt
die Annahme nahe, daß man in Rücksicht auf seine früheren Verdienste
es vorgezogen hat, seine späteren Arbeiten als eine unglückliche Phase in
seiner Produktion zu betrachten, wobei man nicht zu lange verweilen darf."

Am Schlüsse der vorliegenden kritischen Erläuterung heißt es: „Wenn
ich bisweilen Einzelheiten in Lehmanns System, z. B. einzelne Formeln,,
kommentiert habe, ist dieses mitnichten gleichbedeutend mit einer
stillschweigenden Anerkennung derjenigen Voraussetzungen und physiologischen
Räsonnements, die zu den betreffenden Formeln geführt haben. In dem
Falle ist es meine Absicht gewesen, nachzuweisen, daß, wenn man auch
vorläufig davon ausgeht, daß gewisse Annahmen Lehmanns richtig sind,
man doch berechtigte Einwände gegen die Resultate richten kann. Einer
näheren Diskussion von Lehmanns Voraussetzungen und schwach begründeten

physiologischen Hypothesen habe ich mich oft aus rein praktischen
Gründen enthalten. Da es leichter ist, eine willkürliche Behauptung
aufzustellen als zu widerlegen, wiirdo eine erschöpfende Kritik eines so
komplizierten Systèmes von Möglichkeiten wie des Lehmannschen teils sehr
weitläufig, teils sehr resultatlos werden, weil man sich oft auf die Bemerkung

beschränken müßte: höchst unwahrscheinlich, aber nicht absolut
unmöglich. — Durch einen unkritischen Gebrauch der Methode der kleinsten
Quadrate, ferner durch ebenso unkritische physiologische Spekulation hat
L. ein metaphysiologisches System aufgestellt, das für den Leser eine
Täuschung geworden ist, für den Vf. eine Täuschung werden wird und für
die Nachwelt zu einem warnenden Beispiel dafür werden kann, zu welchen
Irrtümern man kommen kann, wenn man den Unterschied zwischen dem
Möglichen nnd dem Wirklichen ignoriert und den alten logischen Satz,
vergißt: a posse ad esse consequentia non valet."



Literarische Besprechungen. 99

3. Dr. Otto Braun: Friedrieh v. Sehellings Vorlesungen
über die Methode des akademischen Studiums. XXIII
u. 170 S. Quelle u. Meyer, Leipzig 1907.

Eine Publikation von Schelling kann immer auf hohe Beachtung
rechnen, besonders wenn sie einen Gegenstand von solcher Bedeutung wie
die Einrichtung des akademischen Studiums behandelt. Der Herausgeber,
ans Rudolf Euckens Schule, hat schon durch eine Arbeit über „Sehellings
geistige Wandlungen", Leipzig 1906, das Interesse betätigt, das er an dem
Philosophen nimmt. Er steht den Schwächen der Identitätsphilosophie, die
den weiten Hintergrund dieser Vorlesungen hergibt, nicht kritiklos gegenüber.

Aber er ist mit Recht der Meinung, daß es eine große Aufgabe sei,
den idealen Geist zu beleben, der die Vorträge Sehellings über die Methode
des höheren Studiums durchweht.

Das Gymnasium soll nach Schelling Kenntnisse verschaffen, die
Universität in die einzelnen Wissenschaften einführen. Aber dieselben sollen
vom Standpunkte einer höheren Einheit aufgefaßt und betrieben werden.
Diese Einheit erblickt Schelling in der Idee des absoluten, an sich selbst
unbedingten Wissens, welches schlechthin nur Eines und in dem alles
Wissen nur Eines ist, desjenigen Urwissens, welches, nur auf verschiedenen
Stufen der erscheinenden idealen Welt sich in Zweige zerspaltend, in den
ganzen unermeßlichen Baum der Erkenntnis sich ausbreitet, 1. Vorl. 10.
Der Philosoph mag hier, von Gedanken Spinozas beeinflußt, das
Verhältnis unseres Wissens zum göttlichen falsch auffassen; es ist kein Teil
desselben, keine Erscheinung, keine Entfaltung, keine Selbstobjektivierung,
es ist nur Ausfluß, Mitteilung, Abbild und Widerschein des göttlichen
Wissens, aber ebendarum ist es wahr, daß die menschliche Wissenschaft
an der göttlichen ihr Urbild und Vorbild hat und um so vollkommener
sein wird, je mehr sie sich diesem Vorbilde ähnlich gestaltet. Diejenige
"Wissenschaft, die die letzten und höchsten Voraussetzungen aller einzelnen
Wissenschaften enthält und sie alle zur Einheit bindet, ist die Philosophie
als Wissenschaft von den letzten Gründen, als geschöpfliches Nachbild der
ewigen Weisheit, der göttlichen Selbstanschauung. „Von Pythagoras", so
bemerkt Schelling mit Geist, „erzählen die Geschichtsschreiber der
Philosophie, daß er den bis auf seine Zeit gangbaren Namen der Wissenschaft,
ootpla, zuerst in den dor rpiXoaocpia, der Liebe zur Weisheit, verwandelt
habe, aus dem Grunde, weil außer Gott niemand weise sei. Wie es sich
mit der historischen Wahrheit dieses Berichtes verhalte, so ist doch in
jener Umänderung selbst, wie in dem angegebenen Grund anerkannt, daß
alles Wissen ein Streben nach Gemeinschaft mit dem göttlichen Wesen,
eine Teilnahme an demjenigen Urwissen sei, dessen Bild das sichtbare
Universum und dessen Geburtsstätte das Haupt der ewigen Macht ist.
Nach derselben Ansicht, da alles Wissen nur Eines ist, und jede Art
desselben nur als Glied eintritt in den Organismus des Ganzen, sind alle
Wissenschaften und Arten des Wissens Teile der einen Philosophie, nämlich

des Strebens, an dem Urwissen teilzunehmen," S. 13.
Das Hauptanliegen der Schellingschen Vorträge spricht sich also in

der Forderung aus, daß das akademische Studium mit philosophischem
Geiste geschehe, wozu die Erwerbung einer soliden philosophischen Bildung
unerläßlich ist. Nur sie setzt in den Stand, das Vorgetragene innerlich
aufzufassen, geistig wiederzuerzeugen und gewissermaßen wiederzuerflnden.
Die Philosophie befähigt uns, das Besondere unter den Gesichtspunkt des

Allgemeinen zu bringen, die Dinge auf ihre letzten Gründe zurückzuführen
7*



100 Literarische Besprechungen.

und so entweder eine schon vorhandene Erkenntnis zum wahren Wissen zu
erheben oder einer neuen Beobachtung ihre richtige Deutung zu geben.
Die Mahnung Schellings zu sorgfältigerer Pflege der Philosophie ist in
unserer Zeit doppelt angebracht und beachtenswert, wo einerseits die
Einzeldisziplinen sich ins Unermeßliche vermehrt und erweitert haben und die
Wissenschaft als Ganzes mit Zersplitterung bedrohen, und anderseits jener
philosophische Geist, jenes Interesse an den höheren Problemen, das in
Schellings Tagen weite Schichten der Gebildeten erfüllte, auffallend
zurückgetreten ist.

Die Vorlesungen im einzelnen zu analysieren und anzugeben, wie die
besonderen Disziplinen, die Mathematik, Theologie, Geschichte, Jurisprudenz,
Naturwissenschaft, Medizin und zuletzt die Wissenschaft der Kunst, nach
Schölling dem Ganzen der Wissenschaft organisch einzugliedern und gegenseitig

ins Verhältnis zu setzen sind, ist hier nicht des Ortes. Man findet
darüber das Nötige u. a. in Überwegs Grundriß d. Gesch. d. Philosophie
III, S. 306—308, 6. Aufl. In den Vorlesungen über die historische
Konstruktion des Christentums und über das Studium der Theologie, 8. u. 9.
Vorlesung, werden die christlichen Grunddogmen, Dreifaltigkeit,
Menschwerdung, Erlösung, Geistesausgießung, oberflächlich ausgelegt und als
bloße Symbole spekulativer Ideen gedeutet. Die Gründung und
Ausbreitung der christlichen Religion wird rationalistisch aus dem Unglück
der Zeit erklärt, welches für eine Religion empfänglich machte, die den
Menschen an das Ideale zurückwies, Verleugnung lehrte und zum Glück
machte. So wenig diese Ausführungen befriedigen können und so gern man
sie dem Philosophen erlassen hätte, so sehr entschädigt er uns im übrigen
für solche Entgleisungen durch eine Fülle der herrlichsten Gedanken, die
in gehobener, nur dem Genie verliehenen Sprache vorgetragen werden. Daß
aber bei ihm über der Spekulation die praktische Seite nicht zu kurz kommt
und Ideenflug und scharfe, nüchterne Erwägung sich harmonisch verbinden,
mag eine längere Stelle über die ersten Voraussetzungen des akademischen
Studiums veranschaulichen, die sich auf die Kenntnis der alten Sprachen
als eine wesentliche Vorbedingung der höheren Studien bezieht und die wir
zum Schlüsse hierhersetzen.

„Ich werde hier nur vorzüglich von dem früheren (der akademischen
Zeit vorhergehenden) Studium der Sprachen reden, welches nicht bloß als
notwendige Stufe zu jeder ferneren in der wissenschaftlichen Bildung
unumgänglich ist, sondern einen unabhängigen Wert in sich selbst hat."

„Die elenden Gründe, aus welcher vorzüglich das Erlernen der alten
Sprachen im früheren Alter von der modernen Erziehungskunst bestritten
wird, bedürfen keiner Widerlegung mehr. Sie gelten nur für ebensoviele
besondere Beweise der Gemeinheit der Begriffe, die dieser zugrunde lagen,
und sind vorzüglich von einem mißverstandenen Eifer gegen überwiegende
Ausbildung des Gedächtnisses nach den Vorstellungen einer empirischen
Psychologie eingegeben. Die angeblichen Erfahrungen darüber waren von
gewissen Gedächtnisgelehrten hergenommen, die sich zwar mit Kenntnissen
aller Art angefüllt, aber dadurch freilich nicht hatten erwerben können,
was ihnen die Natur versagt hatte. Daß übrigens weder ein großer Feldherr

noch ein großer Mathematiker oder Philosoph oder Dichter ohne
Umfang und Energie des Gedächtnisses möglich war, konnte für sie nicht
in Betracht kommen, da es auch gar nicht darauf angesehen war, große
Feldherren, Mathematiker. Dichter oder Philosophen, sondern nützlich^,
bürgerliche, gewerbsame Menschen zu bilden."

„Ich kenne keine Beschäftigungsart, welche mehr geeignet wäre, im
früheren Alter dem erwachenden Witz, Scharfsinn, Erfindungskraft die erste



Literarische Besprechungen. 101

Übung zu geben, als die vornehmlich mit den alten Sprachen. Ich rede
hier nämlich nicht von der Wissenschaft im abstrakten Sinne, inwiefern
diese als unmittelbarer Abdruck des inneren Typus der Vernunft Gegenstand

einer wissenschaftlichen Konstruktion ist. Ebensowenig von der
Philologie, zu der sich Sprachkenntnis nur wie das Mittel zu seinem viel
höheren Zwecke verhält. Der bloße Sprachgelehrte heißt nur durch
Mißbrauch Philolog; dieser steht mit dem Künstler und Philosophen auf den
höchsten Stufen, oder vielmehr durchdringen sich beide in ihm. Seine
Sache ist die historische Konstruktion der Werke der Kunst und Wissenschaft,

deren Geschichte er in lebendiger Anschauung zu begreifen und
darzustellen hat. Auf Universitäten soll eigentlich nur Philologie, in diesem
Sinne behandelt, gelehrt werden ; der akademische Lehrer soll nicht Sprachmeister

sein. — Ich kehre zu meiner ersten Behauptung zurück."
„Die Sprache an und für sich schon und bloß grammatisch angesehen,

ist eine fortgehende angewandte Logik. Alle wissenschaftliche Bildung
besteht in der Fertigkeit, die Möglichkeiten zu erkennen, da im Gegenteil
das gemeine Wissen nur Wirklichkeiten begreift. Der Physiker, wenn er
erkannt hat, daß unter gewissen Bedingungen eine Erscheinung wahrhaft
möglich sei, hat auch erkannt, daß sie wirklich ist. Das Studium der
Sprache als Auslegung, vorzüglich aber als Verbesserung der Lesart durch
Konjektur, übt dieses Erkennen der Möglichkeiten auf eine dem Knabenalter

angemessene Art, wie es noch im männlichen Alter einen knabenhaft
bleibenden Sinn angenehm beschäftigen kann."

„Es ist unmittelbare Bildung des Sinnes, aus einer für uns erstorbenen

Bede den lebendigen Geist zu erkennen, und es findet darin kein
anderes Verhältnis statt, als welches auch der Naturforscher zu der Natur
hat. Die Natur ist für uns ein uralter Autor, der in Hieroglyphen
geschrieben hat, dessen Blätter kolossal sind, wie der Künstler bei Goethe
sagt," S. 44 ff.

4. A. Meinong: Über die Stellung- der Geg-enstands-
theorie im System der Wissensehaften. VIII und
160 S. Voigtländer, Leipzig 1907.

Es ist nicht leicht, über dieses Buch eingehend zu referieren. Einerseits

setzt es vieles voraus, da es eine Apologie einer anderwärts eigens
erörterten Jdee ist, die der Verfasser Gegenstaudstheorie nennt, auch viel
Polemik bringt, die naturgemäß aufhält; anderseits ist der behandelte Stoff-
abstrakt, und der Verf. bedient sich noch dazu einer Art Kunststils, der
dem Leser die gespannteste Aufmerksamkeit auferlegt. So muß ich also
statim a limine bekennen, daß ich es mir versagt habe, vollständig in den
Sinn alles Einzelnen einzudringen. Ich habe mich damit begnügt, so weit
zu lesen und zu verstehen, daß ich das folgende fragmentarische Beferat
einigermaßen mit gutem Gewissen vertreten kann.

Ich schicke voraus, daß die Schrift der Sonderabdruck von drei in
Band 129 f. der „Zeitschrift für Philosophie und phil. Kritik" erschienenen
Artikeln, und daß der Vf., wenn ich nicht irre, ursprünglich von Franz
Brentano ausgegangen und selbst wieder das Haupt der sog. Grazer
Schule ist.

Unter Gegenstandstheorie versteht er eine Wissenschaft, die ihm
zufolge noch herzustellen und auszubilden wäre. Sie handelt von Dingen,
die man bisher entweder übersehen oder in fremden exotischen Gebieten
behandelt hat. Gegenstand ist ihm ein Apriorisches und Bationales in



102 Literarische Besprechungen.

unserer Erkenntnis, wobei freilieh auffallend seheinen könnte, warum ein
Stück des Erkannten ausschließlich Gegenstand heißen soll. — Jedenfalls
steht aber das Gegenständliche im Gegensatz zum Empirischen und
Sinnlichen. Sa sollte man denn denken, es sei das Intelligible. Der Gegensatz
von Sinnlichem und Intelligiblem, von Phänomenon und Noumenon ist ja
in der Philosophie bekannt und berühmt. Aber das dürfte nicht so schlechthin

zutreffen. Das Intelligible ist ja nicht neu und braucht nicht erst
entdeckt zu werden. Das Intelligible wird, zum Teil wenigstens, als wirklich

angesehen, während das gegenständliche Denken dem Vf., wie er sich
ausdrückt, „daseinsfrei" ist. Möglicherweise, ich spreche aber mit aller
Eeserve, glaubt er auch nicht an das Dasein oder die Existenz intelligibler
Dinge. Im Vorwort erklärt er, daß die Psychologie selbstverständlich jederzeit

empirisch sei. Das Rationale im Erkennen ist also wohl nicht das

Iutelligible. Was wäre es denn also? Im ersten Abschnitt wird von
heimatlosen Gegenständen geredet und hier wohl das Rationale erklärt
werden, da es sich ja doch um etwas handelt, dem erst seine richtige
Stelle im System der Wissenschaften auszumitteln ist. Wir lesen da also
zunächst von den Gegenständen des Sehens und Hörens, den Farben und
Schällen. Sie sind dem Vf. nicht wirklich. Wirklich sind nur die
Bewegungen, die ündulationen und Schwingungen des Mediums. Und doch
sind sie Gegenstand unseres Denkens. Wir sagen z. B., schwarz ist nicht
weiß. Wenn wir aber meinen sollten, daß wir hier eine Probe von dem
hätten, was dem Vf. speziell Gegenstand ist, so erscheint das auch wieder
als verkehrt. Denn nach S. 106 f. werden die Farben aus der Wissensehaft

des Gegenständlichen ausgeschlossen. Der Grund mag sein, daß die
Farben nichts Ideales oder Gedankliches sind, und sie treten hier nur als
Beispiel für etwas auf, was, wenn gleich nicht wirklich, dennoch unser
Denken beschäftigt. Als eine zweite Gruppe der heimatlosen, ihre Geburtsstätte

noch suchenden Gegenstände werden uns die unmöglichen Gegenstände

vorgeführt, z. B. der viereckige Zirkel, und umständlich als solche
vindiziert, die irgendwie unser Denken beschäftigen können, wenn sie auch
nicht existieren können. Eine weitere Gruppe sind die Objektive. „Objektiv
ist ein Gegenstand, der nicht nur wie das Objekt günstigenfalls Sein
hat, sondern vor allem selbst Sein ist," S. 20. „Natürlich meine ich nicht,"
sagt Meinong, „durch Konzeption des Objektivbegriffes die Welt erst auf
Sein, Existenz, Bestand, Sosein usw. aufmerksam gemacht zu haben, wohl
aber darauf, daß das Sein in seinen mancherlei Ausgestaltungen dem
Annehmen und Urteilen in ähnlicher Weise gegenständlich gegenübersteht
wie das Objekt dein Vorstellen. Damit ist vor allem, soviel ich sehe,
festgestellt, daß das Objektiv ein Gegenstand ist," S. 20.

Dieser Text, zusammengehalten mit der angeführten Definition des

Objektivs, stellt den Gedanken dos Vf. schon einigermaßen ins Licht. Wir
vermuten, daß ihm eine Art neuer Seinslehre vorschwebt, und diese
Vermutung bestätigt und präzisiert sich in folgenden Sätzen. „Bei der
Allgemeinheit und Unzugänglichkeit der Probleme des Gebietes der
Metaphysik bat sich hier das Bedürfnis, sich auch über die Natur des
Seins selbst Gedanken zu machen, um vieles leichter einstellen müssen, als
etwa bei einer Spezialwissenschaft. Das kann aber nichts daran ändern
und im Vergleich mit den Einzelwissenschaften wird dies besonders deutlich,

daß auch eine so allgemeine Wissenschaft wie die Metaphysik ihrer
Intention nach zuletzt nicht eine Wissenschaft vom Sein, sondern bloß eine
Wissenschaft vom Seienden, genauer eine vom Wirklichen ist, in der eine
theoretische Bearbeitung des Seins um seiner selbst willen keine natürliche
Stelle bat," S. 23. Hier wird also für die neue Disziplin nicht bloß Raum



Literarische Besprechungen. 103

geschafft, sondern auch ihr Objekt bestimmt. Sie ist jene Theorie vom
Sein, die eine Disziplin für sich ausmacht und nicht in die Metaphysik
gehört, da diese die Wissenschaft des Seienden, nicht des Seins ist.

Sollte dieses der wahre Sinn des Yf. sein, so können wir seine Idee
nur auf das entschiedenste ablehnen.

Die Metaphysik ist die Wissensehaft vom Seienden, insofern es ist.
Das ist ihre Definition bei Aristoteles, und diese bezeichnet gerade das
Sein als ihr Pormalobjekt, durch das dann erst das Seiende ihr Objekt
wird. Die neue Wissenschaft Meinongs kommt also zu spät: der Ort, den
sie beansprucht, ist bereits von einer älteren eingenommen.

Es ist auch nicht an dem, daß die Metaphysik eine Wissenschaft vom
Wirklichen ist; sie ist die Wissenschaft der Wahrheit; so fällt z. B. der
Satz des Widerspruchs unter sie.

M. sagt S. 24, die Metaphysik könne sich nicht mit der Existenz
beschäftigen, da die Existenz selbst weder existieren müsse noch könne.
Hier ist nicht bloß die Voraussetzung falsch, daß diese Disziplin es formell
mit Existierendem zu tun habe, sondern auch die Folgerung. Denn,
abgesehen davon, daß die Existenz in dem ersten Existierenden, in Gott als
subsistierendem Sein, wirklich existiert, warum soll die Metaphysik als
Wissenschaft vom Seienden als solchem und darum auch vom Existierenden
als solchem nicht ebenso vom Existieren als vom Sein zu handeln haben?

M. meint ferner S. 25, die Begriffe wahr und falsch, notwendig und
zufällig seien in keiner vorhandenen Disziplin wirklich zu Hause. Aber
warum wären sie es nicht iu der Metaphysik, die das Sein und dessen

allgemeinste Bestimmungen und Eigenschaften betrachtet?
Der Vf. kennt noch eine andere Gruppe von „Gegenständen". Es

sind die „Gegenstände höherer Ordnung", z. B. Gleichheit und Verschiedenheit.

Diese beiden Begriffe sollen der Mathematik streng genommen
nicht angehören, da dieselbe es nicht mit Gleichheit und Verschiedenheit
im allgemeinen, sondern damit nur in gewissen Anwendungen zu tun habe,
S. 27. Das ist in gewisser Weise richtig. Aber folgt daraus, daß sie
nicht der Metaphysik angehören, sondern in der vom Vf. ersonnenen
Disziplin ihre Heimstätte suchen müssen? Warum sollten sie sich in der
Metaphysik, genauer der Ontologie, nicht zu Hause fühlen? Warum sollten
sie, bei der Kategorie des Quantum, einer jener allgemeinen Bestimmungen,
-die das Sein treffen und teilen, keine passende und standesgemäße Unterkunft

finden
M. spricht viel von Mathematik. Er möchte sie gern fiir eine Art

Teil der „Gegenstandstheorie" ausgeben; jedenfalls aber ist sie ihm in
ihrer Apriorität und Daseinsfreiheit, d. h. in ihrem Absehen vom wirklichen
Dasein der Gegenstände, ein Typus dieser Theorie. Aber findet sich die
Apriorität und die Unabhängigkeit von dem Momente des Daseins nicht
ebenso in den Axiomen der Metaphysik, nur daß diese Axiome auf die
Erfahrung angewandt werden, nicht anders als die Mathematik in der Physik
z. B.. und der Astronomie auf die Beobachtung angewandt wird? Wie
gelangt z. B. die Metaphysik zur Erkenntnis Gottes? Sie erwägt: nichts
wird ohne Ursache ; die Welt aber ist geworden ; also hat sie eine äußer-
weltliche Ursache, Gott. Hier ist das Kausalitätsprinzip ein Satz, der a

priori gewiß ist. Wo alles in statu quo ante bleibt, verändert sich nichts
und wird nichts und geschieht nichts. Das ante wird hier nicht zeitlich
sondern begrifflich genommen. Der andere Satz, daß die Welt geworden
ist, stützt sich einmal auf die Beobachtung, daß sie ist und veränderlich
ist, und dann wieder auf die apriorische Erwägung, daß das Veränderliche
potenziell und passiv ist und ein solches nicht von sich aus da sein kann,



104 Literarische Besprechungen.

da das aus sich Seiende aktuell und von aller Passivität frei ist. So finde
ich also, da die Sätze der Metaphysik in sich und in ihrer Anwendung
sich von denen der Mathematik inbezug auf Apriorität und Rationalität
nicht unterscheiden, keinen Grund, sich durch den Hinblick auf die Mathematik

so faszinieren zu lassen, daß man wie der Vf. nach ihrem Muster eine
neue, bisher noch nicht bekannte und abgegrenzte Wissenschaft aufstellt.

In einem Punkte freue ich mich aber, ihm meine rückhaltlose
Anerkennung aussprechen zu können. Wo er von der Nicht-Euklidischen
Geometrie spricht, versichert er mit allem Freimut und Nachdruck, daß
ihm die Idee derselben ebenso unannehmbar vorkommt wie die eines runden
Vierecks. „Ich wüßte nicht," sagt er, „woran ich die Eigenschaft des
Einleuchtens je deutlicher erlebt, wo ich je auf das gute Recht einer
Überzeugung ein besseres Zutrauen gehabt hätte, als eben hier," S. 80. Es
scheint die Idee der unwandelbaren Wahrheit zu sein, die den Verf. hier
inspiriert, die Konzeption von jenem immer Seienden des Plato, das er so
beredt zu dem niemals Seienden und immer Werdenden und Vergehenden
der sinnenfälligen und endlichen Welt in Gegensatz bringt, und hier möchte
sich unser Autor auf den Boden gestellt haben, der das eigentliche Feld
der Wissenschaft ist.

5. Otto Werner: Lebenszweck und Weltzweck oder die
zwei Seinszustände. 274 S. Haberland, Leipzig 1907.

Der Verfasser ist ein Protestant von ernster, religiöser Lebensauffassung.

Er möchte mit dieser Schrift dem Glauben dienen und den irre
Gewordenen den rechten Weg finden helfen. Zu diesem Zwecke unternimmt
er den Nachweis, daß die Welt und der Mensch, wie sie in Gott ihren
Ursprung, so auch in ihm ihr Endziel haben und ihre Vollendung finden
und daß der Mensch im Jenseits, in dem andern Seinszustande, im selben
Verhältnisse glücklich oder unglücklich sein wird, als er hienieden dem
gottgewollten Zwecke seines Daseins dienstbar gewesen ist oder nicht.

Das ist ein würdiges und großes Motiv. Aber die Art der Ausführung

befremdet. Der Vf. sucht den Zweck, das Endziel und Endgeschiek
der Welt und des Menschen auf naturwissenschaftlichem Wege zu bestimmen
und so, wie er sagt, zum Glauben das Wissen zu fügen, S. 4. Zur
Verdeutlichung seines Gedankenganges sei vor allem folgendes bemerkt. Nach
seiner Ansicht vollzieht sich eine beständige Verwandlung aus dem toten
Sein der Natur in das lebendige und bewußte Sein des Menschen, ohne
daß ihr eine ausgleichende Bückverwandlung zur Seite geht. Der Mensch
verbraucht täglich drei bis viermal mehr Wärme, als er in sieh beherbergt,
und diese verbrauchte Wärme kehrt in keiner Weise in den Naturhaushalt
zurück, S. 93. Werner nennt das das Versehwinden der Kraft aus der
Erscheinung. Aus diesem Verschwinden der Kraft leitet er die endliche
Bückkehr des Menschengeistes und die der übrigen Welt in den göttlichen
Urgrund und Ursprung in einer Weise ab, die wir am besten und sichersten
in seinen eigenen zusammenfassenden Worten wiedergeben.

Inbezug auf den Menschen lesen wir: „Was wird aus diesem Sein
(dem Sein der verschwundenen Kraft)? Daß es zu nichts würde, ist
ausgeschlossen (wir kennen nur Verwandlungen des Seins, nirgends Vernichtung
desselben). Dann kann es aber nur zu dem werden, was wir beständig im
lebendigen Sein, in dem es verschwindet — denken wir an das eigene —,
entstehen und wachsen sehen und uns auf andere Weise ohnehin nicht
erklären können: zu geistigem Inhalt, zu bewußtem Sein. Da nicht



Literarische Besprechungen. 105

bekannt ist, daß dies bewußte Sein, unser geistiger Inhalt, sieh bei unserem
Tode in irgend einer Form wieder zuriickverwandelte ins natürliche Sein,
so bleibt nur übrig, daß es auch nach unserem Tode als bewußtes
fortbesteht. Das heißt aber nichts anderes, als daß es neben dieser diesseitigen
oder natürlichen Welt eine jenseitige und bewußte gibt, in der sich alles,
was an bewußtem Sein aus dem Diesseits ausscheidet, als an seinem Sammelort

zusammenfindet. Es findet sich zusammen mit jenem urältesten Sein,
aus dessen Schöße einst das Diesseitige hervorgegangen ist, und zu dem
wir als seine Auswicklung fortgesetzt wieder zurückkehren," S. 264 f.

Wir wollen es hier nicht besonders hervorheben, daß Wärme oder
physikalische Kraft nicht wohl in Bewußtsein und Geist übergehen kann,
und daß namentlich unter den Tieren, die ja auch Wärme verbrauchen,
niemand von einer solchen Verwandlung reden wird, aueh nicht, daß von
einer Auswicklung des göttlichen Seins ins bewußte, menschliche nicht
gesprochen werden sollte, wenn der Vf. es auch sicher nicht in pantheisti-
schem Sinne meint. Wir wollen ihn jetzt vielmehr noch, wieder summarisch,
darüber sich vernehmen lassen, welche Folgen das Verschwinden der'Kraft
aus der Erscheinung auf die Länge der Zeit für den Stoff hat.

„Der Stoff," so schreibt er, „je mehr er durch das ihn in seiner
Beschaffenheit verändernde, seine Kraft an sich ziehende und wegführende
Leben in seiner Stofflichkeit wächst und schwerer wird, umsomebr gerät er
durch den Druck seiner Massen gegeneinander in einen Zustand, bei dem
zwar auf der einen Seite infolge der dadurch freiwerdenden Wärme das
Leben seinen fortdauernden Unterhalt findet, aber anderseits ein schließ-
lieher Zusammenbruch unvermeidlich wird Was wird hervorgehen aus
diesem Zusammensturz (der Himmelskörper)? Ein Weltfeuer, gegen das
die Sonne und die ihr ähnlichen Feuergestirne nur zwerghafte Flämineben
sind. Eine Hitze wird sich aus dem Drucke entwickeln, die ganz
unvorstellbar ist, und für die es —- das ist das wesentliche — keine Ableitung
gibt, weil kein Leben mehr da ist. Sie steigert sich, solange nur irgend
der Stoff und sein Druck noch besteht, unausgesetzt. Sie steigert sich, bis
auch seine letzten und widerstrebendsten Elemento sich lösen. Ob diese
Elemente die heutigen sein werden, die wir kenneu, oder weiter
zurückliegende, oder ob es schließlich ein Urstoff ist (Protbyl) oder hesser Endstoff,
in den sieh das Sein als seine letzte stoffliche Position flüchtet: da die
letzten Bestandteile des Stoffes selber Kräfte sind, so müssen sie in dem

Augenblick, in dem ihre Auslösung erfolgt, völlig gleich sein denen, die
ihre Auslösung bewirken, und sie müssen sich demnach gegenseitig, die
lösenden und die gelöst werdenden, aufheben. Stoff und Kraft, beides,
was man die diesseitige Welt nannte, und was auch bis zu diesem Augenblicke

wie Welt aussah, erlischt und ist nicht mehr Die jenseitige
Welt, der neue Seinszustand, der durchaus bewußte, ist vollendet", 259 ff.

Unser Autor postuliert in diesen Ausführungen Sätze, die sonst dem
Monismus und Idealismus eigen sind: daß die Körper sich auf bloße Kräfte,
das Stoffliche, Zusammengesetzte und Ausgedehnte auf Erscheinung zurückführt,

was im letzten Grunde mit seiner Vorstellung von der Einheit des

Seins, S. 207 f., zusammenhängt. Diese Einheit muß ihm helfen, um das,
worauf ihm alles ankommt, die endliche Rückkehr des Bewußtseins und
des Geistes und damit der Menschheit in das Ursein, leichter annehmbar
zu machen. Das große Postliminium am Ende der Tage, die endgültige
Heimkehr des Menschengeistes und der Welt ist eine, weil beide,. Mensch
und Welt, ursprünglich eins sind. Zuerst war nur wahres Sein, belebtes
Sein, menschliches Sein, 207. Es ist im Anfang durch eine Art Bewußt-

werdung des Urseins entsprungen. Aus ihm hat sich, umgekehrt wie bei



106 Literarische Besprechungen.

Darwin, das tierische und pflanzliche Leben, beides nach dem Vf. mit
Bewußtsein ausgestattet, entwickelt ; aus dem lebendigen Stoff ist dann zuletzt
der tote Stoff hervorgegangen.

Daß somit der Mensch das erste und nicht das letzte Glied im
Prozesse des Werdens darstellt, scheint dem Yf. mit dem Bericht der Bibel in
keinem Widerspruch zu stehen. Der Mensch ist das Erste, insofern das
erste Leben, das bei der Entwicklung in den diesseitigen Zustand entsprang,
bereits Mensch hieß; er ist das Letzte, insofern das Endprodukt der
Entwicklung der Mensch heutigen Tages ist; in diesem zweiten Sinne
berichtet das 1. Kap. der Genesis von seiner Erschaffung, in jenem ersten
soll das 2. Kapitel in dem sog. Jahwistischen Bericht von ihr reden. 272 ff.

Das Buch schließt mit den Worten: „Die Weltschöpfung der Bibel
ist ein übereinstimmender Ausdruck im großen von dem, was sich uns über
die Weltentwicklung ergeben hat im einzelnen."

6. jEmst Meumann: Intelligenz und Wille. 294 S.
Quelle u. Meyer, Leipzig 1908.

Dieses Buch macht einen sehr vorteilhaften Eindruck und verdient
wegen des Charakters strenger Wissenschaftlichkeit und wegen seines
nützlichen und interessanten Inhalts ernste Beachtung. Es hat einen
praktischen Zweck. Es will dartun, wie der Verstand und Wille zu ersprießlicher

Betätigung gebildet wird, oder, wie der Vf. sich ausdrückt, S. V, es
möchte einen Beitrag liefern zu einer zukünftigen Wissenschaft vom
persönlichen Leben, d. h. einem Loben als möglichst vollendete Persönlichkeit.
Neben dem Handeln wird das Wirken ins Auge gefaßt, da der Mensch
nicht bloß für sich nach Vollendung streben sondern auch anderen
nützen soll. Der Weg zu diesen beiden Zielen liegt dem Vf. in der
gleichmäßigen Ausbildung der Intelligenz und des Willens. Es gibt nach ihm
weder hochentwickelte Intelligenz und entsprechende Leistung ohne eine
hohe Stufe der Willenskultur, noch soll sieh umgekehrt Charaktergröße
ohne starke Intelligenz finden. Die führende Rolle aber oder der Primat
wird der Intelligenz zuerkannt, da diese dem Willen die Wege zu zeigen
hat, und der Wille seinerseits das Urteil des Verstandes nicht auf Kosten
der Wahrheit beeinflussen darf. Unser Autor ist also nicht Voluntarist
sondern Intellektualist. Eine Bemerkung, die er wiederholt macht, und
die seiner psychologischen Arbeit einen weiteren Hintergrund verleiht, ist,
daß nach der Auffassung des Rangverhältnisses der beiden Seelenkräfte
eich die Auffassung von der letzten Ursache und somit die Weltanschauung
richtet: wer im Menschen dem Intellekt die Führung zuspricht, wird
dasselbe Verhältnis für das weltsetzende Prinzip annehmen. Besondere
Beachtung kann aber auch ein Gedanke fordern, mit dem seine Arbeit schließt,
daß der Gegensatz von Intellektualismus und Voluntarismus vielleicht mit
der Zeit vor der Einsicht zurücktreten wird, daß alle Willensbetätigung
nichts anderes ist als eine besondere Form intellektueller Betätigung. Er
schreibt S. 289 f. : „Wir fänden eine große Gruppe intellektueller Prozesse,
die einen ganz eigenartigen Charakter annimmt, in der Wirksamkeit von
gebilligten Zielvorstellungen bei der Übung und dem geistigen Fortschritt,
bei den Aufmerksamkeitsprozessen, bei der planmäßigen Beobachtung, bei
der willkürlichen Gedächtnisarbeit, b6i der zielgemäßen Phantasietätigkeit,
bei dem von Problemen beherrschten Denken, und ebenso wieder beim
zielbewußten Handeln. Diese Gruppe intellektueller Vorgänge ist eine eigenartig
bedingte und eigenartig wirkende Art von Bewußtseinsprozessen: eine Gruppe



Literarische Besprechungen. 107

von Erscheinungen, in denen unser Ich in einer ganz unmittelbaren Form
die Bewußtseinsvorgänge beeinflußt und sie zu Wirkungen auf andere
Vorgänge führt. Vielleicht läßt sich das. was die frühere Psychologie „Wille"
nannte, auflösen in eine solche Gruppe intellektueller Erscheinungen, in
denen aktive Selektionsfaktoren in dem vorher bestimmten Sinne
tätig sind." Diese Auffassung scheint uns auf dasselbe herauszukommen
mit dem Satze des Aristoteles in d. anima 3, 9: „Der Wille ist in dem
intellektiven Teil der Seele, wie die Begierde und der Eifer in ihrem
unvernünftigen Teil," das heißt also, daß der Wille seiner Wesenheit nach
intelligent ist, wenn er auch eine ganz eigene Punktion der Intelligenz
darstellt.

Die Schrift Prof. Meumanns teilt sieh in zwei Abschnitte, deren erster
die Intelligenz und deren zweiter den Willen und sein Verhältnis zur
Intelligenz behandelt. Im ersten Abschnitte werden zuerst die formalen, dann
die materialen Bedingungen der Intelligenz und ihrer Ausbildung erörtert.
Die formalen Bedingungen sind die Aufmerksamkeit, die Übung, die
Gewöhnung und die Ermüdung. Hier wäre es besser, statt Ermüdung, die
doch nur die Negation einer Vorbedingung ist, ihr Gegenteil zu nennen,
die Prisehe und Aufgelegtheit.

In der Erörterung über die Aufmerksamkeit ist mir ein kleines
Bedenken aufgestoßen. Der Vf. unterscheidet sehr gut «die konzentrierte und
die verteilte Aufmerksamkeit. Die erste ist ihm die Bedingung der gelehrten,
die zweite die der praktischen Intelligenz. Die konzentrierte Aufmerksamkeit

isoliert sieh, sucht Ruhe und Einsamkeit und ist empfindlich gegen
Störung, namentlich durch Geräusche. Hier meint er nun, daß die
Widerstandsfähigkeit der Aufmerksamkeit gegen äußere Störungen in. höchstem
Grade von der Gewohnheit abhängig ist, S. 20, daß der höchste Typus der
Aufmerksamkeit nicht nur große Konzentrationsfähigkeit überhaupt ist,
sondern diese in Verbindung mit großer Widerstandsfähigkeit und Hemmungsenergie

(d. h. Fähigkeit, die störenden Sinneseindrücke zu hemmen), und
folgert daraus mit Berufung auf die Fähigkeit der Knaben mitten im
Geräusch ihre Schularbeiten zu machen, daß man nach Pestalozzi den
Menschen von Kindheit auf zu vorsätzlicher Aufmerksamkeit und zum
Widerstand gegen äußere Störungen anleiten, nicht nach H e r b a r t das

Hauptgewicht auf die unwillkürliche Aufmerksamkeit legen müsse, S. 21 f.
— Ich halte das für etwas einseitig. Es wird übersehen, oder es bleibt
doch unerwähnt, daß das Gehirn im Alter nach langen Jahren geistiger
Anstrengung seine Widerstandsfähigkeit verliert, dagegen in der Kindheit
noch frisch und unverbraucht ist, und daß Überanstrengung desselben in
diesem Alter von verhängnisvollen Folgen für die Zukunft sein kann.

Als materiale Bedingung der Verstandesbildung kommen zur Behandlung:

die Beobachtung (Anschauung), das Gedächtnis und die Phantasie.

Der zweite Hauptabschnitt enthält 4 Kapitel: der Wille rein psychologisch

betrachtet — wünschen und handeln — die individuellen Willensund

Charakterformen — das Verhältnis von Intelligenz und Wille.
In der psychologischen Betrachtung des Willens verdient besondere

Hervorhebung die Charakterisierung des Willens als Prinzip und
Vermögen selbsteigener Bestimmung. „In der Billigung (Zustimmung) oder
ihrem Gegenteil, der Verwerfung, Verneinung oder Mißbilligung des Zieles
einer Handlung, besteht so wesentlich der Charakter einer eigentlichen
Willenshandlung und das Bewußtsein des Wollens, daß überall da, wo
dieses psychische Element nicht auftritt, wir auch nicht das Bewußtsein
haben, wollend tätig zu sein," S. 185.



108 Literarische Besprechungen.

7. Frans M. Schindler : Lehrbuch der Moraltheologie.
I. Bd. 312 S. Opitz, Wien 1907.

„Man kann", so erklärt der Vf. in der Vorrede, „wohl nur mit
Einschränkung von einem Bedürfnis nach neuen Gesamtdarstellungen der
katholischen Moraltheologie sprechen. Sicher aber ist für einen
langjährigen Lehrer derselben das persönliche Bedürfnis nicht unberechtigt, zu
den Hauptfragen seines Arbeits- und Lehrgebietes vor der größeren
Öffentlichkeit Stellung zu nehmen, und so gewissermaßen Rechenschaft von der
Verwaltung seines öffentlichen Amtes abzulegen, zugleich aber seinen Schülern
ein Gedenkbuch zur Erinnerung an die gemeinsame Geistesarbeit im Dienste
der theologischen Wissenschaft in die Hand zu geben."

Der Stoff ist sachentsprechend in einen allgemeinen oder grundlegenden
und einen besonderen Teil zerlegt. Der erste, hier vorliegende Teil hat
wieder zwei Abschnitte. Der eine handelt von dem Endziel des Menschen
und seiner gottverliehenen Ausstattung für dasselbe, dem Willen und der
Gnade, der andere von den allgemeinen Erfordernissen des sittlichen Handelns,
Güte und übernatürlicher Verdienstlichkeit.

Das Buch hat einen gediegen wissenschaftlichen Charakter und ist
die Frucht langer Geistesarbeit. Es ist mit imponierender Erudition
geschrieben und durchaus geeignet, der katholischen Moral auch in
nichtkatholischen Kreisen Achtung zu verschaffen. Geschöpft aus den echten
Quellen der theologischen Wissenschaft, zeichnet es sich durch Schärfe der
Begriffe und Korrektheit der Lehre aus, verbindet damit aber Milde im
Urteil und das Bestreben, entgegenstehende Meinungen der Autoren
tunlichst untereinander auszugleichen. In der Frage vom Moralsystem neigt
der Vf. mehr zur probalistischen Meinung der Jesuiten als zu der äqui-
probalistischen des hl. Alfons, indessen erklärt er, es seien zwei
gleichberechtigte Standpunkte, die hier ihre prinzipielle Vertretung fänden, der
eine, der Freiheit, der andere, dem Gesetze sein Recht zu wahren, S. 224.
In der Frage von dem Wesen und den Erfordernissen des sittlich Guten
fordert er die bewußte Beziehung der Handlung auf Gott, schweigt aber,
soviel ich sehe, von der Kontroverse zwischen Mausbach und Cathrein.
Inbezug auf die Lehre Schell s, daß nur „die Sünde mit erhobener Hand",
die aus direktem Gotteshaß hervorgeht, Todsündo sei, bemerkt er, daß sie
später von Schell selbst im traditionellen Sinne erklärt wurde, S. 241.

Unser Autor verwertet auch das gutbegründete Neue der philosophisch-
theologischen Spekulation und gewährt ihm Aufnahme; es ist sein Bestreben,
wie er selbst S. VII sagt, mit allen namhaften Geistesrichtungen der Zeit,
soweit sie das Gebiet der Moral berühren, wissenschaftliche Auseinandersetzung

zu pflegen und was sie an Wahrheitsgehalt aufweisen, unumwunden
anzuerkennen und sich anzueignen, auch dann, wenn es von Gegnern seiner
Uberzeugung stammt. Leider hat es mir meine beschränkte Zeit nicht
erlaubt, das Buch so eingehend zu lesen, daß ich die Anwendung dieser
Maxime an einzelnen konkreten Beispielen nachweisen könnte.

Inbezug auf den ersten Band bemerkt der Vf. noch a. a. 0: „Besondere

Beachtung wende ich in der allgemeinen Moraltheologie der
Begründung und Erklärung ihrer moralphilosophischen Grundlagen zu, zumal
da der heutige theologische Studiengang eingehendere moralphilosophische
Studien nur ausnahmsweise voraussetzen läßt." Ich darf vielleicht mit
Rücksicht auf diesen letzten Punkt noch einige Desiderata zur etwaigen
Berücksichtigung in einer neuen, wohl bald zu erwartenden Auflage
empfehlen.



Literarische Besprechungen. 109

1. Der grundlegende Begriff der Tugend dürfte etwas mehr ex pro-
fesso erörtert werden. — Der sorgfältig entwickelte Begriff der Tugend,
wie er sich z. B. in der nikomachischen Ethik des Aristoteles
findet, würde uns u. a. erkennen lassen, daß sie ein fester Besitz ist, der
nicht so leicht verloren geht, und dadurch vielleicht die Erörterung von
der Todsünde und von den Todsünden in ein besseres Licht rücken. Wie
jetzt wohl in den Moralbüchern davon geredet wird, z. B. im Kapitel de
sexto namentlich von den unkeuschen Gedanken, können gewissenhafte
Personen leicht ängstlich gemacht werden. Aristoteles sagt uns in
vollem Einklang mit dem Worte des Herrn, daß der gute Baum keine
schlechten Früchte bringen kann, die Tugend sei selbst unverlierbarer als
das Wissen. Dieses wird nämlich durch Vergessen aufgehoben, die Tugend
aber, als Frucht der Gewöhnung, wird gleichsam zur anderen Natur.

2. Die Willensfreiheit müßte eingehender psychologisch zergliedert
und ausführlicher gegen Einwürfe verteidigt werden.

3. Der göttliche Wille als formale Bedingung jeglicher Verpflichtung
und Sittlichkeit müßte deutlicher erklärt und kräftiger hervorgehoben
werden. —

Zum Schlüsse noch folgende 2 Korrekturen oder Präzisierungen!
S. 43, Anm. wird eine Stelle aus Arist. Ethik nicht mit den richtigen
Ziffern zitiert. Es muß heißen 10, 7. Die Worte &so>Qr]Tixrj xaXwv finden
sich dort übrigens nur dem Sinne nach, im Anfang des 7. Kapitels.

Die S. 238 Anm. 1 zitierten Worte aus Ar. Met. 14, 4: to xaxov
to âvvdfisi dya&ôv sollen nicht die Meinung des Ar. ausdrücken, sondern
eine Konsequenz aus einer abgelehnten gegnerischen Meinung.

Brühl b. Köln. Dr. Eugen Eolfes.

8. M. Dessoir und P. Menser : Philosophisches Lese¬
buch. Dritte, wiederum vermehrte Auflage, gr. 8°.
VIII u. 321 S. F. Enke, Stuttgart 1910.

Im Jahre 1903 erschien das von Dessoir und Menzer herausgegebene
„Philosophische Lesebuch", 1905 war bereits eine 2. Auflage notwendig,
heute (1910) liegt uns die 3. Auflage vor, die der ersten gegenüber einen
Zuwachs von 63 Seiten aufweist. Mehrere Philosophen, die man in der
ursprünglichen Ausgabe vermißte, sind nun durch charakteristische Stücke
vertreten. Aus dem Altertum scheinen Plato und Aristoteles, Sextus Em-
pirikus, Seneca und Plotin auf. Das Mittelalter findet seine Zeugen in
Thomas von Aquino und Meister Eekhart. Der Neuzeit ist ein breiter
Eaum gewidmet. Aus der naturwissenschaftlichen Periode (17. Jahrhdt.)
begegnen uns Francis Bacon, Descartes und Despinoza. Als Vertreter der
Aufklärungsphilosophie kommen Locke, Berkeley und Hume zu Wort.
Leibniz trägt seine Monadologie vor, Kant, Fichte, Hogel, Herbart und
Schopenhauer grundlegende Partien ihrer Systeme. Mit Schopenhauer
schloß die erste Auflage; die neueste bringt noch Proben aus Comte, John
Stuart Mill, Fechner und Lotze. Zu jedem Abschnitte sind Erläuterungen
hinzugefügt. Ein Namenregister und ein Sachregister beschließen das Ganze.

Den Abschnitt über Thomas von Aquino hat Prälat Commer
bearbeitet. Während die beiden früheren Auflagen nur Stellen über die
Universalien enthielt, sind diesmal einige davon weggefallen und dafür
folgende ausgewählt: 1. Von den Teilen der Philosophie, aus dem
Kommentare zu Boethius de Trinitate, qu. 5, a. 1; 2. Vom Sein, aus der
Summa theol., 1. II. qu. 94, a. 2 und I. qu. 48, a. 2 ad 2; aus der Summa



110 Literarische Besprechungen.

philos., lib. I. cap. 25, § 3; aus dem Quodlibetum 2. qu. 2, a. 3; 3. Von
der Substanz, aus der Summa philos., I. cap. 25, § 4; 4. Von den
Universalien, aus dem Kommentare zu den Sentenzenbüchern des Petrus
Lombardus, Sententiavum lib. I, dist. 19, qu. 5, a. 1 und aus der Summa
theol., I. qu. 85, a. 2 ad 2; 5. Vom Erkenntnisgrunde, aus der Summa
theol., I. qu. 14, a. 1.

Daß die diesem Abschnitte angebängten trefflichen Erläuterungen
ausführlicher gehalten sind als bei den übrigen Abschnitten, dürfte, wie
die Herausgeber schon im Vorworte zur ersten Auflage bemerkten, „bei der
im allgemeinen mangelhaften Kenntnis der thomistischen Philosophie gerechtfertigt

und willkommen erscheinen."
Für die vierte Auflage, die das „Philosophische Lesebuch" gewiß

erleben wird, möchte ich die Aufnahme einer Probe aus Augustinus als
Hauptvertreter der patristischen Philosophie empfehlen.

Wien Seydl.

9. Fritz Tillmann: Die Wiederkunft Christi nach den
Paulinisehen Briefen. (Biblisehe Studien, XIV. 1 u. 2.)
8°. VIII, 205 S. Herder, Freiburg 1909.

Der Verfasser bietet uns in ausführlicher, erschöpfender Darstellung
die Lehre über die zweite Wiederkunft Christi nach den Paulinischen
Briefen. Das erste Kapitel untersucht die einzelnen Briefe des Weltapostels
auf ihren endgeschichtlichen Inhalt. Das zweite erörtert die prinzipielle
Vorfrage, wie Paulus den Gegensatz der jetzigen und künftigen Welt, des
aimv ovtoç und fxsXlwv, auffaßt. Von besonderem Interesse ist die Frage
nach dem Zeitpunkte der Wiederkunft, welcher das 3. Kapitel gewidmet
ist. Der Verfasser zeigt hier durch eingehende Exegese von 1 Thess. 4,
13—18; 1 Cor. 7, 25—31; 15, 51—53; Rom. 13, 11. 12, daß sich Paulus
in den früheren Jahren seines Lebens die Parusie so nahe bevorstehend
gedacht hat, daß er sich selbst unter diejenigen zählte, welche zur Zeit
der Ankunft des Herrn noch leben würden. Es war dies keine fälsche
„Lehre" des Apostels (er lehrt ausdrücklich, daß man die Zeit der Wiederkunft

des Herrn nicht wisse), sondern die allgemeine Erwartung und
Hoffnung der ersten Christen, gleichsam der Untergrund der damaligen escha-
tologischen Predigt. Dagegen zeigt die Exegese von 2 Cor. 5, 1—10, daß
Paulus später die Befürchtung hegte, daß er vielleicht doch sterben werde,
ehe der Herr kommt, daß aber der Wunsch immer in ihm rege blieb, die
Parusie zu erleben. In der Zeit der Gefangenschaft schwand auch dieser
Wunsch allmählich. Man kann hier den gründliehen Auseinandersetzungen
des Verfassers nur zustimmen. — Dagegen glauben wir, daß der Autor
nicht überzeugend dargetan hat, Paulus hätte nicht an den Tod, sondern
nur an eine plötzliche Umwandlung der bei der zweiten Parusie des Herrn
noch Lebenden geglaubt. Hier handelt es sich doch nicht bloß um eine
subjektive Meinung oder Erwartung, die für das Dogma ganz belanglos
ist, sondern um eine Lehre, die sich auf ein Dogma stützt, welches Paulus
an anderer Stelle klar und deutlich vorträgt, nämlich auf das Dogma von
der Allgemeinheit der Erbsünde, welche die Allgemeinheit des Todes als
Korrelat bedingt. (Vgl. Rom. 5, 12.) Daher kann die Interpretation von
dormire als im Todeschlafe „ruhen" im Gegensatze zum immutari; das in
der Wiederbelebung unmittelbar nach erfolgtem Tode besteht, nicht
ohneweiteres von der Hand gewiesen werden. Danach läßt sich auch 2 Cor. 5, 3. 4
erklären. Denn in dem Falle, daß die Wiederbelebung unmittelbar nach



Literarische Besprechungen. Ill
dem Tode sich vollzieht, tritt das exspoliari, und nudum „inveniri", der
„Zustand" der Nacktheit (der Leiblosigkeit, des Verwestseins), nicht ein. —
Was im fünften und sechsten Kapitel über die Vorzeichen und den Verlauf
der Wiederkunft gesagt ist, wird katholischerseits wohl ziemlieh allgemein
angenommen werden. Einzelne Prägen von nebensächlicher Bedeutung sind
ja sehr umstritten und durchaus nicht so glatt zu lösen. Aber die
Aufstellungen Tillmanns finden wir durchwegs wohl begründet. Besonders die
Erklärung vom sog. xatéywv und xazéyov, der Person und der Macht,
die das Auftreten des Antichrist noch aufhält, scheint weit befriedigender
und dem panlinischen Gesetze entsprechender als die gesuchten Deutungen
auf einzelne historische Persönlichkeiten. Nach dem Verfasser sind nämlich
darunter zu verstehen die andauernde Verstocktheit Israels und der noch
nicht erfolgte Eingang der Heidenwelt in die Kirche (nach Rom. 11). Ob
man nicht das Masculinum „xaré/tov" dann erklären könnte im Sinne einer
Personifikation des ungläubigen Judenvolkes? Damit würde der Wechsel
des Genus einigermaßen wenigstens verständlich und doch alle Schwierigkeit

vermieden, welche der Interpretation im Sinne einer konkreten
Einzelpersönlichkeit entgegensteht. — Sehr gediegen wird endlich im letzten
Kapitel gegenüber der modernen protestantischen Bibelkritik ein dreifaches
bewiesen: 1. daß Paulus zwischen Tod und Wiederkunft einen schlafähnlichen

Zustand der Seele nicht kennt; 2. daß nach Paulus eine allgemeine
Auferstehung stattfinden wird, sowohl der tierechten zum ewigen Leben,
als der Ungerechten zum ewigen Tode, der durchaus nicht einer vollständigen

Vernichtung gleichzusetzen ist; 3. daß sich der himmlische Leib nicht
aus einer angeblichen Keimanlage des natürlichen entwickelt. Schon aus
dieser gedrängten Darstellung des Inhalts ist ersichtlich, daß uns Tillmann
wieder eine ebenso aktuelle als gründliehe exegetische Studie geliefert hat.

Wien. Dr. Lehner.

10. Abbé Saudreau: L a vie d'union à Dieu et les
moyens d'y arriver d'après les grands Maîtres de
la spiritualité. 2e éd. revue et augmentée. 12° pp. 65-1.

1901), Paris, Amat; Angers, Grassin.

Gelegentlich der ersten Auflage schrieb am 8. August 1900 S. ti. Mgr.
Rumeau, Bischof von Angers, an den Verfasser: „D'après le rapport
favorable qui m'a été fait par le R. P. Froger, de l'Ordre de Saint-Dominique,
que j'avais chargé de l'examen de votre ouvrage, je vous accorde bien
volontiers l'imprimatur que vous m'avez demandé. J'y joins mes cordiales
félicitations pour un travail qui fait honneur à votre érudition en même

temps qu'à votre piété. Une telle science de la vie intérieure en suppose
nécessairement la pratique. C'est un bel exemple pour mon Clergé." Nach
9 Jahren nun ist die zweite Auflage erschienen mit dem Bischöflichem
Imprimatur vom 8. September 1909. Sie kündigt sich an als „revue et
augmentée, verbessert und vermehrt". Kleinere Zusätze und Verbesserungen,
sowohl im Texte wie in den Anmerkungen, finden sich allenthalben. Von
mehreren gilt, was S. 45, Note 2 gesagt ist: „Ce passage et plusieurs
autres que l'on trouvera dans cette seconde édition ont été ajoutés au texte
par le savant Bénédictin qui a traduit cet ouvrage en allemand. Je lui
en exprime ici ma reconnaissance ainsi que pour quelques remarques très
justes qu'il a insérées dans son travail et qui m'ont permis de faire d'utiles
corrections." Die hier erwähnte vortreffliche deutsche Übersetzung ist er-



112 Literarische Besprechungen.

schienen unter dem Titel: „Das gottgeeinte beschauliche Leben und die
dazu führenden Mittel" im Verlage der „Styria", Graz und Wien, so wir
nicht irren, 1905. Von größeren, seitelangen Zusätzen gilt meist, was S. 41,
Note 1 angeführt ist: „Je n'ai pas voulu changer les numéros de la
première édition; aussi pour les passages ajoutés, les numéros sont redoublés"
{z. B. a. 0. 26 bis). Der Text selbst ist um 41 Seiten gewachsen.

Das ganze Buch ist eingeteilt in 11 Kapitel. Das 1. Kapitel
bildet gleichsam die Einleitung und behandelt die Natur der
Vollkommenheit (deren Verlangen und Hoffnung; 2 Bestandteile: gänzliche
Gleichförmigkeit und innigste Gottvereinigung; der Einigungszustand ist
eine besondere Gnade; Gebet der vollkommenen Seelen; Verlangen nach
diesem Gebet und Art der Zubereitung; kurzer Inbegriff der Lehre über
das Einigungsleben; die liebevolle Einigung und die Beschauung; Ansehen
dor Geisteslehrer; Berufung zur Vollkommenheit u. zum Einigungsleben).
Die folgenden Kapitel bringen die Geschichte der ehris tlichen Mystik:
Darstellung der mystischen Theologie im christl. Altertum, Mittelalter und
in der Neuzeit bis auf unsere Tage. Der reinen Sachlichkeit wegen kommen
die Hauptgeisteslehrer zusammenhänglich zu Worte: „II m'a semblé nécessaire

de choisir scrupuleusement les guides et, autant que possible,
de résumer leur doctrine. Prendre dans un ouvrage un court passage,
l'isoler de son contexte, c'est un procédé défectueux; on s'expose par là à

prêter à un auteur des idées qui ne sont pas les siennes et à s'écarter de
la véritable doctrine" (S. 40). Als hauptsächliche Lehrpunkte werden
eingehend behandelt: der Einigungsweg; die Besehauung; das Verlangen nach
derselben; Zubereitung zu derselben: Herzensreinheit in völliger Entsagung
und Sammlung; die Früchte der Besehauung.

Das 2. Kapitel nun bringt die Lehre der griechischen Väter
(Clemens von Alexandrien, Origenes, hhl. Athanasius, Makarius, Basilius,
Gregor von Nyssa, Ephrem, Gregor von Nazianz, Diadochus, Maximus,
Thalassius, Johannes von Damaskus). Zwischen die hhl. Diadochus und
Maximus ist eingeschoben „Dionysius der Mystiker", der gelebt haben soll
zu Ende des 5. und zu Anfang des 6. Jahrhunderts. Aber dieser
geheimnisvolle, rätselhafte Dionysius damaliger Zeit ist all seinen Zeitgenossen
durchaus unbekannt; nirgends hat man bisher trotz allem kritischen
Fortschritt auch nur die geringste Spur von ihm gefunden. Im Gegenteil
werden die Schriften, welche nach der modernen Kritik erst damals verfaßt
sein sollen, einhellig von allen damaligen Schriftstellern, von Recht- und
Irrgläubigen, uralter Überlieferung gemäß wirklich dem hl. Dionysius

vom Areopag, dem großen Schüler des hl. Apostels Paulus,
zugeschrieben. Bischof Juvenalis von Jerusalem (um 450) beruft sich in
einem Briefe an die Kaiserin Pulcheria betreffs des Todes und Begräbnisses
der Gottesmutter auf das Zeugnis des Areopagiten (D. N. cap. 3, vgl.
Innsbrucker Zeitschrift für kath. Theologie, 4. Jahrg. S. 616). Maruka,
Bischof von Maiparkat in Syrien, kannte schon anfangs des 5. Jahrb. die
areopagitischen Schriften (vgl. dies. Jahrb. XIII, S. 104) und zwar als von
altersher bekannte Schriften des hl. Apostelschülers Dionysius Areopagita,
des Kronzeugen der urchristlichen Überlieferung. Wie uns Photius (Bibliotheca,
Cod. 1) berichtet, wurde damals schon die Echtheit dieser Schriften
unwiderleglich bewiesen durch den Priester Theodor von Antiochien (vgl.
Gennadius de illust. viris). Der hl. Maximus beruft sich in seinem
Kommentar zur CH. (de coelesti hierarchia cap. 5.) des Areopagiten auf des
hl. Dionysius von Alexandrien Scholien zu den areopagitischen Schriften.
So waren demnach letztere schon vor 250 bekannt und erklären sich auch
leicht die vielen Anklänge bei Plotin. Mithin bewahrheitet sich das Urteil



Literarische Besprechungen. 113

(de religione Christiana cap. 22) des Marsilius Ficinus (f 1499), der selbst
die Werke des Proklus übersetzte und erklärte: „Ich habe mich überzeugt,
daß die hauptsächlichen Mysterien des Numenius, Philo, Plotin, Jam-
blichus und Proklus aus Johannes, Paulus, Hierotheus und Dionysius
Areopagita genommen sind. Was jene Philosophen Erhabenes gesagt
haben über das göttliche Sein, die Engel und theologische Wissenschaft
überhaupt, das haben sie aus diesen Quellen geschöpft." Für die Echtheit
der areopagitischen Schriften spricht ganz deutlich das durch den
Patriarchen der unierten Syrier zu Antiochien, Ignatius Epbraem II. Eahmani,
neu aufgefundene 3. Dokument ,De Ordinationibus'. Das hier gegebene
Weiheritual stimmt nämlich genau mit dem betreifenden Texte der EH.
(de ecclesiastica hierarchia cap. 5) des Areopagiten, weil eben der Weiheritus

in Antiochien von den Aposteln eingeführt wurde und der hl. Dionysius

eben den von den Aposteln überlieferten Eitus mitteilt. Offenbare
Anklänge an des Areopagiten Schriften finden sich zahlreich beim hl. Cyrill
von Alexandrien, beim hl. Makarius von Ägypten, bei den großen
Kapadoziern sowie schon bei Origenes und Clemens von Alexandrien (vgl. dies.
Jahrbuch XXIII, S. 365 ff.).

Die Mystik der lateinischen Väter (hhl. Ambrosius, Cassian, Gregor
d. Gr., Beda, Petrus Damiani) bis Ausgang des 11. Jahrhunderts bespricht
das 3. Kapitel. Besonders wertvoll aus dieser Zeit ist die mystische
Theologie des hl. Papstes Gregors des Gr., welche von den großen Theologen

des Mittelalters überaus geschätzt war und lange Jahrhunderte als
geradezu klassisch galt. Noch zur Zeit der hl. Theresia wurde dieselbe
eifrig gelesen (vgl. S. 130). Gewiß mit Eecht wird sie deshalb eingehender
(S. 131—185) dargestellt. Das 4. Kapitel bringt die mystische Lehre
des 12. Jahrhunderts (hl. Bernard und die beiden Viktoriner). Ein Auszug

aus der Scala claustralium (S. 259—274) bildet den Schluß des
Kapitels, welche Schrift nicht vom hl. Bernard herrührt, sondern
höchstwahrscheinlich vom Kartäuserprior Guigues. Hauptsächlich wird die Mystik
des hl. Bernard behandelt. (S. 192—232). Hier belehrt uns der hl. Kirchenlehrer

näher über das Verlangen nach der Beschauung und der Gotteiniguug
als Anteil der Vollkommenen; über die Mittel zur Gotteinigung und deren
Natur. Wiederholt schon war in unserem Jahrbuche von den Beschauungs-
arten des hl. Bernard die Eede. Der letzte dieser Artikel (a. 0. XXIII,
S. 150—178) stellt u. a. die areopagitische Mystik in scharfen Gegensatz
zu der des hl. Bernard, während Saudreau zwischen beiden volle
Übereinstimmung findet (vgl. z. B. S. 88 ff. nr. 63—67, u. S. 214 ff. nr. 159 f.).
Der hl. Bernard kannte gar wohl die areopagitischen Schriften. Er kannte
sie schon durch den hl. Gregor d. Gr., von dem Papst Hadrian 1. an
Kaiser Karl d. Gr. schreibt, daß er den hl. Dionysius Areopagita
überaus lobe und ihn als alten Vater und Lehrer bestätige. Erkannte
dieselben auch durch seine beiden FVeunde, die Viktoriner. Hugo von
St. Viktor schrieb einen Kommentar zur CH. des Areopagiten und, wie
St. Bonaventura (de reductions artium ad tbeolog. n. 5) schreibt: „Eichardus
sequitur Dionysium (i. e. Aroopagitam) in contemplations".

Ebensowenig steht die areopagitischo Mystik im Gegensatz zu der
des hl. Thomas von Aquin (vgl. gen. Artikel a. a. 0. S. 169), der, nebenbei
bemerkt einen Kommentar zu DN. (de divin. nominibus) des Areopagiten
verfaßte, nichs aber (vgl. a. a. 0. S. 165) zu dessen ThM. (theologica my-
stica). Letztere erklärte der Lehrer des Aquinaten, der sei. Albert d. Gr.
Häufig aber kommt der Doctor angelicus in seinen Werken zu sprechen
auf des hl. Dionysius Areopagita Mystik, welche er keineswegs nach dem
neuplatonischen Mystizismus von Plotin und Proklus erklärt. Wie in der

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 8



114 Literarische Besprechungen.

philosophischen Spekulation ist St. Thomas auch in der theologischen Mysti-
großer Meister und darum durchaus zuverlässiger Ausleger wie der aristotelischen

Spekulation (vgl. dies. Jahrbuch XXIV, S. 267 ff.), so auch der
areopagitischen Mystik (Saudreau a. a. 0. S. 284—294). In deren
Auslegung stimmt er übrigens ganz überein mit allen ihren großen Erklärern,
insbesondere auch mit seinem Lehrer und dem hl. Bonaventura, deren
Mystik mit der des Aquinaten im 5. Kapitel zur Sprache kommt. Die
„göttliche Dunkelheit" in der Beschauung als Anschauen des göttlichen
Wesens ähnlich der visio beatifica zu fassen (dies. Jahrb. XXIII, S. 166 ff.)
ist freilich neuplatonische Art, aber himmelweit verschieden von der Auffassnug
des Areopagiten (vgl. näher: Vallgornera, Mystica Theologia Divi Tho-
mae, edit. Turin 1890/91, Marietti, Tom. I, S. 23 ff., 450 ff.). Die Mystik
des großen Schülers St. Pauli neuplatonisch auszulegen, widerspricht zudem
durchaus dem Urteile der hl. Kirche, das nur zu leicht unberücksichtigt
gelassen wird. Dieses kirchliche Urteil ist offiziell ausgesprochen am
Schlüsse der 6. Lektion der 2. Nokturn im römischen Brevier (9. Oktober):
„Libros scripsit admirabiles, ac plane coelestes", de divinis nomini-
bus, de Coelesti, et Ecclesiastica hierarcbia, de mystica Theologia, et alios
quosdam." Es ist ein Urteil der hl. Ritenkongregation, mehrmals (2mal
sogar von Papst Urban VIII.) von den Päpsten bestätigt. Wohlgemerkt
ist dieses Urteil ganz und gar unabhängig von der Lebensgesehichte; es ist
ein offizielles Urteil über die in diesen Schriften enthaltene Lehre; wenn auch
nicht Entscheidung ex cathedra, so doch von höchstem kirchlichen
Ansehen und deshalb ehrfurchtsvoll zu beachten und gewiß weit allem als
gelehrt gepriesenen Privaturteil vorzuziehen.

Von dieser „wunderbaren und völlig himmlischen" Mystik des
Areopagiten ist keineswegs Gegensatz (gen. Art. a. a. 0. S. 165), sondern
vielmehr das getreueete Echo die Mystik der beiden Dominikaner Tauler und
sei. Heinrich Suso, welche als Hauptvertreter der christlichen Mystik des

14. Jahrhunderts im 6. Kapitel zu Worte kommen. Man vergleiche nur,
was Tauler (Saudreau a. a. 0. S. 323—351) über die Beschauung und
Mittel zu derselben, über den nackten Glauben, die Gotteinigung, die
wahre Gottesfreundschaft, die volle Selbstentäußerung und geistige Armut,
der sei. Suso (a. a. 0. 352—374) über das innere Leben, die wahre
Vollkommenheit, deren Hindernisse und Hilfsmittel, die Gotteinigung sagt und
man wird füglich sagen können, daß beide nur eine weitläufigere Erklärung
der kurzen theologia mystica des hl. Dionysius vom Areopag bieten. Gleiches
gilt auch von den Mystikern des 15. Jahrhunderts: hl. Vinzenz Perreri,
Gerson, hl. Laurenz Justiniani, Thomas von Kempen (Nachfolge Christi),
welche im 7. Kapitel besprochen werden. Wie der Augustinerchorherr
Ruysbrock aus dem 14. Jahrhundert (a. a. 0. S. 321) ist auch der
Kartäuser Dionys aus dem 15. Jahrhundert (a. a. 0. S. 321, 406, 554) von
der hl. Kirche seliggesprochen. Beide sind erstklassige Mystiker in Lehre
und Leben und treue Anhänger der Überlieferung. Leider sind sie nur
kurz erwähnt. Ganz in Übereinstimmung mit der überlieferten Mystik
sind auch im 16. Jahrhundert Ludwig Blosius, die hl. Theresia und der
hl. Johann vom Kreuz, über welche das 8. Kapitel berichtet. Gegen
Ende dieser Zeit zeigten sich deutliche Spuren einer Abweichung
von der überlieferten Lehre der Mystik (a. a. 0. S. 483
—500). Das beschauliche Gebet wurde Gegenstand mannigfacher
Angriffe und falscher Deutungen. Solche teilen uns mit der ehrw. P. Ludwig
de Ponte S. I. im Leben des beiligmäßigen P. Balthasar Alvarez S. I., die
hl. Theresia und der hl. Johann vom Kreuz wiederholt in ihren Schriften.
Der P. Rodriguez S. I. ist in seinem sonst höchst verdienten Werke „Übung



Literarische Besprechungen. 115

der christl. Vollkommenheit" (1. Teil, Vom Gebete) verschiedener Meinung.
An einzelnen Stellen (a. a. 0. Kap. 4, 5 u. 7) nennt er die Beschauung
einen außerordentlichen und erhabenen Weg, den zu erstreben vermessen
wäre. An anderen dagegen (a. a. 0. Kap. 6, 12, 17) neigt er der
überlieferten Lehre zu, daß die Beschauung das Ziel und die Krone des
geistlichen Lebens und die Betrachtung nebst den anderen Gebetsweisen gleichsam

die Leiter sei, auf welcher wir zur Beschauung aufsteigen sollen. Der
Strömung gegen die Beschauung setzte der General P. Claudius Aquaviva
einen Damm entgegen, indem er in eigenem Briefe erklärte, das Gebet der
Besehauung sei keineswegs wider den Geist der Gesellschaft Jesu. Deren
besten geistlichen Schriftsteller haben denn auch vortrefflich bis ins 19.
Jahrhundert die überlieferte mystische Lehre bewahrt (Saudreau a. a. 0.
S. 495). Sie folgen darin getreu ihrem hl. Vater Ignatius, wie ein Brief
desselben an den hl. Franz Borgias deutlich zeigt (a. a. 0. S. 497 if.).
Er hielt die mystischen Gnaden für begehrenswert und für geradezu
notwendig zur Vollkommenheit.

Unter den zahlreichen mystischen Schriftstellern des 17. Jahrhunderts,
welche das 9. Kapitel anführt, treten die besten entschieden für die
angegebene Überlieferung ein. Von diesen Verteidigern lernen wir näher
kennen: den hl. Laienbruder Alphons Rodriguez, Suarez und De Ponte,
alle drei Jesuiten, sowie den hl. Franz Sales und die hl. Johanna Franziska

Chautal. Außerdem sind noch kürzer angemerkt: Gaudier, Alvarez
von Paz, Kardinal Bona, Philipp von der hl. Dreifaltigkeit, Thomas Vall-
gornera, Brancatus Laurea, sowie der P. Lallemant S. I. und seine Schüler,
die PP. Maunoir, Surin und Rigoleuc, welche letztere, Lehrer und Schüler,
sicherlieh verdienen, unter die großen Meister des geistlichen Lebens gezählt
zu werden und sich als besonders eifrige Vertreter der altüberlieferten
Mystik sowohl in der Lehre wie in der eigenen Erfahrung auszeichneten
(a. a. 0. 565 ff.). Inbetreff der contomplatio acquisita (a. a. 0. 559 ff.)
ist wohl das einzig richtige, daß sie kein mystisches Gebet ist, sondern
wie P. Ludovic de Besse (Etudes Franciscaines, Paris 1910, torn. XXIII,
pp. 172 svv.) sagt: „n'est qu'une méditation simplifiée d'ordre très élevé
dans laquelle l'âme est capable de jouir de vives lumières et de goûter
des consolations spirituelles très suaves." Das eigentlich mystische Gebet
ist die contemplatio infusa, welche sich teilt in eine Besehauung ohne
außerordentliche Begleiterscheinungen und in eine Besehauung mit
außerordentlichen Zuständen (vgl. Saudreau a. a. 0. 568 f.: Etudes Franciscaines

a. a. 0. 174 ff.). Zum Schlüsse des Kapitels ist noch Rede vom
Mißbrauch der mystischen Lehren zu jener Zeit, insbesondere durch die
Quietisten und Jansenisten (Saudreau a. a. 0. 573—584).

Die Mystik seit dem 17. Jahrhundert bis auf unsere Tage kommt im
10. Kapitel zur Sprache. In der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
waren eifrige Vertreter der Überlieferung P. Caussade S. I. und der heil.
Johann de la Salle. Aus der zweiten Hälfte sind erwähnt: Searamelli, der
hl. Alphons Liguori und P. Grou S. J. Der erste weicht durchaus ab von
der überlieferten Mystik und gilt Saudreau nur als ein geistlicher Schriftsteller

dritten Ranges (a. a. 0. 587 ff.). Den hl. Alphons glaubt er etwas
beeinflußt von der neuen Schule inbezug auf den leidenden Zustand, als
wäre die Seele in demselben ohne Verdienst, und betreffs der übernatürlichen

Besehauung; im übrigen aber gebe er in den mystischen Fragen
klaren und genauen Aufschluß und sehr weise Ratschläge (a. a. 0. 593 f.).
Außer dem früher (dies. Jahrb. XXIII, S. 349 f.) betreffs dieser gemachten
Ausstellungen bereits Gesagten möchten wir Saudreau auch aufmerksam
machen auf sein eigenes Wort (a. a. 0. 38): „Dans ces hautes questions

8*



Ü6 Literarische Besprechungen.

de spiritualité, les écrivains qui unissent la sainteté au talent doivent être
écoutés tout d'abord: eux seuls méritent le nom de Maîtres. Ils ont ce

que rien ne peut suppléer, l'expérience personelle; et, à cette connaissance
expérimentale des états qu'ils décrivent, ils joignent la connaissance de

beaucoup d'autres âmes menées par ries voies semblables; enfin, ils ont
reçu do Dieu de grandes lumières et ils semblent bien avoir été suscités
par Lui et poussés par l'Esprit-Saint à écrire leurs ouvrages pour éclairer
les fidèles et leur donner la vraie doctrine." Dies gilt doch gewiß beim
hl. Alphons Liguori als Kirchenlehrer. Wir möchten ihn der Sache nach
nicht in Widerspruch setzen mit dem hl. Johann vom Kreuz und der heil.
Theresia (a. a. 0. 594); der Wortlaut kann eben bei weniger erleuchtetem
Verständnis trügen, obwohl ein richtiger Sinn zugrunde liegt. Was dann
P. Grou betrifft, so folgt er der bewährten Lehre der großen Meister.

Zu Ende des Kapitels ist noch Rede vom zeitgenössischem Stande
der Mystik (a. a. 0. 595—612), vorzugsweise in Frankreich. Die Anhänger
der überlieferten Lehre halten mit den großen Meistern die Beschauung
für das Ziel und die Krone aller geistlichen Übungen. Ihnen steht gegenüber

eine andere Richtung mit P. Poulain S. I., dem Herausgeber des in
mancher Hinsicht sehr verdienten Werkes „Grâces d'Oraison", an der
Spitze. Von diesen heißt es (a. a. 0. 601 f.).- „D'après eux, dans tout
état mystique l'âme agit par le moyen de sens spirituels, à la
manière des purs esprits; l'état mystique se confond donc avec l'état
angélique, l'oraison de quiétude de sainte Thérèse et la vision intellectuelle
sont deux phénomènes de même ordre. De cette divergence fondamentale
découlent les autres différences qui nous séparent: si l'état mystique nous
met sur le même rang que les Anges, il est nécessairement très rare, il
exige une. vocation spéciale que n'ont pas la plupart des âmes qui font
l'oraison mentale; il doit être appelé extraordinaire; pour atteindre la
perfection qui convient à la créature humaine, il n'est pas du tout nécessaire

que nous recevions ces grâces qui nous égalent aux anges ; dès lors, comme
nous devons, sous peine de manquer à l'humilité, ne désirer que les grâces
nécessaires à notre perfection et non pas. les privilèges, les faveurs
mystiques ne doivent pas êtres désirées. A cette affirmation: les grâces qui
produisent l'oraison contemplative sont d'ordre angélique, l'âme sous leur
influence agit, comme dans la vision intellectuelle, à la manière des purs
esprits, sans le concours du cerveau, on ne peut répondre que par une
dénégation absolue ; elle est tellement contraire à l'enseignement des Maîtres
(a. a. 0. 521 f. n. 370), et les conséquences qu'on en déduit logiquement
sont en si évidente opposition avec toute leur doctrine, que le doute ne
paraît pas possible" (vgl. Saudreau: Les Faits extraordinaires de la vie
spirituelle. Angers 1908, Grassin; Paris, Amat; chap. 3—6, pp. 100—191;
dies. Jahrbuch XXIII, 343 ff.).

Für die Überlieferung sind eingetreten eine stattliche Reihe namhafter
aszetisch-my8tischer Schriftsteller, zu denen auch Zahn, christliche Mystik
(Paderborn 1908, Schöningh) gezählt wird (a. a. 0. 611 f., Anm. 1), sowie
die besten kathol. Fachzeitschriften: Ami du Clergé, Études Franciscaines,
Revue Augustinienne, Revue des Sciences philos, et théolog., Revue Thomiste
(a. a. 0. 612 Anm.). Der gegnerischen Meinung gilt das Wort des
P. Vincent Huby S. I., eines der Gründer der Retraites im 17. Jahrhdt. :

„II est à craindre qu'en voulant combattre la fausse spiritualité, on ne
blesse la vraie" (a. a. 0. 496 Anm.). In der Gesellschaft Jesu gibt es wie
damals so auch jetzt eine diesbezügliche doppelte Richtung. Darüber wird
(a. a. 0. 496 f. Anm.) mitgeteilt: „Plusieurs Pères de la Compagnie m'ont
assuré que de nos jours l'on trouve parmi eux- un double courant, les uns



Literarische Besprechungen. 117

suivant les opinions des Pères Lalleraant et Surin, les autres se faisant
de préférence les disciples des Pères Rodriguez et Scaramelli. J'oserai
demander respectueusement aux partisans de Rodriguez et de Scaramelli
comment ils concilient la doctrine de ces deux écrivains avec celle des
grands auteurs mystiques. ,Si Rodriguez a raison en ce point, tout
l'enseignement de saint Jean de la Croix croule par la base', me disait un
jour un éminent religieux qui a plus de vingt fois lu dans leur entier les
livres du grand Mystique espagnol. Et certes, ce n'est pas seulement avec
saint Jean de la Croix que Rodriguez est en désaccord, quand il présente
la contemplation comme une oraison tout extraordinaire, à laquelle il est
téméraire de prétendre, c'est avec toute la tradition et particulièrement
avec les graves auteurs que je viens de nommer. Ceux-ci forment une
pléjade d'écrivains spirituels de très grande valeur et la Compagnie de
Jésus a droit d'en être fière; il n'est peut-être pas de famille religieuse
qui ait dans le même laps de temps donné à l'Égîise autant et de si
remarquables auteurs mystiques. Que l'on s'attache sans crainte à leur
enseignement: on sera sûrement à bonne école."

Das letzte, 11. Kapitel zieht noch aus der vorgebrachten Geschichte
der Mystik einige praktische Schlußfolgerungen. Dazu wird näher
gezeigt, daß die 'Vollkommenheit ausgezeichnete Gnaden voraussetzt und
daß die beschauliche Einigung Endziel des geistlichen Lebens ist. Um sich
zuzubereiten zur Gotteinigung, empfehlen die Heiligen vor allem
vollkommene Sammlung und Entsagung, sowie inniges und beharrliches Gebet.
Zum Gebrauche für solche Seelen, welche einen innerlichen Zug haben zum
Gebete liebevoller Einigung, folgt eine Anweisung zur Übung dieses Gebetes
(a. a. 0. 635—642). „Regarder Dieu, aimer Dieu, c'est là la parfaite
oraison." Dieses Liebesgebet gibt Gott bisweilen ohne besonderes Bemühen
unserseits; oft aber muß die Seele sich selbst eigens anregen zur Liebe.
„Alors, après s'être abaissée et humiliée devant Dieu, elle considérera ses
perfections infinies, sa grandeur sans limite, sa bonté inépuisable, sa toute-
puissance, sa sainteté Et le mystère de la Sainte-Trinité, qu'il est
bon aussi d'y penser On peut aussi bien commencer son oraison par
la considération du divin Sauveur, penser à son Coeur si aimant et si peu
aimé, se rappeler l'Eucharistie, la Passion; mais on aura soin de s'élever
à la pensée des perfections infinies du Fils de Dieu qui s'est fait homme

pour nous. Quand notre regard se porte vers les Saints, surtout vers la
Très Sainte-Vierge, il est bon de les voir remplis de Dieu plus ils
participent à ses perfections et à sa nature, plus ils sont élevés, grands,
puissants, aimants et aimables." Solche und viele andere ähnliche
Gedanken soll sich die gebetseifrige Seele vertraut machen ; „mais les hautes
considérations sur les grandeurs divines devraient être comme le fondement
et la base de ses oraisons, à elle qui est bien décidée à ne vivre que pour
Dieu et â ne jamais se rechercher en rien."

Betreffs der Liebesakte hat man nur dem Zuge des Hl. Geistes zu
folgen; meist strömen sie dann von selbst aus dem Herzen. Verbirgt sich
aber gleichsam der göttliche Geist, dann muß sich die Seele selber bemühen,
solche Liebesakte im Herzen zu erwecken. Diese Akte können nun sein
Akte der Lie be des Wohlgefallens: Sich freuen, Gott so vollkommen,
so schön, so mächtig, so heilig zu sehen; bitten, Ihn immer mehr zu lieben;
verlangen und sich freuen, Ihn zu besitzen durch die Gnade oder in der
hl. Kommunion und noch besser dereinst im Himmel; — Akte der Liehe
des Wohlwollens: Sich freuen über alle Güter, die Gott besitzt, über
das Glück, das die drei göttlichen Personen genießen; verlangen und bitten,
daß Er immer mehr von all seinen Geschöpfen, besonders von uns verherr-



118 Literarische Besprechungen.

licht werde: Sanctificetur nomen tuum — Adveniat regnum
tuum; — Akte der Liebe der Gleichförmigkeit: Wünschen und
bitten, daß sich stets der Wille Gottes erfülle: Fiat voluntas tua; um
jeden Preis entschlossen sein, immer Gottes Willen zu tun und zu leiden,
auch im Gebete alle Art von Trockenheit, Leere, Unvermögen, Trostlosigkeit:

Fiat, fiat! Alleluia! Der aufrichtige Wille, Gott zu gefallen,
gibt dem Liebesakte seinen Wert. Gott sieht vollkommen alle äußeren
Betätigungen der Liebe; aber ebensogut sieht und schätzt Er die schweigsame,

still verborgene Liebe der beschaulichen Seele, welche zufrieden ist,
auf ihren Gott zu schauen oder nach Ihm zu seufzen.

Schließen wir denn, wie das so ausgezeichnete Buch (643 f.), mit den
Worten: „Nous devons laisser à Dieu le soin d'apprécier la valeur de
notre amour, notre unique souci doit être de l'accroître. Pour cela, nous
devons, d'une part, par la pratique du renoncement, sous toutes ses formes,
humilité, patience, mortification, nous affermir dans la résolution de ne
rien refuser à Dieu, et nous devons, d'autre part, nourrir notre esprit de
la pensée des perfections divines. Si nous persévérons fidèlement dans ces
efforts, si nous nous montrons confiants et généreux, Dieu viendra à notre
aide par des grâces plus élevées; Il augmentera nos lumières pour nous
faire mieux saisir ses amabilités infinies et II multipliera nos forces de
manière à nous rendre faciles tous les sacrifices. C'est ainsi que l'âme
fidèle fait dans l'amour, divin des progrès admirables. Ibunt de virtute
in virtutem, elle va de vertu en vertu jusqu'à ce qu'il lui soit donné
de voir le Seigneur dans la céleste Sion, videbitur Deus deorum in
Si on (Ps. 83)." P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

11. P. Alphonse Carme Déch.: Pratique de l'Oraison
mentale et de la Perfection, Tome 1er 12°, pp. XV,
421. Lille, Paris, Bruges 1909, Desclée, De Brouwer
et Cie. — Supplément au Tome I: Meditations
de Sainte Thérèse appropriées aux commençants dans
la vie intérieure. 12°, pp. 389. Ebenda 1910.

Die „Übung des inneren Gebetes und der Vollkommenheit"
ist auf 3 Bände berechnet und verfaßt nach der Lehre der hl. Theresia
und des hl. Johann vom Kreuz. Diese Dreiteilung entspricht den 3 Klassen
auf dem Wege zur Vollkommenheit: Anfangende, Fortschreitende,
Vollkommene; sowie den 3 Stufen im inneren Leben: Reinigung, Erleuchtung
und Einigung. Diesen 3 Graden des inneren Lebens entsprechen auch 3
Stufen des inneren Gebetes: Betrachtung, herziges Gebet (mehr Anmutungen
als Erwägungen), Gebet des Glaubens. Diese verschiedene Dreiteilung gilt
jedoch nicht für immer und entspricht einander nicht unter allen
Umständen; mancherlei Ausnahmen und Abweichungen von den gezogenen
Grenzlinien sind vielmehr im geistlichen Leben zu verzeichnen. Den
verschiedenen Stufen liegt zugrunde die Beachtung der vorherrschenden
bezüglichen Zuständigkeit. Demgemäß handelt der erste Band von der
Betrachtung und dem Reinigungsweg und zwar in 4 Büchern
(Abschnitten): das 1. Buch vom inneren Gebete im allgemeinen
(Natur, Früchte, Bedeutung, Ziel, Vorbereitung, Eigenschaften, Ort, Dauer);
das 2. Buch von der Übung der Betrachtung (Natur und Einteilung,
Vorbereitung, Wahl des Gegenstandes, Übung der Gegenwart Gottes,
Betrachtung, Anmutungen, Danksagung, Aufopferung, Bitten, Vorsätze; fühl-



Literarische Besprechungen. 119

bare Andacht, Zeichen des Portschritts); das 3. Buch von den Prüfungen
und V ersuchungen beim inneren Gebete (Zerstreuungen, Trockenheit,
Gewissensängste, Arten falscher Demut, Vorurteile und Klagen der Anfänger,
unersättliches Verlangen nach neuen Lehren, unkluger Eifer, unmäßige
Tätigkeit in der Seelsorge, bloße Verstandesgrübelei, körperliche Krankheit);
das 4. Buch von der Reinigung der Sinne (Bedeutung u. Notwendigkeit

der Abtötung der Sinne und Leidenschaften, Nachteile der den Sinnen
gewährten Genugtuungen, Vorteile der Entsagung in sinnlichen Dingen,
erlaubte sinnliche Genüsse, vier allgemeine Regeln zur Abtötung der Sinne,
Abtötung der äußeren und inneren Sinne im besonderen, Abtötung in Übung
der Nächstenliebe). Die einzelnen Schriften der hl. Theresia und des heil.
Johann vom Kreuz, denen die verschiedenen Lehren entnommen sind, finden
sich am Rande genau angemerkt; andere Werke sind fast gar nicht benutzt.
Am besten empfehlen wohl das Werk die Worte, welche Kardinal
Mercier, Erzbischof von Mecheln, an den Verfasser schrieb: „Je vous
félicite vivement de l'heureuse idée que vous avez eue de présenter méthodiquement

les enseignements de Sainte Thérèse et de Saint Jean de la Croix sur
l'oraison. J'applaudis de tout coeur à votre entreprise et, en vous remerciant

d'avoir bien voulu m'y associer, je nourris l'espoir qu'elle aidera à

la pratique de l'oraison mentale et de la mortification des sens, sans
lesquelles il n'y a ni vie sacerdotale ni apostolat fécond. Daigne Dieu bénir
et féconder votre travail et vous accorder la grâce de mener votre tâche
à bonne fin !"

Die Sammlung von Betrachtungen im Zusatzbande zu vorstehender
Übung des inneren Gebets usw. ist größtenteils den Hauptschriften
der hl. Theresia entnommen mit genauer Angabe der einzelnen Stollen am
Rande. Die anderen Betrachtungen sind nach ihrer Betrachtungsweise
bearbeitet. Der Band enthält 4 Reihen Betrachtungen: 20 über
Bosheit und Polgen der Sünde; 10 über das Gebet des Herrn; 20 über die
einzelnen Leidensgeheimnisse bis zur Auferstehung einschließlich; 10
verschiedene kurze über die ganze Leidensgeschichte. Bischof Waffelaert
von Brügge in Belgien, als Professor mehrjähriger Mitarbeiter unseres
Jahrbuches im ersten Dezennium seines Bestandes, sagt im Briefe an den
Verfasser über das vortreffliche Büchlein „votre excellent livre" u. a.:
„C'est un service réel que vous avez rendu à la piété."

Königshofen (Grabfeld). P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

12. Fr. Dom. M. Drummer O. Pr.: Manuale iuris eeele-
siastiei in usum clericorum, praesertim illorum, qui
ad ordines religiosos pertinent. Tomus I. De per-
sonis et rebus ecelesiasticis in genere. 8°, XXII et
505 p. Friburgi Brisgoviae, Herder 1909.

Ein prächtiges Lehrbuch für Kirchenrecht, dessen zweiter Teil,
betitelt „Ius regularium speciale" bereits 1907 erschienen ist. Bei Abfassung
des ganzen Werkes hatte der Autor den Zweck vor Augen, ein manuale
iuris canonici für die Schule zu schreiben, welches sich auszeichnen soll
durch brevitas, claritas, tractatio omnium pro communi praxi necessariorum
sine omni superfluitate. Dieser Aufgabe ist der Autor vollständig gerecht
geworden. — Die Methode, nach welcher der Autor vorgeht, ist die des

hl. Thomas : Er bietet den Stoff in quaestiones und responsiones und lehnt
sich in der Einteilung des Lernstoffes an das System der Institutiones



120 Literarische Besprechungen.

lustiniani an (§ 12 Inst, de iure naturali I, 2); demgemäß handelt der
eine Teil „de personis ecclesiasticis", der zwoite „de rebus ecclesiasticis",
welchen beiden Teilen eine kurze, klare und umfassende Geschichte der
fontes ecclesiastici vorangestellt wird. — Per modum supplementi wird zum
Schlüsse noch gehandelt de iudiciis et poenis ecclesiasticis. Traktate de

matrimonio, de irregularitatibus, de censuris wird der Autor in dem bald
erscheinenden Manuale theologiae moralis bearbeiten, den tractatus de
ecclesia setzt der Autor als bekannt voraus; die Beziehungen zwischen
Kirche und Staat werden nicht besprochen; diesbezüglich verweist der Autor
auf die Ausführungen Hammersteins und Sägmüllers.

Das Buch ist von streng kirchlichem Geiste durchweht und stützt
sich auf berufene Gewährsmänner (St. Thomas, Dovoti, Eeifenstuel, Schmalz-
grueber, Gasparri, Santi, Bargilliat, v. Scherer, Wernz, Sägmüller, Lehmkuhl

usw.).
Im besonderen sei hervorgehoben : S. 9 werden die wichtigsten

periodischen Zeitschriften der Gegenwart zusammengestellt, die ex professo
Kirchenrecht behandeln, bis herauf auf die Acta Apostolicae Sedis Pius' X.,
für Schüler sehr praktisch; zwischen S. 30 und 31 ist ein päpstl. Breve,
eine päpstl. Bulle und der Fischerring abgebildet. Nicht einverstanden ist
der Rezensent mit der Stilisierung des Satzes auf S. 117: „Laicus, qui
sic incardinatur in novam dioecesiin" unter Hinweis auf das „Deereto" vom
24. Nov. 1906; nach Auffassung des Rezensenton kann man von einer in-
cardinatio nur bei Klerikern, nicht aber bei Laien sprechen, und ist vom
Standpunkte des rein formalen Rechtes durch das Decret vom 24. Novbr.
1906 ein ganz neuer Weihetitel geschaffen worden, der sich begrifflich mit
dem titulus incardinationis der Kleriker nicht deckt, welchen nouen Weihetitel

man füglich titulus reeeptionis nennen könnte. Die Residenzpflicht und
Applikationspflicht der Pfarrer (S. 178) und Bischöfe (S. 208) ist nach dem
Vf. göttlichen Rechtes. Trotz der Kürze des Buches finden wir auf S. 247
die 14 Patriarchate der kath. Kirche angeführt und auf S. 253 A. 1 eine
Geschichte der Papstwabl. Die einzelnen Kongregationen der Kurie werden
nach folgender Disposition besprochen: Organisatio, Competentia, Forma
procedendi, Auctoritas decisionum : äußerst klar und praktisch für Schüler ;
diese Devise „kurz, klar und praktisch" beherrscht das ganze Buch in
vorteilhafter Weise.

Appendix I enthält einen Kommentar zur ausführlich abgedruckten
Instructio der S. C. Ep. et Reg. vom 11. Juni 1880; Appendix II bietet
einen modus practicus tractandi res in Curia Romana; den Schluß des in
leichtfaßlichem und schönem Latein geschriebenen Buches bildet ein sehr
wertvoller und gut orientierender Brevis catalogus auetorum, qui de iure
ecclesia stico scripserunt.

Wenn auch das Buch in erster Linie für Regularkleriker geschrieben
ist, so werden auch Säkularkleriker, Lehrer wie Studierende des Kirchenrechtes,

dasselbe mit Interesse und Nutzen lesen.

Wien. Dr. Franz Zehetbauer.


	Literarische Besprechungen

