
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Élie de Cyon : das Bekenntnis eines modernen Physiologen

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Élie de Cyon. 55

Darin stimmen alle katholischen Schriftsteller überein, daß
Gott der Urheber der Seele ist. Sie ist aber nicht göttlich,
kein Teil der Gottheit; anderseits wieder ist sie nichts
Körperliches, sondern ein unsterblicher Geist.1

4. Gedanken über der Seele Ziel. — So dunkel
die Frage nach dem Ursprung der Seele ist, so sicher ist
die Tatsache, daß sie ein unsterblicher Geist ist. Im Tode
verläßt sie den Leib, aber sie erlischt nicht. Sie hat ein
unverlierbares Leben. Sie lebt ewig fort, entweder selig
oder unselig.2 Immer wieder flicht Alkuin Hinweise auf
das andere Leben in seine Ausführungen. Man kann
sagen, daß der Jenseitsgedanke die ganze Psychologie
Alkuins durchwebt und beherrscht, und daß seine ganze
Abhandlung „De animae ratione" religiös-ethischen Zwecken
dient.

=>—45t?—= -

ÉLIE DE CYOK

DAS BEKENNTNIS EINES MODERNEN PHYSIOLOGEN.

Von DE. ERNST COMMER.

I.
Das verflossene Jahrhundert stand im Zeichen der

Naturwissenschaften. Ihre blendenden Erfolge rissen die
Menge zu einseitiger Überschätzung ihres Wertgehaltes
fort, und ihre methodischen Voraussetzungen wurden als
Dogmen der Wahrheit geglaubt. Die vom subjektiven
Idealismus und seiner Unwirklichkeit ernüchterten
kleineren Geister gerieten in die Wirbel des Materialismus:
beide Strömungen waren pantheistisch gerichtet, ihre
Wellen klangen aus im monistischen Akkord. Die strenge
Naturwissenschaft, die sich stets bewußt blieb, daß sie
ihrer mathematischen Logik alle großen Erfolge verdankte,
ließ jedoch nicht zu, daß alle ihre Jünger wie Bacchanten
vom Taumel der materiellen Sinnlichkeit hingerissen wurden,

in welchem die Böotier den Thyrsusstab schwangen.
Auch ernstere Philosophen, die nach der feierlich
angekündigten Hinrichtung der Metaphysik durch die Adepten

1 c. 13. 2 c. 9, 13 u. 14.



56 Élie de Cyon.

der Naturwissenschaften, sich auf das Schutzgebiet der
empirischen Psychologie gerettet hatten, wurden nachdenklich.

Am Ende des Jahrhunderts materieller Kultur wurde
zuerst vereinzelt, dann öfter und lauter die kühne
Behauptung ausgesprochen, die Metaphysik sei doch nicht
gestorben. Und wirklich, Schneewittchen, die Schönste im
ganzen Lande der Wissenschaften, schlief hinter den Bergen.
Es dämmerte der Morgen, an dem die großen Vertreter
der Wissenschaften die Revision derselben beginnen sollten.
Schon früher haben wir bei einer anderen Gelegenheit auf
diese Wendung aufmerksam gemacht. An die Stelle der
„Weltanschauung", mit der die modernen Kulturkämpfer
sich brüsteten, tritt schon der bescheidenere Anspruch
eines vorläufigen „Weltbildes", dessen Umrisse noch der
Berichtigung bedürfen. Auf dem Gebiete der Naturwissenschaften

sind es beispielsweise Gelehrte und Forscher wie
Boltzmann, Chwolson, Weinstein1 und Paul Volkmann,2 die
das Bedürfnis einer Revision der von den Lehrern geringeren

Ranges gläubig angenommenen Voraussetzungen
fühlen und jene mehr oder weniger wahrscheinlichen
Hypothesen einer erneuten Kritik unterziehen.

Diesen glänzenden Namen muß jetzt auch der eines
Mediziners beigezählt werden, welcher durch seine
Entdeckungen in der Physiologie eine anerkannte Autorität
geworden ist. Élie de Cyon hat am Schlüsse einer mehr
als vierzigjährigen Lehr- und Forschertätigkeit seine
Resultate, die tief in die Philosophie eingreifen, zu Anfang
dieses Jahres in einem Werke formuliert, welches den
ominösen Titel „Gott und Wissenschaft" führt. In dem
Vorwort zu einem anderen fachwissenschaftlichen Werke
über die Gefäßdrüsen, welches dem Erscheinen des eben
erwähnten Buches auf dem Fuße folgte, hat derselbe Autor
seine Gedanken nochmals stärker accentuiert. Es ist das
Bekenntnis zum wahren theistischen Gottesglauben und
die aufrichtige Anerkennung der sachlichen Harmonie von
Religion und Wissenschaft, das die moderne Physiologie
durch den Mund ihres berufenen Vertreters am Ende des
ersten Dezenniums unseres Jahrhunderts abgelegt hat.

1 B. Weinstein: Die philosophischen Grundlagen der Wissenschaften.
Leipzig und Berlin 1906.

2 P. Volkmann: Fähigkeiten der Naturwissenschaften und Monismus
der Gegenwart. Leipzig 1910.



Élie de Cyon. 57

Darin gipfelt die Bedeutung von Cyons „Essais de
Psychologie des Sciences", die er unter dem Haupttitel „Gott
und Naturwissenschaften" veröffentlicht hat.

Wir haben von unserem Standpunkt aus nicht nur
das Recht, diese Tat — denn eine solche ist es zweifellos —
zu konstatieren, sondern auch die Pflicht, dem mutigen
Gelehrten dafür zu danken. Und dieser Dank gebührt ihm
um so mehr, weil er als Nichtkatholik unseren Standpunkt
nicht teilen kann und dennoch der katholischen Kirche
die Achtung nicht versagt. Wir stellen deshalb auch das
Portrait Cyons an die Spitze des fünfundzwanzigsten
Jahrganges unserer Zeitschrift, welche die Erforschung und
Verbreitung der Lehre des Aquinaten zur besonderen
Aufgabe hat: denn die physiologischen Entdeckungen Cyons
sind eine wertvolle Bekräftigung der Psychologie des heil.
Thomas.

Bevor wir dem Buche nähertreten, werfen wir einen
Blick auf das Lebenswerk des Verfassers. Was É. de Cyon
in seiner Wissenschaft geleistet hat, können wir nur
referieren, und ebenso müssen wir uns auf ein kurzes
Referat über den fachwissenschaftlichen Inhalt seines Buches
beschränken, indem wir das Urteil über das Tatsächliche
darin den Physiologen überlassen. Wenn wir aber die
philosophischen und religiösen Ansichten des Verfassers
von unserem festumschriebenen Standpunkt aus objektiv
kritisieren, so darf uns die Sympathie, die wir dem
Verfasser nicht versagen können, doch nicht von der Pflicht
entbinden, seine Irrtümer zu markieren. Dabei können
wir wohl die bona fides des Autors auch psychologisch als
Entschuldigungsgrund für irrtümliche Sätze gelten lassen.
É. de Cyon hat sich aus dem anfänglichen Unglauben1
bis zum theistischen und christlichen Standpunkt
durchgerungen. Er gehört der orthodoxen russischen Gemeinschaft

an. Der Theologe weiß aber, daß dieselbe nicht
im Besitz aller wirksamen Hilfsmittel ist, um weder alle
dogmatischen, noch auch alle philosophischen Irrtümer
zu vermeiden. Man weiß auch, daß ihre Bekenner selbst
sich über ihre eigenen Dogmen nicht immer klar sind.
Endlich noch eine Bemerkung ad cautelam. Cyons Buch

1 Dieu et Science p. 427 s.: J'ai moi-même, dans ma première
jeunesse, pensé comme vous, que la foi, que la religion, que la croyance à

l'immortalité de l'âme, que tout cela importait peu.



58 Élie de Cyon.

wird bei seinen ungläubigen Kollegen gewiß auf
Widerspruch stoßen. Aber sie mögen wenigstens nicht sagen,
daß seine Ansichten die Vermutung erwecken, er gebe sich
dem Einfluß der katholischen Wissenschaft hin. Von der
katholischen Kirche ist er noch immer so weit entfernt,
daß solche Befürchtungen vollständig ausgeschlossen
erscheinen. So viel, um jedes Mißverständnis unserer
Beurteilung im voraus zu verhindern.

II.
Élie de Cyon ist am 13/25. März 1843 zu Telsch in

Rußland geboren. Er studierte Medizin in Warschau, Kiew
und Berlin, wo er sich i. J. 1864 mit der seinem Lehrer
Virchow gewidmeten Dissertation über die Chorea und
ihren Zusammenhang mit dem Gelenkrheumatismus das
Doktorat erwarb. Anfangs beabsichtigte er, sich als Nerven-
und Irrenarzt auszubilden, da ihn seine Neigung zur
Psychologie zog, und in der Tat verdankt er gerade seinem
philosophischen Zuge alle seine späteren Erfolge. Doch
kam er im Verlaufe seiner experimentellen Studien bald
dazu, sich ganz der Physiologie zu widmen, in welchem
Zweige er sich einen berühmten Namen gemacht hat. In
Paris und Wien setzte er seine Studien fort, die auch
Physik und höhere Mathematik umfaßten. In den Laboratorien

von Karl Ludwig in Leipzig, von Dubois-Reymond
in Berlin und von Claude Bernart in Paris wurde er als
Forscher ausgebildet. Schon i. J. 1866 trat er mit einer
Monographie über die Tabes dorsalis an die Öffentlichkeit.
Nachdem er die Existenz eines Muskeltonus nachgewiesen
und bei der Untersuchung über den Einfluß der
Temperatur auf den Herzschlag physiologische Methoden
eingeführt hatte für das Studium der vom Körper isolierten
Organe, deren Lebensfunktionen durch künstliche Zirkulation

von Blutserum unterhalten wurden, entdeckte er
1866 die nach ihm benannten depressorischen Herznerven
und erhielt im folgenden Jahre von der Pariser Académie
des Sciences den Montyon-Preis für experimentelle
Physiologie. Von seinen übrigen Entdeckungen seien noch
erwähnt die Bildung des Harnstoffes in der Leber (1870),
das von ihm als Orientierungs- und Raumsinn bezeichnete
Organ im Ohrlabyrinth (1872—80), die Funktion der Hypophyse

(1898), die Bestimmung der Funktionen der thyroi-



Élie de Cyon. 59

dischen Körper, die Methoden zur Wiederbelebung des
Herzens, des Gehirns und anderer Organe (1866—98).

Schon 1869 wurde er zum Professor der Anatomie
und Physiologie an der Naturwissenschaftlichen Fakultät
in Petersburg ernannt und 1872 auf den Lehrstuhl der
Physiologie an der Medizinisch-chirurgischen Akademie
daselbst berufen. In dieser Stellung hielt er 1873 eine
akademische Rede über Herz und Gehirn, deren konservative

Tendenzen bereits in der revolutionären Presse
Rußlands Widerspruch hervorriefen. Im Jahre 1873
erschienen seine „Prinzipien der Elektrotherapie", für die
er wieder den Montyon-Preis für Medizin und Chirurgie
von der Pariser Akademie der Wissenschaften gewann.
Seine Petersburger Vorlesungen gab er in den Jahren
1873—74 heraus. Gleichzeitig veröffentlichte er sein Hauptwerk

(1873): „Methodik der physiologischen Experimente
und Vivisektion" (mit einem Atlas). Infolge der Revolution
von 1875 sah er sich genötigt, seine Entlassung zu
nehmen. Alexander II., dessen Ratgeber er blieb, verlieh ihm
den Titel eines Staatsrates und erhob ihn in den erblichen
Adelsstand. Indessen folgte er einer Einladung seines
Lehrers Claude Bernart nach Paris, wo er sich dauernd
niederließ. Seine Kandidatur als Nachfolger desselben am
Collège de France wurde jedoch dadurch vereitelt, daß er
in Frankreich nicht naturalisiert war. Jetzt begann eine
neue Periode für ihn. Vom Lehramt ausgeschlossen, warf
er sich einige Jahre hindurch ganz auf die Politik. Von
1881—82 war er Chefredakteur des „Gaulois", dessen
politische Redaktion Jules Simon besorgte, in der Absicht,
die antireligiöse Politik Gambettas zu bekämpfen. Im J.
1886 übernahm er die Redaktion der „Revue nouvelle".
Auf Cyons politische Tätigkeit, die schon frühzeitig
begann und die er auch später fortsetzte, als er von der
Redaktion zurücktrat, dürfen wir an dieser Stelle natürlich

nicht eingehen. Wir müssen uns beschränken, den
Titel der bezüglichen teils in russischer, teils in deutscher
und französischer Sprache verfaßten Schriften anzuführen:

Die polnische Revolution und der Gordienknoten der europäischen
Politik (1863). — Fünfzehn Jahre der Republik (1885). — Nihilismus und
Nihilisten (1886). — La France et la Russie (1890). — La Russie barbare
(1890). — La guerre ou la paix (1891). — La Russie contemporaine. Études
politiques (1891). — Die Bilanz der Verwaltung Wyschnegradkis (1892). —
M. Witte et les finances Russes (5e éd. 1895). — Les finances Russes et
l'épargne française (4e éd. 1895). — Histoire de l'Entente Franco-Russe



60 Élie de Cyon.

1886—1894). Documents et Souvenirs (3e éd. 1995). — Wohin führt Rußland

die Diktatur Wittes (1895). — S. J. Witte und seine Projekte der
vermeintlichen Münzreform vor dem Reichsrat (1896). — M. Witte et ses
projets de faillite devant le Conseil de l'Empire (1897). — Les deux
politiques russes (1898). — La résolution de la crise Mandchourienne (1904). —
Wie soll Rußland ein Rechtsstaat werden? (1905).

Die zahlreichen physiologischen Untersuchungen, die
Cyon seit seiner Übersiedelung nach Paris unternahm,
können wir ebenfalls nicht im einzelnen hier verfolgen
und verzeichnen nur die größeren seit jener Zeit erschienenen

Werke:
Recherches expérimentales sur les fonctions des Canaux sémi-circu-

laires et sur leur rôle dans la formation de la notion de l'espace (1878). —
Wissenschaftliche Unterhaltungen (1880). — Gesammelte physiologische
Arbeiten (1888). — Beiträge zur Physiologie der Schilddrüse und des Herzens

(1898). — Les Nerfs du Coeur. Anatomie et Physiologie (1905).
Deutsche umgearbeitete und vervollständigte Ausgabe: Die Nerven des
Herzens. Ihre Anatomie und Physiologie (1907). — Das Ohrlabyrinth als
Organ der mathematischen Sinne für Raum und Zeit (1908). — Dieu et
Science. Essais de Psychologie des Sciences (1910). — Die Gefäßdrüsen
als regulatorische Sehutzorgane des Zentralnervensystems (1910).1

III.
Die markante Vorrede zu den Essais der naturwissenschaftlichen

Psychologie, welche den Titel führen „Dieu
et Science",2 nimmt ihren Ausgang von den prophetischen
Worten, die Leibniz im Jahre 1705 geschrieben hatte: Die
Modewerke der Philosophen „bereiten systematisch die
allgemeine Revolution vor, von der Europa bedroht ist".
Cyon erklärt die gewaltige Gärung der Geister von
damals aus dem Umsturz der traditionellen Astronomie, Physik
und Mathematik im 16. und 17. Jahrhundert. Während
größere Geister wie Kopernikus, Kepler, Galiläi, Descartes,
Newton und Leibniz in der Erkenntnis der Gesetze der
physischen Welt eine Offenbarung des Weltschöpfers
erblickten, die ihren Glauben an Gott stärkte, entnahmen
die kleineren Geister aus dem Umsturz der alten kosmo-
gonischen Lehren nur den Anlaß, sich von der göttlichen
Autorität zu emanzipieren und die Pflichten gegen den
Schöpfer zu leugnen. Das ist der psychologische Ursprung
des Skeptizismus und Atheismus zu Anfang des 18.
Jahrhunderts. Darauf folgte eine tiefgehende Spaltung zwischen

1 Daselbst S. 359—371 das vollständige Verzeichnis seiner Schriften
(148 Nummern).

2 Paris, Félix Alcan 1910. gr. 8°. XVI, 444 S.



Élie de Cyon. 61

Philosophie und Naturwissenschaften im 19. Jahrhundert.
Das Resultat war die anscheinend paradoxe, aber doch
ursächlich erklärbare Erscheinung, daß die Philosophie
sich noch weiter von Gott und der Religion entfernte als
selbst die metaphysikfreien Naturwissenschaften, deren
große Vertreter noch immer den Spuren ihrer berühmten
Vorgänger im 16. und 17. Jahrhundert folgten. „Während
die Philosophen, verstrickt in Kants metaphysische
Dorngebüsche, im Kultus der Göttin Vernunft beharrten oder
sich in die Finsternis Hegels und anderer versenkten,
erweiterten die schöpferischen Gelehrten ihre Auffassung
vom Universum, die sie auf die geistige Erkenntnis gründeten

und durch das Experiment und die mathematische
Rechnung kontrolierten" (X). Erst in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts hat die Entwicklungslehre Darwins
und Häckels für einen Augenblick die Harmonie zwischen
Naturwissenschaft und Religion gefährdet (XI). Der Kampf
ums Dasein, dieses ökonomisch falsche Prinzip, führte als
ultima ratio des menschlichen Fortschrittes zum Kampf
gegen die Existenz des Nächsten, zum Nihilismus und zur
intellektuellen Anarchie. „Die spiritualistischen
Philosophen beginnen die Gefahren halb einzusehen, mit
welchen die allgemeine Anarchie der Geister, noch mehr als
die furchtbare Organisation der aktiven Anarchie die
zivilisierte Welt bedroht, und fast instinktiv suchen sie das
Heil in der Rückkehr zu Gott und zur Religion. Der
wilde Haß, den die Anarchisten der ganzen Welt der christlichen

Religion und besonders der katholischen Kirche
geschworen haben, zeigt den Philosophen das sicherste
Mittel, um sie zu bekämpfen" (XIII f.).

Eine allgemeine Einleitung (1—28) behandelt „die
Dämmerung der Metaphysik und die Renaissance der
Naturphilosophie" im 19. Jahrhundert. Wenn der Verfasser
hier den Metaphysiker vom wahren Philosophen nach
ihrem verschiedenen Verhalten den Naturwissenschaften
gegenüber unterscheidet (3), so hat er die Bewegung in
der modernen Philosophie im Auge. „Der wahre Philosoph

sucht die Philosophie wieder an die Wissenschaft
anzuknüpfen und hofft, sie werde so wieder den Platz
einnehmen, der ihr im Entwicklungsgange der menschlichen
Kultur zukommt. Der Metaphysiker dagegen, eifersüchtig
durch seine hochmütige Ignoranz des Realen in der Welt,
zieht es vor, bei jeder neuen Eroberung der exakten



62 Élie de Cyon.

Wissenschaften die Augen zu schließen und sich die Ohren
zu verstopfen: er hängt sich mit noch mehr Wut an die
wurmstichigen Systeme seiner Vorgänger, Kant, Fichte,
Hegel und anderer, in der eitlen Hoffnung, der steigenden
Flut der exakten Wissenschaften zu entrinnen, welche die
spekulative Philosophie ganz unter Wasser zu setzen droht."
Wir müssen dem Verfasser darin vollkommen rechtgeben.

Die folgende Kritik der Kantschen Philosophie (4 ff.),
deren Apriorismus gerade der Hauptgrund war, um den
Wiederanschluß der Philosophie an die exakten
Wissenschaften zu verhindern (4), geht vom Standpunkte der
naturwissenschaftlichen Erfahrung und des gesunden
Menschenverstandes aus und gehört zu den Glanzpartien des
Buches. Es ist ein Stück philosophischer Arbeit, deren
Resultat uns um so willkommener sein muß, als es ohne
Hilfe der alten Philosophie, wie sie in diesem Jahrbuch
vertreten wird, zustande gekommen ist. Wir haben an
Cyon einen neuen Bundesgenossen aus naturwissenschaftlichem

Lager gewonnen. Schon früher hatte der verewigte
Prälat Dr. Gloßner, unser unvergesslicher Mitarbeiter, als
er im Jahre 1908 Cyons Werk über das Ohrlabyrinth
besprach, sein Verdikt abgegeben: „Der Verfasser steht in
jedem Falle Aristoteles näher als Kant."1 Wir bedauern,
daß Gloßner die schneidende Polemik Cyons gegen Kant
in diesem neuen Buche nicht mehr erlebt hat. Aber noch
größer ist das gerechte Bedauern, daß ein so fruchtbares
Genie, wie unser Autor ist, durch seinen Lebensgang und
seine Umgebung, die jede Fühlung mit der klassischen
Gedankenwelt des Aristotelismus verloren hat, verhindert
war, die Philosophia perennis kennen zu lernen. Was davon
bis an ihn gedrungen ist, verdankt er der Lektüre der
Werke von Leibniz. Daß er die Abkehr von Kant und
die Rückkehr zu Leibniz offen fordert, ist ein sicheres
Zeichen, daß er weiter zurückgehen würde bis auf Thomas
von Aquin und Aristoteles, den Meister derer, die da wissen,
wenn er sie einmal erkannt hätte. Dann würde er
jenseits der neuen Welt des Cartesischen Gedankens in der
Vorzeit das finden, was er sucht, und es mit Leichtigkeit
in den alten, von ihm natürlich oft mißverstandenen
Formeln, deren Sinn durch bloße lexikalische Hilfsmittel und
philosophiegeschichtliche Lehrbücher niemals erschlossen

1 Dieses Jahrbuch XVIII (1909), S. 261 ff.



Élie de Cjon. 63

wird, erkennen, um die unerschöpfliche Kraft dieses
gedanklichen Ausdruckes auch auf die neuen Entdeckungen
anzuwenden. Ein solches Mißverständnis liegt z. B. in der
Ansicht Cyons: Kants Apriorismus sei im Grunde dasselbe
wie die universalia ante rem der Scholastiker, die Kant
freilich nur als die Begriffe von Zeit, Raum und Kausa-,
lität angewandt habe; die universalia post rem stellten
den Empirismus dar (9). Kants Apriorismus ist von den
universalia ante rem, die übrigens nur der Frühscholastik
angehören, himmelweit verschieden; denn diese sollen die
Ideen als die göttlichen Yorbestimmungen der Dinge
bezeichnen, während universalia post rem gerade die von
uns auf dem Wege der Abstraktion gebildeten Allgemeinbegriffe

heißen. Ein Beispiel für unsere Behauptung sind
die Arbeiten des venetianischen Professors Zanon, der mit
Glück versucht hat, die naturwissenschaftliche Erfahrung
der Neuzeit im Sinne der aristotelisch-thomistischen Lehre
wirklich zu erklären.

Hören wir jedoch Cyons Urteil weiter. „Was kann von
Kants Hauptwerke und seiner ganzen Erkenntnistheorie
noch bestehen bleiben?" so fragt er (9) und sagt: „Auf
diese Frage kann der Gelehrte wie der auf dem Laufenden
des Fortschritts der [exakten] Wissenschaft bleibende
Philosoph die Antwort geben: nichts als die Erinnerung an
die Anarchie des menschlichen Gedankens, die eine Schöpfung

der Kantschen Kritik der reinen Vernunft ist."
„Die Versuche der Neukantianer zur Versöhnung der

Wissenschaft mit der Philosophie auf der Grundlage der
Kritik der reinen Vernunft haben künftig jede
Existenzberechtigung verloren. Sie müßten vielmehr Nutzen ziehen
aus der wissenschaftliehen Widerlegung von Kants
Apriorismus, um für immer mit der Metaphysik zu brechen, die
so unheilvoll für die Philosophie wurde, indem sie die
größten Mathematiker und Naturforscher des letzten
Jahrhunderts zwang, gegen sie Stellung zu nehmen und eine
Lehre zu bekämpfen, die durch ihr Wesen jeden Fortschritt
der positiven Wissenschaften undurchführbar machte. In
der Tat, auf die Hauptfrage seiner Kritik: sind die
synthetischen Urteile a priori möglich hat Kant bejahend
geantwortet. Indem er seine Beweisführung auf die
vorgebliche apodiktische Gewißheit der Axiome Euklids stützte,
hat er sich nicht begnügt, die Möglichkeit von synthetischen

Urteilen a priori in der Metaphysik zu behaupten,.



64 Élie de Cyon.

sondern ebenso in den Naturwissenschaften. Indem Kant
anderseits die Unzulässigkeit von anderen analytischen
Urteilen als solchen a priori aufrecht hielt, ging er von
dem noch irrigeren Satze aus, daß es unmöglich wäre,
allgemeine Ideen aus der Erfahrung abzuleiten. Die Urteile
a posteriori waren für ihn ohne Wert. Er machte so jede
positive exakte Wissenschaft unmöglich. Die von ihm in
der Kritik der reinen Vernunft entwickelte Erkenntnistheorie
fehlte so durch zwei Grundlagen, deren gleiche Gebrechlichkeit

jetzt bewiesen ist" (9 f.).
Wenn der Verfasser sagt: „Kant war mehr ein Philosoph

der Vernunft als ein intellektueller Philosoph" (11),
so versteht er unter Vernunft (raison), wie es scheint, die
bloß formale und uns nicht immer reflexiv bewußte
Folgerung und klassifiziert die Vernunftphilosophen als
Rationalisten und die Verstandesphilosophen als Intellektualisten.
Eine solche Unterscheidung ist nicht unberechtigt. Es gibt
allerdings solche, die als reine Rationalisten oder Dialektiker

sich mit den begrifflichen Folgerungen zufrieden
geben, ohne ihre reale Grundlage zu prüfen. „Aristoteles,
Thomas von Aquin, Locke, Descartes und Leibniz sind die
glänzendsten Vertreter der Intellektualisten. Ihre Systeme
anerkennen die Realität der existierenden Welt und den
Wert der Erfahrung bei der Erkenntnis, ihre Lehren
lassen sich leicht mit den jüngsten Eroberungen der
Naturwissenschaften versöhnen. Als Rationalisten kann man
Plato, Albert den Großen, Berkeley, Pascal und Kant nennen.
Ihre Systeme ruhen auf angeborenen oder aprioristischen
Ideen. Sie verkennen den Wert der sinnlichen Erfahrung
und leugnen die Realität der äußeren Objekte: jeder
[naturwissenschaftliche Fortschritt macht, daß ihre Kartenhäuser

zusammenbrechen, die mittelst bloßer Spekulation
als philosophische Systeme aufgebaut waren" (13). Den
großen Aristoteliker Albert müssen wir unbedingt aus
dieser Liste zu streichen bitten: der Verfasser dürfte seinen
Namen wohl nur aus den ihm fälschlich angedichteten
magischen Schriften kennen.

„Es ist die Philosophie und nicht die Wissenschaft,
die gegenwärtig eine gefährliche Krisis durchmacht. Die
Tendenz der Philosophen, ihr Heil im Anschluß an die
Naturwissenschaften zu suchen, ist berechtigt; aber sie
kann ihr Ziel nur erreichen unter der Bedingung eines
vollständigen Bruches mit dem Kantismus. Es ist an der



Élie de Cyon. 65

triumphierenden Physiologie, die das Nichts von Kants
Apriorismus demonstriert hat, den ersten Schritt zu einer
Wiederannäherung an die Philosophie zu tun: aber ihr
kommt auch die Wahl des Terrains zu, auf welchem sich
die Versöhnung zwischen den beiden höchsten Zweigen
der menschlichen Erkenntnis vollziehen muß" (14). „Indem
Kant die Vernunft zum unfehlbaren Kriterium der menschlichen

Erkenntnis proklamierte und den synthetischen
Urteilen a priori eine entscheidende Bedeutung für die
Lösung der kühnsten Probleme des menschlichen Gedankens

beilegte, versetzte er gleichzeitig der Religion einen
verhängnisvollen Schlag, ,1m Interesse der Religion und
der Gesittung würde ich ausnahmsweise meine Leidenschaft

für die Wahrheit opfern' — so erklärte Kant. Mit
diesen Worten schuf er einen Gegensatz zwischen seiner
Philosophie und der geoffenbarten Religion, die so in
Widerspruch mit der Wahrheit gesetzt wurde. Zu gleicher Zeit, als
Kant durch seinen Apriorismus und seine Verachtung der
Erfahrung den experimentellen Wissenschaften durch seine
zahllosen widersprechenden Definitionen der Worte Gott
und Religion die Hauptgrundlagen der Erkenntnis entzog,
raubte er durch seine Verdrehungsraisonnements, seine
absichtlich dunkeln Spitzfindigkeiten, um seine Definitionen
zu rechtfertigen, dem zeitgenössischen Spiritualismus seine
stärksten Mauersteine. Ihrer beiden Grundlagen Gott
und die Wissenschaft — beraubt, hat sich die Philosophie
des 19. Jahrhunderts vergeblich unter den Ruinen der
während Tausenden von Jahren von den erhabensten
Geistern aller Völker errichteten Systeme herumgeschlagen"
(15 f.).

Cyon schließt mit dem Rufe: Zurück zu Leibniz!
(20.) „Dies allein wird der Philosophie gestatten, ihre
beiden Grundlagen wiederzufinden und die präponderante
Stellung wiederaufzunehmen, die ihr in der geistigen
Entwicklung der Menschheit wieder gebührt" (21). „Das 19.
Jahrhundert war die Epoche der Dämmerung der
Metaphysik und der Morgenröte der experimentellen
Wissenschaften. Wenn wenigstens die christliche Zivilisation nicht
unter den Schlägen der inneren und äußeren Barbaren
zusammenbricht, wird das 20. Jahrhundert die Renaissance
einer streng wissenschaftlichen Naturphilosophie erleben.
Die transzendenten Geister, die sich nicht mit dem
Studium der für unsere Sinne zugänglichen Welt begnügen,

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 5



66 Élie. de Cyon.

sondern sich um jeden Preis in die Geheimnisse des ganzen
Weltalls und selbst mehrerer, ganz imaginärer Welten
vertiefen wollen, haben sich nur der religiösen Metaphysik
zuzuwenden, die allein noch annehmbar ist, weil sie auf
der Offenbarung basiert, und weil ihre Fruchtbarkeit durch
die Erfahrung von Tausenden von Jahren bewiesen worden
ist" (27).

IV.
Die vier Teile des Buches sind ebenso viele Essais über

die Hauptprobleme im Sinne einer Versöhnung zwischen
Philosophie und Naturwissenschaften. Der lose Zusammenhang

der Teile ist in der Vorrede motiviert.
Gegenstand des ersten Teiles ist das Problem von

Raum und Zeit (29—148), worüber wir nur kurz berichten
können. Das erste Kapitel ist überschrieben: „Der
geometrische Sinn und die Grundlagen der euklidischen

Geometrie" (29 — 92).1 Nach einer geschichtlichen
Einleitung über Cyons eigene physiologischen Studien und
Entdeckungen auf diesem Felde (29) beginnt die
Untersuchung über den Raumsinn und die Richtungssensationen,,
die sogen. Innervationssensationen, die Stellung der Augen
und ihre Abhängigkeit von den semizirkulären Kanälen
(Bogengängen) des Ohrlabyrinthes (34). Das wichtigste
Resultat seiner Experimente und Beobachtungen über die
Funktionen des letzteren legt der Verfasser in drei Sätzen
nieder :

„1. Die Sensationen, die durch die Reizung der
semizirkulären Kanäle hervorgebracht werden, sind
Richtungssensationen. Sie kommen nur zum Reivußtsein, wenn man
die Aufmerksamkeit auf sie konzentriert. Auf Grund der
Wahrnehmungen der drei Kardinalrichtungen bildet sich
unsere Vorstellung vom Raum mit drei Dimensionen. Wir
erhalten so direkt die Anschauung eines Systems von drei
senkrecht aufeinander stehenden Koordinaten, und auf
dieses System projizieren wir die Sensationen, die von der
Außenwelt vermittelst unserer übrigen sensoriellen Organe
zu uns kommen. Das negative Bild auf der Retina
verwandelt sich gleichzeitig in ein positives Bild. Unser
Bewußtsein korrespondiert mit dem Nullpunkt dieses recht-

1 Dieses Kapitel war zuerst im „Ohrlabyrinth" S. 336 ff. veröffentlicht

unter der Überschrift: Die physiologischen Grundlagen der Geometrie
von Euklid.



Élie de Cyon. 67

winkligen Koordinatensystems. Die Tiere, welche nur zwei
Paare von Kanälen haben (z. B. petromyzon fluviatilis),
empfangen nur Sensationen von zwei Richtungen und
können sich folgerecht nur in diesen zwei Richtungen
orientieren. Die Tiere, die nur ein Paar Kanäle haben
(gewisse japanische Tanzmäuse und Myxine), haben nur
Sensationen einer einzigen Richtung und können sich nur
in dieser orientieren. 2. Die eigentliche Orientierung in den
drei Ebenen des Raumes, d. h. die Wahl der Richtungen,
in denen sich die Bewegungen vollziehen müssen, ebenso
wie die Koordination der Nervenzentren, die nötig sind,
um diese Richtungen einzuschlagen und sie einzuhalten,
beruhen fast ausschließlich auf der Funktion der
semizirkulären Kanäle. Bei den wirbellosen Tieren genügt die
alleinige Funktion der Otocysten zur Orientierung des
Körpers im umgebenden Räume (Yves Delage, Viktor
Hensen). 3. Die für die Bedürfnisse der Orientierung
erforderliche Regulierung und Abstufung der Innervationen,
ihre Intensität, ihre Dauer und Reihenfolge, ebensowohl
in den Nervenzentren, die das Gleichgewicht sichern, wie
in denjenigen, welche die sonstigen rationellen Bewegungen
leiten, sind vorzugsweise durch die Vermittlung des
Ohrlabyrinthes gesichert. Beim Fehlen des Labyrinthes kann
diese Regulierung, obwohl weniger vollkommen, durch die
übrigen Sinnesorgane (das Auge, die Tastorgane usw.)
gesichert werden" (34 ff.). — „Nur die Wahrnehmung der
drei Richtungen mit Hilfe der von den Ampullennerven
gelieferten spezifischen Sensationen — die Existenz dieser
Wahrnehmung ist durch lange experimentelle Untersuchung
erwiesen — kann den empirischen Theorien des binoku-
lären Sehens die Quelle des Begriffs der drei Ausdehnungen
liefern, die ihnen fehlt" (43). Eine Kritik dieses Abschnittes
überschreitet unsere Befugnis.

Hierauf berichtet der Verfasser über den Stand des
Raumproblems vor seinen eigenen Untersuchungen (51);
dann behandelt er di'e nichteuklidischen Raumformen und
gibt eine Geschichte der imaginären Geometrie (58), spricht
weiter über den psychologischen Ursprung der Definitionen

und Axiome Euklids (72), und entwickelt endlich seine
physiologische Lösung des Raumproblems (88). Diese
ganze Partie ist sehr klar geschrieben und darf als eine
selbst dem Nichtmathematiker leicht verständliche
Einführung in die mathematischen Raumtheorien betrachtet

5*



68

werden, deren Verständnis gewöhnlich dem Laien fast un -

übersteigliche Schwierigkeiten bereitet.
Wir dürfen dem Verfasser auf seinen kritischen Gängen

hier nicht weiter folgen und konstatieren nur, daß er die
Sinneserfahrung als die Quelle der euklidischen Geometrie
beweist und damit auch die Realität der nichteuklidischen
Raumformen leugnet, und endlich die Vorstellung des realen
Raumes ebenfalls auf die Erfahrung zurückführt. Nur
eine kleine Bemerkung sei uns gestattet. Cyon meint,
Euklid habe den Begriff der Bewegung von seinen
Definitionen ganz ausgeschlossen (76). Das scheint uns jedoch
nicht der Fall zu sein. Denn wenn auch dieser Begriff
nicht ausdrücklich vorkommt, so liegt er doch den
Definitionen implicite zugrunde und ist auch bei der vom
Verfasser gegebenen Erklärung aus dem sensoriellen
Ursprung virtuell eingeschlossen, weil er eben in der Natur
jeder Richtungssensation mitenthalten ist. Wenn Euklid
definiert, wie Lorenz übersetzt: „Eine gerade Linie ist
diejenige, welche zwischen allen in ihr befindlichen Punkten
auf einerlei Art liegt", so ist der Begriff eines Maßes und
der vollzogenen Messung dabei vorausgesetzt, denn die
Vergleichung verschiedener Lagen im Räume ist ohne
Bemessung unmöglich. Messen heißt aber nichts anderes
als die successive Verwirklichung der potentiellen Teile
und somit stets eine wenigstens in der Einbildung
vollzogene Bewegung. Inder gewöhnlichen Formel : „Die
Gerade ist der kürzeste Weg zwischen zwei Punkten", wird
die Gerade logisch definiert erstens durch Angabe der
Gattung, unter die sie fällt, nämlich unter den Begriff des
Weges zwischen zwei Punkten oder ihrer Verbindung, was
nur unter der Voraussetzung des Durchschreitens oder
der Bewegung erkannt wird, und zweitens aus der letzten
spezifischen Differenz, nämlich der größten Kürze, — ein
Begriff, der nur aus der messenden, also successiven
Teilung, die ebenfalls ein Bewegen mit sich bringt, entstehen
kann. Das macht übrigens keinen Einwand gegen Cyons
Theorie vom Ursprung des Raumbegriffes, weil eben bei
allen spezifischen Sensationen die Bewegung mitwahrgenommen

wird, auch in der von ihm behaupteten Richtungssensation,

die als solche nicht zustande käme, wenn sie
nicht die zum Begriff der Richtung notwendige
Voraussetzung einer dieselbe erzeugenden objektiven Tätigkeit,
also der Ortsveränderung oder lokalen Bewegung mit zur



Élie de Cyon. 69

Wahrnehmung brächte, freilich ohne daß wir uns
desselben distinkt bewußt zu werden brauchen. Darum bleibt
der Lehrsatz der aristotelischen Philosophie aufrecht, die
neben dem besonderen Objektskreis der spezifischen Sinnesorgane

noch das obiectum commune anführt, das von den
spezifischen Sinnesorganen zugleich mitwahrgenommen
werden kann: und zu diesem rechnet sie auch die
Bewegung.1 Wenn nun die Entdeckung des Cyonschen Raumsinnes

— und dasselbe gilt für seinen Zeitsinn —
experimentell bestätigt ist, was wir ihm nur glauben können
und auch gern annehmen, so würden wir dennoch die alte
Bezeichnung nicht aufzugeben brauchen; denn damit wäre
noch durchaus keine neue spezifische Sinnesfähigkeit
gegeben, sondern nur eine auf das obiectum commune der
Sinnesfähigkeiten sich erstreckende besondere organische
Punktion nachgewiesen. Eine Bestätigung dieser Ansicht
liegt offenbar in dem Zugeständnisse Cyons, daß beim
Mangel des Ohrlabyrinths auch andere Sinnesorgane
wenigstens unvollkommen die Wahrnehmung der Richtung
ersetzen können. Mit dieser Einschränkung könnte man
übrigens die Namen Raum- und Zeitsinn ruhig acceptieren
und sie wenigstens in der Naturwissenschaft ohne Gefahr
verwenden.

Was den Raumbegriff selbst (88) anlangt, so ist Cyons
Auffassung dieselbe wie die der aristotelisch-thomistischen
Philosophie. Auch unser Autor betrachtet den realen Raum
als den Abstand der Körper voneinander. Ohne Körper
kein wirklicher Raum. Ein Mißverständnis ist es aber,
wenn der Verfasser meint, Aristoteles habe den Raum für
eine Eigenschaft der Materie gehalten, denn die
aristotelische Materie ist als solche für sich betrachtet nicht
ein reales Ding, sie hat kein Wesen und kein Dasein, sie
ist nur die reale, d. h. vom Nichts unterschiedene Anlage
oder Möglichkeit zum Sein und gewinnt erst durch das
Hinzutreten der Wesensform ihre Verwirklichung in der
körperlichen Substanz : sie ist daher unfähig, selbst
Eigenschaften zu besitzen.

Wenn aber der Verfasser, der den Raumbegriff richtig
aus der Erfahrung ableitet und seine Herleitung noch dazu

1 Vgl. S.Thomas: Comm. in Aristotelis de Anima, lib. 2 lect. 13;
Summa Th. P. I qu. 78 a. 3 ad 2. — Ioannes a S. Thoma: Cursus Phi-
losophicus, Philosophia naturalis P. III qu. 4 art. 2. Ed. Paris. 1883.
Tom. 3 p. 274 sqq.



70 Élie de Cyon.

physiologisch nachweisen konnte, zum Schlüsse dieser
Untersuchung die Hypothese Newcombs und damit zugleich
Riemanns These verteidigt, so gerät er dadurch, wie uns wenigstens

scheint, in Widerspruch mit sich selbst. Newcomb nahm
an, daß die Gesetze der Bewegungen in der vierten Dimension

für die Bewegungen der Moleküle geltend gemacht
werden könnten. Cyon hält es für möglich, diese Hypothese
auch auf die psychischen Vibrationen anzuwenden, d. h.
in seinem Sinne auf die vom psychischen Prinzip, aber
nicht vom menschlichen Geiste ausgehenden Bewegungen.
Riemanns These besagt, daß die metrischen Raumbeziehungen
im unendlich Kleinen den Sätzen seiner Geometrie konform
wären. Hierauf antworten wir: 1. Wenn der reale Raum
nur drei Dimensionen hat, so kann es auch auf dem
Gebiete des unendlich Kleinen, falls dasselbe auf Realität
Anspruch machen soll, nur einen dreidimensionalen Raum
geben, und die auf die Erfahrung desselben gegründeten
Bewegungsgesetze können nur innerhalb desselben Raumes
gültig sein. 2. Wenn die Erfahrungskörper nur im
dreidimensionalen Räume existieren — oder richtiger, wenn
derselbe Raum von den Erfahrungskörpern bedingt ist
und nur in Abhängigkeit von ihnen existiert, so muß
dasselbe Verhältnis für alle ihre Teile, also auch für die Moleküle

gelten, weil sie sonst nicht reale Teile der Erfahrungskörper
wären und die letzteren nicht real konstituieren

könnten. 3. Wohl können verschiedenartige Teile ein und
desselben Raumes ineinander sein, insofern sie nichts
anderes sind als proportionierte aktuelle oder potentielle
Distanzen: aber niemals können ganz verschiedenartige
Proportionen aktuell ineinander enthalten sein, weil
dadurch die reale determinierte Proportion als solche selbst
geleugnet würde; und deshalb kann weder der vierdimen-
sionale Raum jemals im dreidimensionalen Räume wirklich

existeren, noch umgekehrt. 4. Was vom mehr als
dreidimensionalen Räume gilt, müßte ebenso vom n-dimen-
sionalen gelten. Dann müßte aber auch die Möglichkeit
bestehen, den unendlich großen Raum durch den unendlich
kleinen zu messen, was widersprechend ist. 5. Endlich
beweist die Philosophie die Unmöglichkeit eines unendlich
großen realen Raumes aus der Unmöglichkeit eines
unendlich großen realen Körpers: da der letztere — von
allen anderen Gründen abgesehen — unbegrenzt sein
müßte und dadurch nicht mehr Körper sein könnte, zu



Élie de Cyon. 71

-dessen Begriffe ja die Figur als determinierte Grenze der
Ausdehnung gehört. Solche Hypothesen führen uns aus
der Erfahrungswelt in eine rein imaginäre Phantasiewelt,
der kein reales Sein außerhalb unserer Gedanken
entspricht. Was aber vom unendlich großen realen Körper
und seinen Raumverhältnissen gilt, muß ebenso vom
unendlich kleinen gelten: denn auch der unendlich kleine
Körper, das Molekül, wäre jeder determinierten Grenze
beraubt. Zum realen Sein der Körper in jedem beliebig
angenommenen Räume gehört aber die Determination ihrer
Figur als Bedingung ihres realen Seins. Denn jedes reale
Sein ist individualisiert und dadurch in sich geeint und
von jedem anderen unterschieden, was ohne Determination
oder Begrenzung undenkbar ist. Mit solchen Hypothesen
gelangen wir wiederum zur Annahme von ganz unkörperlichen

Seinselementen, die als Konstituenten ihres Gegensatzes

dienen sollen, was ein Widerspruch ist. Die Leib-
nizsche Monade lauert im Hintergrund, ihr Spiel verflüchtigt

die reale Erfahrungswelt, und zuletzt kommt man
damit wieder zu Kants Apriorismus und zur subjektiven
WeltvorStellung des Ichs, die auch das eigene Ich in Frage
stellen muß, wenn sie sich selbst konsequent durchsetzen
will. Wir würden deshalb am liebsten den Schlußpassus
unseres Autors für eine feine Ironie halten, mit der die
ganze imaginäre Raumtheorie höflich abgelehnt werden
könnte.

Wenn nun die mathematischen Theorien eines mehr
als vierdimensionalen Raumes für die Erklärung der
wirklichen Welt keinen direkten Wert besitzen, da sie nur imaginäre

Voraussetzungen haben, so folgt doch nicht daraus,
daß sie in sich wertlos sind. Für den Mathematiker haben
sie nicht bloß einen ästhetischen Wert, sondern auch eine
praktische Bedeutung: „Die Untersuchungen über den
Raum von mehr als drei Dimensionen verdienen außer
um des Interesses willen, welches sie an sich bieten, auch
deshalb gepflegt zu werden, weil sie vielfach imstande
sind, die für den Erfahrungsraum geltenden Sätze zu
erweitern und zu vertiefen."1

Das zweite Kapitel des ersten Teiles behandelt den
-arithmetischen Sinn: Zahl und Zeit (93) und ist

1 W. Killing: Die nichteuklidischen Kaumformen in analytischer
Behandlung. Leipzig 1885, S. III.



72 Élie de Cyon.

ebenfalls schon in dem früheren Werke über das Ohrlabyrinth1

vorgelegt worden. Nach einigen einleitenden
Bemerkungen (93) über die Genesis seiner Untersuchungen
und einer Kritik des von Weber und Vierordt bezeichneten
Generalsinnes (96) handelt Cyon über die Succession und
Dauer der Zeit (102), über die Messungen der Zeitdauer
und der anderen Zeitarten (108) und bestimmt dann das
Ohrlabyrinth als Sinnesorgan für die Zeitwahrnehmungen
(116). Endlich spricht er noch über den Rhythmus und
Takt in der Messung der Dauer von Sensationen und
Bewegungen (120) und zum Schluß über die Tonempfindungen
und den arithmetischen Sinn (131). Wir begnügen uns, die
Resultate (145 — 148) auszüglich wiederzugeben:

1. Die Orientierung in der Zeit und die Bildung unserer
Zeitbegriffe beruhen hauptsächlich auf den Funktionen
des Ohrlabyrinthes. 2. Für die bloße Orientierung in der
Zeit genügt die unmittelbare Wahrnehmung der
zeitlichen Richtung (Reihenfolge), in welcher sich die durch
die fünf speziellen Sinne wahrgenommenen äußeren
Erscheinungen abspielen : die Kenntnis dieser Richtung
vermittelt uns der semizirkuläre Apparat. 3. Dauer und
Geschwindigkeit kommen von der Abmessung der Zeitstrecken,
aus denen die kontinuierliche Aufeinanderfolge besteht.
4. Die Kontinuität unserer Zeitwahrnehmungen kommt
daher, daß es keine Zeitleere in den Erregungen und
Sensationen unseres sensitiven Nervensystems gibt. 5. Die
Labyrinthteile, welche unsere Bewegungsaktivität im Räume
durch Messung und Gradation derjenigen Innervationen
regulieren, die an die Muskeln der Hirnzentren mitgeteilt
werden, regieren auch unsere Bewegungen in der Zeit,
weil sie die Aufeinanderfolge und Dauer dieser
Innervationen genau regulieren und messen, und davon hängt
auch die Bildung der Sprache ab. 6. Die zur Messung der
zeitlichen Vorgänge auf dem Gebiete unserer Sensationen
und Bewegungsaktivität unerläßliche Zahlenkenntnis wird
uns geliefert durch die Schallerregungen in den Endungen
der Nervenverzweigungen in der Schnecke und vielleicht
auch in den Otocysten. 7. In den Hirnzentren, wohin
diese Erregungen der Nervenendungen übertragen und zu
Messungen angewendet werden, besitzen wir wahre
Vorrichtungen zum Rechnen. Deshalb kann man die Schnecke

* S. 389 ff.



Élie «le Cyon. 73

das Organ des arithmetischen Sinnes nennen, nach
Analogie des geometrischen Sinnes des semizirkulären Apparates.

Was für den letzteren die Richtungsempfindungen
bedeuten, das sind die Empfindungen der Tonhöhen für
den ersteren. 8. Damit hat die Auffassung von Weber und
Vierordt eine solide physiologische Grundlage gewonnen.
9. Die Bildung unseres Ichbewußtseins verdanken wir dem
Mechanismus des Ohrlabyrinthes. Der Nullpunkt des von
diesem Mechanismus gebildeten Descartesschen
Koordinatensystems entspricht unserem bewußten Ich (siehe
Kap. 3 § 5).

Auch diese Theorie kann als physiologische Begründung

der alten Philosophie angesehen werden, welche die
Zeit ebenfalls zum obiectum commune mehrerer äußeren
Sinne rechnete.

Y.

Der zweite Teil des Buches bietet ein noch größeres
philosophisches Interesse. Er trägt die Überschrift : „Leib,
Seele und Geist" (149—262) und behandelt (Kap. 3) die
physiologische Differenzierung der psychischen
Funktionen.

Die Einleitung (§ 1, 149) begründet die Notwendigkeit
einer genauen Klassifikation der psychischen Vorgänge.
Die Untersuchung erstreckt sich auf folgende Punkte : Der
Muskeltonus, die Hinderungsfunktionen des Ohrlabyrinthes
und die Quelle der psychischen Energie (155); das Herz
als Gefühlsorgan (161); das Labyrinth und das intellektuelle

Leben : Abgrenzung der psychischen Funktionen von
den Manifestationen des Geistes (168); Formation unserer
Vorstellung eines Systems von drei rechtwinkligen Koordinaten

(Descartes) und die Umstellung der Retinabilder
(171); die Formation des Ichbewußtseins beim Menschen,
die Verdoppelung der Persönlichkeit (174). Die Abgrenzung

des Forschungsgebietes zwischen Physiologie und
Philosophie (181). Die wahren Laboratorien der
experimentellen Psychologie des Menschen (188). Die Rolle des
Geistes bei der Intuition wissenschaftlicher Entdeckungen
und Erfindungen (190). Beziehungen zwischen Körper,
Seele und Geist; Hypophyse und Zirbeldrüse; der Schlaf
und das Unbewußte (204). Die Grenzen des menschlichen
Verstandes; der Mechanismus der Sensationen und
Wahrnehmungen (225). Es folgt noch ein sehr interessanter



74 Élie de Cyon.

Anhang zu diesem Kapitel über die psychischen Aberrationen:
der Spiritismus vor der Wissenschaft (242) und eine

Hypnotismus-Sitzung in Moskau (25(5). Cyon erzählt in
drastischer Weise, wie es ihm geglückt ist, i. J. 1871 den
Spiritisten Douglas Home in einer Sitzung im physikalischen

Laboratorium der Petersburger Universität zu
entlarven und ebenso im Winter 1886—87 in Moskau die
albernen Experimente des Hypnotismus.

Unseres Erachtens ist dieser Teil der wichtigste des
ganzen Buches. Wir wollen versuchen, nur die
Hauptergebnisse zusammenstellen, soweit sie uns zu kritischen
Bemerkungen Veranlassung geben, und beginnen mit der
Theorie der Sinneswahrnehmungen. Da wir dem
Verfasser unmöglich in alle Einzeluntersuchungen folgen
können, ziehen wir es vor, einer von ihm selbst kurz vor
dem Erscheinen seines Buches verfaßten Anzeige zu folgen,
die er davon in der Revue scientifique zu Anfang dieses
Jahres selbst geschrieben hat1 und die durch ihre nicht
vom Detail beschwerte Darstellung sich für Laien besonders
empfiehlt. Wir werden daran den Gedankengang des
Autors am leichtesten überschauen.

„Seit Du Bois-Reymond vor bald vierzig Jahren sein
,Ignorabimus' ausgesprochen hat, um die Grenzen zu
bezeichnen, welche die Naturwissenschaft niemals überschreiten
könnte, hat die Psychologie des Menschen beträchtliche
Fortschritte in allen Richtungen gemacht. Das schwierigste
Problem, das den Ausgangspunkt für jede psychologische
Theorie bildete, hat eine befriedigende Lösung gefunden :

die Entdeckung der beiden mathematischen Sinne des
Raumes und der Zeit." Inspiriert von Vierordt, dem die
Lösung dieses Problems gestatten würde, sogar das Wesen
der Psyche zu begreifen und die Natur der Beziehungen
unseres Ichbewußtseins zur Außenwelt zu entschleiern,
habe Cyon versucht, den Mechanismus der Beziehungen
zwischen Leib und Seele und zwischen Seele und Geist
klarzustellen. Im Interesse künftiger Untersuchungen habe
er geglaubt, den Geist von den Funktionen der Seele
ausschließen und die psychischen Funktionen des Ichbewußtseins

ganz vom Allgemeinbewußtsein, einer reinen
Produktion des Geistes, trennen zu sollen. Der Mechanismus

1 E. de Cyon: Sensations et Perceptions. Une nouvelle théorie de
leur mécanisme. Revue Scientifique [Revue rose], 48e Année, Nr. 2, 8 janvier

1910, p. 46 ss.



Élie de Cyon. 75

der Bildung des Ichbewußtseins konnte in großen Zügen
gezeichnet werden, von seinem sensoriellen Ursprung in
der Funktion des Systems der Bogengänge bis zu seiner
Idealisation im Geiste. Das Hauptresultat ist dieses: die
Hypophyse scheint in diesen Beziehungen die Funktion,
wenn nicht einer Brücke, so doch wenigstens eines
Brückenkopfes zu haben: sie würde so der Unterbrechung

und Wiederherstellung der Kommunikationen
zwischen der Hirnseele und dem Geiste präsidieren.

Auch unsere Kenntnisse über die Natur der
Funktionen des Herzens als Organ des affektiven Lebens haben
sich beträchtlich erweitert und vertieft seit dem Jahre
1870. Der Mechanismus, auf dem die wechselseitigen
Einflüsse des Herzens und des Gehirns, genauer der emotionellen

und sensoriellen Seele beruhen, erlaubt uns jetzt
die psychologische Tragweite besser zu würdigen. Endlich

ist die Hauptquelle der psychischen Energien, auf
denen das ganze Funktionieren unseres Zentralnervensystems

beruht, gleichfalls bestimmt worden, ebenso wie
der Mechanismus für die Verteilung dieser Energien
zwischen dem motorischen und sensiblen Leben.

Die Frage nach der Grenze unserer Vernunft erhebt
sich jetzt von neuem: ist es jetzt nicht mehr absolut
unmöglich, die Beziehungen zwischen gewissen Bewegungen
der physischen Gehirnatome und den einfachsten
Sinneswahrnehmungen unserer Seele zu verstehen? Die berühmtesten

[?] Philosophen haben das Problem immer für
unlösbar gehalten. Descartes erklärte, die mechanische
Weltauffassung könne das Wesen der elementaren Sinneswahrnehmung

nicht erklären. Auch er hat vergeblich nach
einem Kommunikationspunkt zwischen Leib und Seele
gesucht. Der wahre Schöpfer der modernen kritischen
Philosophie, Locke, der Gegner angeborener Ideen, erklärte,
es gibt keinen Zusammenhang zwischen den mechanischen
Erscheinungen und unseren Vorstellungen. Ebensowenig
hat Kant die Lösung gefunden.

Wenn die Physiologie nicht glücklicher gewesen ist,
so liegt der Fehler darin, daß Helmholtz, obwohl er
gewisse Übertreibungen von Kants Ideen bekämpfte, dennoch
hier seinem Einfluß unterlegen ist. Nach Helmholtz ist
die Sinneswahrnehmung nur Zeichen, nicht Bild der äußeren
Tätigkeit. Von einem Bilde verlangt man die
Übereinstimmung mit dem Objekt, das von ihm dargestellt wird.



76 Élie de Cyon.

Ein Zeichen verlangt keine Ähnlichkeit mit dem Objekt,
das von ihm bezeichnet wird. Gegen diese Auffassung
bemerkt Cyon mit Recht: Die Tatsache, daß dieselben
Objekte bei uns dieselben Sinneswahrnehmungen hervorrufen,
spricht vielmehr dafür, daß die Sinneswahrnehmungen
treue Bilder der vorausgegangenen Objekte geben. Damit
uns Zeichen und Symbole ungefähr genaue Daten liefern,
ist man gezwungen, die Existenz einer Anschauung von
Formen und Qualitäten in unserem Geiste anzunehmen,
die uns die Bedeutung dieser Zeichen erklärt. Wegen der
unbegrenzten Varietät von Formen der äußeren Objekte,
von denen unsere Gesichtswahrnehmungen hervorgerufen
werden, müßten wir schon in unserem Geiste die
Anschauung von Milliarden von Formen haben, um sie auf
ebensoviele Sensationen als auf ihre Zeichen anzuwenden.
Nun verwarf Helmholtz mit Grund die Kantsche Idee, daß
alles in unserem Verstand enthalten sei. Deshalb nahm
er zuerst seine Zuflucht zu den Sensationen der okulären
Bewegungen und später, nachdem bewiesen war, daß es
keine Muskelsensationen gibt, zu den angeblichen Inner-
vationssensationen: in der letzten Ausgabe seiner
„Tatsachen und Wahrnehmungen" hat er darauf ebenfalls
verzichtet.

Ein von allen Physiologen anerkanntes Faktum, das
niemand stärker hervorgehoben hat als Helmholtz selbst,
widerlegt aber direkt die symbolische Auffassung. „Unsere
Vernunft ist absolut ohnmächtig, die wahren Illusionen
unserer Sinne zu beeinflussen oder zu korrigieren." Das
gilt ebenso für die Illusionen des Gesichtssinnes wie für
die übrigen und besonders für die Illusionen der Richtung,
die vom Ohrlabyrinth herkommen. Wir sehen beispielsweise

den Mond tatsächlich nur als eine platte Scheibe,
obwohl wir ihn uns sphärisch denken. Diese Unmöglichkeit,

unsere irrtümlichen Sinnesempfindungen durch die
Vernunft in den Hirnzentren zu modifizieren, muß der
Struktur und den funktionellen Fähigkeiten dieser

Zentren selbst zugeschrieben werden und nicht
den Fehlern, die die Vernunft etwa dabei machte.
Eben weil wir richtig denken, sind es die begrenzten
Fähigkeiten unserer Ganglienzellen, die sich unseren
Gedanken nicht anpassen können. Ebenso ist es mit den
Ganglienzellen, denen wir unsere Gefühle (Affekte)
verdanken. Unser Geist ist nicht imstande, unsere Gefühle zu



Élie de Cyon. 77

modifizieren, selbst wenn sie von eingebildeten und als
solche erkannten Ursachen durch unsere Intelligenz
hervorgerufen werden. Gestützt auf Tatsachen schließt Cyon :

„1. Die Sensationen sind keine Zeichen oder Symbole,
welche die Vernunft uns a priori auflegt oder a posteriori

erklärt, sondern wahre Bilder der Außenwelt, die
während des ganzen Lebens unauslöschlich bleiben können.
2. Die vorgeblichen Grenzen unserer Vernunft sind in
Wirklichkeit nur Grenzen unserer Gehirnzentren, der
Organe unseres psychischen Lebens. Diese letztere
Schlußfolgerung rechtfertigt auch die Notwendigkeit, den Geist
von den Gehirnfunktionen auszuschließen, und zeugt zu
Gunsten der dualistischen Auffassung von Geist und
Körper."

Für die Ähnlichkeit unserer Sensationen mit den
äußeren Objekten beruft sich Cyon ferner auf seine Beobachtungen

über die Funktionen der Bogengänge des
Labyrinthes. Für das Sehorgan erinnert er an die Entdeckung
der farbigen Substanzen in den Zellen der Retina, des
Retina-Purpurs, und an die Studien über die photochemischen

und elektrischen Vorgänge in der Retina während
des Sehens. Die von Kühne auf der Retina der Frösche
und Kaninchen erhaltenen Optogramme, stellten in
Wirklichkeit photographische Proben dar. Nicht weniger
instruktiv sind die roten und rosigen Extrakte der Retina
(sérythropine), die beim Lichte bleiben und sich nur im
Äuge regenerieren, wenn die Retina auf den Pigmentzellen
ruht.

Die extreme Schnelligkeit, mit welcher sich der Wechsel
der Bilder auf der Retina vollzieht, erfordert natürlich,
daß die chemischen Prozesse dort mit einer
schwindelerregenden Geschwindigkeit zustande gebracht werden.
Dieselbe photographische Plaque, die das Bild empfangen
und an die Nervenzentren übersendet hat, muß sich in
der Tat automatisch regenerieren und das im Augenblick,
um ein neues Bild aufnehmen zu können. Man steht daher
vor einer Alternative. Entweder übertragen sich die auf
der Retina fixierten Bilder unter derselben Form auf die
Ganglienzentren des optischen Nervs, um dort die zum
Wahrnehmen bestimmte Sensation zu produzieren; oder
die Sensation produziert sich selbst in der Retina durch
das Faktum des Eindruckes des Bildes, und diese
Sensation überträgt sich dann auf die perzeptorischen Zentren,



78 Élie de Cyon.

und wir sind genötigt, sie jedesmal auf die Retina zu
projizieren, wenn wir uns das erste Bild vorstellen wollen.
Die Tatsache, daß wir selbst nach Zerstörung der Retina
die einmal wahrgenommenen Bilder wieder hervorrufen
können, steht mit beiden Alternativen in keinem absoluten
Widerspruch. Da die Vorstellung der Sensationen im
Gedächtnis erhalten bleibt, kann sie bei Gelegenheit wieder
hervorgerufen werden. Die erste Alternative, welche die
einfachste ist, kann als die annehmbarste betrachtet werden;

sie läßt sich mit unserer Kenntnis von der Physiologie

der Sinne leicht in Einklang bringen.
Wenn man früher an der Möglichkeit einer direkten

Übertragung der Bilder der äußeren Objekte durch die
Nervenfasern zweifelte, so ist es heute nicht mehr so, da
wir das Telephon, den Phonographen, die Farbenphoto-
graphie, den Kinematographen, die Übertragung von
Bildern, Zeichnungen usw. durch den elektrischen Draht
kennen. E. Hering, der immer die Uniformität oder
vielmehr die Einheit der physikopsychischen Vorgänge in der
Retina ebenso wie in den Hirnzentren verteidigte, hat
mehrmals versucht, ob den qualitativen Verschiedenheiten
der Nervenzentren keine Verschiedenheit der Nervenfasern,
die sie verbinden, entspreche. Eine solche Verschiedenheit
der Nervenleiter hält Cyon nicht für so bedeutend, nachdem

wir sehen, daß dieselben metallischen Drähte das
Spiel eines Orchesters, das menschliche Wort oder die Formen

von Zeichnungen usw. mit mathematischer Genauigkeit
auf eigens dazu präparierte Platten oder auf komplizierte

Apparate übertragen.
In der Physiologie lehrt man noch, es würde genügen,

das Zentralende des abgeschnittenen optischen Nervs mit
dem peripherischen Ende des akustischen Nervs zu
verbinden oder umgekehrt, um den Donner zu sehen und
den Blitz zu hören. Es ist vollkommen richtig — wenn
eine solche Verbindung ausführbar wäre —, daß das
Geräusch, das an unser Tympanum schlägt, eine gewaltsame
Lichtsensation hervorrufen würde, wie es jede mechanische
Erregung des optischen Nervs tut; aber diese Sensation
würde sicher ebensowenig dem Blitze ähnlich sein, wie die
durch Reizung der Retina hervorgerufene Gehörsensation
dem Donner ähnlich wäre. Die Retinabilder können
ebensowenig von den Ganglienzentren der Gehörsphäre per-
zipiert werden als die Tonhöhen von den Zentren der



Élie de Cyon. 79

Gesichtssphäre. Der Erfolg solcher Kreuzungen zwischen
Nerven, die an die Muskelfasern von verschiedener
Funktionierung angrenzen, bildet kein Präjudiz für das
Verhalten der Sinnesorgane im Falle ähnlicher Kreuzungen.

Wie muß sich die Reihenfolge der Perzeptionen und
Vorstellungen in unserem Bewußtsein abwickeln, wenn die
Sensationen wirklich mehr oder weniger genaue Bilder
liefern würden? Leibniz, der im Gegensatz zu seinen
Vorgängern die Grenzen unserer Vernunft über die Sensation
hinaus verschob, sogar bis zur Perzeption, faßte das
Problem in diese Worte: Die Perzeption und das, was davon
abhängt, kann durch mechanische Gründe, d. h. durch
Figuren und Bewegungen nicht erklärt werden. Wenn man
eine Maschine fingiert, deren Struktur das Denken,
Empfinden, Perzipieren macht, möge man sie sich unter
denselben Proportionen vergrößert denken, so daß man wie
in eine Mühle darin eintreten kann : dann wird man nichts
darin finden können als Stücke, die gegeneinander stoßen,
aber niemals etwas, woraus man eine Perzeption erklären
könnte.

Nehmen wir an, ein Physiologe, der alle Fortschritte
der Physiologie der Sinne kennt, und ebenso die neuesten
Entdeckungen der Technik und Mechanik, dringt in die
Maschine unseres Hirns ein und macht sich an das
Studium der psychischen Erscheinungen von der Erregung
der Retina an bis zur Perzeption der Gesichtssensationen
durch das Bewußtsein. Zuprst wird er sehen, daß auf
der Retina das umgekehrte Bild des äußeren leuchtenden
Objektes, genau wenigstens in seinen Hauptkonturen,
erscheint. Das Bild wird mittelst der Nervenfasern auf die
entsprechenden Ganglienzentren, die in der Gesichtssphäre
liegen, übertragen. Noch ehe es wahrgenommen ist, wird
es auf das Koordinatensystem projiziert sein, das wir dem
Funktionieren des Labyrinthes verdanken, wo seine Formen

präzisiert und lokalisiert sind und wo das ganze Bild
umgekehrt wird. Die Lokalisation und die Umkehrung
der komplizierten Bilder werden oft eine vorläufige
Projektion auf das äußere Objekt erfordern, ein Vorgang, der
von einigen Bewegungen der Augenkugeln begleitet und
vom Bogengangapparat dirigiert wird. Die Perzeption des
rektifizierten Bildes wird im Nullpunkt des Koordinatensystems

vor seiner definitiven Fixierung in den Ganglienzellen

geschehen. Dieser Punkt entspricht (nach Cyons



80 Élie d9 Cyon.

Theorie) dem Sitze des Ichbewußtseins. Bewegt sich das
äußere Objekt im Augenblick der Perzeption, so wird die
Bewegung während der Projektion der Bilder auf das
Koordinatensystem wiedererkannt. „Auf dieses System,"
schrieb Cyon im Jahre 1878, „übertragen wir die Zeichnung,

die den gesehenen Raum vorstellt, d. h. das Bild
unseres Gesichtsfeldes. Jedesmal, wenn die Zeichnung ihre
Lage inbezug auf das Koordinatensystem ändert, werden
wir eine Bewegungssensation erfahren; ob der Wechsel
durch eine wirkliche Bewegung des äußern Objektes oder
nur durch eine Deplazierung der Retina hervorgebracht
ist, die Wirkung wird dieselbe sein: wir werden die
Bewegung des Objektes sehen." Die Bewegung des Bildes
wird in unserem Gedächtnis wie in einem Kinematographen
fixiert sein. Die zahlreichen Phänomene des
Gesichtsschwindels haben die Richtigkeit dieser Erklärung
bestätigt.1

Die Abwicklung all dieser psychischen Vorgänge wird
den Beobachter an die Manipulationen eines geschickten
Photographen erinnern, dessen Laboratorium mit den
vollkommensten Apparaten selbst zur elektrischen Übertragung
von Zeichnungen, zur Kinematographie usw. ausgestattet
ist. Die Umstellung des umgekehrten Bildes erinnert an
die Manier, wie dieses Phänomen mit Hilfe eines einfachen
Prisma in der Dunkelkammer zustande kommt. Der
Beobachter wird den vollkommenen Gang der verschiedenen
Teile der Maschine, die unendliche Überlegenheit des
Gehirnmechanismus, die unvergleichliche Feinheit und
Komplizierung ihrer Leistungen bewundern. Aber in dieser
wunderbaren Maschinerie wird er nichts finden, was seine
Vernunft überschreitet. Nur im Augenblick, wo der menschliche

Geist die aufgespeicherten Perzeptionen und
Vorstellungen für die Bildung von Begriffen, allgemeinen
Ideen und Urteilen zu benutzen beginnt, stößt der
Physiologe an die Grenzen seiner Sinneserkenntnis. Die Kraft
seiner rein psychischen Unterscheidungsfähig-
keiten steht still, sobald er in die Domäne der
Geister einzudringen versucht. Aus dem mechanischen

Problem wird ein transzendentales, das nur für unser

1 Cyon verweist auf seine These: Recherches expérimentales sur les
fonctions des canaux semi-circulaires (Paris 1878) und auf sein „Ohrlabyrinth"

Kap. 2.



Élie de Cyon. 81

intellektuelles Bewußtsein zugänglich ist. Der menschliche
Geist ist den mechanischen Gesetzen nicht unterworfen
und die Fassungskraft unserer beschränkten Sinne ist nicht
imstande, den in seinen Fähigkeiten und Kräften unendlichen

Geist zu erfassen. Die produktiven Manifestationen
und Schöpfungen des Geistes wie ihre Verkettung bleiben
für unsere Sinnesorgane und ihre Hirnzentren unzugänglich.

Aber um die Gesetze des Gedankens abzuleiten und
ebenso, um ihre Harmonie mit den Gesetzen der phj'si-
schen Welt, die unseren Sinnen zugänglich ist, zu entdecken,
ist die Mitarbeit beider Erkenntnisse, der geistigen und
sinnlichen, unerläßlich. Die Schätze der in unserem
Gehirn aufgespeicherten Sinneserfahrung liefern unserer
Intelligenz solide Grundlagen für die Deduktion von Gesetzen
und für die eventuelle Verifikation ihrer Genauigkeit. Die
Gesetze der Logik können auf absolute Richtigkeit nur
unter der Bedingung Anspruch erheben, daß die
Sinneserfahrung die Wahrheit daran kontrolliert hat. Die
Geometrie Euklids muß als die vollkommenste Schöpfung der
Logik angesehen werden, gerade deshalb, weil ihre Gesetze
Tausende von Jahren hindurch von allen astronomischen
Beobachtungen und von allen physikalischen und
mechanischen Erfolgen voll bestätigt worden sind. Wir haben
festgestellt, daß sie dieses Vorrecht dem sensoriellen
Ursprung ihrer Definitionen und Axiome verdankt. Die
harmonische Übereinstimmung der beiden Quellen unserer
Erkenntnis, der Sinneserfahrung und der Operationen des
Geistes, die jederzeit Gegenstand von Diskussionen, Kon-
testationen und philosophischen Spekulationen ohne Ende
war, findet ihre ganz natürliche Erklärung in der Theorie
der Sensationen und Perzeptionen der Außenwelt, so wie
ich sie hier entwickelt habe. Von dem Augenblick, wo
diese fundamentalen Elemente unserer Sinneserkenntnis
uns die Bilder der wirklichen Welt und der darin sich
vollziehenden Phänomene geben, müssen die Gesetze, die
unser Geist aus den Sinnesdaten ableitet, in vollkommener
Harmonie mit den mathematisch präzisierten Gesetzen
stehen, die der Schöpfung vorgestanden haben und die
Naturerscheinungen regieren.

Eine andere glückliche Konsequenz der Auffassung der
Sensationen als treue Reproduktion der äußeren Objekte
besteht darin, die ewigen Spekulationen über die Realität
der Welt zunichte zu machen, die seit Jahrhunderten die

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 6



82 Élie de Cyon.

Entwicklung der Psychologie hemmten. Zu gleicher Zeit
wird die bizarre Hypothese ein Ende nehmen, das Licht,
die Töne, die Gerüche und die übrigen Erregungen der
peripherischen Sinnesorgane existierten in Wirklichkeit
nicht und wären nur Produkte unserer Sensationen. Schon
zur Zeit Galileis entsprach diese Idee mehr den Bedürfnissen

der menschlichen Eitelkeit als den Forderungen der
strengen Logik. Der Grund, daß die Lichtstrahlen anders
auf die Haut als auf die Retina wirken, oder daß die
mechanischen und elektrischen Erregungen der Retina uns
gleichfalls eine vage Lichtsensation liefern, war schon lange
vor den Entdeckungen von Maxwell-Hertz hinfällig. Die
Sonne wird fortfahren, die Erde zu erleuchten, — selbst
wenn jede Spur von lebendigen Wesen verschwunden sein
wird —, ebenso wie sie ihre anderen unbewohnten
Trabanten gegenwärtig erleuchtet. Moses hatte recht, als er
die Schöpfung des Lichtes vor der Schöpfung der Tiere
und des Menschen ansetzte. Ohne das Sonnenlicht war und
ist kein Leben auf Erden möglich. Die Retina erleidet
und sieht das Licht, sie bringt es nicht hervor. Ebenso
ist es mit den übrigen Sinnesorganen."

Zu diesen lichtvollen Gedanken unseres Physiologen,
deren wissenschaftliche Ausführung man in seinem Buche
findet, seien uns einige Bemerkungen gestattet. — Cyons
Sensationstheorie entspricht in der Hauptsache ganz der
aristotelisch-thomistischen Philosophie. Der moderne
Physiologe kommt vom Standpunkte seiner exakten Wissenschaft,
auf Grund des mit allen Mitteln der modernen Forschung
ausgeführten Experimentes, genau zu dem gleichen Resultate,

welches die aristotelisch-scholastische Naturphilosophie
seit siebenhundert Jahren ebenfalls aus der damals viel
beschränkteren Erfahrung und ohne Hilfe künstlicher
Experimente vermittelst der gesunden Logik abgeleitet hatte.
Was Cyon hier ausgesprochen hat, deckt sich mit der
Lehre des Aquinaten: Die Sensation erzeugt im Organ
das getreue Bild des in der Außenwelt real existierenden
Objektes. Dieses Bild — die sinnlich wahrgenommene
species impressa im Sinnesorgan — ist selbst noch etwas
Materielles und räumlich wie zeitlich Determiniertes, aber
nur Abbild des äußeren Gegenstandes und deshalb auch
bereits mehr immaterialisiert als der letztere. Dieses Bild
gelangt in die Hirnzentren, in denen der innere Sinn, die
Gedächtnisfähigkeit lokalisiert ist und bleibt dort habituell,



Élie de Cyon. 83

nicht aktuell erhalten, um jeweilig durch psychische Tätigkeit
wieder aktualisiert zu werden. Auf welche Weise die

Übertragung des Sinnenbildes vom Sehorgan in das
innere sinnliche Bewußtsein und Gedächtnis zustande kommt,
war den Alten unbekannt. Diese Lücke will Cyons Theorie
ausfüllen. Ob sein Versuch die Tatsachen richtig erklärt,
unterliegt zunächst dem Urteil, das nicht dieser oder jener
Physiologe subjektiv abgibt, sondern die Physiologie selbst,
wenn sie durch das einstimmige Zeugnis ihrer berufenen
Vertreter spricht. Uns scheint jene Theorie über die
Umstellung des Retinabildes auf die Koordinaten durchaus
nicht unwahrscheinlich. Aber wir ziehen die erste von
Cyon ausgesprochene Alternative, die auch er für möglich

erklärt, aus philosophischen Gründen entschieden der
zweiten vor. Die Sensation als solche kommt bereits im
dazu gemachten Organe zustande. Wir sehen das Bild auf
der Retina. Die andere Alternative scheint uns
unverständlich, denn sie würde verlangen, daß das Bild nicht
bloß mechanisch, sondern auch psychisch weiter von der
Retina auf andere Organe übertragen wird, ehe die
Wahrnehmung desselben psychisch zustande gekommen ist. Aber
gerade nach Cyons Theorie ist eine Adaption des Retinabildes

auf die Koordinaten notwendig, wozu nach ihm oft
eine mehrfache vorläufige Projektion gehört, um das Bild
richtigzustellen. Der an sich indifferente Apparat kann
aber durch bloß mechanische Leistung diese Richtigstellung,
die eine Anordnung inbezug auf die Lage besagt, unmöglich

hervorbringen, wenn er nicht zweckmäßig dirigiert
wird, was doch nur psychisch geschehen kann, weil es
eine Vergleichung erfordert. Das tut nach unserer Ansicht
die Psyche, sie kann es aber nur dann, wenn sie das Bild
bereits auf der Retina wahrgenommen hat.

Noch in einem anderen Punkte ist die alte scholastische

Philosophie im Vorteil. Sie erklärt jene
Übertragung der Eindrücke vom äußeren Sinnesorgan auf die
Hirnzentren viel tiefer, obwohl sie die dabei ablaufenden
mechanischen Vorgänge im einzelnen noch nicht kannte,
aber wohl im allgemeinen voraussetzte, weil sie innerhalb
des Organismus keine einzige Veränderung ohne eine
lokale Bewegung annahm. Die Übertragung selbst, obwohl
an lokale Bewegung gebunden, faßte man jedoch tiefer
auf als eine weitere Immaterialisierung und Verfeinerung
des in der ersten Sensation im peripherischen Sinnesorgan

6*



84 Élie de Cyon.

erhaltenen Bildes, species impressa : diese nämlich wird in
den Hirnzentren zu dem für das Organ der inneren
Sinnesfähigkeiten erforderlichen, mehr immateriellen oder
verfeinerten Bilde, was als solches die innere Sensation
hervorruft. Die alte Theorie unterscheidet daher das Sinnenbild

der Retina von dem verfeinerten für Aufbewahrung
im Gedächtnis dienenden Bilde oder vielmehr genauer der
dort wahrgenommenen Ähnlichkeit mit dem äußeren
Objekte Bild im weiteren, übertragenen Sinne). Ebenso
unterscheidet sie folgerecht die peripherische Sensation
real von der inneren Sensation in den Hirnzentren. Die
Cyonsche Theorie steht unserer Meinung nach durchaus
nicht in prinzipiellem Widerspruch mit der thomistischen
Theorie. Cyon selbst gesteht, daß die moderne Physiologie
noch lange nicht alle Rätsel der Sensation gelöst habe.
Es liegt also im Bereiche der Möglichkeit, daß die weitere
experimentelle Forschung auch die geniale thomistische
Theorie der inneren in den Hirnzentren vorhandenen
spezifischen Sensationen aufhellen und sogar bestätigen kann.

Damit kommen wir zu einem zweiten Punkte, der in
Cyons Theorie noch unklar belassen ist: das Verhältnis
von Seele und Leib. In der von ihm entwickelten
Differenzierung der psychischen Funktionen und der rein
geistigen Manifestationen steht unser Autor wiederum mit
der alten Naturphilosophie in vollkommener prinzipieller
Übereinstimmung und bestätigt aus physiologischer
Beobachtung und Erfahrung die scholastische Lehre. Psychische
Funktionen nennt er die durch körperliche Organe
vollzogenen vitalen Tätigkeiten, die er mit vollstem Rechte
nicht als rein mechanische Vorgänge auffaßt, sondern als
von einem höheren, nicht mehr mechanischen Prinzip, der
Psyche, mit mechanischen und anderen, z. B. chemischen
und elektrischen Verrichtungen ausgehend bezeichnet. Aber
er lokalisiert den Sitz dieses ursächlichen Prinzips. Die
Plypophyse ist nach ihm der Sitz der Psyche. Sie
existiert demnach nur dort, nicht aber in den übrigen Teilen
des Leibes: demgemäß könnte sie auch nur von dort aus
die übrigen Teile mechanisch zu deren besonderen
Funktionen in Bewegung setzen. Daß jede andere quantitative
wie qualitative Veränderung in und an den Körpern stets
eine mechanische, lokale Bewegung voraussetzt, darüber
ist nach der alten Philosophie kein Zweifel möglich. Der
Aquinate spricht das oft genug und klar genug aus. Aber



Élie de Cyon. 85

das genügt ihm noch nicht zur Erklärung der Wechselwirkung

von Psyche und Leib. Auch Cyon statuiert richtig
einen Dualismus im lebendigen Wesen, aber er bleibt doch
nur bei einem mechanischen Dualismus stehen, während
Aristoteles und Thomas diesen Dualismus als wirkliche
substantielle Natureinheit der beiden Wesensbestandteile
fassen und dadurch allein den Mechanismus zum Organismus

erheben. Die Psyche ist danach die mit dem Körper
als ihrem ganzen aus vielen Teilen bestehenden Werkzeug
zur Einheit des Seins und damit erst zur Einheit der Tätigkeit

verbundene, formierende und wirkende Hauptursache.
Sie ist deshalb nicht selbst wieder ein Körper oder irgend
etwas Körperliches; sondern höher stehend auf der Stufenleiter

des Seins, ist sie an sich etwas Nichtmaterielles, das
als selbst nicht ausgedehnt im ganzen Körper und in jedem,
auch dem kleinsten Teile desselben wirksam ist und so
sich selbst aus dem materiellen Stoffe ihre Organe bildet
und sie bewegt. Diese Auffassung fehlt noch bei unserem
Physiologen; er kommt ihr oft nahe, aber er faßt sie noch
nicht. Mit dieser Auffassung gewinnt aber seine Theorie
von der Sensation erst ihre volle Bedeutung. Und warum
geht ihm diese Erkenntnis ab? Er hat mehrmals in
seinem Buche gesagt, daß er sich als Physiologe jeder
Spekulation über die Natur der Seele enthalte. Er schließt
richtig aus den psychischen Funktionen auf die Existenz
einer inneren Ursache derselben und nennt sie Seele. Ob
sie eine Substanz sei oder nicht, will er jedoch nicht
untersuchen. Aber dann durfte er auch nichts von ihr
aussagen, auch nicht über ihre Existenzweise, denn diese
hängt von ihrer Natur, ihrer innersten Seinsbeschaffenheit
ab. Er hätte also folgerichtig dabei stehen bleiben müssen,
daß es èine Ursache der psychischen Funktionen gibt,
deren Wesenheit indes vollständig unbekannt sei.

Eine weitere Lehre der alten Philosophie findet ebenfalls

bei Cyon ihre Bestätigung. Die rein psychischen
Funktionen, Sensation und Emotion, unterscheiden sich
wesentlich von den rein geistigen Manifestationen, die als
solche keines körperlichen Organs bedürfen: ihr Prinzip
nennt unser Autor Geist und sagt ausdrücklich, derselbe
sei nicht an räumliche und zeitliche Gesetze gebunden usw.
Dieses Zugeständnis, welches Cyon sehr. gut begründet
und ausgeführt hat, ist als Zeugnis eines hochmodernen
Physiologen für uns äußerst wertvoll. Aber auch hier



86 Élie de Cyon.

folgt ein irrtümlicher Schluß. Seine Folgerung ist diese.
Jede Wirkung hat ihre besondere Ursache. Es gibt beim
Menschen zwei wesentlich verschiedene Vorgänge, welche
Wirkungen sind, die psychischen Funktionen und die rein
geistigen Manifestationen, also haben sie auch zwei
besondere Ursachen, die ebenso wesentlich voneinander
verschieden sind. Also folgt beim Menschen die Trichotomie
von Leib, Seele (Psyche) und Geist. Aus dem Untersatz
seines Schlusses folgt aber nur, daß jede Klasse von
Wirkungen ihre besondere entsprechende Ursache hat, oder
daß für jede Klasse eine hinreichende Ursache existiert.
Es folgt aber logisch durchaus nicht, daß, weil die
Wirkungen verschiedenartig sind, auch die Ursache selbst
verschiedenartig sein muß; sondern nur so viel, daß die
Wirkungsweise eine verschiedenartige sein muß. Es ist aber
der Fall denkbar, daß ein und dieselbe Ursache vermöge
ihrer höheren Beschaffenheit verschiedenartige Wirkungen
auf verschiedene Weise hervorbringt. Also ist es logisch
möglich, daß im Menschen für beide Klassen von vitaler
Tätigkeit doch nur ein einziges erstes ursächliches Prinzip
vorhanden ist. Der Physiologe ist also über die Grenzen
seines Gebietes hinausgegangen. Wenn aber anderseits die
Einheit des Menschen als Natursubstanz, die aus einem
körperlichen und unkörperlichen Seinselement innerlich
und wesenhaft zusammengesetzt ist, nachgewiesen werden
kann, so muß bei ihm Psyche und Geist ein und dasselbe
sein. Diesen Nachweis hat aber die alte Philosophie längst
erbracht. Für die katholische Wissenschaft ist diese Wahrheit

außerdem noch durch das ausdrücklich definierte
Dogma des Konzils von Vienne garantiert, wonach die in-
tellektive Seele selbst die substanziale Wesensform ihres
Leibes ist. Daß nun diese rein geistige Seele imstande
ist, ausser ihren eigenen rein geistigen Selbsttätigkeiten
zugleich auch die niederen psychischen Funktionen durch
die körperlichen Organe auszuüben, was die sensitive
Psyche im Körper des Tieres und die vegetative Psyche
in der Pflanze leistet, das zeigt der Aquinate, nachdem
er die strengen Beweise für die Einheit des Seelenlebens
im Menschen erbracht hat, an einem analogen mathematischen

Beispiel.1 Die Wesensform der geometrischen
Gebilde ist die Figur als determinierte Begrenzung der Aus-

1 S. Thomas: Summa Th. P. I qu. 76 a. 3.



Élie de Cyon. 87

dehnung. Die der spezifischen Art nach höhere geometrische

Figur, z. B. das Fünfeck, enthält aber virtuell die
niederen spezifischen Figuren, z. B. Viereck und Dreieck,
und kann daher neben ihrer eigenen Funktion auch noch
die der niederen Formen leisten, was hier durch Teilung
der höheren Figur in die darin enthaltenen biederen
Figuren aktualisiert wird.

Aus jener falschen Trichotomie erklärt sich auch die
Schwierigkeit in Cyons Ansicht über die Unsterblichkeit
(153) und die unklare Vorstellung vom Geist als einer
„Emanation der primitiven kosmischen Kräfte" (188). In
der Erkenntnislehre findet er jedoch unbewußt den
Anschluß an die alte Philosophie wieder. Richtig bezeichnet
er die Sensation als erste Quelle unserer Ideen. Ebenso
richtig erkennt er die Bildung der abstrakten Begriffe
von Zeit und Raum als eine reine Operation des Geistes
(183 ff.). Die Rolle der Sinnesbilder bei der Bildung des
Allgemeinbegriffes ist richtig angedeutet, aber es fehlt
ihm die Kenntnis des Prozesses der Abstraktion. Er ist
sogar auf dem Wege zur Einsicht des Intellectus agens
und seiner Unterscheidung vom Intellectus patibilis, durch
dessen passiv rezipierendes Verhalten der Erkenntnisvorgang

erst vollendet wird.
Die hier berührten Fragen sind in diesem Jahrbuche

von M. Gloßner kritisch untersucht und im Sinne der
peripatetisch-scholastischen Philosophie erörtert worden,
so daß es angebracht erscheint, darauf zu verweisen:

Über die species intelligibilis I, 83 ff. — Zur Erkenntnistheorie III,
461. IV, 89. — Zur Krage nach dem Einfluß der Scholastik auf die neuere
Philosophie III, 486. — Die Objektivität der sensiblen Qualitäten und die
Licht- und Farbentheorie IY, 217; dazu vgl. VI, 310. — Zur Theorie des

Bewußtseins VI, 235 ff. — Die Theorie der Gesichtswahrnehmung und der
kritische Realismus E. L. Fischers VII, 326. — Die Einheit des Organismus
und die Zellenforschung XV, 1. — Über Bewußtsein und Apperzeption XVI,
257. — Ein Bundesgenosse aus naturwissenschaftlichem Lager (J. Klein)
im Kampfe gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten
XVII, 51. — Die Immaterialität der menschlichen Vorstellung XVII, 416. —
Das sogenannte Gesetz von der Erhaltung der Kraft und sein Verhältnis
zur Psychologie XVIII, 277.

VI.
Den Inhalt der beiden letzten Teile des Buches brauchen

wir trotz ihres hohen Interesses nur kurz zu skizzieren.
Der dritte Teil trägt die Überschrift: „Evolution und
Transformismus". In der Einleitung (262) gibt der



88 Élie de Cyon.

Verfasser sehr wertvolle Winke, wie man
populär-naturwissenschaftliche Bücher schreiben soll. Die genannten
beiden Probleme gehören zu einem Gebiete der
Naturwissenschaften, das für das experimentelle Studium fast
unzugänglich ist und auf dem die Beobachtung das
hauptsächlichste, fast das einzige Mittel der Forschung bildet.
„Der Wert der durch Anwendung dieser Methode erhaltenen

Resultate kann nur ein relativer sein." Die Gewißheit

erstreckt sich hier nur auf die Beschreibung.
Der erste Abschnitt dieses Teiles (Kap. IV) schildert

„Größe und Verfall des Darwinismus" in geradezu
vernichtender Kritik; sie erhält einen besonderen Wert
durch die psychologische Betrachtungsweise, die, soviel
uns bekannt ist, in diesem Umfange bisher wohl nicht
angewendet wurde. Zur Darstellung kommen folgende Punkte :

Die Psychologie der Evolutionisten, — Lamarck und Darwin

(269). Der Verfasser analysiert psychologisch Erasmus

Darwin (282), Lamarck (290), Charles Darwin zuerst
als Student (293), dann während seiner Reise um die Welt
(297), weiter sein Werk über den Ursprung der Arten (306)
und bespricht endlich die morphologischen Ursachen der
Vererbung und die Dekadenz des Darwinismus (317).

Der zweite Abschnitt beschreibt den „Kampf der
Wissenschaft gegen Häckel": Wir finden hier eine
psychologische Analyse Häckels (327), seine Klassifikation
und sein biogenetisches Gesetz, sein methodisches Verfahren
(345), die Fälschungen der Natur nach Häckel (349), die
Fälschungen der Natur durch Häckel (357), den aktuellen
Stand des Problems der Abstammung des Menschen (374).

Wir notieren nur das Resultat: „Die Frage nach dem
Affenursprung des Menschen kann man jetzt dahin
resümieren : die Morphologisten stimmen beinahe sämtlich darin
überein, daß es unmöglich sei, diesen Ursprung jemals zu
beweisen. Diejenigen unter ihnen, die während ihres ganzen
Lebens die These von einer solchen Abstammung verteidigt

haben, trösten sich damit, zu behaupten, man würde
ebensowenig jemals beweisen, daß der Mensch nicht vom
Affen abstammt. Aber, wenn das wirklich der Fall
wäre, so würde das genügen, um der aufgeworfenen

Frage jede wissenschaftliche Bedeutung zu
nehmen. Ein seiner Natur nach unlösbares Problem kann
nicht als Objekt für wissenschaftliche Untersuchungen
dienen. Das negative Resultat der Untersuchungen ist bei



Élie de Cyon. 89

einer solchen Materie gleichbedeutend mit der direkten
Widerlegung einer Hypothese, die auf nichts begründet
ist" (380). „Das ontogenetische Kausalgesetz, das Oskar
Hertwig1 formuliert hat, steht in absolutem Gegensatz zu
den transformistischen Entwicklungstheorien. Der
allgemeine Schluß aus diesem Gesetze ist der: die Tiere
unterscheiden sich untereinander ebenso in ihren Keimzellen wie
in ihren formierten Organismen. Das macht die gemeinsame
Abstammung der verschiedenen Tiere von ein und
derselben Zelle, was man ihr auch für einen Namen geben
mag, unwahrscheinlich, wenn nicht gar unmöglich" (381).

Indem wir nochmals die Bedeutung dieses Abschnittes
hervorheben, der ein Arsenal für die Apologetik ist, nehmen
wir die Gelegenheit wahr, auf die in diesem Jahrbuche
geführte Bekämpfung der modernen Entwicklungslehre
hinzuweisen:

C. Gutberiet: Die Teleologie und der Darwinismus. II, S. 1. Die
Deszendenztheorie auf Logik und Tatsachen geprüft. II, 207. — M. GloJIner:
Der Darwinismus in der Gegenwart. XIII, 257. Die Einheit des Organismus
und die Zellenforschung. XV, 1. — E. Eolfes: Die Stelle Gen. II, 7 und
die Deszendenztheorie. XVIII, 458. Der Kampf um das Entwicklungsproblem
in Berlin. XXIII, 29. — E. Schultes: Entwicklungslehre und Darwinismus.

XXIV, 432.
VII.

Der vierte Teil des Buches behandelt unter dem
Titel „Gott und Mensch" das Thema Wissenschaft,
Religion und Moral (Kap. VI) in drei Paragraphen:
Gibt es einen Antagonismus zwischen der Wissenschaft
[science Naturwissenschaften und Mathematik] und der
Religion? (383.) Der Krieg gegen Gott und die Laienmoral

(418). Die positivistische Philosophie. Allgemeine
Schlußfolgerung (433).

Auch dieser letzte Teil ist besonders wegen des reichen
historischen Materials für die Apologetik sehr interessant.
Der Verfasser hat die religiösen Ansichten der bedeutendsten
modernen Naturforscher und Mathematiker dargestellt und
aus dokumentierten Nachrichten, besonders aus Briefen,
gezeigt, wie gerade die wissenschaftlichen Größen der
Religion mit Achtung und Ehrfurcht gegenüberstehen und
auch den Glauben an das Dasein Gottes, zumeist im thei-
stischen Sinne, bekennen.3 Er geht dann auf die Verhältnisse

1 0. Hertwig: Entwicklung der Biologie im neunzehnten Jahrhundert.

Jena 1908.
2 Nachträge dazu gibt Cyon in der Vorrede seines neuesten Buehes



90 Élis de Cyon.

in Frankreich näher ein und teilt seine Polemik gegen
Paul Bert mit, gegen den er die Rechte der Religion mit
guten Gründen in beredten Worten verteidigte.

Wir zweifeln nicht, daß Cyons Buch nicht nur in den
Kreisen seiner Fachgenossen Aufsehen und Nachdenken
erregen, sondern auch für noch weitere Kreise einen wichtigen

Stützpunkt für die religiöse Überzeugung bilden
wird. Es ist das Bekenntnis der modernen Physiologie
zum Gottesglauben und zur Harmonie von Wissenschaft
und Religion. Damit hat der gelehrte, hochgebildete und
hochgesinnte Verfasser für die wahre Kultur viel mehr
noch getan als durch die physiologischen Entdeckungen,
die ihm einen bleibenden Namen in seiner Wissenschaft
sichern. Möge es ihm beschieden sein, noch lange an
diesem eminent kulturellen Werke fortzuwirken und dabei
auch die noch der Klärung bedürftigen religiösen
Anschauungen zu vertiefen, deren Unklarheit wir, um es
nochmals zu sagen, wegen seiner russischen Konfession
entschuldigen müssen. Überzeugt von der Wahrheit des
Monotheismus und der Würde der christlichen Religion,
fehlt ihm doch noch die volle Erkenntnis des übernatürlichen

Charakters ihrer Offenbarung, sonst würde er nicht
an eine Offenbarung anderer Religionen als der christlichen

denken können (418). Aber dennoch freuen wir
uns seines Bekenntnisses und schließen unsere Anzeige
des denkwürdigen Buches, dem wir eine deutsche
Übersetzung wünschen, mit einer Stelle, die den religiösen Geist
des Gelehrten zum Ausdruck bringt.

„Für den Beweis der Existenz des Schöpfers kann die
bloße geistige Erkenntnis genügen. Der schöpferische Geist
offenbart sich in der vollendeten Harmonie zwischen den
durch die geistige Erkenntnis gewonnenen Gesetzen und
den unveränderlichen Gesetzen, welche die Erscheinungen
der realen Welt regieren; diese Harmonie beweist und alle
großen Entdeckungen der Naturwissenschaften bestätigen
die Existenz eines Schöpfers, eines höchsten Geistes, der
das Universum geschaffen hat und der über die
fortdauernde Erhaltung seiner Gesetze wacht. Der Wert der
Beweise für das Dasein Gottes, die in unserer geistigen

(Gefäjldrüsen S. XII f.) und in dem Nachruf auf den am 17. März 1910
verstorbenen Altmeister der Physiologie, Eduard Pflüger, der „für den

strengen Monotheismus begeistert" war (Archiv für die ges. Physiologie
Bd. 132, Separatabdruck, Bonn Verl. v. Martin Hager, 1910).



Élie de Cyon. 91

Erkenntnis geschöpft und von den großen griechischen
Philosophen, von solchen Scholastikern wie dem hl. Thomas
von Aquin und von ihren modernen Nachfolgern wie
Descartes und Leibniz gegeben sind, wächst nur mit jedem
Fortschritt der exakten Wissenschaften" (414 f.). „Die
christliche Religion, die am meisten für die höheren menschlichen

Rassen geeignet war durch ihre Einsicht, hat die
moderne Zivilisation hervorgebracht, dank der erhabenen
Moral des Gottmenschen und der modernen von ihr
geschaffenen Wissenschaft. Das ist der Grund, weshalb es
keinen Antagonismus, keine Unverträglichkeit zwischen ihr
und der Wissenschaft geben kann" (418). „Jesus Christus
empfing von Gott die volle und ganze Offenbarung der
Wahrheit, die für das ganze Menschengeschlecht bestimmt
war" (416) „Lehrt uns nicht die Erfahrung von
zweitausend Jahren", — denn auf sie beruft sich Cyon zum
Beweise der Wahrheit einer geoffenbarten Religion (416) —
„daß, nachdem Rom erobert war, der heilige Petrus und
seine Nachfolger seit dem Fall des römischen Reiches die
Welt beherrscht haben und sie noch in unseren Tagen
geistig beherrschen? Gibt es etwas Erhabeneres von
experimenteller Psychologie, als die Briefe, die der heilige
Paulus an verschiedene Völker richtete, indem er zu jedem
die für sein Verständnis, für seinen Seelenzustand, für
seine Neigungen und seine Leidenschaften die geeignete
Sprache redete, die aber immer bestimmt ist, die Geister
und Herzen von den erhabenen Wahrheiten des
Evangeliums durchdringen zu lassen? Die Wirkungen dieser
Briefe bestehen noch jetzt" (417).

Und endlich noch ein Zeugnis für die Bedeutung der
Kirche aus einem früheren Buche desselben Verfassers,
das die Objektivität des psychologischen Beobachters der
sozialen Erscheinungen ebenso wie sein russisches Herz
ehrt: „Das Schicksal, das unsere zivilisierte Welt bedroht,
wenn einmal die Sozialisten Herren derselben geworden
sind, ist nicht zweifelhaft. In dieser neuen Sündflut,
welche die zivilisierte Welt überschwemmen wird, werden
nur zwei Gipfel oben bleiben, der Kreml und der Vatikan,
wenn alle beide ihrer jahrhundertjährigen Devise treu
bleiben, die Autorität unverletzt zu bewahren."1

1 Nihilisme et Anarchie. Paris, Caiman Lévy, 1892 p. 311 s.

«35=-^- —


	Élie de Cyon : das Bekenntnis eines modernen Physiologen

