Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Elie de Cyon : das Bekenntnis eines modernen Physiologen
Autor: Commer, Ernst
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elie de Cyon. 55

Darin stimmen alle katholischen Schriftsteller iiberein, daf3
Gott der Urheber der Seele ist. Sie ist aber nicht gdottlich,
kein Teil der Gottheit; anderseits wieder ist sie nichts
Korperliches, sondern ein unsterblicher Geist.!

4. Gedanken {iber der Seele Ziel. — So dunkel
die Frage nach dem Ursprung der Seele ist, so sicher ist
die Tatsache, dal} sie ein unsterblicher Geist ist. Im Tode
verlaflt sie den Leib, aber sie erlischt nicht. Sie hat ein
unverlierbares Leben. Sie lebt ewig fort, entweder selig
oder unselig.? Immer wieder flicht Alkuin Hinweise auf
das andere Leben in seine Ausfithrungen. Man kann
sagen, dafl der Jenseitsgedanke die ganze Psychologie Al-
kuins durchwebt und beherrscht, und daB} seine ganze Ab-
handlung ,De animae ratione“ religios-ethischen Zwecken
dient.

——

ELIE DE CYON.
DAS BEKENNTNIS EINES MODERNEN PHYSIOLOGEN.
Von Dr. ERNST COMMER.

I.

Das verflossene Jahrhundert stand im Zeichen der
Naturwissenschaften. Ihre blendenden Erfolge rissen die
Menge zu einseitiger Uberschitzung ihres Wertgehaltes
fort, und ihre methodischen Voraussetzungen wurden als
Dogmen der Wahrheit geglaubt. Die vom subjektiven
Idealismus und seiner Unwirklichkeit erniichterten klei-
neren Geister gerieten in die Wirbel des Materialismus:
beide Stromungen waren pantheistisch gerichtet, ihre
Wellen klangen aus im monistischen Akkord. Die strenge
Naturwissenschaft, die sich stets bewuBit blieb, daB sie
ihrer mathematischen Logik alle grofien Erfolge verdankte,
lief jedoch nicht zu, daB alle ihre Jiinger wie Bacchanten
vom Taumel der materiellen Sinnlichkeit hingerissen wur-
den, in welchem die Bootier den Thyrsusstab schwangen.
Auch ernstere Philosophen, die nach der feierlich ange-
kiindigten Hinrichtung der Metaphysik durch die Adepten

1ec 13. 2 ¢ 9, 13 u 14.



56 Elie de Cyon.

der Naturwissenschaften, sich auf das Schutzgebiet der
empirischen Psychologie gerettet hatten, wurden nachdenk-
lich. Am Ende des Jahrhunderts materieller Kultur wurde
zuerst vereinzelt, dann oOfter und lauter die kiihne Be-
hauptung ausgesprochen, die Metaphysik sei doch nicht
gestorben. Und wirklich, Schneewittchen, die Schénste im
ganzen Lande der Wissenschaften, schlief hinter den Bergen.
Es didmmerte der Morgen, an dem die groBen Vertreter
der Wissenschaften die Revision derselben beginnen sollten.
Schon frither haben wir bei einer anderen Gelegenheit auf
diese Wendung aufmerksam gemacht. An die Stelle der
» Weltanschauung®, mit der die modernen Kulturkimpfer
sich briisteten, tritt schon der bescheidenere Anspruch
eines vorldufigen ,,Weltbildes”, dessen Umrisse noch der
Berichtigung bediirfen. Auf dem Gebiete der Naturwissen-
schaften sind es beispielsweise Gelehrte und Forscher wie
Boltzmann, Chwolson, Weinstein! und Paul Volkmann,? die
das Bediirfnis einer Revision der von den Lehrern gerin-
geren Ranges glaubig angenommenen Voraussetzungen
fithlen und jene mehr oder weniger wahrscheinlichen Hy-
pothesen einer erneuten Kritik unterziehen.

Diesen glinzenden Namen muB jetzt auch der eines
Mediziners beigezdhlt werden, welcher durch seine Ent-
deckungen in der Physiologie eine anerkannte Autoritidt
geworden ist. Elie de Cyon hat am Schlusse einer mehr
als vierzigjihrigen Lehr- und Forschertitigkeit seine Re-
sultate, die tief in die Philosophie eingreifen, zu Anfang
dieses Jahres in einem Werke formuliert, welches den omi-
nésen Titel ,,Gott und Wissenschaft“ fithrt. In dem
Vorwort zu einem anderen fachwissenschaftlichen Werke
iiber die GefdBdriisen, welches dem Erscheinen des eben
erwihnten Buches auf dem FuBe folgte, hat derselbe Autor
seine Gedanken nochmals starker accentuiert. KEs ist das
Bekenntnis zum wahren theistischen Gottesglauben und
die aufrichtige Anerkennung der sachlichen Harmonie von
Religion und Wissenschaft, das die moderne Physiologie
durch den Mund ihres berufenen Vertreters am Ende des
ersten Dezenniums unseres Jahrhunderts abgelegt hat.

1 B. Weinstein: Die philosophischen Grundlagen der Wissenschaften.
Leipzig und Berlin 1906.

2 P. Volkmann: Fihigkeiten der Naturwissenschaften und Monismus
der Gegenwart. Leipzig 1910. '



Elie de Cyon. 27

Darin gipfelt die Bedeutung von Cyons ,Essais de Psy-
chologie des Sciences®, die er unter dem Haupttitel ,Gott
und Naturwissenschaften* veroffentlicht hat.

Wir haben von unserem Standpunkt aus nicht nur
das Recht, diese Tat — denn eine solche ist es zweifellos —
zu konstatieren, sondern auch die Pflicht, dem mutigen
Gelehrten dafiir zu danken. Und dieser Dank gebiihrt ihm
um so mehr, weil er als Nichtkatholik unseren Standpunkt
nicht teilen kann und dennoch der katholischen Kirche
die Achtung nicht versagt. Wir stellen deshalb auch das
Portrait Cyons an die Spitze des fiinfundzwanzigsten Jahr-
ganges unserer Zeitschrift, welche die Erforschung und
Verbreitung der Lehre des Aquinaten zur besonderen Auf-
gabe hat: denn die physiologischen Entdeckungen Cyons
sind eine wertvolle Bekriftigung der Psychologie des heil.
Thomas.

Bevor wir dem Buche nédhertreten, werfen wir einen
Blick auf das Lebenswerk des Verfassers. Was E. de Cyon
in seiner Wissenschaft geleistet hat, kdnnen wir nur re-
ferieren, und ebenso miissen wir uns auf ein kurzes Re-
ferat tiber den fachwissenschaftlichen Inhalt seines Buches
beschrinken, indem wir das Urteil tiber das Tatsédchliche
darin den Physiologen iiberlassen. Wenn wir aber die
philosophischen und religiosen Ansichten des Verfassers
von unserem festumschriebenen Standpunkt aus objektiv
kritisieren, so darf uns die Sympathie, die wir dem Ver-
fasser nicht versagen konnen, doch nicht von der Pflicht
entbinden, seine Irrtiimer zu markieren. Dabei konnen
wir wohl die bona fides des Autors auch psychologisch als
Entschuldigungsgrund fiir irrtiimliche Sidtze gelten lassen.
E. de Cyon hat sich aus dem anfinglichen Unglauben!
bis zum theistischen und christlichen Standpunkt durch-
gerungen. Er gehort der orthodoxen russischen Gemein-
schaft an. Der Theologe weil aber, daB dieselbe nicht
im Besitz aller wirksamen Hilfsmittel ist, um weder alle
dogmatischen, noch auch alle philosophischen Irrtiimer
zu vermeiden. Man weiBl auch, daBl ihre Bekenner selbst
sich iiber ihre eigenen Dogmen nicht immer klar sind.
Endlich noch eine Bemerkung ad cautelam. Cyons Buch

! Dieu et Science p. 427 s.: J’ai moi-méme, dans ma premiére jeu-
nesse, pensé comme vous, que la foi, que la religion, que la croyance a
Pimmortalité de I’dme, que tout cela importait peu.



58 Elie de Cyon.

wird bei seinen ungldubigen Kollegen gewiBl auf Wider-
spruch stoBen. Aber sie mogen wenigstens nicht sagen,
dall seine Ansichten die Vermutung erwecken, er gebe sich
dem EinfluBl der katholischen Wissenschaft hin. Von der
katholischen Kirche ist er noch immer so weit entfernt,
daBl solche Befiirchtungen vollstindig ausgeschlossen er-
scheinen. So viel, um jedes MiBlverstindnis unserer Beur-
teilung im voraus zu verhindern.

1L

Elie de Cyon ist am 13/25. Mirz 1843 zu Telsch in
RuBland geboren. Er studierte Medizin in Warschau, Kiew
und Berlin, wo er sich i. J. 1864 mit der seinem Lehrer
Virchow gewidmeten Dissertation iiber die Chorea und
ihren Zusammenhang mit dem Gelenkrheumatismus das
Doktorat erwarb. Anfangs beabsichtigte er, sich als Nerven-
und Irrenarzt auszubilden, da ihn seine Neigung zur Psy-
chologie zog, und in der Tat verdankt er gerade seinem
philosophischen Zuge alle seine spiteren Erfolge. Doch
kam er im Verlaufe seiner experimentellen Studien bald
dazu, sich ganz der Physiologie zu widmen, in welchem
Zweige er sich einen berithmten Namen gemacht hat. In
Paris und Wien setzte er seine Studien fort, die auch
Physik und hohere Mathematik umfafiten. In den Labora-
torien von Karl Ludwig in Leipzig, von Dubois-Reymond
in Berlin und von Claude Bernart in Paris wurde er als
Forscher ausgebildet. Schon i. J. 1866 trat er mit einer
Monographie iiber die Tabes dorsalis an die Offentlichkeit.
Nachdem er die Existenz eines Muskeltonus nachgewiesen
und bei der Untersuchung iiber den EinfluB der Tem-
peratur auf den Herzschlag physiologische Methoden ein-
gefiithrt hatte fiir das Studium der vom Korper isolierten
Organe, deren Lebensfunktionen durch kiinstliche Zirku-
lation von Blutserum unterhalten wurden, entdeckte er
1866 die nach ihm benannten depressorischen Herznerven
und erhielt im folgenden Jahre von der Pariser Académie
des Sciences den Montyon-Preis fiir experimentelle Phy-
siologie. Von seinen {iibrigen Entdeckungen seien noch
erwahnt die Bildung des Harnstoffes in der Leber (1870),
das von ihm als Orientierungs- und Raumsinn bezeichnete
Organ im Ohrlabyrinth (1872—80), die Funktion der Hypo-
physe (1898), die Bestimmung der Funktionen der thyroi-



Elie de Cyon. 99

dischen Korper, die Methoden zur Wiederbelebung des
Herzens, des Gehirns und anderer Organe (1866—98).
- Schon 1869 wurde er zum Professor der Anatomie
und Physiologie an der Naturwissenschaftlichen Fakultit
in Petersburg ernannt und 1872 auf den Lehrstuhl der
Physiologie an der Medizinisch-chirurgischen Akademie
daselbst berufen. In dieser Stellung hielt er 1873 eine
akademische Rede iiber Herz und Gehirn, deren konser-
vative Tendenzen bereits in der revolutioniren Presse
RuBlands Widerspruch hervorriefen. Im Jahre 1873 er-
schienen seine ,Prinzipien der Elektrotherapie® fiir die
er wieder den Montyon-Preis fiir Medizin und Chirurgie
von der Pariser Akademie der Wissenschaften gewann.
Seine Petersburger Vorlesungen gab er in den Jahren
1873—74 heraus. Gleichzeitig veroffentlichte er sein Haupt-
werk (1873): ,Methodik der physiologischen Experimente
und Vivisektion® (mit einem Atlas). Infolge der Revolution
von 1875 sah er sich gendtigt, seine Entlassung zu neh-
men. Alexander II, dessen Ratgeber er blieb, verlieh ihm
den Titel eines Staatsrates und erhob ihn in den erblichen
Adelsstand. Indessen folgte er einer Einladung seines
Lehrers Claude Bernart nach Paris, wo er sich dauernd
niederlieB. Seine Kandidatur als Nachfolger desselben am
Collége de France wurde jedoch dadurch vereitelt, daB er
in Frankreich nicht naturalisiert war. Jetzt begann eine
neue Periode fiir ihn. Vom Lehramt ausgeschlossen, warf
er sich einige Jahre hindurch ganz auf die Politik. Von
1881—82 war er Chefredakteur des ,,Gaulois®, dessen po-
litische Redaktion Jules Simon besorgte, in der Absichft,
die antireligiose Politik Gambettas zu bekdmpfen. Im dJ.
1886 {iibernahm er die Redaktion der ,Revue nouvelle“,
Auf Cyons politische Titigkeit, die schon friihzeitig be-
gann und die er auch spéiter fortsetzte, als er von der
Redaktion zuriicktrat, dirfen wir an dieser Stelle natiir-
lich nicht eingehen. Wir miissen uns beschrinken, den
Titel der beziiglichen teils in russischer, teils in deutscher
und franzosischer Sprache verfaBten Schriften anzufithren:
Die polnische Revolution und der Gordienknoten der europdischen
Politik (1863). — Fiinfzehn Jahre der Republik (1885). — Nihilismus und
Nihilisten (1886). — La France et la Russie (1890). — La Russie barbare!
(1890). — La guerre ou la paix (1891). — La Russie contemporaine. Etudes
politiques (1891). — Die Bilanz der Verwaltung Wyschnegradkis (1892). —

M. Witte et les finances Russes (5° éd. 1895). — Les finances Russes et
I’épargne frangaise (4° éd. 1895). — Histoire de 1'Entente Franco-Russe



60 Elie de Cyon.

1886—1894). Documents et Souvenirs (3¢ éd. 1995). — Wohin fiihrt Ruf-
land die Diktatur Wittes (1895). — 8. J. Witte und seine Projekte der
vermeintlichen Miinzreform vor dem Reichsrat (1896). — M. Witte et ses
projets de faillite devant le Conseil de 1’Empire (1897). — Les deux poli-
tiques russes (1898). — La résolution de la crise Mandchourienne (1904). —
Wie soll Rufiland ein Rechtsstaat werden? (1905).

Die zahlreichen physiologischen Untersuchungen, die
Cyon seit seiner Ubersmdelung nach Paris unternahm,
konnen wir ebenfalls nicht im einzelnen hier verfolgen
und verzeichnen nur die grofleren seit jener Zeit erschie-

nenen Werke:

Recherches experimentales sur les fonctions des Canaux seémi-circu-
laires et sur leur role dans la formation de la notion de I’espace (1878). —
Wissenschaftliche Unterhaltungen (1880), — Gesammelte physiologische
Arbeiten (1888). — Beitrdage zur Physiologie der Schilddriise und des Her-
zens (1898). — Les Nerfs du Coeur. Anatomie et Physiologie (1905).
Deutsche umgearbeitete und vervollstindigte Ausgabe: Die Nerven des
Herzens. Ihre Anatomie und Physiologie (1907). — Das Ohrlabyrinth als
Organ der mathematischen Sinne fiir Raum und Zeit (1908). — Dieu et
Science. Essais de Psychologie des Sciences (1910). — Die Gefifidriisen
als regulatorische Schutzorgane des Zentralnervensystems (1910).

11T

Die markante Vorrede zu den Essais der naturwissen-
schaftlichen Psychologie, welche den Titel fiihren ,Dieu
et Science*? nimmt ihren Ausgang von den prophetischen
Worten, die Lelbmz im Jahre 1705 geschrieben hatte: Die
Modewerke der Philosophen ,bereiten systematisch die
allgemeine Revolution vor, von der Europa bedroht ist*.
Cyon erklart die gewaltige Girung der Geister von da-
mals aus dem Umsturz der traditionellen Astronomie, Physik
und Mathematik im 16. und 17. Jahrhundert. Wahrend
groBere Geister wie Kopernikus, Kepler, Galildi, Descartes,
Newton und Leibniz in der Erkenntnis der Gesetze der
physischen Welt eine Offenbarung des Weltschépfers er-
blickten, die ihren Glauben an Gott stirkte, entnahmen
die kleineren Geister aus dem Umsturz der alten kosmo-
gonischen Lehren nur den AnlaB, sich von der géttlichen
Autoritit zu emanzipieren und die Pflichten gegen den
Schopfer zu leugnen. Das ist der psychologische Ursprung
des Skeptizismus und Atheismus zu Anfang des 18. Jahr-
hunderts. Darauf folgte eine tiefgehende Spaltung zwischen

1 Daselbst 8. 359—3871 das vollstindige Verzeichnis seiner Schriften
(148 Nummern).
2 Paris, Félix Alcan 1910. gr. 8% XVI, 444 S,



Elie de Cyon. 61

Philosophie und Naturwissenschaften im 19. Jahrhundert.
Das Resultat war die anscheinend paradoxe, aber doch
ursédchlich erklirbare Erscheinung, daB die Philosophie
sich noch weiter von Gott und der Religion entfernte als
selbst die metaphysikfreien Naturwissenschaften, deren
grofle Vertreter noch immer den Spuren ihrer beriihmten
Vorginger im 16. und 17. Jahrhundert folgten. ,,Wahrend
die Philosophen, verstrickt in Kants metaphysische Dorn-
gebtische, im Kultus der GoOttin Vernunft beharrten oder
sich in die Finsternis Hegels und anderer versenkten, er-
weiterten die schopferischen Gelehrten ihre Auffassung
vom Universum, die sie auf die geistige Erkenntnis griin-
deten und durch das Experiment und die mathematische
Rechnung kontrolierten“ (X). Erst in der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts hat die Entwicklungslehre Darwins
und Hickels fiir einen Augenblick die Harmonie zwischen
Naturwissenschaft und Religion gefihrdet (XI). Der Kampf
ums Dasein, dieses 6konomisch falsche Prinzip, fiihrte als
ultima ratio des menschlichen Fortschrittes zum Kampf
gegen die Existenz des Néchsten, zum Nihilismus und zur
intellektuellen Anarchie. ,Die spiritualistischen Philo-
sophen beginnen die Gefahren halb einzusehen, mit wel-
chen die allgemeine Anarchie der Geister, noch mehr als
die furchtbare Organisation der aktiven Anarchie die zi-
vilisierte Welt bedroht, und fast instinktiv suchen sie das
Heil in der Riickkehr zu Gott und zur Religion. Der
wilde HaB, den die Anarchisten der ganzen Welt der christ-
lichen Religion und besonders der katholischen Kirche
geschworen haben, zeigt den Philosophen das sicherste
Mittel, um sie zu bekdmpfen® (XIII f.).

Eine allgemeine Einleitung (1—28) behandelt ,die
Démmerung der Metaphysik und die Renaissance der Na-
turphilosophie® im 19. Jahrhundert. Wenn der Verfasser
hier den Metaphysiker vom wahren Philosophen nach
ihrem verschiedenen Verhalten den Naturwissenschaften
gegeniiber unterscheidet (3), so hat er die Bewegung in
der modernen Philosophie im Auge. ,Der wahre Philo-
soph sucht die Philosophie wieder an die Wissenschaft an-
zukniipfen und hofft, sie werde so wieder den Platz ein-
nehmen, der ihr im Entwicklungsgange der menschlichen
Kultur zukommt. Der Metaphysiker dagegen, eifersiichtig
durch seine hochmiitige Ignoranz des Realen in der Welt,
zieht es vor, bei jeder neuen Eroberung der exakten



62 | Elie de Cyon.

Wissenschaften die Augen zu schliefen und sich die Ohren
zu verstopfen: er hingt sich mit noch mehr Wut an die
wurmstichigen Systeme seiner Vorginger, Kant, Fichte,
Hegel und anderer, in der eitlen Hoffnung, der steigenden
Flut der exakten Wissenschaften zu entrinnen, welche die
spekulative Philosophie ganz unter Wasser zu setzen droht.*
Wir miissen dem Verfasser darin vollkommen rechtgeben.

Die folgende Kritik der Kantschen Philosophie (4 ff.),
deren Apriorismus gerade der Hauptgrund war, um den
WiederanschluBB der Philosophie an die exakten Wissen-
schaften zu verhindern (4), geht vom Standpunkte der na-
turwissenschaftlichen Erfahrung und des gesunden Men-
schenverstandes aus und gehort zu den Glanzpartien des
Buches. Es ist ein Stiick philosophischer Arbeit, deren
Resultat uns um so willkommener sein mull, als es ohne
Hilfe der alten Philosophie, wie sie in diesem Jahrbuch
vertreten wird, zustande gekommen ist. Wir haben an
Cyon einen neuen Bundesgenossen aus naturwissenschaft-
lichem Lager gewonnen. Schon frither hatte der verewigte
Pridlat Dr. GloBner, unser unvergesslicher Mitarbeiter, als
er im Jahre 1908 Cyons Werk iiber das Ohrlabyrinth be-
sprach, sein Verdikt abgegeben: ,Der Verfasser steht in
jedem Falle Aristoteles néher als Kant.“! Wir bedauern,
daBl GloBner die schneidende Polemik Cyons gegen Kant
in diesem neuen Buche nicht mehr erlebt hat. Aber noch
grofler ist das gerechte Bedauern, dafl ein so fruchtbares
Genie, wie unser Autor ist, durch seinen Lebensgang und
seine Umgebung, die jede Fihlung mit der klassischen
Gedankenwelt des Aristotelismus verloren hat, verhindert
war, die Philosophia perennis kennen zu lernen. Was davon
bis an ihn gedrungen ist, verdankt er der Lektiire der
Werke von Leibniz. DaB er die Abkehr von Kant und
die Riickkehr zu Leibniz offen fordert, ist ein sicheres
Zeichen, daB} er weiter zuriickgehen wiirde bis auf Thomas
von Aquin und Aristoteles, den Meister derer, die da wissen,
wenn er sie einmal erkannt hétte. Dann wiirde er jen-
seits der neuen Welt des Cartesischen Gedankens in der
Vorzeit das finden, was er sucht, und es mit Leichtigkeit
in den alten, von ihm natiirlich oft miflverstandenen For-
meln, deren Sinn durch bloBe lexikalische Hilfsmittel und
philosophiegeschichtliche Lehrbiicher niemals erschlossen

1 Dieses Jahrbuch XVIII (1909), S. 261 ff.



Elie de Cyon. 63

wird, erkennen, um die unerschoépfliche Kraft dieses ge-
danklichen Ausdruckes auch auf die neuen Entdeckungen
anzuwenden. Ein solches MiBverstindnis liegt z. B. in der
Ansicht Cyons: Kants Apriorismus sei im Grunde dasselbe
wie die universalia ante rem der Scholastiker, die Kant
freilich nur als die Begriffe von Zeit, Raum und Kausa-,
litdit angewandt habe; die universalia post rem stellten
den Empirismus dar (9). Kants Apriorismus ist von den
universalia ante rem, die iibrigens nur der Friihscholastik
angehoren, himmelweit verschieden; denn diese sollen die
Ideen als die gottlichen Vorbestimmungen der Dinge be-
zeichnen, wihrend universalia post rem gerade die von
uns auf dem Wege der Abstraktion gebildeten Allgemein-
begriffe heiBen. Ein Beispiel fiir unsere Behauptung sind
die Arbeiten des venetianischen Professors Zanon, der mit
Gliick versucht hat, die naturwissenschaftliche Erfahrung
der Neuzeit im Sinne der aristotelisch-thomistischen Lehre
wirklich zu erklédren.

Horen wir jedoch Cyons Urteil weiter. ,,Was kann von
Kants Hauptwerke und seiner ganzen Erkenntnistheorie
noch bestehen bleiben?“ so fragt er (9) und sagt: ,Auf
diese Frage kann der Gelehrte wie der auf dem Laufenden
des Fortschritts der [exakten] Wissenschaft bleibende Phi-
losoph die Antwort geben: nichts als die Erinnerung an
die Anarchie des menschlichen Gedankens, die eine Schop-
fung der Kantschen Kritik der reinen Vernunft ist.*

- ,Die Versuche der Neukantianer zur Versdthnung der
Wissenschaft mit der Philosophie auf der Grundlage der
Kritik der reinemn Vernunft haben kiinftig jede Existenz-
berechtigung verloren. Sie miiliten vielmehr Nulzen ziehen
aus der wissenschaftlichen Widerlegung von Kants Aprio-
rismus, wm fiir immer mit der Metaphysik 2w brechen, die
so wunheilvoll fir die Philosophie wurde, indem sie die
groften Mathematiker und Naturforscher des letzten Jahr-
hunderts zwang, gegen sie Stellung zu nehmen und eine
Lehre zu bekimpfen, die durch thr Wesen jeden Fortschriti
der positiven Wissenschaften undurchfihrbar machte. In
der Tat, auf die Hauptfrage seiner Krifik: sind die syn-
thetischen Urteile a priori moglich? hat Kant bejahend
geantwortet. Indem er seine Beweisfithrung auf die vor-
gebliche apodiktische GewiBheit der Axiome Euklids stiitzte,.
hat er sich nicht begniigt, die Moglichkeit von syntheti-
schen Urteilen a priori in der Metaphysik zu behaupten,.



64 Elie de Cyon.

sondern ebenso in den Naturwissenschaften. Indem Kant
anderseits die Unzuléssigkeit von anderen analytischen
Urteilen als solchen a prior: aufrecht hielt, ging er von
dem noch irrigeren Satze aus, dafl es unmdglich wire, all-
gemeine Ideen aus der Erfahrung abzuleiten. Die Urteile
a posteriori waren fiir ihn ohne Wert. Er machte so jede
positive exakte Wissenschaft unmoéglich, Die von ihm in
der Kritik der reinen Vernunft entwickelte Erkenntnistheorie
fehlte so durch zwei Grundlagen, deren gleiche Gebrech-
lichkeit jetzt bewiesen ist* (Y f.). -

Wenn der Verfasser sagt: ,Kant war mehr ein Philo-
soph der Vernunft als ein intellektueller Philosoph* (11),
so versteht er unter Vernunft (raison), wie es scheint, die
blof formale und uns nicht immer reflexiv bewufite Fol-
gerung und klassifiziert die Vernunftphilosophen als Ratio-
nalisten und die Verstandesphilosophen als Intellektualisten.
Eine solche Unterscheidung ist nicht unberechtigt. Es gibt
allerdings solche, die als reine Rationalisten oder Dialek-
tiker sich mit den begrifflichen Folgerungen zufrieden
geben, ohne ihre reale Grundlage zu priifen. , Aristoteles,
Thomas von Aquin, Locke, Descartes und Leibniz sind die
gléinzendsten Vertreter der Intellektualisten. Ihre Systeme
anerkennen die Realitit der existierenden Welt und den
Wert der Erfahrung bei der Erkenntnis, ihre Lehren
lassen sich leicht mit den jingsten Eroberungen der Na-
turwissenschaften verséhnen. Als Rationalisten kann man
Plato, Albert den GrofBien, Berkeley, Pascal und Kant nennen.
Ihre Systeme ruhen auf angeborenen oder aprioristischen
Ideen. Sie verkennen den Wert der sinnlichen Erfahrung
und leugnen die Realitdt der Adulleren Objekte: jeder [na-
tur-]wissenschaftliche Fortschritt macht, dafl ihre Karten-
hiduser zusammenbrechen, die mittelst bloBer Spekulation
als philosophische Systeme aufgebaut waren“ (13). Den
groflen Aristoteliker Albert miissen wir unbedingt aus
dieser Liste zu streichen bitten: der Verfasser diirfte seinen
Namen wohl nur aus den ihm félschlich angedichteten
magischen Schriften kennen.

»Es ist die Philosophie und nicht die Wissenschaft,
die gegenwirtig eine gefihrliche Krisis durchmacht. Die
Tendenz der Philosophen, ihr Heil im AnschluB an die
Naturwissenschaften zu suchen, ist berechtigt; aber sie
kann ihr Ziel nur erreichen unter der Bedingung eines
vollstindigen Bruches mit dem Kantismus. Es ist an der



Elie de Cyon. 65

triumphierenden Physiologie, die das Nichts von Kants
Apriorismus demonstriert hat, den ersten Schritt zu einer
Wiederanndherung an die Philosophie zu tun: aber ihr
kommt auch die Wahl des Terrains zu, auf welchem sich
die Versbhnung zwischen den beiden hdéchsten Zweigen
der menschlichen Erkenntnis vollziehen muf3* (14). ,Indem
Kant die Vernunft zum unfehlbaren Kriterium der mensch-
lichen Erkenntnis proklamierte und den synthetischen
Urteilen a prior: eine entscheidende Bedeutung fiir die
Losung der kithnsten Probleme des menschlichen Gedan-
kens beilegte, versetzte er gleichzeitig der Religion einen
verhidngnisvollen Schlag. ,Im Interesse der Religion und
der Gesittung wiirde ich ausnahmsweise meine Leiden-
schaft fiir die Wahrheit opfern‘ — so erklarte Kant. Mzt
diesen Worten schuf er einen Gegensatz zwischen seiner Phi-
losophie und der geoffenbarten Religion, die so in Wider-
spruch mat der Wahrheit gesetzt wurde. Zu gleicher Zeit, als
Kant durch seinen Apriorismus und seine Verachtung der
Erfahrung den experimentellen Wissenschaften durch seine
zahllosen widersprechenden Definitionen der Worte Gott
und Religion die Hauptgrundlagen der Erkenntnis entzog,
raubte er durch seine Verdrehungsraisonnements, seine ab-
sichtlich dunkeln Spitzfindigkeiten, um seine Definitionen
zu rechtfertigen, dem zeitgendssischen Spiritualismus seine
stirksten Mauersteine. Ihrer beiden Grundlagen — Gott
und die Wissenschaft — beraubt, hat sich die Philosophie
des 19Y. Jahrhunderts vergeblich unter den Ruinen der
wihrend Tausenden von Jahren von den erhabensten Gei-
stern aller Volker errichteten Systeme herumgeschlagen“
(15 £.). '

Cyon schlieBt mit dem Rufe: Zuriick zu Leibniz!
(20.) ,Dies allein wird der Philosophie gestatten, ihre
beiden Grundlagen wiederzufinden und die prédponderante
Stellung wiederaufzunehmen, die ihr in der geistigen Ent-
wicklung der Menschheit wieder gebiihrt“ (21). ,Das 19.
Jahrhundert war die Epoche der Dimmerung der Meta-
physik und der Morgenrsite der experimentellen Wissen-
schaften. Wenn wenigstens die christliche Zivilisation nicht
unter den Schligen der inneren und &4uBeren Barbaren
zusammenbricht, wird das 20. Jahrhundert die Renaissance
einer streng wissenschaftlichen Naturphilosophie erleben.
Die transzendenten Geister, die sich nicht mit dem Stu-
dium der fiir unsere Sinne zuginglichen Welt begniigen,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXV. 5



66 Elie de Cyon.

sondern sich um jeden Preis in die Geheimnisse des ganzen
Weltalls und selbst mehrerer, ganz imaginirer Welten ver-.
tiefen wollen, haben sich nur der religiosen Metaphysik
zuzuwenden, die allein noch annehmbar ist, weil sie auf
der Offenbarung basiert, und weil ihre Fruchtbarkeit durch
die Erfahrung von Tausenden von Jahren bewiesen worden
ist“ (27).
IV.

Die vier Teile des Buches sind ebenso viele Essais iiber
die Hauptprobleme im Sinne einer Verséhnung zwischen
Philosophie und Naturwissenschaften. Der lose Zusammen-
hang der Teile ist in' der Vorrede motiviert.

Gegenstand des ersten Teiles ist das Problem von
Raum und Zeit (29—148), woriiber wir nur kurz berichten
konnen. Das erste Kapitel ist iiberschrieben: ,,Der geo-
metrische Sinn und die Grundlagen der euklidi-
schen Geometrie“ (29—92).! Nach einer geschichtlichen
Einleitung iiber Cyons eigene physiologischen Studien und
Entdeckungen auf diesem Felde (29) beginnt die Unter-
suchung iiber den Raumsinn und die Richtungssensationen,,
die sogen. Innervationssensationen, die Stellung der Augen
und ihre Abhingigkeit von den semizirkulidren Kanélen
(Bogengédngen) des Ohrlabyrinthes (34). Das wichtigste:
Resultat seiner Experimente und Beobachtungen iiber die-
Funktionen des letzteren legt der Verfasser in drei Sétzen
nieder:

1. Die Sensationen, die durch die Reizung der semi--
zirkuldren Kandle hervorgebracht werden, sind Richiungs--
sensationen. Sie kommen nur zum BewulBtsein, wenn man
die Aufmerksamkeit auf sie konzentriert. Auf Grund der
Wahrnehmungen der drei Kardinalrichtungen bildet sich
unsere Vorstellung vom Raum mit drei Dimensionen. Wir
erhalten so direkt die Anschauung eines Systems von drei
senkrecht aufeinander stehenden Koordinaten, und auf
dieses System projizieren wir die Sensationen, die von der
AuBlenwelt vermittelst unserer tibrigen sensoriellen Organe
zu uns kommen. Das negative Bild auf der Retina ver-
wandelt sich gleichzeitig in ein positives Bild. Unser Be-
wubBtsein korrespondiert mit dem Nullpunkt dieses recht-

t Dieses Kapitel war zuerst im ,Ohrlabyrinth® S. 336 ff. veroffent-
licht unter der Uberschrift: Die ph)Slologlschen Grundlagen der Geometrie-
von Euklid.



Elie de Cyon. 67

winkligen Koordinatensystems. Die Tiere, welche nur zwei
Paare von Kaniélen haben (z. B. petromyzon fluviatilis),
empfangen nur Sensationen von zwei Richtungen und
konnen sich folgerecht nur in diesen zwei Richtungen
orientieren. Die Tiere, die nur ein Paar Kanile haben
(gewisse japanische Tanzmé#use und Myxine), haben nur
Sensationen einer einzigen Richtung und koénnen sich nur
in dieser orientieren. 2. Die eigentliche Orientierung in den
drei Ebenen des Raumes, d. h. die Wahl der Richtungen,
in denen sich die Bewegungen vollziehen miissen, ebenso
wie die Koordination der Nervenzentren, die ndétig sind,
um diese Richtungen einzuschlagen und sie einzuhalten,
beruhen fast ausschlieBlich auf der Funktion der semi-
zirkuldren Kanéle. Bei den wirbellosen Tieren geniigt die
alleinige Funktion der Otocysten zur Orientierung des
Korpers im umgebenden Raume (Yves Delage, Viktor
Hensen). 3. Die fiir die Bediirfnisse der Orientierung er-
forderliche Regulierung und Abstufung der Innervationen,
ihre Intensitit, ihre Dauer und Reihenfolge, ebensowohl
in den Nervenzentren, die das Gleichgewicht sichern, wie
in denjenigen, welche die sonstigen rationellen Bewegungen
leiten, sind vorzugsweise durch die Vermittlung des Ohr-
labyrinthes gesichert. Beim Fehlen des Labyrinthes kann
diese Regulierung, obwohl weniger vollkommen, durch die
librigen Sinnesorgane (das Auge, die Tastorgane usw.)
gesichert werden“ (34 ff.). — ,Nur die Wahrnehmung der
drei Richtungen mit Hilfe der von den Ampullennerven
gelieferten spezifischen Sensationen — die Existenz dieser
Wahrnehmung ist durch lange experimentelle Untersuchung
erwiesen — kann den empirischen Theorien des binoku-
liren Sehens die Quelle des Begriffs der drei Ausdehnungen
liefern, die ihnen fehlt“ (43). Eine Kritik dieses Abschnittes
tiberschreitet unsere Befugnis.

Hierauf berichtet der Verfasser iiber den Stand des
Raumproblems vor seinen eigenen Untersuchungen (51);
dann behandelt er die nichteuklidischen Raumformen und
2ibt eine Geschichte der imagindren Geometrie (58), spricht
weiter iiber den psychologischen Ursprung der Definitio-
nen und Axiome Euklids (72), und entwickelt endlich seine
physiologische Losung des Raumproblems (38). Diese
ganze Partie ist sehr klar geschrieben und darf als eine
selbst dem Nichtmathematiker leicht verstédndliche Ein-
fiihrung in die mathematischen Raumtheorien betrachtet

5*



68 Elie de Cyon.

werden, deren Verstindnis gewOhnlich dem Laien fast un-
ibersteigliche Schwierigkeiten bereitet.

Wir diirfen dem Verfasser auf seinen kritischen Gingen
hier nicht weiter folgen und konstatieren nur, dalB} er die
Sinneserfahrung als die Quelle der euklidischen Geometrie
beweist und damit auch die Realitéit der nichteuklidischen
Raumformen leugnet, und endlich die Vorstellung des realen
Raumes ebenfalls auf die Erfahrung zuriickfiihrt. Nur
eine kleine Bemerkung sei uns gestattet. Cyon meint,
Euklid habe den Begriff der Bewegung von seinen Defi-
nitionen ganz ausgeschlossen (76). Das scheint uns jedoch
nicht der Fall zu sein. Denn wenn auch dieser Begriff
nicht ausdriicklich vorkommt, so liegt er doch den Defi-
nitionen implicite zugrunde und ist auch bei der vom
Verfasser gegebenen Erklirung aus dem sensoriellen Ur-
sprung virtuell eingeschlossen, weil er eben in der Natur
jeder Richtungssensation mitenthalten ist. Wenn Euklid
definiert, wie Lorenz iibersetzt: , Eine gerade Linie ist die-
jenige, welche zwischen allen in ihr befindlichen Punkten
auf einerlei Art liegt”, so ist der Begriff eines Mafles und
der vollzogenen Messung dabei vorausgesetzt, denn die
Vergleichung verschiedener Lagen im Raume ist ohne
Bemessung unmoglich. Messen heiBit aber nichts anderes
als die successive Verwirklichung der potentiellen Teile
und somit stets eine wenigstens in der Kinbildung voll-
zogene Bewegung. In der gewdhnlichen Formel: ,Die Ge-
rade ist der kiirzeste Weg zwischen zwei Punkten®, wird
die Gerade logisch definiert erstens durch Angabe der
Gattung, unter die sie fillt, nimlich unter den Begriff des
Weges zwischen zwei Punkten oder ihrer Verbindung, was
nur unter der Voraussetzung des Durchschreitens oder
der Bewegung erkannt wird, und zweitens aus der letzten
spezifischen Differenz, namlich der grofiten Kiirze, — ein
Begriff, der nur aus der messenden, also successiven Tei-
lung, die ebenfalls ein Bewegen mit sich bringt, entstehen
kann. Das macht iibrigens keinen Einwand gegen Cyons
Theorie vom Ursprung des Raumbegriffes, weil eben bei
allen spezifischen Sensationen die Bewegung mitwahrge-
nommen wird, auch in der von ihm behaupteten Richtungs-
sensation, die als solche nicht zustande kédme, wenn sie
nicht die zum Begriff der Richtung notwendige Voraus-
setzung einer dieselbe erzeugenden objektiven Titigkeit,
also der Ortsveriinderung oder lokalen Bewegung mit zur



Elie de Cyon. 69

Wahrnehmung brichte, freilich ohne daB wir uns des-
selben distinkt bewufBlt zu werden brauchen. Darum bleibt
der Lehrsatz der aristotelischen Philosophie aufrecht, die
neben dem besonderen Objektskreis der spezifischen Sinnes-
organe noch das obiectum commune anfiihrt, das von den
spezifischen Sinnesorganen zugleich mitwahrgenommen
werden kann: und zu diesem rechnet sie auch die Be-
wegung.! Wenn nun die Entdeckung des Cyonschen Raum-
sinnes — und dasselbe gilt fiir seinen Zeitsinn — experi-
mentell bestitigt ist, was wir ihm nur glauben koOnnen
und auch gern annehmen, so wiirden wir dennoch die alte
Bezeichnung nicht aufzugeben brauchen; denn damit wire
noch durchaus keine neue spezifische Sinnesfihigkeit ge-
geben, sondern nur eine auf das obiectum commune der
Sinnesfiahigkeiten sich erstreckende besondere organische
Funktion nachgewiesen. Eine Bestdtigung dieser Ansicht
liegt offenbar in dem Zugestidndnisse Cyons, daBl beim
Mangel des Ohrlabyrinths auch andere Sinnesorgane we-
nigstens unvollkommen die Wahrnehmung der Richtung
ersetzen konnen. Mit dieser Einschrankung konnte man
tibrigens die Namen Raum- und Zeitsinn ruhig acceptieren
und sie wenigstens in der Naturwissenschaft ohne Gefahr
verwenden.

Was den Raumbegriff selbst (88) anlangt, so ist Cyons
Auffassung dieselbe wie die der aristotelisch-thomistischen
Philosophie. Auch unser Autor betrachtet den realen Raum
als den Abstand der Korper voneinander. Ohne Korper
kein wirklicher Raum. Ein MiBverstindnis ist es aber,
wenn der Verfasser meint, Aristoteles habe den Raum fiir
eine Eigenschaft der Materie gehalten, denn die aristo-
telische Materie ist als solche fiir sich betrachtet nicht
ein reales Ding, sie hat kein Wesen und kein Dasein, sie
ist nur die reale, d. h. vom Nichts unterschiedene Anlage
oder Moglichkeit zum Sein und gewinnt erst durch das
Hinzutreten der Wesensform ihre Verwirklichung in der
korperlichen Substanz: sie ist daher unfidhig, selbst Eigen-
schaften zu besitzen.

Wenn aber der Verfasser, der den Raumbegriff richtig
aus der Erfahrung ableitet und seine Herleitung noch dazu

1 Vgl, 8. Thomas: Comm. in Aristotelis de Anima, lib. 2 lect. 13;
Summa Th, P, I qu. 78 a. 3 ad 2. — Ioannes a S. Thoma: Cursus Phi-
losophicus, Philosophia naturalis P, III qu. 4 art. 2. Ed. Paris. 1883.
Tom. 8 p. 274 sqq.




70 | Elie de Cyon.

physiologisch nachweisen konnte, zum Schlusse dieser Unter-
suchung die Hypothese Newcombs und damit zugleich Rie-
manns These verteidigt, so gerat er dadurch, wie uns wenig-
stens scheint, in Widerspruch mit sich selbst. Newcomb nahm
an, daf} die Gesetze der Bewegungen in der vierten Dimen-
sion fiir die Bewegungen der Molekule geltend gemacht
werden konnten. Cyon hilt es fiir moglich, diese Hypothese
auch auf die psychischen Vibrationen anzuwenden, d. h.
in seinem Sinne auf die vom psychischen Prinzip, aber
nicht vom menschlichen Geiste ausgehenden Bewegungen.
RiemannsThese besagt,dall die metrischen Raumbeziehungen
im unendlich Kleinen den Sitzen seiner Geometrie konform
wiren. Hierauf antworten wir: 1. Wenn der reale Raum
nur drei Dimensionen hat, so kann es auch auf dem Ge-
biete des unendlich Kleinen, falls dasselbe auf Realitit
Anspruch machen soll, nur einen dreidimensionalen Raum
geben, und die auf die Erfahrung desselben gegriindeten
Bewegungsgesetze konnen nur innerhalb desselben Raumes
giiltig sein. 2. Wenn die Erfahrungskérper nur im drei-
dimensionalen Raume existieren — oder richtiger, wenn
derselbe Raum von den Erfahrungskorpern bedingt ist
und nur in Abhéngigkeit von ihnen existiert, so mufl das-
selbe Verhiltnis fiir alle ihre Teile, also auch fiir die Mole-
kule gelten, weil sie sonst nicht reale Teile der Erfahrungs-
korper wiren und die letzteren nicht real konstituieren
kénnten. 3. Wohl kénnen verschiedenartige Teile ein und
desselben. Raumes ineinander sein, insofern sie nichts an-
deres sind als proportionierte aktuelle oder potentielle
Distanzen: aber niemals konnen ganz verschiedenartige
Proportionen aktuell ineinander enthalten sein, weil da-
durch die reale determinierte Proportion als solche selbst
geleugnet wiirde; und deshalb kann weder der vierdimen-
sionale Raum jemals im dreidimensionalen Raume wirk-
lich existeren, noch umgekehrt. 4. Was vom mehr als
dreidimensionalen Raume gilt, miiite ebenso vom n-dimen-
sionalen gelten. Dann miiite aber auch die Mdglichkeit
bestehen, den unendlich groflen Raum durch den unendlich
kleinen zu messen, was widersprechend ist. 3. Endlich be-
weist die Philosophie die Unindglichkeit eines unendlich
grofen realen Raumes aus der Unmoglichkeit eines un-
endlich groBen realen Korpers: da der letztere — von
allen anderen Griinden abgesehen — unbegrenzt sein
miilte und dadurch nicht mehr Korper sein konnte, zu



Elie de Cyon. 71

dessen Begriffe ja die Figur als determinierte Grenze der
Ausdehnung gehort. Solche Hypothesen fiihren uns aus
-der Erfahrungswelt in eine rein imaginire Phantasiewelt,
der kein reales Sein auflerhalb unserer Gedanken ent-
sprlcht Was aber vom unendlich groBlen realen Korper
und seinen Raumverhiltnissen gilt, muBl ebenso vom un-
endlich kleinen gelten: denn auch der unendlich kleine
Korper, das Molekul ware jeder determinierten Grenze
beraubt. Zum realen Sein der Korper in jedem beliebig
angenommenen Raume gehért aber die Determination ihrer
Figur als Bedingung ihres realen Seins. Denn jedes reale
Sein ist individualisiert und dadurch in sich geeint und
von jedem anderen unterschieden, was ohne Determination
-oder Begrenzung undenkbar ist. Mit solchen Hypothesen
gelangen wir wiederum zur Annahme von ganz unkorper-
lichen Seinselementen, die als Konstituenten ihres Gegen-
satzes dienen sollen, was ein Widerspruch ist. Die Leib-
nizsche Monade lauert im Hintergrund, ihr Spiel verfliich-"
tigt die reale Erfahrungswelt, und zuletzt kommt man
-damit wieder zu Kants Apriorismus und zur subjektiven
Weltvorstellung des Ichs, die auch das eigene Ich in Frage
stellen muB, wenn sie sich selbst konsequent durchsetzen
will. Wir wiirden deshalb am liebsten den SchluBpassus
unseres Autors fiir eine feine Ironie halten, mit der die
ganze imagindre Raumtheorie hoflich abgelehnt Werden
konnte.

Wenn nun die mathematischen Theorien eines mehr
als vierdimensionalen Raumes fiir die Erklarung der wirk-
lichen Welt keinen direkten Wert besitzen, da sie nur imagi-
nére Voraussetzungen haben, so folgt doch nicht daraus,
-daf} sie in sich wertlos sind. Fiir den Mathematiker haben
sie nicht bloB einen #sthetischen Wert, sondern auch eine
praktische Bedeutung: ,Die Untersuchungen iiber den
Raum von mehr als drei Dimensionen verdienen auBler
um des Interesses willen, welches sie an sich bieten, auch
deshalb gepflegt zu werden, weil sie vielfach imstande
sind, die fiir den Erfahrungsraum geltenden Satze ZU - er-
Weltern und zu vertiefen.“! |

Das zweite Kapitel des ersten Teiles behandelt den
arithmetischen Sinn: Zahl und Zeit (93) und ist

1 W, Kllllng Die nichteuklidischen Raumformen in analytlscher Be-
handlung. Leipzig 1885, S. IIL .



72 Elie de Cyon.

ebenfalls schon in dem fritheren Werke iiber das Ohrlaby-
rinth! vorgelegt worden. Nach einigen einleitenden Be-
merkungen (93) iiber die Genesis seiner Untersuchungen
und einer Kritik des von Weber und Vierordt bezeichneten
Generalsinnes (96) handelt Cyon iiber die Succession und
Dauer der Zeit (102), iiber die Messungen der Zeitdauer
und der anderen Zeitarten (108) und bestimmt dann das
Ohrlabyrinth als Sinnesorgan fiir die Zeitwahrnehmungen
(116). Endlich spricht er noch iiber den Rhythmus und
Takt in der Messung der Dauer von Sensationen und Be-
wegungen (120) und zum Schluf iiber die Tonempfindungen
und den arithmetischen Sinn (131). Wir begniigen uns, die
Resultate (145—148) ausziiglich wiederzugeben:

1. Die Orientierung in der Zeit und die Bildung unserer
Zeitbegriffe beruhen hauptsdchlich auf den Funktionen
des Ohrlabyrinthes. 2. Fiir die bloBe Orientierung in der
Zeit geniigt die unmittelbare Wahrnehmung der zeit-
lichen Richtung (Reihenfolge), in welcher sich die durch
die fiinf speziellen Sinne wahrgenommenen #uBeren Er-
scheinungen abspielen: die Kenntnis dieser Richtung ver-
mittelt uns der semizirkuldre Apparat. 3. Dauer und Ge-
schwindigkeit kommen von der Abmessung der Zeitstrecken,
aus denen die kontinuierliche Aufeinanderfolge besteht.
4. Die Kontinuitdt unserer Zeitwahrnehmungen kommt
daher, dafl es keine Zeitleere in den Erregungen und Sen-
sationen unseres sensitiven Nervensystems gibt. 5. Die
Labyrinthteile, welche unsere Bewegungsaktivitiat im Raume
durch Messung und Gradation derjenigen Innervationen
regulieren, die an die Muskeln der Hirnzentren mitgeteilt
werden, regieren auch unsere Bewegungen in der Zeit,
weil sie die Aufeinanderfolge und Dauer dieser Inner-
vationen genau regulieren und messen, und davon hédngt
auch die Bildung der Sprache ab. 6. Die zur Messung der
zeitlichen Vorginge auf dem Gebiete unserer Sensationen
und Bewegungsaktivitdt unerléBliche Zahlenkenntnis wird
uns geliefert durch die Schallerregungen in den Endungen
der Nervenverzweigungen in der Schnecke und vielleicht
auch in den Otocysten. 7. In den Hirnzentren, wohin
diese Erregungen der Nervenendungen iibertragen und zu
Messungen angewendet werden, besitzen wir wahre Vor-
richtungen zum Rechnen. Deshalb kann man die Schnecke

1 §. 389 fi.



Elie de Cyon. 73

das Organ des arithmetischen Sinnes nennen, nach Ana-
logie des geometrischen Sinnes des semizirkuldren Appa-
rates. Was fiir den letzteren die Richtungsempfindungen
bedeuten, das sind die Empfindungen der Tonhdhen fiir
den ersteren. 8. Damit hat die Auffassung von Weber und
Vierordt eine solide physiologische Grundlage gewonnen.
9. Die Bildung unseres IchbewuBtseins verdanken wir dem
Mechanismus des Ohrlabyrinthes. Der Nullpunkt des von
diesem Mechanismus gebildeten Descartesschen Koordi-
natensystems entspricht unserem bewuliten Ich (siehe
Kap. 3 § 5).

Auch diese Theorie kann als physiologische Begriin-
dung der alten Philosophie angesehen werden, welche die
Zeit ebenfalls zum obiectum commune mehrerer dufBleren
Sinne rechnete, '

V.

Der zweite Teil des Buches bietet ein noch grofleres
philosophisches Interesse. Er trigt die Uberschrift: ,Leib,
Seele und Geist* (149—262) und behandelt (Kap. 3) die
physiologische Differenzierung der psychischen
Funktionen. ‘

Die Einleitung (§ 1, 149) begriindet die Notwendigkeit
einer genauen XKlassifikation der psychischen Vorginge.
Die Untersuchung erstreckt sich auf folgende Punkte: Der
Muskeltonus, die Hinderungsfunktionen des Ohrlabyrinthes
und die Quelle der psychischen Energie (155); das Herz
als Gefiihlsorgan (161); das Labyrinth und das intellek-
tuelle Leben: Abgrenzung der psychischen Funktionen von
den Manifestationen des Geistes (168); Formation unserer
Vorstellung eines Systems von drei rechtwinkligen Koordi-
naten (Descartes) und die Umstellung der Retinabilder
(171); die Formation des Ichbewufitseins beim Menschen,
die Verdoppelung der Personlichkeit (174). Die Abgren-
zung des Forschungsgebietes zwischen Physiologie und
Philosophie (181). Die wahren Laboratorien der experi-
mentellen Psychologie des Menschen (188). Die Rolle des
Geistes bei der Intuition wissenschaftlicher Entdeckungen
und Erfindungen (190). Beziehungen zwischen Korper,
Seele und Geist; Hypophyse und Zirbeldriise; der Schlaf
und das UnbewuBte (204). Die Grenzen des menschlichen
Verstandes; der Mechanismus der Sensationen und Wahr-
nehmungen (225). Es folgt noch ein sehr interessanter



74 Elie de Cyon.

Anhang zu diesem Kapitel iiber die psychischen Aberratio-
nen: der Spiritismus vor der Wissenschaft (242) und eine
Hypnotismus-Sitzung in Moskau (256). Cyon erzihlt in
drastischer Weise, wie es ihim gegliickt ist, i. J. 1871 den
Spiritisten Douglas Home in einer Sitzung im physikali-
schen Laboratorium der Petersburger Universitit zu ent-
larven und ebenso im Winter 1886—87 in Moskau die al-
bernen Experimente des Hypnotismus.

Unseres Erachtens ist dieser Teil der wichtigste des
ganzen Buches. Wir wollen versuchen, nur die Haupt-
ergebnisse zusammenstellen, soweit sie uns zu kritischen
Bemerkungen Veranlassung geben, und beginnen mit der
Theorie der Sinneswahrnehmungen. Da wir dem
Verfasser unmoglich in alle Einzeluntersuchungen folgen
konnen, ziehen wir es vor, einer von ihm selbst kurz vor
dem Erscheinen seines Buches verfaliten Anzeige zu folgen,
die er davon in der Revue scientifique zu Anfang dieses
Jahres selbst geschrieben hat! und die durch ihre nicht
vom Detail beschwerte Darstellung sich fiir Laien besonders
empfiehlt. Wir werden daran den Gedankengang des Au-
tors am leichtesten iiberschauen.

»,oeit Du Bois-Reymond vor bald vierzig Jahren sein
Jgnorabimus‘ ausgesprochen hat, um die Grenzen zu be-
zeichnen,welche die Naturwissenschaft niemals iiberschreiten
konnte, hat die Psychologie des Menschen betréachtliche
Fortschritte in allen Richtungen gemacht. Das schwierigste
Problem, das den Ausgangspunkt fiir jede psychologische
Theorie bildete, hat eine befriedigende Liésung gefunden:
die Entdeckung der beiden mathematischen Sinne des
Raumes und der Zeit.” Inspiriert von Vierordt, dem die
Losung dieses Problems gestatten wiirde, sogar das Wesen
der Psyche zu begreifen und die Natur der Beziehungen
unseres IchbewulBtseins zur AuBlenwelt zu entschleiern,
habe Cyon versucht, den Mechanismus der Beziehungen
zwischen Leib und Seele und zwischen Seele und Geist
klarzustellen. Im Interesse kiinftiger Untersuchungen habe
er geglaubt, den Geist von den Funktionen der Seele aus-
schlieBen und die psychischen Funktionen des IchbewuBt-
seins ganz vom AllgemeinbewuBltsein, einer reinen Pro-
duktion des Geistes, trennen zu sollen. Der Mechanismus

1 K. de Cyon: Sensations et Perceptions. Une nouvelle théorie de
leur mécanisme. Revue Scientifique [Revue rose], 48° Année, Nr. 2, 8 jan-
vier 1910, p. 46 ss.



Elie de’ Cyon. 75

der Bildung des IchbewuBtseins konnte in grofien Ziigen
gezeichnet werden, von seinem sensoriellen Ursprung in
der Funktion des Systems der Bogenginge bis zu seiner
Idealisation im Geiste. Das Hauptresultat ist dieses: die
Hypophyse scheint in diesen Beziehungen die Funktion,
wenn nicht einer Briicke, so doch wenigstens eines
Briickenkopfes zu haben: sie wiirde so der Unterbre-
chung und Wiederherstellung der Kommunikationen zwi-
schen der Hirnseele und dem Geiste prisidieren.

Auch unsere Kenntnisse iiber die Natur der Funk-
tionen des Herzens als Organ des affektiven Lebens haben
sich betrdchtlich erweitert und vertieft seit dem Jahre
1870. Der Mechanismus, auf dem die wechselseitigen Ein-
fliisse des Herzens und des Gehirns, genauer der emotio-
nellen und sensoriellen Seele beruhen, erlaubt uns jetzt
die psychologische Tragweite besser zu wiirdigen. End-
lich ist die Hauptquelle der psychischen Energien, auf
denen das ganze Funktionieren unseres Zentralnerven-
systems beruht, gleichfalls bestimmt worden, ebenso wie
der Mechanismus fiir die Verteilung dieser Energien zwi-
schen dem motorischen und sensiblen Leben.

Die Frage nach der Grenze unserer Vernunft erhebt
sich jetzt von neuem: ist es jetzt nicht mehr absolut un-
moglich, die Beziehungen zwischen gewissen Bewegungen
der physischen Gehirnatome und den einfachsten Sinnes-
wahrnehmungen unserer Seele zu verstehen? Die beriithm-
testen [?] Philosophen haben das Problem immer fir un-
16sbar gehalten. Descartes erklérte, die mechanische Welt-
auffassung konne das Wesen der elementaren Sinneswahr-
nehmung nicht erkliren. Auch er hat vergeblich nach
einem Kommunikationspunkt zwischen Leib und Seele ge-
sucht. Der wahre Schopfer der modernen kritischen Phi-
losophie, Locke, der Gegner angeborener Ideen, erklirte,
es gibt keinen Zusammenhang zwischen den mechanischen
Erscheinungen und unseren Vorstellungen. Ebensowenig
hat Kant die Losung gefunden.

Wenn die Physiologie nicht gliicklicher gewesen ist,
so liegt der Fehler darin, daB Helmholtz, obwohl er ge-
wisse Ubertrelbungen von Kants Ideen bekdmpfte, dennoch
hier seinem EinfluB unterlegen ist. Nach Helmholtz ist
die Smneswahrnehmung nur Zeichen, nicht Bild der dufleren
Téitigkeit. Von einem Bilde verlangt man die Uberein-
Stlmmung mit dem Objekt, das von ihm dargestellt wird.



76 Elie de Cyon.

Ein Zeichen verlangt keine Ahnlichkeit mit dem Objekt,
das von ihm bezeichnet wird. Gegen diese Auffassung
bemerkt Cyon mit Recht: Die Tatsache, dafl dieselben Ob-
jekte bei uns dieselben Sinneswahrnehmungen hervorrufen,
spricht vielmehr dafiir, dal die Sinneswahrnehmungen
treue Bilder der vorausgegangenen Objekte geben. Damit
uns Zeichen und Symbole ungefihr genaue Daten liefern,
ist man gezwungen, die Existenz einer Anschauung von
Formen und Qualititen in unserem Geiste anzunehmen,
die uns die Bedeutung dieser Zeichen erklirt. Wegen der
unbegrenzten Varietit von Formen der AufBleren Objekte,
von denen unsere Gesichtswahrnehmungen hervorgerufen
werden, miiliten wir schon in unserem Geiste die An-
schauung von Milliarden von Formen haben, um sie auf
ebensoviele Sensationen als auf ihre Zeichen anzuwenden.
Nun verwarf Helmholtz mit Grund die Kantsche Idee, daB}
alles in unserem Verstand enthalten sei.. Deshalb nahm
er zuerst seine Zuflucht zu den Sensationen der okuliren
Bewegungen und spéiter, nachdem bewiesen war, dafl es
keine Muskelsensationen gibt, zu den angeblichen Inner-
vationssensationen: in der letzten Ausgabe seiner ,Tat-
sachen und Wahrnehmungen“ hat er darauf ebenfalls ver-
zichtet.

Ein von allen Physiologen anerkanntes Faktum, das
niemand stirker hervorgehoben hat als Helmholtz selbst,
widerlegt aber direkt die symbolische Auffassung. ,,Unsere
Vernunft ist absolut ohnméchtig, die wahren Illusionen
unserer Sinne zu beeinflussen oder zu korrigieren. Das
gilt ebenso fiir die Illusionen des Gesichtssinnes wie fiir
die iibrigen und besonders fiir die Illusionen der Richtung,
die vom Ohrlabyrinth herkommen. Wir sehen beispiels-
weise den Mond tatsdchlich nur als eine platte Scheibe,
obwohl wir ihn uns sphéirisch denken. Diese Unmoglich-
keit, unsere irrtiimlichen Sinnesempfindungen durch die
Vernunft in den Hirnzentren zu modifizieren, muBl der
Struktur und den funktionellen Fidhigkeiten die-
ser Zentren selbst zugeschrieben werden und nicht
den Fehlern, die die Vernunft etwa dabei machte.
Eben weil wir richtig denken, sind es die begrenzten
Fahigkeiten unserer Ganglienzellen, die sich unseren Ge-
danken nicht anpassen koénnen. Ebenso ist es mit den
Ganglienzellen, denen wir unsere Gefiihle (Affekte) ver-
danken. Unser Geist ist nicht imstande, unsere Gefiihle zu



Elie de Cyon. "

modifizieren, selbst wenn sie von eingebildeten und als
solche erkannten Ursachen durch unsere Intelligenz her-
vorgerufen werden. Gestiitzt auf Tatsachen schlieft Cyon:
»l. Die Sensationen sind keine Zeichen oder Symbole,
welche die Vernunft uns a priori auflegt oder a poste-
riori erkldrt, sondern wahre Bilder der AuBenwelt, die
wihrend des ganzen Lebens unausléschlich bleiben kénnen.
2. Die vorgeblichen Grenzen unserer Vernunft sind in
Wirklichkeit nur Grenzen unserer Gehirnzentren, der Or-
gane unseres psychischen Lebens. Diese letztere SchluB-
folgerung rechtfertigt auch die Notwendigkeit, den Geist
von den Gehirnfunktionen auszuschlieBen, und zeugt zu
Gunsten der dualistischen Auffassung von Geist und
Korper.“

Fiir die Ahnlichkeit unserer Sensationen mit den #u-
Beren Objekten beruft sich Cyon ferner auf seine Beobach-
tungen uUber die Funktionen der Bogenginge des Laby-
rinthes. Fiir das Sehorgan erinnert er an die Entdeckung
der farbigen Substanzen in den Zellen der Retina, des
Retina-Purpurs, und an die Studien {iber die photochemi-
schen und elektrischen Vorgéinge in der Retina wéhrend
des Sehens. Die von Kithne auf der Retina der Frosche
und Kaninchen erhaltenen Optogramme, stellten in Wirk-
lichkeit photographische Proben dar. Nicht weniger in-
struktiv sind die roten und rosigen Extrakte der Retina
(sérythropine), die beim Lichte bleiben und sich nur im
Auge regenerieren, wenn die Retina auf den Pigmentzellen
ruht.

Die extreme Schnelligkeit, mit welcher sich der Wechsel
der Bilder auf der Retina vollzieht, erfordert natiirlich,
daf die chemischen Prozesse dort mit einer schwindel-
erregenden Geschwindigkeit zustande gebracht werden.
Dieselbe photographische Plaque, die das Bild empfangen
und an die Nervenzentren iibersendet hat, muBl sich in
der Tat automatisch regenerieren und das im Augenblick,
um ein neues Bild aufnehmen zu konnen. Man steht daher
vor einer Alternative. Entweder iibertragen sich die auf
der Retina fixierfen Bilder unter derselben Form auf die
Ganglienzentren des optischen Nervs, um dort die zum
Wahrnehmen bestimmte Sensation zu produzieren; oder
die Sensation produziert sich selbst in der Retina durch
das Faktum des Eindruckes des Bildes, und diese Sen-
sation iibertrigt sich dann auf die perzeptorischen Zentren,



78 Elie de Cyon.

und wir sind genottigt, sie jedesmal auf die Retina zu pro-
jizieren, wenn wir uns das erste Bild vorstellen wollen.
Die Tatsache, daBl wir selbst nach Zerstéorung der Retina
die einmal wahrgenommenen Bilder wieder hervorrufen
konnen, steht mit beiden Alternativen in keinem absoluten
Widerspruch. Da die Vorstellung der Sensationen im Ge-
déchtnis erhalten bleibt, kann sie bei Gelegenheit wieder
hervorgerufen werden. Die erste.Alternative, welche die
einfachste ist, kann als die annehmbarste betrachtet wer-
den; sie 1laBt sich mit unserer Kenntnis von der Physio-
logie der Sinne leicht in Einklang bringen.

Wenn man frither an der Moglichkeit einer direkten
Ubertragung der Bilder der #uBeren Objekte durch die
Nervenfasern zweifelte, so ist es heute nicht mehr so, da
wir das Telephon, den Phonographen, die Farbenphoto-
graphie, den Kinematographen, die Ubertragung von Bil-
dern, Zeichnungen usw. durch den elektrischen Draht
kennen E. Hering, der immer die Uniformitit oder viel-
mehr die Einheit der physikopsychischen Vorginge in der
Retina ebenso wie in den Hirnzentren verteidigte, hat
mehrmals versucht, ob den qualitativen Verschiedenheiten
der Nervenzentren keine Verschiedenheit der Nervenfasern,
die sie verbinden, entspre¢he. Eine solche Verschiedenheit
der Nervenleiter hilt Cyon nicht fiir so bedeutend, nach-
dem wir sehen, daB dieselben metallischen Drihte das
Spiel eines Orchesters, das menschliche Wort oder die For-
men von Zeichnungen usw. mit mathematischer Genauig-
keit auf eigens dazu priparierte Platten oder auf kompli-
zierte Apparate iibertragen.

In der Physiologie lehrt man noch, es wiirde geniigen,
das Zentralende des abgeschnittenen optischen Nervs mit
dem peripherischen Ende des akustischen Nervs zu ver-
binden oder umgekehrt, um den Donner zu sehen und
den Blitz zu horen. Es ist vollkommen richtig — wenn
eine solche Verbindung ausfiihrbar wire —, daB das Ge-
rausch, das an unser Tympanum schligt, eine gewaltsame
Lichtsensation hervorrufen wiirde, wie es jede mechanische
Erregung des optischen Nervs tut; aber diese Sensation
wiirde sicher ebensowenig dem Bhtze dhnlich sein, wie die
durch Reizung der Retina hervorgerufene Gehorsensation
dem Donner ahnlich wire. Die Retinabilder kénnen eben-
sowenig von den Ganglienzentren der Gehdrsphéire per-
zipiert werden als die TonhOhen von den Zentren der



Elie de Cyon. 79

Gesichtssphédre. Der Erfolg solcher Kreuzungen zwischen
Nerven, die an die Muskelfasern von verschiedener Funk-
tionierung angrenzen, bildet kein Pr#judiz fiir das Ver-
halten der Sinnesorgane im Falle dhnlicher Kreuzungen.

Wie mull sich die Reihenfolge der Perzeptionen und
Vorstellungen in unserem BewuBitsein abwickeln, wenn die
Sensationen wirklich mehr oder weniger genaue Bilder
liefern wiirden? Leibniz, der im Gegensatz zu seinen Vor-
gingern die Grenzen unserer Vernunft iiber die Sensation
hinaus verschob, sogar bis zur Perzeption, falite das Pro-
blem in diese Worte: Die Perzeption und das, was davon
abhingt, kann durch mechanische Griinde, d. h. durch Fi-
guren und Bewegungen nicht erklirt werden. Wenn man
eine Maschine fingiert, deren Struktur das Denken, Emp-
finden, Perzipieren macht, mége man sie sich unter den-
selben Proportionen vergrofert denken, so daB man wie
in eine Mithle darin eintreten kann: dann wird man nichts
darin finden konnen als Stiicke, die gegeneinander stoBen,
aber niemals etwas, woraus man eine Perzeption erklidren
konnte,

Nehmen wir an, ein Physiologe, der alle Fortschritte
der Physiologie der Sinne kennt, und ebenso die neuesten
Entdeckungen .der Technik und Mechanik, dringt in die
Maschine unseres Hirns ein und macht sich an das Stu-
dium der psychischen Erscheinungen von der Erregung
der Retina an bis zur Perzeption der Gesichtssensationen
durch das BewuBtsein. Zugrst wird er sehen, daf auf
der Retina das umgekehrte Bild des duBeren leuchtenden
Objektes, genau wenigstens in seinen Hauptkonturen, er-
scheint. Das Bild wird mittelst der Nervenfasern auf die
entsprechenden Ganglienzentren, die in der Gesichtssphéire
liegen, iibertragen. Noch ehe es wahrgenommen ist, wird
es auf das Koordinatensystem projiziert sein, das wir dem
Funktionieren des Labyrinthes verdanken, wo seine For-
men prizisiert und lokalisiert sind und wo das ganze Bild
umgekehrt wird. Die Lokalisation und die Umkehrung
der komplizierten Bilder werden oft eine vorldufige Pro-
jektion auf das duBere Objekt erfordern, ein Vorgang, der
von einigen Bewegungen der Augenkugeln begleitet und
vom Bogengangapparat dirigiert wird. Die Perzeption des
rektifizierten Bildes wird im Nullpunkt des Koordinaten-
systems vor seiner definitiven Fixierung in den Ganglien-
zellen geschehen. Dieser Punkt entspricht (nach Cyons



80 Elie de Cyon.

Theorie) dem Sitze des IchbewulBtseins. Bewegt sich das
dullere Objekt im Augenblick der Perzeption, so wird die
Bewegung wihrend der Projektion der Bilder auf das
Koordinatensystem wiedererkannt. ,Auf dieses System,*
schrieb Cyon im Jahre 1878, ,ilibertragen wir die Zeich-
nung, die den gesehenen Raum vorstellt, d. h. das Bild un-
seres Gesichtsfeldes. Jedesmal, wenn die Zeichnung ihre
Lage inbezug auf das Koordinatensystem édndert, werden
wir eine Bewegungssensation erfahren; ob der Wechsel
durch eine wirkliche Bewegung des duBlern Objektes oder
nur durch eine Deplazierung der Retina hervorgebracht
ist, die Wirkung wird dieselbe sein: wir werden die Be-
wegung des Objektes sehen.” Die Bewegung des Bildes
wird in unserem Gedédchtnis wie in einem Kinematographen
fixiert sein. Die zahlreichen Phénomene des Gesichts-
schwindels haben die Richtigkeit dieser Erklirung be-
statigt.t

Die Abwicklung all dieser psychischen Vorgange wird
den Beobachter an die Manipulationen eines geschickten
Photographen erinnern, dessen Laboratorium mit den voll-
kommensten Apparaten selbst zur elektrischen Ubertragung
von Zeichnungen, zur Kinematographie usw. ausgestattet
ist. Die Umstellung des umgekehrten Bildes erinnert an
die Manier, wie dieses Phinomen mit Hilfe eines einfachen
Prisma in der Dunkelkammer zustande kommt. Der Be-
obachter wird den vollkommenen Gang der verschiedenen
Teile der Maschine, die unendliche Uberlegenheit des Ge-
hirnmechanismus, dle unvergleichliche Feinheit und Kom-
plizierung ihrer Leistungen bewundern. Aber in dieser
wunderbaren Maschinerie wird er nichts finden, was seine
Vernunft {iberschreitet. Nur im Augenblick, wo der mensch-
liche Geist die aufgespeicherten Perzeptionen und Vor-
stellungen fiir die Bildung von Begriffen, allgemeinen
Ideen und Urteilen zu benutzen beginnt, st6ft der Phy-
siologe an die Grenzen seiner Sinneserkenntnis. Die Kraft
seiner rein psychischen Unterscheidungsfdhig-
keiten steht still, sobald er in die Doméine der
Geister einzudringen versucht. Aus dem mechani-
schen Problem wird ein transzendentales, das nur fiir unser

1 Cyon verweist auf seine These: Recherches expérimentales sur les
fonctions des canaux semi-circulaires (Paris 1878) und auf sein ,Ohrlaby-
rinth* Kap. 2



Elie de Cyon. 31

intellektuelles BewuBtsein zuginglich ist. Der menschliche
Geist ist den mechanischen Gesetzen nicht unterworfen
und die Fassungskraft unserer beschrinkten Sinne ist nicht
imstande, den in seinen Fédhigkeiten und Kriften unend-
lichen Geist zu erfassen. Die produktiven Manifestationen
und Schopfungen des Geistes wie ihre Verkettung bleiben
flir unsere Sinnesorgane und ihre Hirnzentren unzuging-
lich. Aber um die Gesetze des Gedankens abzuleiten und
ebenso, um ihre Harmonie mit den Gesetzen der physi-
schen Welt, die unseren Sinnen zugénglich ist, zu entdecken,
ist die Mitarbeit beider Erkenntnisse, der geistigen und
sinnlichen, unerldBlich. Die Schéitze der in unserem Ge-
hirn aufgespeicherten Sinneserfahrung liefern unserer In-
telligenz solide Grundlagen fiir die Deduktion von Gesetzen
und fiir die eventuelle Verifikation ihrer Genauigkeit. Die
Gesetze der Logik konnen auf absolute Richtigkeit nur
unter der Bedingung Anspruch erheben, dall die Sinnes-
erfahrung die Wahrheit daran kontrolliert hat. Die Geo-
metrie Euklids mufl als die vollkommenste Schépfung der
Logik angesehen werden, gerade deshalb, weil ihre Gesetze
Tausende von Jahren hindurch von allen astronomischen
Beobachtungen und von allen physikalischen und mecha-
nischen Erfolgen voll bestitigt worden sind. Wir haben
festgestellt, daB sie dieses Vorrecht dem sensoriellen Ur-
sprung ihrer Definitionen und Axiome verdankt. Die har-
monische Ubereinstimmung der beiden Quellen unserer
Erkenntnis, der Sinneserfahrung und der Operationen des
Geistes, die jederzeit Gegenstand von Diskussionen, Kon-
testationen und philosophischen Spekulationen ohne Ende
war, findet ihre ganz natiirliche Erklirung in der Theorie
der Sensationen und Perzeptionen der AuBlenwelt, so wie
ich sie hier entwickelt habe. Von dem Augenblick, wo
diese fundamentalen Elemente unserer Sinneserkenntnis
uns die Bilder der wirklichen Welt und der darin sich
vollziehenden Phinomene geben, miissen die Gesetze, die
unser Geist aus den Sinnesdaten ableitet, in vollkommener
Harmonie mit den mathematisch prézisierten Gesetzen
stehen, die der Schopfung vorgestanden haben und die
Naturerscheinungen regieren.

Eine andere gliickliche Konsequenz der Auffassung der
Sensationen als treue Reproduktion der dulleren Objekte
besteht darin, die ewigen Spekulationen iiber die Realitit
der Welt zunichte zu machen, die seit Jahrhunderten die

Jahrbuch fir Philosophie etc. XXV. 6



82 Elie de Cyon.

Entwicklung der Psychologie hemmten. Zu gleicher Zeit
wird die bizarre Hypothese ein Ende nehmen, das Licht,
die Tone, die Geriiche und die iibrigen Erregungen der
peripherischen Sinnesorgane existierten in Wirklichkeit
nicht und wéiren nur Produkte unserer Sensationen. Schon
zur Zeit Galileis entsprach diese Idee mehr den Bediirf-
nissen der menschlichen Eitelkeit als den Forderungen der
strengen Logik. Der Grund, daB die Lichtstrahlen anders
auf die Haut als auf die Retina wirken, oder dafB die me-
chanischen und elektrischen Erregungen der Retina uns
gleichfalls eine vage Lichtsensation liefern, war schon lange
vor den Entdeckungen von Maxwell-Hertz hinfdllig. Die
Sonne wird fortfahren, die Erde zu erleuchten, — selbst
wenn jede Spur von lebendigen Wesen verschwunden sein
wird —, ebenso wie sie ihre anderen unbewohnten Tra-
banten gegenwirtig erleuchtet. Moses hatte recht, als er
die Schopfung des: Lichtes vor der Schéopfung der Tiere
und des Menschen ansetzte. Ohne das Sonnenlicht war und
ist kein Leben auf Erden moglich, Die Retina erleidet
und sieht das Licht, sie bringt es nicht hervor. - Ebenso
ist es mit den librigen Sinnesorganen.“

Zu diesen lichtvollen Gedanken unseres Physiologen,
deren wissenschaftliche Ausfithrung man in seinem Buche
findet, seien uns einige Bemerkungen gestattet. — Cyons
Sensationstheorie entspricht in der Hauptsache ganz der
aristotelisch-thomistischen Philosophie. Der moderne Phy-
siologe kommtvom Standpunkte seiner exakten Wissenschaft,
auf Grund des mit allen Mitteln der modernen Forschung
ausgefithrten Experimentes, genau zu dem gleichen Resul-
tate, welches die aristotelisch-scholastische Naturphilosophie
seit siebenhundert Jahren ebenfalls aus der damals viel
beschrinkteren Erfahrung und ohne Hilfe kiinstlicher Ex-
perimente vermittelst der gesunden Logik abgeleitet hatte.
Was Cyon hier ausgesprochen hat, deckt sich mit der
Lehre des Aquinaten: Die Sensation erzeugt im Organ
das getreue Bild des in der AuBlenwelt real existierenden
Objektes. Dieses Bild — die sinnlich wahrgenommene
species impressa im Sinnesorgan — ist selbst noch etwas
Materielles und raumlich wie zeitlich Determiniertes, aber
nur Abbild des duBeren Gegenstandes und deshalb auch
bereits mehr immaterialisiert als der letztere. Dieses Bild
gelangt in die Hirnzentren, in denen der innere Sinn, die
Gedachtnisfahigkeit lokalisiert ist und bleibt dort habituell,



Elie de Cyon. 83

nicht aktuell erhalten, um jeweilig durch psychische Tétig-
keit wieder aktualisiert zu werden. Auf welche Weise die
Ubertragung des Sinnenbildes vom Sehorgan in das
innere sinnliche BewuBtsein und Gedéchtnis zustande kommt,
war den Alten unbekannt. Diese Liicke will Cyons Theorie
ausfiillen. Ob sein Versuch die Tatsachen richtig erklirt,
unterliegt zundchst dem Urteil, das nicht dieser oder jener
Physiologe subjektiv abgibt, sondern die Physiologie selbst,
wenn sie durch das einstimmige Zeugnis ihrer berufenen
Vertreter spricht. Uns scheint jene Theorie iiber die Um-
stellung des Retinabildes auf die Koordinaten durchaus
nicht unwahrscheinlich. Aber wir ziehen die erste von
Cyon ausgesprochene Alternative, die auch er fiir mdg-
lich erkldrt, aus philosophischen Griinden entschieden der
zweiten vor. Die Sensation als solche kommt bereits im
dazu gemachten Organe zustande. Wir sehen das Bild auf
der Retina. Die andere Alternative scheint uns unver-
stdndlich, denn sie wiirde verlangen, daB das Bild nicht
blof mechanisch, sondern auch psychisch weiter von der
Retina auf andere Organe iibertragen wird, ehe die Wahr-
nehmung desselben psychisch zustande gekommen ist. Aber
gerade nach Cyons Theorie ist eine Adaption des Retina-
bildes auf die Koordinaten notwendig, wozu nach ihm oft
eine mehrfache vorldufige Projektion gehdrt, um das Bild
richtigzustellen. Der an sich indifferente Apparat kann
aber durch blo8 mechanische Leistung diese Richtigstellung,
die eine Anordnung inbezug auf die Lage besagt, unmog-
lich hervorbringen, wenn er nicht zweckmiBig dirigiert
wird, was doch nur psychisch geschehen kann, weil es
eine Vergleichung erfordert. Das tut nach unserer Ansicht
die Psyche, sie kann es aber nur dann, wenn sie das Bild
bereits auf der Retina wahrgenommen hat.

Noch in einem anderen Punkte ist die alte schola-
stische Philosophie im Vorteil. Sie erklirt jene Uber-
tragung der Eindriicke vom #uBeren Sinnesorgan auf die
Hirnzentren viel tiefer, obwohl sie die dabei ablaufenden
mechanischen Vorginge im einzelnen noch nicht kannte,
aber wohl im allgememen voraussetzte, weil sie innerhalb
des Organismus keine einzige Verinderung ohne eine lo-
kale Bewegung annahm. Die Ubertragung selbst, obwohl
an lokale Bewegung gebunden, fafite man ]edoch tiefer
auf als eine weitere Immaterialisierung und Verfeinerung
des in der ersten Sensation im peripherischen Sinnesorgan

6*



84 Elie de Cyon.

erhaltenen Bildes, species impressa: diese ndmlich wird in
den Hirnzentren zu dem fiir das Organ der inneren Sinnes-
fahigkeiten erforderlichen, mehr immateriellen oder ver-
feinerten Bilde, was als solches die innere Sensation her-
vorruft. Die alte Theorie unterscheidet daher das Sinnen-
bild der Retina von dem verfeinerten fiir Aufbewahrung
im Gedéchtnis dienenden Bilde oder vielmehr genauer der
dort wahrgenommenen Ahnlichkeit mit dem #duBeren Ob-
jekte (= Bild im weiteren, iibertragenen Sinne). Ebenso
unterscheidet sie folgereeht die peripherische Sensation
real von der inneren Sensation in den Hirnzentren, Die
Cyonsche Theorie steht unserer Meinung nach durchaus
nicht in prinzipiellem Widerspruch mit der thomistischen
Theorie. Cyon selbst gesteht, daBl die moderne Physiologie
noch lange nicht alle Réatsel der Sensation gel6st habe.
Es liegt also im Bereiche der Moglichkeit, daf} die weiltere
experimentelle Forschung auch die geniale thomistische
Theorie der inneren in den Hirnzentren vorhandenen spe-
zifischen Sensationen aufhellen und sogar bestidtigen kann.

Damit kommen wir zu einem zweiten Punkte, der in
Cyons Theorie noch unklar belassen ist: das Verhéiltnis
von Seele und Leib. In der von ihm entwickelten Dif-
ferenzierung der psychischen Funktionen und der rein
geistigen Manifestationen steht unser Autor wiederum mit
der alten Naturphilosophie in vollkommener prinzipieller
Ubereinstimmung und bestiitigt aus physiologischer Beob-
achtung und Erfahrung die scholastische Lehre. Psychische
Funktionen nennt er die durch koérperliche Organe voll-
zogenen vitalen Tétigkeiten, die er mit vollstem Rechte
nicht als rein mechanische Vorginge auffafit, sondern als
von einem hdheren, nicht mehr mechanischen Prinzip, der
Psyche, mit mechanischen und anderen, z. B. chemischen
und elektrischen Verrichtungen ausgehend bezeichnet. Aber
er lokalisiert den Sitz dieses ursiichlichen Prinzips. Die
Hypophyse ist nach ihm.der Sitz der Psyche. Sie exi-
stiert demnach nur dort, nicht aber in den iibrigen Teilen
des Leibes: demgemédll konnte sie auch nur von dort aus
die {ibrigen Teile mechanisch zu deren besonderen Funk-
tionen in Bewegung setzen. Dal jede andere quantitative
wie qualitative Verdnderung in und an den Korpern stets
eine mechanische, lokale Bewegung voraussetzt, dariiber
ist nach der alten Philosophie kein Zweifel moéglich. Der
Aquinate spricht das oft genug und klar genug aus. Aber



Elie de Cyon. 85

das geniigt ihm noch nicht zur Erklirung der Wechsel-
wirkung von Psyche und Leib. Auch Cyon statuiert richtig
einen Dualismus im lebendigen Wesen, aber er bleibt doch
nur bei einem mechanischen Dualismus stehen, wihrend
Aristoteles und Thomas diesen Dualismus als wirkliche
substantielle Natureinheit der beiden Wesensbestandteile
fassen und dadurch allein den Mechanismus zum Organis-
mus erheben. Die Psyche ist danach die mit dem Koérper
als ihrem ganzen aus vielen Teilen bestehenden Werkzeug
zur Einheit des Seins und damit erst zur Einheit der Tétig-
keit verbundene, formierende und wirkende Hauptursache,
Sie ist deshalb nicht selbst wieder ein Korper oder irgend
etwas Korperliches; sondern hoher stehend auf der Stufen-
leiter des Seins, ist sie an sich etwas Nichtmaterielles, das
als selbst nicht ausgedehnt im ganzen Kérper und in jedem,
auch dem kleinsten Teile desselben wirksam ist und so
sich selbst aus dem materiellen Stoffe ihre Organe bildet
und sie bewegt. Diese Auffassung fehlt noch bei unserem
Physiologen; er kommt ihr oft nahe, aber er faBt sie noch
nicht. Mit dieser Auffassung gewinnt aber seine Theorie
von der Sensation erst ihre volle Bedeutung. Und warum
geht ihm diese Erkenntnis ab? Er hat mehrmals in
seinem Buche gesagt, daB er sich als Physiologe jeder
Spekulation iiber die Natur der Seele enthalte. Er schlieflt
richtig aus den psychischen Funktionen auf die Existenz
einer inneren Ursache derselben und nennt sie Seele. Ob
sie eine Substanz sei oder nicht, will er jedoch nicht unter-
suchen. Aber dann durfte er auch nichts von ihr aus-
sagen, auch nicht iiber ihre Existenzweise, denn diese
héngt von ihrer Natur, ihrer innersten Seinsbeschaffenheit
ab. Er hitte also folgerichtig dabei stehen bleiben miissen,
daB es eine Ursache der psychischen Funktionen gibt,
deren Wesenheit indes vollstindig unbekannt sei.

Eine weitere Lehre der alten Philosophie findet eben-
falls bei Cyon ihre Bestiitigung. Die rein psychischen
Funktionen, Sensation und Emotion, unterscheiden sich
wesentlich von den rein geistigen Manifestationen, die als
solche keines korperlichen Organs bediirfen: ihr Prinzip
nennt unser Autor Geist und sagt ausdriicklich, derselbe
sei nicht an rdumliche und zeitliche Gesetze gebunden usw.
Dieses Zugestéindnis, welches Cyon sehr  gut begriindet
und ausgefiihrt hat, ist als Zeugnis eines hochmodernen
Physiologen fiir uns #uBerst wertvoll. Aber auch hier



86 ‘ Elie de Cyon.

folgt ein irrtiimlicher SchluB. Seine Folgerung ist diese.
Jede Wirkung hat ihre besondere Ursache. Es gibt beim
Menschen zwei wesentlich verschiedene Vorgiinge, welche
Wirkungen sind, die psychischen Funktionen und die rein
geistigen Manifestationen, also haben sie auch zwei be-
sondere Ursachen, die ebenso wesentlich voneinander ver-
schieden sind. Also folgt beim Menschen die Trichotomie
von Leib, Seele (Psyche) und Geist. Aus dem Untersatz
seines Schlusses folgt aber nur, daf jede Klasse von Wir-
kungen ihre besondere entsprechende Ursache hat, oder
daBl fiir jede Klasse eine hinreichende Ursache existiert.
Es folgt aber logisch durchaus nicht, daB, weil die Wir-
kungen verschiedenartig sind, auch die Ursache selbst ver-
schiedenartig sein mulBl; sondern nur so viel, daff die Wir-
kungsweise eine verschiedenartige sein mufl. Es ist aber
der Fall denkbar, dal ein und dieselbe Ursache vermoge
ihrer héheren Beschaffenhelt verschiedenartige Wirkungen
auf verschiedene Weise hervorbringt. Also ist es logisch
moglich, daB im Menschen fiir beide Klassen von vitaler
Tédtigkeit doch nur ein einziges erstes ursichliches Prinzip
vorhanden ist. Der Physiologe ist also iiber die Grenzen
seines Gebietes hinausgegangen. Wenn aber anderseits die
Einheit des Menschen als Natursubstanz, die aus einem
korperlichen und unkoérperlichen Seinselement innerlich
und wesenhaft zusammengesetzt ist, nachgewiesen werden
kann, so muBl bei ihm Psyche und Geist ein und dasselbe
sein. Diesen Nachweis hat aber die alte Philosophie ldngst
erbracht. Fiir die katholische Wissenschaft ist diese Wahr-
heit auflerdem noch durch das ausdriicklich definierte
Dogma des Konzils von Vienne garantiert, wonach die in-
tellektive Seele selbst die substanziale Wesensform ihres
Leibes ist. DaB nun diese rein geistige Seele imstande
ist, ausser ihren eigenen rein geistigen Selbsttatigkeiten
zugleich auch die niederen psychischen Funktionen durch
die korperlichen Organe auszuiiben, was die sensitive
Psyche im Korper des Tieres und die vegetative Psyche
in der Pflanze leistet, das zeigt der Aquinate, nachdem
er die strengen Beweise fiir die Einheit des Seelenlebens
im Menschen erbracht hat, an einem analogen mathema-
tischen Beispiel.! Die Wesensform der geometrischen Ge-
bilde ist die Figur als determinierte Begrenzung der Aus-

1 S. Thomas: Summa Th, P. I qu. 76 a. 3.




Elie de Cyon. 87

dehnung. Die der spezifischen Art nach hohere geome-
trische Figur, z. B. das Fiinfeck, enthilt aber virtuell die
niederen spezifischen Figuren, z. B. Viereck und Dreieck,
und kann daher neben ihrer eigenen Funktion auch noch
die der niederen Formen leisten, was hier durch Teilung
der hoheren Figur in die darin enthaltenen niederen Fi-
guren aktualisiert wird.

Aus jener falschen Trichotomie erklidrt sich auch die
Schwierigkeit in Cyons Ansicht iiber die Unsterblichkeit
(153) und die unklare Vorstellung vom Geist als einer
pEmanation der primitiven kosmischen Krifte“ (188). In
der Erkenntnislehre findet er jedoch unbewulBt den An-
schluBl an die alte Philosophie wieder. Richtig bezeichnet
er die Sensation als erste Quelle unserer Ideen. Ebenso
richtig erkennt er die Bildung der abstrakten Begriffe
von Zeit und Raum als eine reine Operation des Geistes
(183 ff)). Die Rolle der Sinnesbilder bei der Bildung des
Allgemeinbegriffes ist richtig angedeutet, aber es fehilt
ihm die Kenntnis des Prozesses der Abstraktion. Er ist
sogar auf dem Wege zur Einsicht des Intellectus agens
und seiner Unterscheidung vom Intellectus patibilis, durch
dessen passiv rezipierendes Verhalten der Erkenntnisvor-
gang erst vollendet wird.

Die hier beriihrten Fragen sind in diesem Jahrbuche
von M. GloBner kritisch untersucht und im Sinne der
peripatetisch-scholastischen Philosophie erdértert worden,
so daBl es angebracht erscheint, darauf zu verweisen:

Uber die species intelligibilis I, 83 ff. — Zur Erkenntnistheorie III,
461. IV, 89, — Zur Frage nach dem Einfluf der Scholastik auf die neuere
Philosophie III, 486. — Die Objoektivitdt der sensiblen Qualititen und die
Licht- und Farbentheorie IV, 217; dazu vgl. VI, 810. — Zur Theorie des
Bewufitseins VI, 235 ff. — Die Theorie der Gesichtswahrnehmung und der
kritische Realismus E. L. Fischers VII, 326. — Die Einheit des Organismus
und die Zellenforschung XV, 1. — Uber Bewuftsein und Apperzeption XVI,
257. — Ein Bundesgenosse aus naturwissenschaftlichem Lager (J. Klein)
im Kampfe gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualititen
XVII, 51. — Die Immaterialitit der menschlichen Vorstellung XVII, 416. —
Das sogenannte Gesetz von der Erhaltung der Kraft und sein Verhiltnis
zur Psychologie XVIII, 277.

VL

Den Inhalt der beiden letzten Teile des Buches brauchen
wir trotz ihres hohen Interesses nur kurz zu skizzieren.
Der dritte Teil trigt die Uberschrift: ,Evolution und
Transformismus“ In der Einleitung (262) gibt der



88 Elie de Cyon.

Verfasser sehr wertvolle Winke, wie man populir-natur-
wissenschaftliche Biicher schreiben soll. Die genannten
beiden Probleme gehdren zu einem Gebiete der Natur-
wissenschaften, das fiir das experimentelle Studium {fast
unzugénglich ist und auf dem die Beobachtung das haupt-
sichlichste, fast das einzige Mittel der Forschung bildet.
yDer Wert der durch Anwendung dieser Methode erhal-
tenen Resultate kann nur ein relativer sein.“ Die Gewil}-
heit erstreckt sich hier nur auf die Beschreibung.

Der erste Abschnitt dieses Teiles (Kap. IV) schildert
,O0r6Be und Verfall des Darwinismus* in geradezu
vernichtender Kritik; sie erhélt einen besonderen Wert
durch die psychologische Betrachtungsweise, die, soviel
uns bekannt ist, in diesem Umfange bisher wohl nicht an-
gewendet wurde. Zur Darstellung kommen folgende Punkte:
Die Psychologie der Evolutionisten, — Lamarck und Dar-
win (269). Der Verfasser analysiert psychologisch Eras-
mus Darwin (282), Lamarck (290), Charles Darwin zuerst
als Student (293), dann wihrend seiner Reise um die Welt
(297), weiter sein Werk iiber den Ursprung der Arten (306)
und bespricht endlich die morphologischen Ursachen der
Vererbung und die Dekadenz des Darwinismus (317).

Der zweite Abschnitt beschreibt den ,Kampf der
Wissenschaft gegen Hickel“: Wir finden hier eine
psychologische Analyse Hickels (327), seine Klassifikation
und sein biogenetisches Gesetz, sein methodisches Verfahren
(345), die Félschungen der Natur nach Héckel (34Y), die
Filschungen der Natur durch Hickel (357), den aktuellen
Stand des Problems der Abstammung des Menschen (374).

Wir notieren nur das Resultat: ,Die Frage nach dem
Affenursprung des Menschen kann man jetzt dahin resu-
mieren: die Morphologisten stimmen beinahe simtlich darin
tiberein, dafl es unmoglich sei, diesen Ursprung jemals zu
beweisen. Diejenigen unter ihnen, die wihrend ihres ganzen
Lebens die These von einer solchen Abstammung vertei-
digt haben, trosten sich damit, zu behaupten, man wiirde
ebensowenig jemals beweisen, dall der Mensch nicht vom
Affen abstammt. Aber, wenn das wirklich der Fall
wire, so wiirde das geniigen, um der aufgeworfe-
nen Frage jede wissenschaftliche Bedeutung zu
nehmen. Ein seiner Natur nach unlosbares Problem kann
nicht als Objekt fiir wissenschaftliche Untersuchungen
dienen. Das negative Resultat der Untersuchungen ist bei



Elie de Cyon. | 89

einer solchen Materie gleichbedeutend mit der direkten
Widerlegung einer Hypothese, die auf nichts begriindet
ist“ (380). ,Das ontogenetische Kausalgesetz, das Oskar
Hertwig! formuliert hat, steht in absolutem Gegensatz zu
den transformistischen Entwicklungstheorien. Der allge-
meine SchluBl aus diesem Gesetze ist der: die Tiere unter-
scheiden sich untereinander ebenso in ihren Keimzellen wie
in ihren formierten Organismen. Das macht die gemeinsame
Abstammung der verschiedenen Tiere von ein und der-
selben Zelle, was man ihr auch fiir einen Namen geben
mag, unwahrscheinlich, wenn nicht gar unmoglich® (381).

Indem wir nochmals die Bedeutung dieses Abschnittes
hervorheben, der ein Arsenal fiir die Apologetik ist, nehmen
wir die Gelegenheit wahr, auf die in diesem Jahrbuche
gefilhrte Bekémpfung der modernen Entwicklungslehre

hinzuweisen :

C. Gutberlet: Die Teleologie und der Darwinismus. II, S. 1. Die De-
szendenztheorie auf Logik und Tatsachen gepriift. II, 207. — M. Glofiner:
Der Darwinismus in der Gegenwart. XIII, 257. Die Einheit des Organismus
und die Zellenforschung. XV, 1. — E. Rolfes: Die Stelle Gen. II, 7 und
die Deszendenztheorie. XVIIIL, 458. Der Kampf um das Entwicklungsproblem
in Berlin, XXIII, 29. — R. Schultes: Entwicklungslehre und Darwinis-
mus, XX1IV, 432.

VIL

Der vierte Teil des Buches behandelt unter dem
Titel ,Gott und Mensch* das Thema Wissenschaft,
Religion und Moral (Kap. VI) in drei Paragraphen:
Gibt es einen Antagonismus zwischen der Wissenschaft
[science = Naturwissenschaften und Mathematik] und der
Religion? (383.) Der Krieg gegen Gott und die Laien-
moral (418). Die positivistische Philosophie. Allgemeine
SchluBfolgerung (433).

Auch dieser letzte Teil ist besonders wegen des reichen
historischen Materials fiir die Apologetik sehr interessant.
Der Verfasser hat die religiosen Ansichten der bedeutendsten
modernen Naturforscher und Mathematiker dargestellt und
aus dokumentierten Nachrichten, besonders aus DBriefen,
gezeigt, wie gerade die wissenschaftlichen GroBlen der Re-
ligion mit Achtung und Ehrfurcht gegeniiberstehen und
auch den Glauben an das Dasein Gottes, zumeist im thei-
stischen Sinne, bekennen.? Er geht dann auf die Verhéltnisse

1 0. Hertwig: Entwicklung der Biologie im neunzehnten Jahrhun-

dert. Jena 1908. _
2 Nachtrige dazu gibt Cyon in der Vorrede seines neuesten Buehes



90 Elie de Cyon.

in Frankreich niher ein und teilt seine Polemik gegen
Paul Bert mit, gegen den er die Rechte der Religion mit
guten Griinden in beredten Worten verteidigte.

Wir zweifeln nicht, daB Cyons Buch nicht nur in den
Kreisen seiner Fachgenossen Aufsehen und Nachdenken
erregen, sondern auch fiir noch weitere Kreise einen wich-
tigen Stiitzpunkt fiir die religidse Uberzeugung bilden
wird. Es ist das Bekenntnis der modernen Physiologie
zum Gottesglauben und zur Harmonie von Wissenschaft
und Religion. Damit hat der gelehrte, hochgebildete und
hochgesinnte Verfasser fir die wahre Kultur viel mehr
noch getan als durch die physmloglschen Entdeckungen,
die ihm einen bleibenden Namen in seiner Wissenschaft
sichern. Moge es ihm beschieden sein, noch lange an
diesem eminent kulturellen Werke fortzuwirken und dabei
auch die noch der Klirung bediirftigen religiosen An-
schauungen zu vertiefen, deren Unklarheit wir, um es
nochmals zu sagen, wegen seiner russischen Konfession
entschuldigen miissen. Uberzeugt von der Wahrheit des
Monotheismus und der Wiirde der christlichen Religion,
fehlt ihm doch noch die volle Erkenntnis des i{ibernatiir-
lichen Charakters ihrer Offenbarung, sonst wiirde er nicht
an eine Offenbarung anderer Religionen als der christ-
lichen denken koOnnen (418). Aber dennoch freuen wir
uns seines Bekenntnisses und schliefen unsere Anzeige
des denkwiirdigen Buches, dem wir eine deutsche Uber-
setzung wunschen mit einer Stelle, die den religiosen Geist
des Gelehrten zum Ausdruck bringt.

,Fiur den Beweis der Existenz des Schopfers kann die
bloBe geistige Erkenntnis geniigen. Der schopferische Geist
offenbart sich in der vollendeten Harmonie zwischen den
durch die geistige Erkenntnis gewonnenen Gesetzen und
den unverinderlichen Gesetzen, welche die Erscheinungen
der realen Welt regieren; diese Harmonie beweist und alle
groBen Entdeckungen der Naturwissenschaften bestitigen
die Existenz eines Schopfers, eines hochsten Geistes, der
das Universum geschaffen hat und der iiber die fort-
dauernde Erhaltung seiner Gesetze wacht. Der Wert der
Beweise fiir das Dasein Gottes, die in unserer geistigen

(Gefdfidrisen 8. XII f) und in dem Nachruf auf den am 17. Mérz 1910
verstorbenen Altmeister der Physiologie, Eduard Pflliger, der ,fiir den
strengen Monotheismus begeistert® war (Archiv fiir die ges. Physiologie
Bd. 132, Separatabdruck, Bonn Verl. v. Martin Hager, 1910).



Elie de Cyon. 91

Erkenntnis geschopft und von den groBen griechischen
Philosophen, von solchen Scholastikern wie dem hl, Thomas
von Aquin und von ihren modernen Nachfolgern wie Des-
cartes und Leibniz gegeben sind, wichst nur mit jedem
Fortschritt der exakten Wissenschaften“. .. (414 ). ,Die
christliche Religion, die am meisten fiir die h6heren mensch-
lichen Rassen geeignet war durch ihre Einsicht, hat die
moderne Zivilisation hervorgebracht, dank der erhabenen
Moral des Gottmenschen und der modernen von ihr ge-
schaffenen Wissenschaft. Das ist der Grund, weshalb es
keinen Antagonismus, keine Unvertréglichkeit zwischen ihr
und der Wissenschaft geben kann* (418). ,Jesus Christus
empfing von Gott die volle und ganze Offenbarung der
Wahrheit, die fiir das ganze Menschengeschlecht bestimmt
war“ (416) . .. ,Lehrt uns nicht die Erfahrung von zwei-
tausend Jahren*, — denn auf sie beruft sich Cyon zum
Beweise der Wahrheit einer geoffenbarten Religion (416) —
»daB, nachdem Rom erobert war, der heilige Petrus und
seine Nachfolger seit dem Fall des réomischen Reiches die
Welt beherrscht haben und sie noch in unseren Tagen
geistig beherrschen? Gibt es etwas Erhabeneres von ex-
perimenteller Psychologie, als die Briefe, die der heilige
Paulus ‘an verschiedene Volker richtete, indem er zu jedem
die fiir sein Verstindnis, fiir seinen Seelenzustand, fiir
seine Neigungen und seine Leidenschaften die geeignete
Sprache redete, die aber immer bestimmt ist, die Geister
und Herzen von den erhabenen Wahrheiten des Evan-
geliums durchdringen zu lassen? Die Wirkungen dieser
Briefe bestehen noch jetzt* (417).

Und endlich noch ein Zeugnis fiir die Bedeutung der
Kirche aus einem fritheren Buche desselben Verfassers,
das die Objektivitit des psychologischen Beobachters der
sozialen Erscheinungen ebenso wie sein russisches Herz
ehrt: ,Das Schicksal, das unsere zivilisierte Welt bedroht,
wenn einmal die Sozialisten Herren derselben geworden
sind, ist nicht zweifelhaft. . . . In dieser neuen Siindflut,
welche die zivilisierte Welt iiberschwemmen wird, werden
nur zwei Gipfel oben bleiben, der Kreml und der Vatikan,
wenn alle beide ihrer jahrhundertjihrigen Devise treu
bleiben, die Autoritit unverletzt zu bewahren.“?

1 Nihilisme et Anarchie. Paris, Calman Lévy, 1892 p. 314 s.
e



	Élie de Cyon : das Bekenntnis eines modernen Physiologen

