Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 25 (1911)

Artikel: Alkuins Psychologie
Autor: Seydl, Ernst
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761936

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34 Alkuins Psychologie.

wirklich enthalten. Averroés gibt ja zu und hebt es sogar
hervor, daB es Fille gibt, wo eine philosophische Demon-
stration mit einer einzelnen Koranstelle dem Wortlaute
nach genommen, im Widerspruche steht.! Dennoch ver-
pflichtet er das gewohnliche Volk auch in diesem Falle
zum Festhalten an dem Wortsinne als einer ihm geoffen-
barten Wahrheit. Damit war der Satz: ein und dasselbe
kann nach dem Glauben wahr und nach der philosophischen
Demonstration falsch sein, gegeben, obgleich ihn Averroés
in dieser Form selber wohl kaum zugegeben hitte. Auch
wurde er von den spateren Averroisten nicht genau in
diesem Sinne verstanden. (Fortsetzung folgt.)

— e

ALKUINS PSYCHOLOGIE.
Vox Dr. ERNST SEYDL.

B

I. Biographisch-biblicgraphische Vorbemerkung.

Alkuin war ein Angelsachse, in Northumbrien um 735
geboren. An der Schule von York erhielt er seine Aus-
bildung und wurde selbst spiter Vorsteher dieser Schule.
Er war noch nicht 50 Jahre alt (781), da traf Karl der
GroBe mit ihm in Parma zusammen und lud ihn an seinen
Hof ein. Hier wurde Alkuin die Seele jenes zugleich ge-
lehrten und intimen Kreises, der den Thron des grofien
Herrschers umgab. In diesem Kreise herrschte die hochste
Vertraulichkeit. Im literarischen Verkehr mufite die Eti-
kette der Gemiitlichkeit weichen, und um hierin nicht be-
hindert zu werden, wurde jedem sein eigener Klubmann
zugeteilt, nach einer Sitte, die Alkuin wahrscheinlich aus
England mitgebracht hatte. Der Kaiser selbst hie David,
Alkuin Flaccus, Karls Base Gundrad hieB Eulalia.?

Alkuin war von Karl dem Groflen mit der Leitung
der Studien im ganzen Frankenreich betraut worden. Seit

1 Harmonie 8. 7.

2 Vgl. Adolf Ebert, Die literarische Bewegung zur Zeit Karls d.
Gr. (Deutsche Rundschau 11, S. 898—410) und Alex. Baumgartner, Ge-
schichte der Weltliteratur 4 (Freiburg i. B. 1900), S. 289—296.



-Alkuins Psychologle 39

796 sehen wir ihn an der Spitze der Abtei St. Martin in
Tours. Hier bildete er den gelehrten Abt von Fulda, Hra-
banus Maurus, den primus praeceptor Germaniae, heran.
In Tours starb er auch 304.1

Alkuins Schriften umfassen alle Gebiete der kirchlich-
klosterlichen Gelehrsamkeit,? sie fiillen die Béinde 100 und
101 der lateinischen Patrologie von Migne.? In dem an
zweiter Stelle genannten Bande (P. L. 101, Sp. 639—647)
findet sich eine Abhandlung, die fiir die Geschlchte der
frithscholastischen Psychologie von Bedeutung ist. Sie fiithrt
den Titel: De animae ratione ad Eulaliam virginem* und
soll im folgenden niher untersucht werden.

II. Analyse der Schrift De animae ratione.

1. Kapitel. "Die Prinzessin Gundrad, vulgo Eulalia,
aus dem karolingischen Herrscherhause’ hat sich an Al-
kuin (Albinus) um AwufschluBl uber das Wesen der Seele
(de ratione animae) gewendet.® Auf diese Anfrage Eulalias
bildet nun Alkuins Abhandlung die Antwort, die sich durch
die BegriiBungsformel ,Charissimae in Christi charitate
sorori Eulaliae virgini Albinus in Domino salutem als
Brief charakterisiert.

Alkuin findet die ihm gewordene Aufgabe schwer, und
doch will .-und kann er nicht eingestehen, daB er mnicht
wisse, was die Seele sei. Ist er doch selbst Seele und
Fleisch.” Was das Fleisch ist, wissen alle, aber der Seele
Wesen erfaBt kaum einer oder der andere vollstandig.®

1 Vgl L. Lorentz, Alkuins Leben. Halle 1829. Fr. Monnier, Al-
cuin et Charlemagne?, Paris 1864. Karl Werner Alkuin und sein Jahr-
hundert?. Wien 1881.

2 Vgl. Adolf Ebert, Geschichte der theratur des Mittelalters 2
(Leipzig 1880) S. 12—36 und Baumgartner a. a. 0., 8. 290.

3 Die Mignesche Ausgabe ist ein Abdruck der von "dem Fiirstabte von
St. Emmeram in Regensburg, Frobenius Forster, 1777 kritisch gesichteten
Edition der Werke Alkuins.

1 Vgl. Karl Werner, Der Entwicklungsgang der mittelalterlichen
Psychologie von Alkuin bis Albertus Magnus (Wien 1876), S. 2—9 und
Alb. Stockl, Geschichte der Philosophie des M. A. 1 (Mainz 1864),
S. 18 ff.

5 Thr Vater war Bernhard, Karls d. Gr. Oheim,

¢ Den Anlafi bot ein Gesprich, das einmal am Hofe Karls iiber die
Seele gefiihrt wurde.

7c¢. 1. Quid sum ego, nisi anima et caro?

8 ¢. 1. Animae vero rationem vix paucorum est pleniter nosse.

3*




36 Alkuins Psychologie.

Und doch gibt es keinen wichtigeren Erkenntnisgegenstand
als Gott und die Seele. Soll ich Gott lieben, so muf} ich
ihn kennen.! Wo anders aber entbrennt diese Liebe zu
Gott, dem hoéchsten Gute, als in der Seele?2 Und eben
diese Befihigung zur Gottesliebe macht die eigentliche
Wiirde der Seele aus.®

2. Kapitel. Nur jene Seele wahrt ihre Wiirde, die
ihren Schépfer liebt. Sie ist nach seinem Bild und Gleichnis
geschaffen. Sie soll der Einwohnung Gottes wiirdig sein,
deshalb soll sie Gott lieben mit ihrer ganzen Kraft. Was
aber unter ihr steht, den Leib, soll sie beherrschen mit
aller Energie. Die Seele ist eben der edlere Teil des
Menschen,* deshalb soll sie herrschen und von ihrem Herr-
scherthrone aus den Leibesgliedern ihre Betitigung vor-
schreiben. Die Vernunfteinsicht muB die regelnde Norm
sein, damit der Leib nicht in den Dienst des Unerlaubten
trete.>

3. Kapitel. Der Seele Wesen ist nach der Ansicht
der Philosophen dreifach; es gibt in ihr einen begehrenden
Teil, einen verniinftigen Teil und einen zornmiitigen Teil."
Zwei davon haben die Tiere mit uns gemeinsam: den be-
gehrenden und den zornmiitigen Teil. Die Vernunft kommt
unter den sterblichen Wesen nur dem Menschen zu.” Auf-
gabe der menschlichen Vernunft ist es, den begehrenden
und den zornmiitigen Teil zu lenken. Ihr kommen vor-
ziiglich vier Tugenden zu: die Klugheit, die unterscheidet,
was zu tun, was zu lassen ist; die Gerechtigkeit, durch
die wir Gott ehren und lieben und mit unseren Genossen
im rechten Verhaltnisse leben; die MaBigkeit, die Begehren
und Zornmut regelt, daB sie die rechten Grenzen der
Schicklichkeit nicht iiberschreiten; der Starkmut, kraft
dessen man die widrigen Zufélle des Lebens mit unver-
zagtem Gemiite hinnimmt.8

¢. 1. Quantum enim quisque Deum agnoscit, in tantum diligit,
¢. 1. Amor vero huius boni, non nisi in anima esse poterit.
c. 1. Hoc animae excellens bonum est,
c. 2. Melior pars est hominis anima.
e. 2. Et haec omnia rationabili mentis intuitu oportet eam discer-
nere, ne quid indecens fiat in officio suae carnis alicubi.

6 ¢. 8. Triplex est enim animae, ut philosophi volunt, natura: est
in ea quaedam pars concupiscibilis, alia rationalis, tertia irascibilis.

7 ¢. 3. Homo solus inter mortales ratione viget, consilio valet, in-
telligentia antecellit.

8 ¢. 8. Cuius excellentiores virtutes quatuor esse manifestum est, id
est: prudentia . . . iustitia . . . temperantia . . . fortitudo.



Alkuins Psychologie, 37

4, Kapitel. Tritt zu diesen vier Tugenden die Liebe
vervollkommnend hinzu, so bringen sie die Seele Gott
nahe. Die Liebe kront die anderen Tugenden.! Was ist
wahre Weisheit (= Klugheit)? Wenn man eingesehen hat,
daB man Gott lieben muBl, Was ist Gerechtigkeit? Die
Verehrung des Gebers alles Guten. Was ist MadBigkeit?
Wenn man in einem vollkommenen Leben sich Gott hin-
gibt, den man liebt. Was besagt Starkmut? Alles Widrige
aus Liebe zu Gott wacker ertragen. Gott lieben aus gan-
zem Herzen, aus ganzer Seele, aus dem ganzen Gemlite,
das ist das wahre gliickliche Leben, das heilt: ,bene vi-
vere“. — Ein gutes, wohlgeordnetes Leben fiithrt der, wel-
cher die inneren Regungen und die Regungen des Fleisches
mit richtiger Einsicht lenkt.2 Denn wenn Begehrlichkeit
oder Zorn die Vernunft iberwéltigen und die Herrschaft
an sich reiBlen, so ist der Ruin unausbleiblich.?

Eine drelfache Quelle des Ubels kann sich 6ffnen, so-
bald die rechte Ordnung gestdort ist. Das Begehren ist
dem Menschen gegeben, damit er erstrebe, was niitzlich
ist und was ihm zum ewigen Heile dient. Ist das Begehren
verderbt, so entsteht Vollerei, Unzucht und Habsucht.*
Der Zorn ist dem Menschen gegeben, daBl er sich gegen
die Herrschaft der Siinde aufbdume. Fehlt es am rechten
Zornmut, so entsteht Traurigkeit und Trigheit.® Die Ver-
nunft endlich ist dem Menschen gegeben, damit sie das
ganze Leben des Menschen lenke und leite. Gerét sie auf
Abwege, so entsteht Stolz und eitle Ruhmsucht.® Aus
diesen Biumen wachsen gleich Asten die verschiedenartig-
sten Laster hervor.

5. Kapitel. Der besondere Vorzug des menschlichen
»Greistes (mens), der der edelste Teil der Seele ist, ist
seine Gottebenbildlichkeit.” Diese erstrahlt in ihrem vollen

1 ¢, 4. Proinde hae quatuor virtutes uno charitatis diademate or-
nantur,

2 c. 4. Ita tandem ordinate vivit, qui seipsum considerat, quid sit
ett_quo festinet: si affectus animi vel carnales motus provida gubernat
ratione

 ¢. 4. Ordo perversus praecipitabit consentientem in peius.

4 c. 4. Gastrimargia (yaoroiuagyia), fornicatio et phylargiria (sic!
pLiagyvole).

5 ¢. 4, Tristitia et acedia (ax7dsca).

¢ ¢. 4, Superbia et cenodoxia (xevodo’g‘wc)

"¢ 5. KEst quoque anima imagine et similitudine sui Oondltorls in
principali sui parte, quae mens dicitur, excellenter nobilitata.



38 Alkuins Psychologie,

Glanze, wenn die Seele ganz Gott geeint ist. Auch der
von Gott getrennte Geist bewahrt noch etwas von seiner
Wiirde,! weil er Gottes Abbild bleibt. — Edel ist die Seele
von Gott geschaffen, unedel wird sie durch ihr eigenes
Verschulden, wenn sie dem Dienste Gottes sich entzieht
und selbstherrlich vorgehen will.2 Das ist nicht die rechte
Ordnung. Die Seele lebt geordnet, wenn sie jenen, der
iiber ihr steht, nimlich Gott, liebt, und wenn sie das richtig
lenkt und leitet, was sie leiten soll: die ,,carnales sensus‘.

Nach vier Richtungen soll sich die Liebe der Seele
erstrecken. Sie soll lieben das, was {iber ihr steht; das,
was neben ihr steht; das, was sie selbst ist, und das, was
unter ihr ist.® Beziiglich der ersten zwei Punkte steht das
Gebot der Gottes- und Néchstenliebe in der HI Schrift.
Uber die Liebe seiner selbst und seines Fleisches sind
keine eigenen Gebote aufgestellt, weil sie schon in dem
vorgenannten Gebote eingeschlossen sind, da derjenige,
der Gott bezw. den Nichsten vollkommen liebt, sich selbst
nicht vernachlissigen kann, dieweil er ihnen mit Leib uud
Seele dienen will.?

6. Kapitel. Die Seele trigt in sich ein Bild der hei-
ligsten Dreifaltigkeit, insofern sie Intelligenz, Willen und
Gedédchtnis hat. Es gibt nur eine Seele, die Geist (mens)
genannt wird. Ein Leben ist es, eine Substanz, der diese
drei (Eigenschaften) zukommen.? Intelligenz, Wille und
Gedichtnis machen nicht ein dreifaches, sondern nur ein
Leben aus.® Dieses eine Leben, insofern man es an und
fir sich betrachtet, wird Seele oder Geist genannt; Intelli-
genz, Wille und Gedéchtnis wird es mit Beziehung auf ein
anderes genannt.” Es gibt nur einen Geist, aber in diesem
gibt es verschiedene Beziehungen, die wir eben durch die

L ¢, 5, Manet in ea quaedam naturae dignitas suae.

2 ¢, 5. Dum a Dei declinat servitio, sua volens uti potestate.

3 ¢, 5. Ergo quatuor quidem animae diligenda sunt, id est, quod
supra se est, et id, quod iuxta se est, et id, quod ipsa est, et id, quod
sub se est.

+ ¢. 5. Illis prodesse vel carnis officio, vel mentis beneficio.

5 ¢, 6. Una est enim anima, quac mens dicitur, una vita et una sub-
stantia, quae haec tria habet in se.

6 ¢, 6. Sed haec tria non sunt tres vitae, sed una vita, . .. una
mens, . . . una substantia. :

7 ¢, 6. Quod vero anima, vel mens, vel vita, vel substantia dicitar,
ad seipsam dicitur; quod vero memoria, vel intelligentia, vel voluntas di-
citur, ad aliquid relative dicitur,



Alkuins Psychologie. ' 39

Termini Intelligenz, Wille und Gedédchtnis ausdricken.?
Diese drei fallen aber keineswegs auseinander, sondern
sind zu einer Einheit zusammengeschlossen,? wie folgende
Erwigung ergibt: Ich sehe ein (intelligo), dafl ich einsehe,
daB ich will, daBl ich mich erinnere; ich will etwas ein-
sehen, mich an etwas erinnern, etwas wollen; ich erinnere
mich meiner Einsicht, meines Wollens, meiner Erinnerung.

7. Kapitel. Wie hoch die menschliche Seele steht, er-
gibt sich aus der schnellen Auffassung des sinnlich Wahr-
genommenen und aus ihrer Fihigkeit, das Erkannte im
Schatzhause des Gedichtnisses aufzubewahren.® Wer ein-
mal Rom gesehen hat, schafft sich ein Bild Roms in seinem
Geiste, und hort er nur den Namen Rom, so holt sein
Geist gleich jenes im Gedéchtnis aufbewahrte Bild hervor.4
Und was noch wunderbarer ist, wir stellen uns selbst
Dinge vor, die wir nie gesehen haben, sobald wir von ihnen
héren oder lesen. So schaffen wir uns z. B. ein Bild von
Jerusalem, das freilich nicht zutreffend zu sein braucht.5
Wir schaffen uns z. B. auch ein Bild von Abraham. Wir
denken uns ihn als Menschen, wie wir uns Jerusalem als
Stadt vorstellen. Hé#user, StraBen, Plitze, wie wir sie in
bekannten Stidten gesehen haben, versetzen wir nach Je-
rusalem. So macht es iiberhaupt der Menschengeist: aus
Bekanntem formt er Unbekanntes.® Bewegt er sich den-
kend von einem Gegenstande zum andern, so braucht er

1 ¢. 6. Proinde haec tria eo sunt unum, quo una vita, una mens,
una est substantia: et quidquid aliud ad seipsa singula dicuntur, etiam
simul non pluraliter sed singulariter dicuntur: eo vero tria, quo ad se in-
vicem referuntur. Werner (Der Entwicklungsgang, S. 8) bemerkt zu dieser
Stelle: Die Seele ist ,ein Abbild der géttlichen Dreieinigkeit, sofern die
drei Vermogen oder Tatigkeiten derselben: memoria, intellectus, voluntas
nicht drei mentes sind, sondern die eine mens als una vita und una sub-
stantia jene Dreiheit in sich hegt, von deren integrierenden Momenten keines
substantiell (ad se), sondern jedes nur relativ (ad aliquid) ist®.

2 ¢, 6. Sed in his tribus unitas quaedam est: Intelligo me intelli-
gere, velle et meminisse ete. '

3 ¢, 7. Nunc autem consideremus miram velocitatem animae in for-
mandis rebus, quae percipit per carnales sensus.

4+ ¢. 7. Statim recurrit animus illius ad memoriam, ubi conditam
habet formam illius et ibi recognoscit, ubi recondidit illam.

5 ¢. 7. Et adhuc mirabilius est, quod incognitarum rerum, si lectae
vel aunditae erunt in auribus, anima statim format figuram ignotae rei.
Sicut forte Ierusalem quisquam nostrum habet in anima sua formatam,
qualis sit: quamvis longe aliter sit, quam sibi anima fingit, dum videtur.

¢ ¢. 7. Bic de omni re facit animus hominis, ex cognitis fingit in-
cognita.



40 Alkuins Psychologie,

nicht aus sich herauszutreten; er findet in sich selbst die
Vorstellungen, die er vordem mit wunderbarer Schnellig-
keit sich geschaffen.! Vergiit man etwas, so findet man
eben den Ort nicht, wo man es im Ged#chtnisse hinter-
legt hat; man findet ihn wieder, sobald man sich, sei es
absichtlich, sei es zufillig, erinnert.?

8. Kapitel. Aus dieser schnellen Auffassung der Seele,
mit der sie Bilder des sinnlich Wahrgenommenen schafft
und sie wiedererkennt, erhellt Gottes Schopfermacht und
die Wirkungskraft der Natur.? Freilich steht bei uns Men-
schen immer nur ein Gegenstand im Blickfelde des Be-
wulltseins: wenn ich an Jerusalem denke, kann ich nicht
im'gleichen Momente auch an Rom denken * Ein Gedanke
geht, ein anderer kommt.5 Dem gottlichen Geiste dagegen
ist immer alles priasent.® Und das ist nicht zu verwundern.
Ist doch schon jener lebendige, himmlische Geist, den man
Seele nennt, so beweglich, daB er nicht einmal im Schlafe
ruht; er ist so schnell, daBl er in einem Augenblicke den
Himmel durchwandert, die Meere durcheilt, Linder und
Stadte durchzieht; ja alles, was er will, mag es auch weit
und fernab hegen kann er in sein Bllckfeld riicken.” So
ist es denn nicht erstaunhch daB dem goéttlichen Geiste
immer alles prisent ist, wenn schon der Menschengeist,
der an den schwerfﬁlligen Korper gebunden ist, nimmer-
miide sich frei in seinem Denken bewegt.’

1 ¢ 7. Non quod anima exeat de sede sua ad cognoscendum aliquid,
sed in seipsa manet, et in seipsa illam formam recognoscit, quam pridem
mira velocitate formavit.

2 ¢, 7. Non enim tune temporis quo obliviscitur aliquid, inveniet lo-
culum, in quo id, quod quaerit, reconditum habet quod 1terum rememorat,
sive curando sive non curando.

3 ¢. 8. Ex qua velocitate animae, qua in se sic omnia fingit audita
vel visa, . . . iterumque inventa recognoscit, mira Dei potentia et naturae
efficacia utcunque cognosci poterit.

4+ ¢, 8 Cum de qualibet una recogito, non possum eo momento de
pluribus cogitare, sed hoc unum mihi tunc praesens est in anima, quod
tunc cogito.

5 ¢, 8. Donec vel citius, vel tardius haec cogltatlo recedat, et alia
superveniat.

6 ¢, 8. Nam Dei omnipotentis naturae et ineffabili cognitioni omnia
simul sunt praesentia, et semper praesentia, et nunquam recedentia.

7 ¢, 8. Nec etiam aliquis potest satis admirari, quod sensus ille vivus
atque coelestis, qui mens vel animus nuncupatur, tantae mobilitatis est, ut
ne tum qu1dem, cum sopitus est, conquiescat; tantae celeritatis, ut uno
temporis puncto coelum co]lustret . omnia demum, quae hbuerlt quam-
vis longe lateque submota sint, in conspectu sibi 1pse cogitando constltuat

8 ¢. 8. Cum tanta sit vis ac potestas mentis humanae intra mortale



Alkuins Psychologie. 41

9. Kapitel. Hitte die Seele jene Wiirde bewahrt, die
ihr Gott gleich bei der Schopfung verliehen hat, so wire
sie in jeder Beziehung unsterblich, wie es die Seelen der
Heiligen sind.! Durch die Siinde aber ist die Seele in
gewissem Sinne sterblich geworden.? Des Koérpers Leben
ist die Seele, der Seele Leben ist Gott. VerliBt die Seele
den Leib, dann liegt er tot, ohne Empfindung da, dem
Verderben preisgegeben.? Der Seele Tod tritt ein, wenn
sich Gott mit seiner Gnade von ihr Wegwendet ik da stirbt
das Beste der Seele.’

Durch eine doppelte Wiirde zeichnet Gott die Seele
aus: durch die Ewigkeit und die Seligkeit. Die Seligkeit
besteht im Besitze Gottes.® Wann besitzt die Seele Gott?
Wenn sie gerecht barmherzig, gut, heilig, voll Liebe ist —
wie Gott. Je mehr eine Seele von diesen Vorziigen hat,
um so dhnlicher ist sie Gott; fehlen sie ihr, fehlen ihr d1e
Friichte des Geistes, von denen der Apostel im Galater-
briefe (5, 22) sprleht dann ist sie halbtot wie der Mann,
der unter die Riuber fiel (Lk. 10, 30). Ihr Gliick ist dahin.
Durch ihre Siinden und Laster hat sie die Seligkeit der
Anschauung und Einwohnung Gottes verloren. Die Ewig-
keit aber, zu der sie erschaffen ist, kann sie nicht ver-
lieren;” ihr Gliick aber wird ob ihrer Siinden in Unselig-
keit verwandelt.®? Dies tritt ein, wenn in einem Menschen
Begehrlichkeit oder Zorn herrschen statt der Vernunft,
durch die er sich vor den Tieren auszeichnet wie durch
die Fahigkeit des Sprechens. Im Menschen soll die Ver-
nunft wie eine Konigin von hohem Thron aus das gesamte
Trieb- und Affektleben beherrschen.?

corpus inclusae, ut ne septis quidem gravis huius ac pigri corporis, quo
illigata est, coerceri ullo modo possit, quominus liberam cogitandi facul-
tatem quietis impatiens habeat.

1 ¢, 9. Sciendum est certissime, animam, si in ea nobilitate perman-
sisset, qua condita est a Creatore, omnimodis immortalem esse, sicut sanc-

torum animae sunt; sed dum libero arbitrio . . . depravata est, partim
mortalis ex immortali facta est.
2 ¢, 9. Partim mortalis . . . facta est, sed non tota.

3 ¢. 9. KEst tamen corpus corruptio quaedam ex carnis natura, guam-
vis non vivificetur ab anima.

1 ¢, 9. Apimae vero mors est, dum eam Deus deserit dono suae
gratiae.

5 ¢. 9. Moritur meliore sui parte.

6 ¢. 9. Beatitudo scilicet animae est Deum habere in se.

7c¢. 9. Ad quam autem creata est, aeternitatem perdere non potest.
8 ¢. 9. Mutabitur enim propter peccata sua beatitudo in miseriam.
9 ¢, 9. Sicut enim loquela praecellit in carne ceteris animantibus,



42 Alkuins Psychologie.

10. Kapitel. Ihrem Wesen nach kann man die Seele
folgendermafien definieren: Die Seele ist ein intellektueller,
verninftiger Geist, immer in Bewegung, immer lebendig,
einer guten und einer schlechten Willensrichtung fahig;
durch Gottes Giite mit Wahlfreiheit begabt, durch eigene
Schuld befleckt, durch Gottes Gnade erldst; geschaffen
Zur Beherrschung der Regungen des Flelsches ;1 sie ist
unsichtbar, unkorperlich, ohne Gewicht, ohne Farbe, doch
beschrinkt, sie ist. ganz in den’ einzelnen Leibesgliedern.?
Und diesem Geiste ist gleich bei der Erschaffung ein Bild
des Schopfers geistigerweise eingeprigt worden.? Lost sich
die Seele von Gott los, so ist ihr Zustand mitleiderregend;
ihre Ewigkeit aber und ihre Gottebenbildlichkeit kann sie
nicht einbiifen.t Eng ist die Seele dem Leibe verbunden;
sie kann ihn nicht verlassen und dann etwa nach eigenem
Belieben zuriickkehren. Solche Scheidung und Wieder-
vereinigung hingt von Gott ab, der die Seele geschaffen
und dem Leibe geeint hat.® Seinem Gerichte mufB die
Seele sich stellen, sie muB den Leib, wenn auch ungern,
verlassen.® Thr Schicksal wird entschieden, und dann sieht
sie dem Tage des jiingsten Gerichtes entgegen, um mit
jenem Leibe wieder vereint zu werden, in dem sie in dieser
Welt lebte. — Die dem Leib geeinte Seele wird bald von
Sorgen bedriickt, bald leidet sie mit dem leidenden Korper,”
bald ist sie froh und heiter, jetzt denkt sie tiber Erkanntes
nach, jetzt sucht sie in Kenntnis von noch Unbekanntem
zu gelangen. Sie will dies, anderes will sie nicht. Sie ist

ita et anima ratione sola nobilior est eis, quae omnes carnales concupi-
scentias et animi motus quasi domina et regina de sublimi aequitatis sede
regere et temperare debet.

1 ¢. 10. Hoc modo anima definiri potest iuxta suae proprietatem na-
turae: anima seu animus est spiritus intellectualis, rationalis, semper in
motu, semper vivens, bonae malaeque voluntatis capax; secundum benigni-
tatem Creatoris libero arbitrio nobilitatus, sua voluntate vitiatus, Dei gratia
liberatus; ad regendum carnis motus creatus.

? ¢. 10. Invisibilis, incorporalis, sine pondere, sine colore, circum-
scriptus, in singulis suae carnis membris totus.

8 ¢. 10. In quo est imago Conditoris spiritaliter primitiva creatione
impressa.

4 ¢. 10. Tamen aeternitatem imaginemque dignitatis suae perdere
non poterit.

5 ¢, 10. Non habens in se potestatem exeundi de carne et redeundi
iterum in eam, sed eius arbitrio, qui fecit eam carnique immisit.

6 ¢, 10. Exiet enim, quamvis nolens, praesentandus iudicio Dei.

7 ¢ 10. Qui spiritus modo curis angitur, modo corporis doloribus
condolet.



Alkuins Psychologie. 43

geneigt zu lieben,! aber diese Neigung bedarf der Rege-
lung durch die Vernunft.?

11. Kapitel. Nach den verschiedenen Aufgaben, welche
die Seele hat, wird sie verschieden genannt: als belebendes
Prinzip heillt sie anima; insofern sie nachdenkt, heiBit sie
spiritus; insofern sie empflndet sensus; insofern sie ein-
sieht, animus; insofern sie begreift, mens; insofern sie
unterscheldet, ratio; insofern sie zustimmt, voluntas; in-
sofern sie sich erinnert, memoria.® Doch diese Unter-
scheidung liegt mehr in den Namen als in der Sache:
denn all das ist schliefllich die eine Seele:* Zwischen
spiritus und anima konnte man einen Unterschied dahin
fixieren, daB spiritus der weitere Begriff ist.> Vergleicht
man spiritus und mens, so ergibt sich (unter Heranziehung
von 1 Kor. 14, 15 und Dan. 2), dal mens das Hohere ist.®

12. Kapitel. Der Seele Schonheit ist die Tugend,
ihre HiBlichkeit das Laster. — Wenn sie an Gott, an sich
selbst oder an etwas Geistiges denkt, so kehrt sie sich von
den korperlichen Empfindungen ab, damit sie ihr bei
ihrem geistigen Aufschwunge nicht hinderlich seien.” Ja,
so kann ‘sie ein Gedanke ergreifen, daBl sie bei offenem
Auge das Nichste nicht sieht,® den Ton der Stimme nicht
hort, die Beriithrung des Korpers nicht fiihlt, Sie ist mit
den funf Sinnen, durch die sie den Leib lenkt, nicht iden-
tisch.? Wenn wir an sie denken, diirfen wir uns nichts
Korperliches vorstellen.l® Hoch steht sie an Wiirde iiber

1 ¢ 10. In quo est amor naturaliter.

? ¢, 10. Ut ea amet, quae amanda sunt.

8 ¢, 11. Atque secundum officium operis sui variis nuncupatur no-
minibus: anima est, dum vivificat; dum contemplatur, spiritus est; dum
sentit, sensus est; dum intelligit, mens est; dum discernit, ratio est dum
consentlt voluntas est; dum recordatur, memoria est,

4 ¢, 11. Non tamen haec ita dividentur in substantia, sicut in no-
minibus; quia haec omnia una est anima.

3 ¢, 11. Inter spiritum et animam eiusmodi potest differentia esse,
quod omnis anima spiritus est, non tamen omnis spiritus anima,

¢ c. 11 (vgl. 1 Kor. 14, 15). Spiritu psallit, qui reram significationes
non intelligens ore profert; psalht mente, qui easdem significationes mentis
efficacia mtelhglt

"¢ 12. Avertit se a sensibus carnis, ne fiant ei impedimento spiri-
talia rimanti.

8 ¢. 12. Saepe etlam in tantum affectata erit qualibet cogitatione,
ut quamvis apertos habeat oculos, quae praesto sunt, non videat.

® ¢.12. Regit enim corpus per quinque sensus, quae horum nihil est.

10 ¢, 12, Dum de ea cogitamus, nihil corporeum cogitare debemus.



44 Alkuins Psychologie.

allen korperlichen Geschdpfen. Des Edelsten, was es unter
den korperlichen Dingen gibt, des Lichtes und der Luft,
bedient sie sich. Das Licht kiindet ihr die Gestalt der
Dinge. Die Seele fithlt mit mit ihrem Leib; erfihrt dieser
etwas Unangenehmes, so trifft es die Seele.! Man spricht
dann von Schmerz. Geht aber der Organismus voéllig in
die Briiche, so_daB er nicht mehr als Organ der Seele
dienen kann dann zieht sich die Seele von ihm gewisser-
mafen ~unwillig zuriick.?

Was die Seele sei? Am besten sagt man: Sie ist der
Lebensgeist, spiritus vitae. Dabei handelt es sich nicht
um das vernunftlose Leben, wie es sich in den Tieren
findet, sondern um ein Leben, das jetzt zwar den Rang
des Engellebens nicht erreicht, ihn aber einst erreichen
soll, wenn die Seele hier nach dem Gebote des Schopfers
gelebt hat.?

13. Kapitel. Woher aber die Seelen ihren Ursprung
nehmen, das weil Gott.* Die Philosophen haben dariber
viele leere Vermutungen aufgestellt, die christlichen Lehrer
sind nicht einig; ein sicheres Resultat fehlt.> Der hl. Au-
gustin (ep. 166) hat sich in dieser Frage an Hieronymus
gewendet, Hieronymus hat ihm kurz und treffend geant-
wortet. Alkuin hat Anfrage und Antwort in der Heimat
gelesen, jetzt sind sie ihm nicht zur Hand. An sonstigen
psychologischen Arbeiten Augustins kennt Alkuin dem Titel
nach folgende: de quantitate animae, de immortalitate
animae, de duabus animabus, de immortalitate animae et
eius origine. Er empfzehlt 1hre Lektiire, wiirde sie selbst
gerne lesen und erbittet sie sich aus der ,Hofbibliothek*,6

Darin stimmen alle katholischen Schriftsteller iiberein,
daB die Seele von Gott kommt, ohne ein Teil des go6tt-
lichen Wesens zu sein. Wire sie dies, konnte sie ja nicht

1 ¢, 12. Cum afflictiones aliquae corpori eveniunt, offenditur anima,
dum temperamentum faciendi, quod vult, deerit.

2 ¢, 12. Si autem in tantum fraudatur membrorum ministratione, ut
non habeat, quid operetur in eis, recedit quasi indignata habitationi suae.

8 ¢. 12. Sed non eius vitae, quae in pecoribus est sine rationali
mente: sed vita nunc minor quam angelorum et futura quidem angelorum,
si ex praecepto sui Creatoris hic vixerit.

4 ¢. 18. Origo vero animarum unde sit, solius Dei cognitioni reli-
gquendum est.

5 ¢. 13. Et nihil pene certum reliquerunt.

6 ¢, 13. Si forte in armario imperiali inveniantur, quaerite, legite,
et communione caritatis nobis dirigite ad legendos.



Alkuins Psychologie. 45

siindigen.! Weiterhin stimmen sie darin iiberein, daB die
Seele kein greifbarer sichtbarer Korper ist und dal} sie
nicht sterben kann.? Auch das wird allgemein zugegeben,
daB die Seele von der Schuld der ersten Siinde nicht be-
freit werden konnte, es sei denn durch die Gnade und das
Geheimnis des Mittlers zwischen Gott und den Menschen,
des Gottmenschen Jesus Christus, dessen Erlosungswerk
Alkuin unter Heranziehung von Ps 1, 3 und Sprichw, 3,
13 u. 17 preist.

14. Kapitel. Der menschlichen Seele schonster Schmuck
ist das Streben nach Weisheit, nach jener himmlischen
Weisheit, die Gott die Ehre gibt und ihn liebt. Dieser
Weisheit soll sich Eulalia mit ganzer Seele hingeben.? Sie
kommt von Gott* und fithrt zu Gott.® Sie ist' dort vor-
handen, wo man das Rechte erkennt und es auch voll-
fithrt.® Alle Weisheit und sittliche GroBe gipfelt in der
Liebe. Die Liebe aber macht die Seele zu einer wiirdigen
Wohnung der hl. Dreifaltigkeit, nach deren Bilde unsere
Seele geschaffen ist. Uber dieser Seele Wesen und Natur
hat Alkuin in Kiirze, soweit es der enge Rahmen eines
Briefes gestattete, der Jungfrau Eulalia Aufschluff gegeben,
ohne ihr eigentlich etwas Neues bieten zu konnen.” Er
winscht ihr, daB sie immer besser ihrer Seele Wesen er-
fassen und das was sie hier nur ritselhaft schaut, einst in
der kiinftigen Sehgkelt vollkommen durchschauen moge.®

1 ¢ 18. In hoec enim omnes consentiunt catholici secriptores, quod
anima a Deo sit condita; nec.partem eam esse Dei naturae, quia si ex Dei
esset natura assumpta, peccare non posset.

2 e, 13. Nec eam corpus esse palpabile vel visibile: nec mori eam
posse, ita ut non sit.

5 ¢. 14. Cui teipsam studeas, Virgo nobilissima, tota mentis intentione
mancipare,

“ ¢, 14. De vera scilicet sapientia dicitur: Omnis sapientia a Domino
Deo est (Eceli 1, 1).

5 c. 14. Unde in Tob (28, 28) dicitur: Sapientia hominis est pietas,
recedere autem a malo scientia.

6 ¢. 14. Ergo vera est sapientia, nosse, quae debeas, et nota per-
ficere.

7 ¢. 14. De cuius ratione et natura, sicut flagitasti, haec pauca per-
strinximus, prout epistolaris angustia concessit. Mirumque quodammodo
a scholasticis videri poterit, quomodo te plus mihi cognitam esse putare
voluisses, quam tibi ipsi.

8 ¢, 14. Ut digna efficiaris animae rationem et naturam nosse, et

quod nunc in aenigmate vides, perfecta scientia in futura perspicias beati-
tudine,



46 Alkuins Psychologie.

Auf das Jenseits soll sie ihr ganzes Interesse konzen-
trieren. Das Leben ist kurz, endlos unser Lohn.! Nach
diesem sich zu sehnen, ihm zuzustreben, ist hochste Weis-
heit, die nicht in gelehrten Reden, sondern in verdienst-
vollem Tun besteht.?

Diesen Ausfiihrungen Alkuins sind (bei Migne) zwei
Gedichte angefiigt. Das erste, ein Elegiacum carmen, fiihrt
in einem Tegernseer Manuskript den Titel: Carmen de no-
bili et sagaci natura animae. Es beginnt mit den Versen:

Qui mare, qui terram, coelum qui condidit altum,
Qui regit imperio cuncta creata suo,

ITusserat hic hominem rebus dominare sub astris,
Qui sensu solus et ratione viget.

Es preist dann die Wiirde des Menschen, der Gott zu er-
kennen® und ein ewiges seliges Leben zu erreichen ver-
mag.* KEs preist die Erkenntniskraft der Seele, die, ob-
wohl in des Leibes Kerkerhaft gebannt, doch zu Sternen-
hohen sich erhebt und nicht am Irdischen haftet.> Hohe
sittliche Aufgaben hat sie zu erfiillen.® |

Geistig ist unsere Seele und alle Glieder belebt sie:
Thre Bestimmung ist, Gott zu lieben allein.”

Das Gedicht schlieft mit der Aufforderung:

,Dies betrachte nun eifrig, o Frau, und iib’ dich darinnen,
Dann geféllst du dem Herrn, der zur Braut dich erkor.“8
Dem Elegiacum carmen folgt nun ein Aliud carmen
Adonicum, dessen Thema die volle Hingabe der Seele an

1 ¢, 14. Pauci sunt huius vitae dies, et meritorum retributio nullo
terminatur fine.
2 ¢. 14. Quia non est in sermone tantummodo regnum Dei, sed in
virtute sancti Spiritus et sanctorum perfecta meritorum claritate.
3 Eleg. carm. v. 5 s. Qui valet inter enim viventia noscere mundi
Tamque Creatorem mentis in arce suum.
* Eleg. carm. v. 7 s. Factus ab aeterno, felixque aeternus ut esset
Mira quidem magni solus imago Dei.
5 Eleg. carm. v. 9 ss. Nobilis exinde est animae natura sagacis,
Atque potens sensu cernere cuncta suo:
Quae mare, quae terras, coelum quae pervolat
altum,
Quamvis sit carnis carcere clausa suae.
6 of, Eleg. carm. v, 28—32.
7 Eleg., carm. v. 33. Spiritus est anima, in membris iam totus ubique
Quippe suis vivax, factus amare Deum.
8 Eleg. carm. v. 49 s. In hoc te studio nunc exercere memento,
Femina, quod placeas, inclyta sponsa, Deo.



Alkuins Psychologie. 47

Gott ist. Es umfafit sechs Strophen, von denen zwei hier
als Probe angefiihrt seien.

,00tt, uns’re Leuchte! ,molch fromme Worte
Immer erfiille Fihr’ stets im Munde,
Deine Lobpreisung Jungfrau getreue,
Mund uns und Herzen: DaB} dich in Gnaden
Dir nur ergliithe Durch alle Zeiten
Unsere Licbe.*! Christus geleite.“?

Alkuin ist mit seinem Gedicht zufrieden, er nennt es
ein ,carmen nobile“. Uber das Versmaf soll sich Eulalia
bei dem hochweisen Kaiser Karl Rats erholen,® der ein
zweiter Salomon ist* und dessen Tugendbeispiel man nur
zu folgen braucht, um zu dem wahren Friedensfiirsten
Christus zu gelangen.’ . .

Bei Migne ist weiter noch eine Litania seu precatio
ad Christum® und ein in Hexametern abgefalites Carmen
tiber die Bedeutung der in der Liturgie verwendeten Palm-
zweige angehingt.”

III. Charakter der Schrift ,De animae ratione®.

Die Eigenart der Schrift Alkuins {iber die Seele wird
verstindlich, wenn man einerseits die Literaturgattung
betrachtet, der sie angehdrt, und anderseits die geistige
Physiognomie der karolingischen Zeit {iberhaupt ins Auge
fafit.

t Carm. Adon, str. 8. O Deus et lux, — Laus tua semper
Pectora et ora — Compleat; ut te
# Semper amemus — Sanctus ubique. —
2 Carm. Adon, str, 4. Haec pia verba, — Virgo fidelis,
Ore caveto, — Ut tua mitis

Tempora Christus — Tota gubernet. —

3 Migne P. L. 101, col. 649: Cuius numeri rationem, sicut et aliorum,
sapientissimus imperator tuae perfacile ostendere potest sagacitati.

4 Ibid. Ecce iuxta est, quem per tantas terrarum difficultates regina
quaesivit Austri,

5 Ibid. O filiae Ierusalem, cernite Salomonem nostrum in diademate
fulgentem sapientiae; imitamini mores eius nobilissimos; . . quatenus per
praesentes illius sacratissimos mores ad eius cum eodem pervemre merea-
mini praesentiam, de quo ipsa cecinit Sapientia: Ferculum sibi fecit rex
Salomon ete, (Ca.nt 3, 9 s.).

6 Ibid. Col. 649 s. Litania.

7 Ibid. col. 650. Carmen. Quid mystice significent palmae in manibus
gestari solitae.



43 Alkuins Psychologie.

Die Schrift ist ein Brief, und zwar ein Brief an
eine fromme, gebildete Dame. Wird es uns da wun-
dern, dafB diese Erstlingsgabe der psychologischen Literatur
des christlichen Mittelalters der streng wissenschaftlichen
Formen entbehrt, mehr in die Breite als in die Tiefe geht,
eher Parédnese als Spekulation bietet und religiose Accente
deutlich durchklingen 1408t%

Auch die Gesamtart der Entstehungszeit spiegelt sich
in Alkuins Schrift wider. Grabmann bezeichnet mit Recht
als die Hauptsignatur des Wissenschaftsbetriebes im karo-
lingischen Zeitalter die Rezeptivitdt, den Traditio-
nalismus. ,Es ist die Vorscholastik eine Zeit des Sammelns
und Exzerpierens, der Reproduktion und Kompilation. Cha-
rakteristisch fiir die Bildung des fritheren Mittelalters ist
das ausschlaggebende Ansehen der Auktoritit, die Ab-
hingigkeit von den Ausspriichen und Anschauungen der
groflen Lehrer der Viterzeit. Hinter dieser unbedingten
Hinnahme der Vaterauktoritit, hinter diesem Kult der auc-
toritas muflite die ratio, das verniinftige Verarbeiten, das
Durchdringen und selbstindige Erfassen des iiberlieferten
Stoffes zurilicktreten.“! Auch Alkuin, den Baronius die
»fax saeculi“ nennt, zeigt wenig Originalitit. Seine Werke
ytragen den Stempel der Rezeptivitit und des Traditiona-
lismus an sich“.? Auch seine Schrift De animae ratione
mit ihrer Amnlehnung an augustinische Gedanken zeigt
diesen Charakter. Sie hat {ibrigens, es sei dies hier gleich
angemerkt, auch auf die Folgezeit Einflull geiibt. Alcher
von Clairvaux hat sie spiiter in den pseudoaugustinischen
Traktat ,De spiritu et anima“ zugleich mit Fragmenten
aus Augustin, Boethius, Cassiodor, Hugo v. St. Viktor u. a.
hineingearbeitet.?

Karl Werner hat sich der dankenswerten Miihe unter-
zogen, die auffallendsten Anklinge der alkuinschen
Psychologie an Augustins Seelenlehre zu konsta-
tieren.* Die Definition des Menschen als anima et caro,’
Gott und die Seele als Zentralgegenstinde unseres Interesses,’

1 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode 1 (Frei-
burg i. B. 1909), S, 179 f.

2 Grabmann a, a. 0. S. 193.

8¢ Grabmann a. a. 0. S, 194.

¢ Werner, Der Entwicklungsgang der m. a. Psychologie, S. 2 ff.

5 De an. rat. ¢, 1; vgl. August., Enarr, in Psalm. 145, n. 5.

6 De an, rat. ¢. 1; vgl. August., Solilog. I, ¢. 2.



Alkuins Psychologie. 49

der Gedanke, daB es dem Menschen natiirlich ist, Gott zu
lieben,! und der weitere Gedanke, dall diese Liebe ihren
Grund in dem Umstande hat, daf Gott der Urquell alles
Guten ist,> — das sind lauter augustinische Gedanken.

Die Menschenseele wird auch bei Augustinus als Ab-
bild der hl. Dreifaltigkeit bezeichnet,® Augustinisch ist
die Unterscheidung zwischen spiritus und mens.* Was Al-
kuin von dem Sichzuriickziehen der Seele bei Betrachtung
des Geistigen, von ihrem Verkehr mit dem Leibe durch
das Medium der feinsten Korperlichkeiten (Licht und Luft)
sagt,® die Art, wie er die Schmerzempfindung deutet,” das
ist alles bei Augustinus zu lesen. Die Stelle, an der er
der gerechten Seele ein engelgleiches Leben verheifit, ist
sogar wortlich aus Augustinus entnommen.$®

Wie sich aus den oben gebotenen breiten Ausziigen aus
Alkuins Schrift ergibt, zieht der Verfasser gerne ethische
Fragen in den Rahmen seiner Betrachtung. Gerade in
diesen Partien zeigt sich eine groBe Abhidngigkeit
Alkuins von Kassian,

Johannes Kassianus (7 435) hat zwei Werke zur Ver-
herrlichung des Moénchtums geschrieben, die wegen ihres
trefflichen, erbaulichen Inhaltes, wegen ihres populiren
Tones und flieBenden Ausdrucks eine in den Kldstern des
Mittelalters sehr beliebte Lektiire waren. Das erste De
institutis cenobiorum handelt vom 5. bis zum 12. Buche
von den acht Lastern, gegen die der Mdnch anzukimpfen
hat, Das zweite Werk sind die 24 Conlationes patrum,
Unterredungen mit den angesehensten Anachoreten Agyp-

tens, in denen von dem Ideal der Vollkommenheit gehandelt
wird.?

1 De an. rat. e¢. 1; vgl. August., Solilog. I, c. 2.

2 De an. rat. ¢. 1; vgl. August, Soliloq. I, c. 1.

8 De an. rat. c¢. 6; vgl. August,, De Trinit. 10, ¢. 11, n. 8.

t De an. rat. e. 11; vgl. August.,, De Trinit. 14, ¢. 16, n. 22,
5 De an, rat. ¢. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, ¢. 14

¢ De an. rat. ¢. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, c. 15.

” De an. rat. c¢. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, ¢. 19.

8 De an. rat. e¢. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, ¢, 21.

9 Vgl. Gerhard Rauschen, Grundrify der Patrologie? (Freiburg i. B.
1906), S. 199 ff.- Die beste Ausgabe der Schriften Kassians lieferte Pet-
schenig im Wiener Corpus S. L. 18 u. 17. — Uber die Abhingigkeit Al-
kuins von Kassian vgl. Werner, Der Entwicklungsgang der m. a. Psycho-
logie, 8. 5 ff. — Kassians psychologische Anschauungen untersucht eben
In meinem philosophischen Seminar H. Ludwig Wrzol (Di6z. Breslau).

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXV. 4



90 Alkuins Psychologie.

Kassian vertritt die platonische Unterscheidung der
Seele in eine hohere und eine niedere. Die héhere ist das
,Rationale“ die niedere umfafit das ,Irascibile und das
,Concupiscibile®, So lehrt er also eine Zweiteilung bezw.
eine Dreiteilung, die wir bei Alkuin genau wiederfinden.!
Kraft ihres hoheren Teiles soll die Seele zu Gott auf-
streben, aber oft versinkt sie dagegen ins Irdische, so
lehren Kassian und Alkuin.? Hort das Aufstreben zu Gott
auf, so tritt eine Verderbnis aller drei Seelenteile ein und
verschiedene Laster heben keck ihr Haupt. Aus der Ver-
derbnis des ,Rationale“ entsteht Hoffart und eitle Ruhm-
sucht, aus der Verderbnis des ,Irascibile“ verkehrte Trau-
rigkeit und Trigheit, aus der Verderbnis des ,,Concupi-
scibile“ entsteht UnméBigkeit, Unzucht und Habgier. 'So
lehrt Alkuin ganz im AnschluB an Kassian, der iibrigens
noch ein achtes Hauptlaster kennt: den Zorn.?

So steht also allem nach Alkuins Schrift im Zeichen
der Reproduktion. Es wird nun nicht schaden, die An-
ordnung zu betrachten, in der er die von ihm reprodu-
zierten und die von ihm selbst produzierten Gedanken
vorfiihrt.

IV. Disposition der Schrift ,De animae ratione®.

Einleitung: Was die Seele ist, das ist ebenso schwer
zu sagen, als wichtig zu wissen — c. 1.
Abhandlung: |
I. GroB ist die Wiirde der Seele; dies ergibt sich

a) aus ihrer hohen sittlichen Aufgabe — ¢. 2—5:
Nach Gottes Bild geschaffen, zur Gottesliebe be-
rufen, soll sie iiber den Leib herrschen. Das fithrt
zu moralischen Erwigungen iiber die Kardinal-
tugenden, die in der Liebe gipfeln, und iiber ihr
Widerspiel, die Hauptlaster.

1 De an rat. c. 3; vgl. Cassian., Collat. Patr, 24, 15, n. 3.

2 De an. rat. e¢. 4; vgl. Cassian,, Collat. Patr. 9, 4, n. 1—3.

8 De an. rat. c. 4; vgl. Cassian., Collat. Patr. 24, 15, n, 8 u. 4 und
Institut. Coenob, 5—12. Die ,principalia vitia® zdhlt er zu Beginn des
5. Buches der Institutiones folgendermaflen auf: ,primum gastrimargiae,
quae interpretatur gulae concupiscentia, secundum fornicationis, tertium
filargyriae, quod intelligitur avaritia, vel ut proprius exprimatur, amor pe-
cuniae, quartum irae, quintum tristitiae, sextum acediae, quod est anxietas
sive taedium cordis, septimum cenodoxiae, quod sonat vana seu inanis
gloria, octavam superbiae“.



Alkuins Psychologie. ol

b) aus der Eigenart ihrer Betdtigung — c¢. 6—8:
Wunderbar ist die Schnelligkeit der menschlichen
Auffassung, wunderbar das Gedichtnis, wunderbar
die Fdhigkeit, selbst noch nie Geschautes sich vor-
stellen zu koOnnen.

¢) aus ihrer Bestimmung fiir ein endloses, seliges
Leben — c¢. Y: Endlos ist das dJenseitsleben auf
jeden Fall; wenn es nicht selig ist, so ist nur der
Mensch schuld daran.

II. Welches ist nun das Wesen der Seele? Zur Beant-
wortung dieser Frage wird

a) eine beschreibende Definition der Seele geboten

— ¢. 10;

b) eine Erk'iéirung der verschiedenen Bezeichnungen
der Seele versucht — c. 11; |

¢) auf ihre Geistigkeit hingewiesen — c. 12.

III. Das Problem des Ursprungs der Menschenseele
wird mnicht gelost. Soviel ist sicher, daB der Urheber
der Seele Gott ist, daB sie selbst aber nicht als ein
Teil des gottlichen Wesens betrachtet werden darf —
c. 13.

IV. Das Ziel der Menschenseele ist das ewige Glick.
Diesem Ziele soll die Seele mit aller Kraft zustreben.
SchluB: Im Jenseits werden wir das, was wir hier

nur dunkel erkennen, also auch das Wesen der Seele, klar

durchschauen — c. 14.

Es folgen noch poetische Beigaben und ein Lobpreis
auf Karl des GrofBen Weisheit.

V. Alkuins ,,System“ der Psychologie.

Schon aus der eben gebotenen Disposition der Schrift
ergibt sich, daB Alkuins psychologische Kenntnisse kein
zufillig zusammengewiirfeltes Vielerlei sind; und man kann
es versuchen, einen Grundriff des ,,Systems® der Psycho-
logie, das Alkuin wenigstens dunkel vorschwebte, zu re-
konstruieren. Die leitenden Gesichtspunkte fiir diese Re-
konstruktion diirfen natiirlich nicht von aullen her an das
vorliegende Material herangebracht werden, sondern sind
aus Alkuins Darlegung selbst zu entnehmen, in der sich
offensichtlich vier Kristallisationspunkte finden, um die
sich das Ubrige gruppiert. Diese Kristallisationspunkte
sind: Wesen und Wiirde, Ursprung und Ziel der Seele.

4*



92 Alkuins Psychologie.

1. Gedanken iiber das Wesen und die Eigenart
der Menschenseele. — Leib und Seele machen den
ganzen Menschen aus.! Was die Seele ist, zu erkennen, ist
ebenso schwer als bedeutungsvoll,? ist sie doch der edlere
Teil des Menschen.? Man konnte ihr Wesen und ihre
Eigenart nach Alkuin etwa so umschreiben*: Die Seele ist
ein Geist?; sie ist geistiger Erkenntnis und freier Ent-
scheidung f#hig.® Sie ist etwas Lebendiges, nichts Totes
und Starres. Selbst im Schlafe ruht sie nicht.” Sie hat
nichts von den Eigenschaften, die den korperlichen Dingen
zukommen, unsichtbar ist sie, ohne Gewicht, ohne Farbe.
Sie ist nicht unendlich, sondern ein endlicher Geist, und
sie durchwaltet den ganzen Korper so, daBl sie in allen
seinen Teilen ganz ist.®

Die Seelensubstanz ist nur eine, sie wird aber nach
ihren verschiedenen Betédtigungen verschieden benannt.?
Betrachtet man diese verschiedenen Benennungen der Seele,
so erwichst aus solcher Betrachtung ein besseres Ver-
standnis ihres Wesens und ihrer Titigkeiten. Insofern sie
belebendes Prinzip ist, nennt man sie anima; insofern sie
denkt, heifit sie spiritus; da sie empfindet, nennt man sie
sensus; animus heiBt sie, insofern sie Einsicht in die Dinge
gewinnt; da sie begreift, bezeichnet man sie als mens;
insofern sie unterscheidet heiflt sie ratio; weil sie zuzu-
stimmen vermag, wird sie voluntas genannt; weil sie sich
erinnert, memoria.l° |

Gelegentlich bemerkt Alkuin, daB anima und spiritus
gute Bezeichnungen der Seele sind; er findet aber, daBl
der Begriff spiritus weiter ist als der Begriff anima, und
anderseits, daBl der Ausdruck mens etwas Hoheres be-
zeichnet als das Wort spiritus.

Alkuin kennt, wie sich schon aus den vorhin ange-
gebenen Bezeichnungen ergibt, verschiedene Seelenfihig-
keiten. Aber er scheidet nicht zwischen dem Wesen der
Seele und ihren Vermogen; doch rinnt ihm deshalb das
Innenleben nicht v6llig in einen Brei zusammen. Er nimmt
in der Seele eine Einheit und eine Vielheit an!? und findet
eben deshalb in ihr ein Bild der allerheiligsten Dreifaltig-
keit.1® Er anerkennt nidmlich drei Seelenteile, er schwankt

1 De an. rat. e. 1. 2 Ebenda. 3¢ 2, t ¢ 10,
5 ¢ 12. 6 ¢, b. 7 ¢ 8. 8 ¢, 10. 9 ¢, 6.
10 ¢ 11, 11 KEbenda. 12 ¢, 6. 13 ¢, 6 u. c. 14.



Alkuins Psychologie. 53

aber in ihrer Bestimmung. Einmal unterscheidet er mit
Plato die pars rationalis, irascibilis und concupiscibilis.!
Ein anderes Mal entscheidet er sich fiir den augustinischen
Ternar: intelligentia, voluntas, memoria.2

Den begehrenden und zornmiitigen Teil haben wir mit
den Tieren gemeinsam, der verniinftige Teil zeichnet den
Menschen aus.® Durch seine Vernunft herrscht er iiber
die niederen Regungen, die er kraft der sittlichen Grund-
tugenden (Klugheit, Gerechtigkeit, MaBigkeit, Starkmut)
zigelt.* Eine Betrachtung, die Alkuin Veranlassung zu
einem ethischen Exkurs gibt.?

Die andere Dreiteilung, die er anfiihrt: Intelligenz,
Wille, Gedéchtnis, veranlafit ihn zu betonen, dafB} trotzdem
die volle Einheit der Seele aufrecht bleibt. Denn auch
diese drei verweben sich zu eigenartiger Einheit: Ich sehe
ein, dall ich einsehe, daBl ich will, dafl ich mich erinnere;
ich will etwas einsehen, mich an etwas erinnern, etwas
wollen; ich erinnere mich meiner Einsicht, meines Wollens,
meiner Erinnerung.® Auch hierin findet Alkuin ein Bild
der Trinitdt, eine Analogie zu der Durchdringung und
Durchwohnung der gottlichen Personen.”

Die platonische und die augustinische Dreiteilung des
Seelenlebens stehen bei Alkuin zusammenhanglos neben-
einander. Da er alle Seelenkrifte mit der Seele selbst
identifiziert, so legt er keinen besonderen Wert darauf,
sich iiber das gegenseitige Verhéltnis derselben klar zu
werden. Jeder Versuch, eine einheitlich gegliederte Ein-
teilung der Seelenkrifte, die Alkuin erwihnt, zu kon-
struieren, wéare ein von vornherein verfehltes Unternehmen
und wiirde nur den vollstindigen Mangel historischer Ein-
fiihlung bekunden.

2, Gedanken iiber die Wiirde der Seele. — Mit
Vorliebe verweilt Alkuin bei der Schilderung des hohen
Ranges, der der Menschenseele zukommt. Sie ist nach
Gottes Bild und Gleichnis geschaffen,® es spiegelt sich in
ihr das Mysterium der Trinitdt.° Sie hat die hohe Auf-
gabe, Gott zu lieben und iiber den Leib zu herrsechen, und
so ihr ewiges Heil sicherzustellen.’® In verschiedenen

e 3, 2 ¢. 6. g, 8 ¢ Ebenda.

5c 4 u 5. 6 ¢ 6.

" Vgl. Stockl, Geschichte der Philosophie des M. A. 1 (Mainz
1864). S. 19.

8 De an, rat. ¢. 2 u. 5. 9 ¢. 6 u 14, 10¢, 1 u, 2



94 Alkuins Psychologie.

Wendungen variiert Alkuin diese ihm offenbar sehr sym-
pathischen Gedanken.

DalBl die Menschenseele etwas GroBes und Hohes ist,
ergibt sich ihm auch aus einer Betrachtung iiber die Eigen-
art seelischer Titigkeit. Die Seele belebt nicht nur den
Leib,! sie nimmt auch durch die Sinne die AuBlenwelt wahr.
Sie schafft sich, und zwar mit wunderbarer Schnelligkeit
Bilder der Dinge und hinterlegt sie im Schatzhause des
Gedéchtnisses.? Sie vermag sich einmal Gesehenes wieder
vorzustellen. Sie vermag sich zu erinnern. Noch mehr,
die Seele kann sich selbst noch nie Gesehenes vorstellen.?
Rege Beweglichkeit zeichnet den Menschengeist aus, und
doch leidet er wieder an der Enge des Bewultseins, die
es thm unmdglich macht, sich gleichzeitig nach verschie-
denen Richtungen hin zu betdtigen.! Reich und mannig-
faltig ist das Leben der Seele, jetzt ist sie frohlich, jetzt
betriibt, sie denkt nach iiber Altes und Neues,® sie vermag
sich denkend zum Hd&chsten aufzuschwingen.® Ja, so kann
sie ein Gedanke ergreifen, dafl sie auf die ganze Umwelt
vergifit.”

‘Mit der AuBlenwelt verkehrt sie durch die Sinne; die
feinsten korperlichen Dinge, Luft und Licht, brmgen ihr
Kunde von der Umgebung.® Aber sie hat nicht bloB eine
sinnliche Erkenntnis, ihr kommt auch Vernunft zu, und
diese Vernunfteinsicht soll das ganze Leben beherrschen
und regeln, ihr soll sich der Wille fiigen.” Er kann sich
ihr freilich auch seine Freiheit miBbrauchend widersetzen,
dann siindigt er. Die Siinde raubt der Seele ihren Adel.1?

Leib und Seele sind eng vereint.!* Die Seele kann
den Leib nicht verlassen, es sei denn auf Gottes GeheiB.
Einmal wird sie wieder mit ihrem Leibe verbunden, mit
dem sie ehedem Freud’ und Leid empfunden, von dem
sie sich erst getrennt, da er nicht mehr féihig war, ihr
williges Werkzeug zu sein.!?

3. Gedanken iiber den Ursprung der Seele. —
Der Frage nach dem Ursprung der Seele widmet Alkuin
das 13. Kapitel seiner Schrift. Er kennt verschiedene
Losungsversuche dieses Problems, weill aber kein sicheres
Resultat anzugeben. Gott weill, wie es sich damit verhilt.

1e 9, 2 ¢ 7. 3 Ebenda. 4 ¢, 8. 5 ¢ 10.
6 ¢, 12. -7 Ebenda. 8 Kbenda. 9 ¢ 2, 3 u 4.
10 ¢, 6. 11 ¢, 10. 12 ¢, 10 u. 12,



Elie de Cyon. 55

Darin stimmen alle katholischen Schriftsteller iiberein, daf3
Gott der Urheber der Seele ist. Sie ist aber nicht gdottlich,
kein Teil der Gottheit; anderseits wieder ist sie nichts
Korperliches, sondern ein unsterblicher Geist.!

4. Gedanken {iber der Seele Ziel. — So dunkel
die Frage nach dem Ursprung der Seele ist, so sicher ist
die Tatsache, dal} sie ein unsterblicher Geist ist. Im Tode
verlaflt sie den Leib, aber sie erlischt nicht. Sie hat ein
unverlierbares Leben. Sie lebt ewig fort, entweder selig
oder unselig.? Immer wieder flicht Alkuin Hinweise auf
das andere Leben in seine Ausfithrungen. Man kann
sagen, dafl der Jenseitsgedanke die ganze Psychologie Al-
kuins durchwebt und beherrscht, und daB} seine ganze Ab-
handlung ,De animae ratione“ religios-ethischen Zwecken
dient.

——

ELIE DE CYON.
DAS BEKENNTNIS EINES MODERNEN PHYSIOLOGEN.
Von Dr. ERNST COMMER.

I.

Das verflossene Jahrhundert stand im Zeichen der
Naturwissenschaften. Ihre blendenden Erfolge rissen die
Menge zu einseitiger Uberschitzung ihres Wertgehaltes
fort, und ihre methodischen Voraussetzungen wurden als
Dogmen der Wahrheit geglaubt. Die vom subjektiven
Idealismus und seiner Unwirklichkeit erniichterten klei-
neren Geister gerieten in die Wirbel des Materialismus:
beide Stromungen waren pantheistisch gerichtet, ihre
Wellen klangen aus im monistischen Akkord. Die strenge
Naturwissenschaft, die sich stets bewuBit blieb, daB sie
ihrer mathematischen Logik alle grofien Erfolge verdankte,
lief jedoch nicht zu, daB alle ihre Jiinger wie Bacchanten
vom Taumel der materiellen Sinnlichkeit hingerissen wur-
den, in welchem die Bootier den Thyrsusstab schwangen.
Auch ernstere Philosophen, die nach der feierlich ange-
kiindigten Hinrichtung der Metaphysik durch die Adepten

1ec 13. 2 ¢ 9, 13 u 14.



	Alkuins Psychologie

