
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Alkuins Psychologie

Autor: Seydl, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 Alkuins Psychologie.

wirklich enthalten. Averroës gibt ja zu und hebt es sogar
hervor, daß es Fälle gibt, wo eine philosophische
Demonstration mit einer einzelnen Koranstelle dem Wortlaute
nach genommen, im Widerspruche steht.1 Dennoch
verpflichtet er das gewöhnliche Volk auch in diesem Falle
zum Festhalten an dem Wortsinne als einer ihm geoffenbarten

Wahrheit. Damit war der Satz : ein und dasselbe
kann nach dem Glauben wahr und nach der philosophischen
Demonstration falsch sein, gegeben, obgleich ihn Averroës
in dieser Form selber wohl kaum zugegeben hätte. Auch
wurde er von den späteren Averroisten nicht genau in
diesem Sinne verstanden. (Fortsetzung folgt.)

>-<5G>—c

ALKUINS PSYCHOLOGIE.

Von DR. ERNST SEYDL. -v
—Xsxi—

I. Biographisch-bibliographische Vorbemerkung.

Alkuin war ein Angelsachse, in Northumbrien um 73ö
geboren. An der Schule von York erhielt er seine
Ausbildung und wurde selbst später Vorsteher dieser Schule.
Er war noch nicht 50 Jahre alt (781), da traf Karl der
Große mit ihm in Parma zusammen und lud ihn an seinen
Hof ein. Hier wurde Alkuin die Seele jenes zugleich
gelehrten und intimen Kreises, der den Thron des großen
Herrschers umgab. In diesem Kreise herrschte die höchste
Vertraulichkeit. Im literarischen Verkehr mußte die
Etikette der Gemütlichkeit weichen, und um hierin nicht
behindert zu werden, wurde jedem sein eigener Klubmann
zugeteilt, nach einer Sitte, die Alkuin wahrscheinlich aus
England mitgebracht hatte. Der Kaiser selbst hieß David,
Alkuin Flaccus, Karls Base Gundrad hieß Eulalia.2

Alkuin war von Karl dem Großen mit der Leitung
der Studien im ganzen Frankenreich betraut worden. Seit

1 Harmonie S. 7.
- Vgl. Adolf Ebert, Die literarische Bewegung zur Zeit Karls d.

Gr. (Deutsche Rundschau 11, S. 898—410) und Alex. Baumgartner,
Geschichte der Weltliteratur 4 (Freiburg i. B. 1900), S. 289—296.



Alkuins Psychologie. 35

796 sehen wir ihn an der Spitze der Abtei St. Martin in
Tours. Hier bildete er den gelehrten Abt von Fulda, Hra-
banus Maurus, den primus praeceptor Germaniae, heran.
In Tours starb er auch 804.1

Alkuins Schriften umfassen alle Gebiete der
kirchlichklösterlichen Gelehrsamkeit,2 sie füllen die Bände 100 und
101 der lateinischen Patrologie vpn Migne.8 In dem an
zweiter Stelle genannten Bande (P. L. 101, Sp. 639—647)
findet sich eine Abhandlung, die für die Geschichte der
frühscholastischen Psychologie von Bedeutung ist. Sie führt
den Titel: De animae ratione ad Eulaliam virginem4 und
soll im folgenden näher untersucht werden.

II. Analyse der Schrift De animae ratione.

1. Kapitel. Die Prinzessin Gundrad, vulgo Eulalia,
aus dem karolingischen Herrscherhause5 hat sich an
Alkuin (Albinus) um Aufschluß über das Wesen der Seele
(de ratione animae) gewendet.6 Auf diese Anfrage Eulalias
bildet nun Alkuins Abhandlung die Antwort, die sich durch
die Begrüßungsformel „Charissimae in Christi charitate
sorori Eulaliae virgini Albinus in Domino salutem" als
Brief charakterisiert.

Alkuin findet die ihm gewordene Aufgabe schwer, und
doch will vund kann er nicht eingestehen, daß er nicht
wisse, was die Seele sei. Ist er doch selbst Seele und
Fleisch.7 Was das Fleisch ist, wissen alle, aber der Seele
Wesen erfaßt kaum einer oder der andere vollständig.8

1 Vgl. L. Lorentz, Alkuins Leben. Halle 1829. Fr. Monnier, Al-
cuin et Charlemagne2. Paris 1864. Karl Werner, Alkuin und sein
Jahrhundert2. Wien 1881.

2 Vgl. Adolf Ebert, Geschichte der Literatur des Mittelalters 2
(Leipzig 1880), S. 12—36 und Baumgartner a. a. 0., S. 290.

3 Die Mignesche Ausgabe ist ein Abdruck der von dem Fürstabte von
St. Emmeram in Regensburg, Frobenius Forster, 1777 kritisch gesichteten
Edition der Werke Alkuins.

4 Vgl. Karl Werner, Der Entwicklungsgang der mittelalterlichen
Psychologie von Alkuin bis Albertus Magnus (Wien 1876), S. 2—9 und
Alb. Stöckl, Geschichte der Philosophie des M. A. 1 (Mainz 1864),
S. 18 ff.

5 Ihr Vater war Bernhard, Karls d. Gr. Oheim.
6 Den Anlaß bot ein Gespräch, das einmal am Hofe Karls über die

Seele geführt wurde.
' c. 1. Quid sum ego, nisi anima et caro?
8 c. 1. Animae vero rationem vix paueorum est pleniter nosse.

3*



36 Alkuins Psychologie.

Und doch gibt es keinen wichtigeren Erkenntnisgegenstand
als Gott und die Seele. Soll ich Gott lieben, so muß ich
ihn kennen.1 Wo anders aber entbrennt diese Liebe zu
Gott, dem höchsten Gute, als in der Seele?2 Und eben
diese Befähigung zur Gottesliebe macht die eigentliche
Würde der Seele aus.3

2. Kapitel. Nur jene Seele wahrt ihre Würde, die
ihren Schöpfer liebt. Sie ist nach seinem Bild und Gleichnis
geschaffen. Sie soll der Einwohnung Gottes würdig sein,
deshalb soll sie Gott lieben mit ihrer ganzen Kraft. Was
aber unter ihr steht, den Leib, soll sie beherrschen mit
aller Energie. Die Seele ist eben der edlere Teil des
Menschen,4 deshalb soll sie herrschen und von ihrem
Herrscherthrone aus den Leibesgliedern ihre Betätigung
vorschreiben. Die Vernunfteinsicht muß die regelnde Norm
sein, damit der Leib nicht in den Dienst des Unerlaubten
trete.5

3. Kapitel. Der Seele Wesen ist nach der Ansicht
der Philosophen dreifach ; es gibt in ihr einen begehrenden
Teil, einen vernünftigen Teil und einen zornmütigen Teil.®
Zwei davon haben die Tiere mit uns gemeinsam : den
begehrenden und den zornmütigen Teil. Die Vernunft kommt
unter den sterblichen Wesen nur dem Menschen zu.7
Aufgabe der menschlichen Vernunft ist es, den begehrenden
und den zornmütigen Teil zu lenken. Ihr kommen
vorzüglich vier Tugenden zu: die Klugheit, die unterscheidet,
was zu tun, was zu lassen ist; die Gerechtigkeit, durch
die wir Gott ehren und lieben und mit unseren Genossen
im rechten Verhältnisse leben; die Mäßigkeit, die Begehren
und Zornmut regelt, daß sie die rechten Grenzen der
Schicklichkeit nicht überschreiten; der Starkmut, kraft
dessen man die widrigen Zufälle des Lebens mit
unverzagtem Gemüte hinnimmt.8

1 c. 1. Quantum enim quisque Deum agnoseit, in tantum diligit.
2 c. 1. Amor vero huius boni, non nisi in anima esse poterit.
3 e. 1. Hoc animae excellens bonum est.
4 c. 2. Melior pars est hominis anima.
5 e. 2. Et haec omnia rationabili mentis intuitu oportet earn discer-

nere, ne quid indecen3 flat in officio suae carnis alieubi.
6 c. 3. Triplex est enim animae, ut philosophi volunt, natura: est

in ea quaedam pars coneupiscibilis, alia rationalis, tertia irascibilis.
7 c. 3. Homo solus inter mortales ratione viget, consilio valet, in-

telligentia antecellit.
s c. 3. Cuius excellentiores virtutes quatuor esse manifestum est, id

est: prudentia iustitia temperantia fortitudo.



Alkuins Psychologie. 37

4. Kapitel. Tritt zu diesen vier Tugenden die Liebe
vervollkommnend hinzu, so bringen sie die Seele Gott
nahe. Die Liebe krönt die anderen Tugenden.1 Was ist
wahre Weisheit Klugheit)? Wenn man eingesehen hat,
daß man Gott lieben muß. Was ist Gerechtigkeit? Die
Verehrung des Gebers alles Guten. Was ist Mäßigkeit?
Wenn man in einem vollkommenen Leben sich Gott
hingibt, den man liebt. Was besagt Starkmut? Alles Widrige
aus Liebe zu Gott wacker ertragen. Gott lieben aus ganzem

Herzen, aus ganzer Seele, aus dem ganzen Gemüte,
das ist das wahre glückliche Leben, das heißt: „bene vi-
vere". — Ein gutes, wohlgeordnetes Leben führt der,
welcher die inneren Regungen und die Regungen des Fleisches
mit richtiger Einsicht lenkt.2 Denn wenn Begehrlichkeit
oder Zorn die Vernunft überwältigen und die Herrschaft
an sich reißen, so ist der Ruin unausbleiblich.8

Eine dreifache Quelle des Übels kann sich öffnen,
sobald die rechte Ordnung gestört ist. Das Begehren ist
dem Menschen gegeben, damit er erstrebe, was nützlich
ist und was ihm zum ewigen Heile dient. Ist das Begehren
verderbt, so entsteht Völlerei, Unzucht und Habsucht.4
Der Zorn ist dem Menschen gegeben, daß er sich gegen
die Herrschaft der Sünde aufbäume. Fehlt es am rechten
Zornmut, so entsteht Traurigkeit und Trägheit.5 Die
Vernunft endlich ist dem Menschen gegeben, damit sie das
ganze Leben des Menschen lenke und leite. Gerät sie auf
Abwege, so entsteht Stolz und eitle Ruhmsucht.6 Aus
diesen Bäumen wachsen gleich Ästen die verschiedenartigsten

Laster hervor.
5. Kapitel. Der besondere Vorzug des menschlichen

„Geistes" (mens), der der edelste Teil der Seele ist, ist
seine Gottebenbildlichkeit.7 Diese erstrahlt in ihrem vollen

1 c. 4. Proinde hae quatuor virtutes uno charitatis diademate or-
nantur.

2 c. 4. Ita tandem ordinate vivit, qui seipsum considérât, quid sit
et quo festinet: si affectus animi vel carnales inotus provida gubernat
ratione.

3 c. 4. Ordo perversus praecipitabit eonsentientem in peius.
4 c. 4. Gastrimargia (yaazçifxaQyia), fornicatio et phylargiria (sie!

<piXaçyvQia.).
5 e. 4. Tristitia et acedia (àxrjâeia).
6 e. 4. Superbia et cenodoxia {xsvoâo§ia).
' c. 5. Est quoque anima imagine et similitudine sui Conditoris in

principali sui parte, quae mens dicitur, exeellenter nobilitata.



38 Alkuins Psychologie.

Glänze, wenn die Seele ganz Gott geeint ist. Auch der
von Gott getrennte Geist bewahrt noch etwas von seiner
Würde,1 weil er Gottes Abbild bleibt. — Edel ist die Seele
von Gott geschaffen, unedel wird sie durch ihr eigenes
Verschulden, wenn sie dem Dienste Gottes sich entzieht
und selbstherrlich vorgehen will.2 Das ist nicht die rechte
Ordnung. Die Seele lebt geordnet, wenn sie jenen, der
über ihr steht, nämlich Gott, liebt, und wenn sie das richtig
lenkt und leitet, was sie leiten soll : die „carnales sensus".

Nach vier Richtungen soll sich die Liebe der Seele
erstrecken. Sie soll lieben das, was über ihr steht; das,
was neben ihr steht; das, was sie selbst ist, und das, was
unter ihr ist.3 Bezüglich der ersten zwei Punkte steht das
Gebot der Gottes- und Nächstenliebe in der Hl. Schrift.
Über die Liebe seiner selbst und seines Fleisches sind
keine eigenen Gebote aufgestellt, weil sie schon in dem
vorgenannten Gebote eingeschlossen sind, da derjenige,
der Gott bezw. den Nächsten vollkommen liebt, sich selbst
nicht vernachlässigen kann, dieweil er ihnen mit Leib uud
Seele dienen will.4

6. Kapitel. Die Seele trägt in sich ein Bild der
heiligsten Dreifältigkeit, insofern sie Intelligenz, Willen und
Gedächtnis hat. Es gibt nur eine Seele, die Geist (mens)
genannt wird. Ein Leben ist es, eine Substanz, der diese
drei (Eigenschaften) zukommen.5 Intelligenz, Wille und
Gedächtnis machen nicht ein dreifaches, sondern nur ein
Leben aus.6 Dieses eine Leben, insofern man es an und
für sich betrachtet, wird Seele oder Geist genannt; Intelligenz,

Wille und Gedächtnis wird es mit Beziehung auf ein
anderes genannt.7 Es gibt nur einen Geist, aber in diesem
gibt es verschiedene Beziehungen, die wir eben durch die

1 c. 5. Manet in ea quaedam naturae dignitas suae.
2 e. 5. Dum a Dei déclinât servitio, sua volens uti potestate.
3 c. 5. Ergo quatuor quidem animae diligenda sunt, id est, quod

supra se est, et id, quod iuxta se est, et id, quod ipsa est, et id, quod
sub se est.

4 e. 5. Illis prodesse vel carnis officio, yel mentis beneficio.
6 c. 6. Una est enim anima, quae mens dicitur, una vita et una

substantia, quae haec tria habet in se.
6 c. 6. Sed haec tria non sunt très vitae, sed una vita, una

mens, una substantia.
7 c. 6. Quod vero anima, vol mens, vel vita, vel substantia dicitur,

ad seipsam dicitur; quod vero memoria, vel intelligentia, vel voluntas
dicitur, ad aliquid relative dicitur.



Alkuins Psychologie. 39

Termini Intelligenz, Wille und Gedächtnis ausdrücken.1
Diese drei fallen aber keineswegs auseinander, sondern
sind zu einer Einheit zusammengeschlossen,2 wie folgende
Erwägung ergibt: Ich sehe ein (intelligo), daß ich einsehe,
daß ich will, daß ich mich erinnere; ich will etwas
einsehen, mich an etwas erinnern, etwas wollen; ich erinnere
mich meiner Einsicht, meines Wollens, meiner Erinnerung.

7. Kapitel. Wie hoch die menschliche Seele steht,
ergibt sich aus der schnellen Auffassung des sinnlich
Wahrgenommenen und aus ihrer Fähigkeit, das Erkannte im
Schatzhause des Gedächtnisses aufzubewahren.3 Wer
einmal Rom gesehen hat, schafft sich ein Bild Roms in seinem
Geiste, und hört er nur den Namen Rom, so holt sein
Geist gleich jenes im Gedächtnis aufbewahrte Bild hervor.4
Und was noch wunderbarer ist, wir stellen uns selbst
Dinge vor, die wir nie gesehen haben, sobald wir von ihnen
hören oder lesen. So schaffen wir uns z. B. ein Bild von
Jerusalem, das freilich nicht zutreffend zu sein braucht.5
Wir schaffen uns z. B. auch ein Bild von Abraham. Wir
denken uns ihn als Menschen, wie wir uns Jerusalem als
Stadt vorstellen. Häuser, Straßen, Plätze, wie wir sie in
bekannten Städten gesehen haben, versetzen wir nach
Jerusalem. So macht es überhaupt der Menschengeist: aus
Bekanntem formt er Unbekanntes.6 Bewegt er sich
denkend von einem Gegenstande zum andern, so braucht er

1 c. 6. Proinde haec tria eo sunt unurn, quo una vita, una mens,
una est substantia: et quidquid aliud ad seipsa singula dicuntur, etiam
simul non pluraliter sed singulariter dicuntur: eo vero tria, quo ad se in-
vicem referuntur. Werner (Der Entwicklungsgang, S. 3) bemerkt zu dieser
Stelle: Die Seele ist „ein Abbild der göttlichen Dreieinigkeit, sofern die
drei Vermögen oder Tätigkeiten derselben: memoria, intelleetus, voluntas
nicht drei mentes sind, sondern die eine mens als una vita und una
substantia jene Dreiheit in sich hegt, von deren integrierenden Momenten keines
substantiell (ad se), sondern jedes nur relativ (ad aliquid) ist".

2 e. 6. Sed in his tribus unitas quaedam est: Intelligo me intelli-
gere, velle et meminisse etc.

3 c. 7. Nunc autem consideremus miram velocitatem animae in for-
mandis rebus, quae percipit per carnales sensus.

4 c. 7. Statim recurrit animus illius ad memoriam, ubi conditam
habet formam illius et ibi recognoscit, ubi recondidit illam.

6 c. 7. Et adhuc mirabilius est, quod incognitarum rerum, si lectae
vel auditae erunt in auribus, anima statim format figuram ignotae rei.
Sicut forte Ierusalem quisquam nostrum habet in anima sua formatam,
qualis sit: quamvis longe aliter sit, quam sibi anima flngit, dum videtur.

6 c. 7. Sic de omni re facit animus hominis, ex cognitis fingit
incognita.



40 Alkuins Psychologie.

nicht aus sich herauszutreten; er findet in sich selbst die
Vorstellungen, die er vordem mit wunderbarer Schnelligkeit

sich geschaffen.1 Vergißt man etwas, so findet man
eben den Ort nicht, wo man es im Gedächtnisse hinterlegt

hat; man findet ihn wieder, sobald man sich, sei es
absichtlich, sei es zufällig, erinnert.2

8. Kapitel. Aus dieser schnellen Auffassung der Seele,
mit der sie Bilder des sinnlich Wahrgenommenen schafft
und sie wiedererkennt, erhellt Gottes Schöpfermacht und
die Wirkungskraft der Natur.3 Freilich steht bei uns
Menschen immer nur ein Gegenstand im Blickfelde des
Bewußtseins: wenn ich an Jerusalem denke, kann ich nicht
im'gleichen Momente auch an Rom denken.4 Ein Gedanke
geht, ein anderer kommt.5 Dem göttlichen Geiste dagegen
ist immer alles präsent.6 Und das ist nicht zu verwundern.
Ist doch schon jener lebendige, himmlische Geist, den man
Seele nennt, so beweglich, daß er nicht einmal im Schlafe
ruht; er ist so schnell, daß er in einem Augenblicke den
Himmel durchwandert, die Meere durcheilt, Länder und
Städte durchzieht; ja alles, was er will, mag es auch weit
und fernab liegen, kann er in sein Blickfeld rücken.7 So
ist es denn nicht erstaunlich, daß dem göttlichen Geiste
immer alles präsent ist, wenn schon der Menschengeist,
der an den schwerfälligen Körper gebunden ist, nimmermüde

sich frei in seinem Denken bewegt.8
1 c. 7. Non quod anima exeat de sede sua ad cognoscendum aliquid,

sed in seipsa manet, et in seipsa illam formam reeoguoseit, quam pridem
mira veloeitate formavit.

2 c. 7. Non enim tunc temporis quo obliviscitur aliquid, inveniet lo-
culum, in quo id, quod quaerit, reconditum habet, quod iterum remémorât,
sive curando, sive non curando.

3 c. 8. Ex qua veloeitate animae, qua in se sic omnia fingit audita
vel visa, iterumque inventa recognoscit, mira Dei potentia et naturae
efficaeia utcunque cognosci poterit.

4 c. 8. Cum de qualibet una recogito, non possum eo momento de
pluribus cogitare, sed hoc unum mihi tunc praesens est in anima, quod
tunc cogito.

5 c. 8. Donee vel citius, vel tardius haec cogitatio recedat, et alia
superveniat.

6 c. 8. Nam Dei omnipotentis naturae et ineffabili cognitioni omnia
simul sunt praesentia, et semper praesentia, et nunquam recedentia.

' c. 8. Nec etiam aliquis potest satis admirari, quod sensus ille vivus
atque eoelestis, qui mens vel animus nuncupatur, tantae mobilitatis est, ut
ne tum quidem, cum sopitus est, conquiescat; tantae celeritatis, ut uno
temporis puncto coelum collustret, omnia demum, quae libuerit, quam-
vis longe lateque submota sint, in conspectu sibi ipse cogitando constituât.

8 c. 8. Cum tanta sit vis ac potestas mentis humanae intra mortale



Alkuins Psychologie. 41

9. Kapitel. Hätte die Seele jene Würde bewahrt, die
ihr Gott gleich bei der Schöpfung verliehen hat, so wäre
sie in jeder Beziehung unsterblich, wie es die Seelen der
Heiligen sind.1 Durch die Sünde aber ist die Seele in
gewissem Sinne sterblich geworden.2 Des Körpers Leben
ist die Seele, der Seele Leben ist Gott. Verläßt die Seele
den L'eib, dann liegt er tot, ohne Empfindung da, dem
Verderben preisgegeben.3 Der Seele Tod tritt ein, wenn
sich Gott mit Seiner Gnade von ihr wegwendet;4 da stirbt
das Beste der Seele.3

Durch eine doppelte Würde zeichnet Gott die Seele
aus: durch die Ewigkeit und die Seligkeit. Die Seligkeit
besteht im Besitze Gottes.6 Wann besitzt die Seele Gott?
Wenn sie gerecht, barmherzig, gut, heilig, voll Liebe ist —
wie Gott. Je mehr eine Seele von diesen Vorzügen hat,
um so ähnlicher ist sie Gott; fehlen sie ihr, fehlen ihr die
Früchte des Geistes, von denen der Apostel im Galater-
briefe (5, 22) spricht, dann ist sie halbtot wie der Mann,
der unter die Räuber fiel (Lk. 10, 30). Ihr Glück ist dahin.
Durch ihre Sünden und Laster hat sie die Seligkeit der
Anschauung und Einwohnung Gottes verloren. Die Ewigkeit

aber, zu der sie erschaffen ist, kann sie nicht
verlieren;7 ihr Glück aber wird ob ihrer Sünden in Unselig-
keit verwandelt.8 Dies tritt ein, wenn in einem Menschen
Begehrlichkeit oder Zorn herrschen statt der Vernunft,
durch die er sich vor den Tieren auszeichnet wie durch
die Fähigkeit des Sprechens. Im Menschen soll die
Vernunft wie eine Königin von hohem Thron aus das gesamte
Trieb- und Affektleben beherrschen.9

corpus inclusae, ut ne septis quidem gravis huius ac pigri corporis, quo
illigata est, coerceri ullo modo possit, quominus liberam eogitandi facul-
tatem quietis impatiens habeat.

1 c. 9. Sciendum est certissime, animam, si in ea nobilitate perman-
sisset, qua condita est a Creatore, omnimodis immortaiem esse, sicut
sanctorum animae sunt; sed dum libero arbitrio depravata est, partim
mortalis ex immortali facta est.

2 c. 9. Partim mortalis facta est, sed non tota.
8 c. 9. Est tarnen corpus corruptio quaedam ex carnis natura, quam-

vis non vivificetur ab anima.
4 c. 9. Animae vero mors est, dum earn Deus deserit dono suae

gratiae.
5 c. 9. Moritur meliore sui parte.
6 c. 9. Beatitudo scilicet animae est Deum habere in se.
7 c. 9. Ad quam autem creata est, aeternitatem perdere non potest.
8 c. 9. Mutabitur enim propter peccata sua beatitudo in miseriam.
9 c. 9. Sicut enim loquela praecellit in carne ceteris animantibus,



42 Alkuias Psychologie.

10. Kapitel. Ihrem Wesen nach kann man die Seele
folgendermaßen definieren: Die Seele ist ein intellektueller,
vernünftiger Geist, immer in Bewegung, immer lebendig,
einer guten und einer schlechten Willensrichtung fähig;
durch Gottes Güte mit Wahlfreiheit begabt, durch eigene
Schuld befleckt, durch Gottes Gnade erlöst; geschaffen
zur Beherrschung der Regungen des Fleisches;1 sie ist
unsichtbar, unkörperlich, ohne Gewicht, ohne Farbe, doch
beschränkt, sie ist. ganz in den einzelnen Leibesgliedern.'2
Und diesem Geiste ist gleich bei der Erschaffung ein Bild
des Schöpfers geistigerweise eingeprägt worden.3 Löst sich
die Seele von Gott los, so ist ihr Zustand mitleiderregend;
ihre Ewigkeit aber und ihre Gottebenbildlichkeit kann sie
nicht einbüßen.4 Eng ist die Seele dem Leibe verbunden;
sie kann ihn nicht verlassen und dann etwa nach eigenem
Belieben zurückkehren. Solche Scheidung und
Wiedervereinigung hängt von Gott ab, der die Seele geschaffen
und dem Leibe geeint hat.5 Seinem Gerichte muß die
Seele sich stellen, sie muß den Leib, wenn auch ungern,
verlassen.6 Ihr Schicksal wird entschieden, und dann sieht
sie dem Tage des jüngsten Gerichtes entgegen, um mit
jenem Leibe wieder vereint zu werden, in dem sie in dieser
Welt lebte. — Die dem Leib geeinte Seele wird bald von
Sorgen bedrückt, bald leidet sie mit dem leidenden Körper,7
bald ist sie froh und heiter, jetzt denkt sie über Erkanntes
nach, jetzt sucht sie in Kenntnis von noch Unbekanntem
zu gelangen. Sie will dies, anderes will sie nicht. Sie ist

ita et anima ratione sola nobilior est eis, quae omnes carnales concupi-
scentias et animi motus quasi domina et regina de sublimi aequitatb sede

regere et temperare debet.
1 c. 10. Hoc modo anima deiiniri potest iuxta suae proprietatem

naturae: anima seu animus est spiritus intellectualis, rationalis, semper in
motu, semper vivens, bonae malaeque voluntatis eapax; secundum benigni-
tatem Creatoris libero arbitrio nobilitatus, sua voluntate vitiatus, Dei gratia
liberatus; ad regendum carnis motus creatus.

2 c. 10. Invisibilis, incorporalis, sine pondéré, sine colore, circum-
scriptus, in singulis suae carnis membris totus.

3 c. 10. In quo est imago Conditoris spiritaliter primitiva creatione
impressa.

4 c. 10. Tarnen aeternitatem imaginemque dignitatis suae perdere
non poterit.

6 c. 10. Hon habens in se potestatem exeundi de carne et redeundi
iterum in earn, sed eius arbitrio, qui fecit earn carnique immisit.

6 c. 10. Exiet enim, quamvis nolens, praesentandus iudicio Dei.
7 c. 10. Qui spiritus modo curis angitur, modo corporis doloribus

condolet.



Alkuins Psychologie. 43

geneigt zu lieben,1 aber diese Neigung bedarf der Regelung

durch die Vernunft.2
11. Kapitel. Nach den verschiedenen Aufgaben, welche

die Seele hat, wird sie verschieden genannt : als belebendes
Prinzip heißt sie anima ; insofern sie nachdenkt, heißt sie
Spiritus; insofern sie empfindet, sensus; insofern sie
einsieht, animus; insofern sie begreift, mens; insofern sie
unterscheidet, ratio; insofern sie zustimmt, voluntas;
insofern sie sich erinnert, memoria.3 Doch diese
Unterscheidung liegt mehr in den Namen als in der Sache:
denn all das ist schließlich die eine Seele:4 Zwischen
spiritus und anima könnte man einen Unterschied dahin
fixieren, daß spiritus der weitere Begriff ist.5 Vergleicht
man spiritus und mens, so ergibt sich (unter Heranziehung
von 1 Kor. 14, 15 und Dan. 2), daß mens das Höhere ist.6

12. Kapitel. Der Seele Schönheit ist die Tugend,
ihre Häßlichkeit das Laster. — Wenn sie an Gott, an sich
selbst oder an etwas Geistiges denkt, so kehrt sie sich von
den körperlichen Empfindungen ab, damit sie ihr bei
ihrem geistigen Aufschwünge nicht hinderlich seien.7 Ja,
so kann sie ein Gedanke ergreifen, daß sie bei offenem
Auge das Nächste nicht sieht,8 den Ton der Stimme nicht
hört, die Berührung des Körpers nicht fühlt. Sie ist mit
den fünf Sinnen, durch die sie den Leib lenkt, nicht
identisch.9 Wenn wir an sie denken, dürfen wir uns nichts
Körperliches vorstellen.10 Hoch steht sie an Würde über

1 c. 10. In quo est amor naturaliter.
2 c. 10. Ut ea amet, quae amanda sunt.
3 c. 11. Atque secundum officium operis sui variis nuncupatur no-

minibus: anima est, dum vivificat; dum contemplatur, spiritus est; dum
sentit, sensus est; dum intelligit, mens est; dum diseernit, ratio est; dum
consentit, voluntas est; dum recordatur, memoria est.

4 c. 11. Non tarnen haec ita dividentur in substantia, sicut in no-
minibus; quia haec omnia una est anima.

5 c. 11. Inter spiritum et animam eiusmodi potest differentia esse,
quod omnis anima spiritus est, non tarnen omuis spiritus anima.

8 c. 11 (vgl. 1 Kor. 14, 15). Spiritu psallit, qui rerum significationes
non intelligens ore profert; psallit mente, qui easdem significationes mentis
efficacia intelligit.

7 e. 12. Avertit se a sensibus carnis, ne fiant ei impedimenta spiri*
talia rimanti.

8 c. 12. Saepe etiam in tantum affectata erit qualibet cogitatione,
ut quamvis apertos habeat oculos, quae praesto sunt, non videat.

9 c. 12. Regit enim corpus per quinque sensus, quae horum nihil est.
10 c. 12. Dum de ea cogitamus, nihil corporeum cogitare debemus.



44 Alkuins Psychologie.

allen körperlichen Geschöpfen. Des Edelsten, was es unter
den körperlichen Dingen gibt, des Lichtes und der Luft,
bedient sie sich. Das Licht kündet ihr die Gestalt der
Dinge. Die Seele fühlt mit mit ihrem Leib; erfährt dieser
etwas Unangenehmes, so trifft es die Seele.1 Man spricht
dann von Schmerz. Geht aber der Organismus völlig in
die Brüche, so, daß er nicht mehr als Organ der Seele
dienen kann, dann zieht sich die Seele von ihm gewissermaßen

unwillig zurück.2
Was die Seele sei? Am besten sagt man: Sie ist der

Lebensgeist, spiritus vitae. Dabei handelt es sich nicht
um das vernunftlose Leben, wie es sich in den Tieren
findet, sondern um ein Leben, das jetzt zwar den Rang
des Engellebens nicht erreicht, ihn aber einst erreichen
soll, wenn die Seele hier nach dem Gebote des Schöpfers
gelebt hat.3

13. Kapitel. Woher aber die Seelen ihren Ursprung
nehmen, das weiß Gott.4 Die Philosophen haben darüber
viele leere Vermutungen aufgestellt, die christlichen Lehrer
sind nicht einig; ein sicheres Resultat fehlt.3 Der hl.
Augustin (ep. 166) hat sich in dieser Frage an Hieronymus
gewendet, Hieronymus hat ihm kurz und treffend
geantwortet. Alkuin hat Anfrage und Antwort in der Heimat
gelesen, jetzt sind sie ihm nicht zur Hand. An sonstigen
psychologischen Arbeiten Augustins kennt Alkuin dem Titel
nach folgende: de quantitate animae, de immortalitate
animae, de duabus animabus, de immortalitate animae et
eius origine. Er empfiehlt ihre Lektüre, würde sie selbst
gerne lesen und erbittet sie sich aus der „Hofbibliothek".8

Darin stimmen alle katholischen Schriftsteller überein,
daß die Seele von Gott kommt, ohne ein Teil des
göttlichen Wesens zu sein. Wäre sie dies, könnte sie ja nicht

1 c. 12. Cum afflictiones aliquae corpori eveniunt, offenditur anima,
dum temperamentum faciendi, quod vult, deerit.

2 c. 12. Si autem in tantum fraudatur membrorum ministratione, ut
non habeat, quid operetur in eis, recedit quasi indignata habitationi suae.

8 c. 12. Sed non eius vitae, quae in pecoribus est sine rationali
mente: sed vita nunc minor quam angelorum et futura quidem angelorum,
si ex praecepto sui Creatoris hie vixerit.

4 c. 13. Origo vero animarum unde sit, solius Dei cognitioni reli-
queudum est.

5 c. 13. Et nihil pene certum reliquerunt.
6 c. 13. Si forte in armario imperiali inveniantur, quaerite, legite,

et communione caritatis nobis dirigite ad legendos.



Alkuins Psychologie. 45

sündigen.1 Weiterhin stimmen sie darin überein, daß die
Seele kein greifbarer, sichtbarer Körper ist und daß sie
nicht sterben kann.2 Auch das ,wird allgemein zugegeben,
daß die Seele von der Schuld der ersten Sünde nicht
befreit werden konnte, es sei denn durch die Gnade und das
Geheimnis des Mittlers zwischen Gott und den Menschen,
des Gottmenschen Jesus Christus, dessen Erlösungswerk
Alkuin unter Heranziehung von Ps. 1, 3 und Sprichw. 3,
13 u. 17 preist.

14. K a p i t e 1. Der menschlichen Seele schönster Schmuck
ist das Streben nach Weisheit, nach jener himmlischen
Weisheit, die Gott die Ehre gibt und ihn liebt. Dieser
Weisheit soll sich Eulalia mit ganzer Seele hingeben.3 Sie
kommt von Gott1 und führt zu Gott.3 Sie ist dort
vorhanden, wo man das Rechte erkennt und es auch
vollführt.® Alle Weisheit und sittliche Größe gipfelt in der
Liebe. Die Liebe aber macht die Seele zu einer würdigen
Wohnung der hl. Dreifaltigkeit, nach deren Bilde unsere
Seele geschaffen ist. Über dieser Seele Wesen und Natur
hat Alkuin in Kürze, soweit es der enge Rahmen eines
Briefes gestattete, der Jungfrau Eulalia Aufschluß gegeben,
ohne ihr eigentlich etwas Neues bieten zu können.7 Er
wünscht ihr, daß sie immer besser ihrer Seele Wesen
erfassen und das, was sie hier nur rätselhaft schaut, einst in
der künftigen Seligkeit vollkommen durchschauen möge.8

1 c. 13. In hoc enim omneä consentiunt catholici scriptores, quod
anima a Deo sit condita; neo.partem earn esse Dei naturae, quia si ex Dei
esset natura assumpta, peccare non posset.

2 c. 13. Nec earn corpus esse palpabile vol visibile : nec mori earn
posse, ita ut non sit.

3 c. 14. Cui teipsam studeas, Virgo nobilissima, tota mentis intentione
mancipare.

4 c. 14 De vera scilicet sapientia dicitur: Omnis sapientia a Domino
Deo est (Eccli 1, 1).

6 c. 14. Unde in lob (28, 28) dicitur: Sapientia hominis est pietas,
recedere autem a malo scientia.

0 c. 14. Ergo vera est sapientia, nosse, quae debeas, et nota per-
flcere.

7 c. 14. De cuius rations et natura, sicut flagitasti, haec pauca per-
strinximus, prout epistolaris angustia concessit. Mirumque quodammodo
a scholasticis videri poterit, quomodo te plus mihi cognitam esse putare
voluisses, quam tibi ipsi.

8 c. 14. Ut digna efficiaris animae rationem et naturam nosse, et
quod nunc in aenigmate vides, perfecta scientia in futura perspicias beati-
tudine.



46 Alkuins Psychologie.

Auf das Jenseits soll sie ihr ganzes Interesse konzentrieren.

Das Leben ist kurz, endlos unser Lohn.1 Nach
diesem sich zu sehnen, ihm zuzustreben, ist höchste Weisheit,

die nicht in gelehrten Reden, sondern in verdienstvollem

Tun besteht.2
Diesen Ausführungen Alkuins sind (bei Migne) zwei

Gedichte angefügt. Das erste, ein Elegiacum carmen, führt
in einem Tegernseer Manuskript den Titel: Carmen de no-
bili et sagaci natura animae. Es beginnt mit den Versen:

Qui mare, qui terram, coelum qui condidit altum,
Qui regit imperio cuncta creata suo,

Iusserat hic hominem rebus dominare sub astris,
Qui sensu solus et ratione viget.

Es preist dann die Würde des Menschen, der Gott zu
erkennen3 und ein ewiges seliges Leben zu erreichen
vermag.4 Es preist die Erkenntniskraft der Seele, die,
obwohl in des Leibes Kerkerhaft gebannt, doch zu Sternenhöhen

sich erhebt und nicht am Irdischen haftet.5 Hohe
sittliche Aufgaben hat sie zu erfüllen.6

Geistig ist unsere Seele und alle Glieder belebt sie:
Ihre Bestimmung ist, Gott zu lieben allein.7

Das Gedicht schließt mit der Aufforderung:
„Dies betrachte nun eifrig, o Frau, und üb' dich darinnen,

Dann gefällst du dem Herrn, der zur Braut dich erkor."s
Dem Elegiacum carmen folgt nun ein Aliud carmen

Adonicum, dessen Thema die volle Hingabe der Seele an

1 e. 14. Pauci sunt huius vitae dies, et meritorum retributio nulio
terminatur fine.

c. 14. Quia non est in sermone tantummodo regnum Dei, sed in
virtute sancti Spiritus et sanctorum perfecta meritorum elaritate.

3 Eleg. carm. v. 5 s. Qui valet inter enim viventia noseere mundi
Iamque Creatorem mentis in arce suum.

4 Eleg. carm. v. 7 s. Factus ab aeterno, felixque aeternus ut esset
Mira quidem magni solus imago Dei.

6 Eleg. carm. v. 9 ss. Nobilis exinde est animae natura sagacis,
Atque potens sensu cernere cuncta suo:

Quae mare, quae terras, coelum quae pervolat.
altum,

Quamvis sit carnis carcere clausa suae.
6 cf. Eleg. carm. v. 23—32.
7 Eleg. carm. v. 33. Spiritus est anima, in membris iam totus ubique

Quippe suis vivax, factus amare Deum.
8 Eleg. carm. v. 49 s. In hoc te studio nunc exercere memento,

Femina, quod placeas, inclyta sponsa, Deo.



Alkuins Psychologie.

Gott ist. Es umfaßt sechs Strophen, von denen zwei hier
als Probe angeführt seien.

„Gott, uns're Leuchte! „Solch fromme Worte
Immer erfülle Führ' stets im Munde,
Deine Lobpreisung Jungfrau getreue,
Mund uns und Herzen: Daß dich in Gnaden
Dir nur erglühe Durch alle Zeiten
Unsere Liebe."1 Christus geleite."2

Alkuin ist mit seinem Gedicht zufrieden, er nennt es
ein „carmen nobile". Über das Versmaß soll sich Eulalia
bei dem hochweisen Kaiser Karl Rats erholen,3 der ein
zweiter Salomon ist4 und dessen Tugendbeispiel man nur
zu folgen braucht, um zu dem wahren Friedensfürsten
Christus zu gelangen.5

Bei Migne ist weiter noch eine Litania seu precatio
ad Christum6 und ein in Hexametern abgefaßtes Carmen
über die Bedeutung der in der Liturgie verwendeten
Palmzweige angehängt.7

III. Charakter der Schrift „De animae ratione".

Die Eigenart der Schrift Alkuins über die Seele wird
verständlich, wenn man einerseits die Literaturgattung
betrachtet, der sie angehört, und anderseits die geistige
Physiognomie der karolingischen Zeit überhaupt ins Auge
faßt.

1 Carm. Adon. str. 3. 0 Deus et lux, — Laus tua semper
Pectora et ora — Compleat; ut te
Semper amemus — Sanctus ubique. —

2 Carm. Adon. str. 4. Haec pia verba, — Virgo fidelis,
Ore caveto, — Ut tua mitis
Tempora Christus — Tota gubernet. —

3 Migne P. L. 101, col. 649: Cuius numeri rationem, sicut et aliorum,
sapientissimus imperator tuae perfacile ostendere potest sagacitati.

4 Ibid. Ecce iuxta est, quem per tantas terrarum difficultates regina
quaesivit Austri.

5 Ibid. 0 filiae Ierusalem, cernite Salomonem nostrum in diademate
fulgentem sapientiae;'imitamini mores eius nobilissimos ; quatenus per
praesentes illius sacratissimos mores ad eius cum eodem pervenire merea-
mini praesentiam, de quo ipsa cecinit Sapientia: Perculum sibi fecit rex
Salomon etc. (Cant. 3, 9 s.).

6 Ibid. Col. 649 s. Litania.
1 Ibid. col. 650. Carmen. Quid mystice signifieent palmae in manibus

gestari solitae.



48 Alkuins Psychologie.

Die Schrift ist ein Brief, und zwar ein Brief an
eine fromme, gebildete Dame. Wird es uns da
wundern, daß diese Erstlingsgabe der psychologischen Literatur
des christlichen Mittelalters der streng wissenschaftlichen
Formen entbehrt, mehr in die Breite als in die Tiefe geht,
eher Paränese als Spekulation bietet und religiöse Accente
deutlich durchklingen läßt?

Auch die Gesamtart der Entstehungszeit spiegelt sich
in Alkuins Schrift wider. Grabmann bezeichnet mit Recht
als die Hauptsignatur des Wissenschaftsbetriebes im karo-
lingischen Zeitalter die Rezeptivität, den Traditionalismus.

„Es ist die YorScholastik eine Zeit des Sammeins
und Exzerpierens, der Reproduktion und Kompilation.
Charakteristisch für die Bildung des früheren Mittelalters ist
das ausschlaggebende Ansehen der Auktorität, die
Abhängigkeit von den Aussprüchen und Anschauungen der
großen Lehrer der Yäterzeit. Hinter dieser unbedingten
Hinnahme der Väterauktorität, hinter diesem Kult der auc-
toritas mußte die ratio, das vernünftige Verarbeiten, das
Durchdringen und selbständige Erfassen des überlieferten
Stoffes zurücktreten."1 Auch Alkuin, den Baronius die
„fax saeculi" nennt, zeigt wenig Originalität. Seine Werke
„tragen den Stempel der Rezeptivität und des Traditionalismus

an sich".2 Auch seine Schrift De animae ratione
mit ihrer Anlehnung an augustinische Gedanken zeigt
diesen Charakter. Sie hat übrigens, es sei dies hier gleich
angemerkt, auch auf die Folgezeit Einfluß geübt. Aicher
von Clairvaux hat sie später in den pseudoaugustinischen
Traktat „De spiritu et anima" zugleich mit Fragmenten
aus Augustin, Boethius, Cassiodor, Hugo v. St. Viktor u. a.
hineingearbeitet.3

Karl Werner hat sich der dankenswerten Mühe
unterzogen, die auffallendsten Anklänge der alkuinschen
Psychologie an Augustins Seelenlehre zu konstatieren.4

Die Definition des Menschen als anima et caro,6
Gott und die Seele als Zentralgegenstände unseres Interesses,6

1 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode 1 (Freiburg

i. B. 1909), S. 179 f.
2 Grabmann a. a. 0. S. 193.
3 Grabmann a. a. 0. S. 194.
4 Werner, Der Entwicklungsgang der m. a. Psychologie, S. 2 ff.
6 De an. rat. c. 1; vgl. August., Enarr. in Psalm. 145, n. 5.
6 De an, rat. c. 1-, vgl. August., Soliloq. I, c. 2.



Albuins Psychologie. 49

der Gedanke, daß es dem Menschen natürlich ist, Gott zu
lieben,1 und der weitere Gedanke, daß diese Liebe ihren
Grund in dem Umstände hat, daß Gott der Urquell alles
Guten ist,2 — das sind lauter augustinische Gedanken.

Die Menschenseele wird auch bei Augustinus als
Abbild der hl. Dreifaltigkeit bezeichnet.3 Augustinisch ist
die Unterscheidung zwischen spiritus und mens.4 Was
Alkuin von dem Sichzurückziehen der Seele bei Betrachtung
des Geistigen,5 von ihrem Verkehr mit dem Leibe durch
das Medium der feinsten Körperlichkeiten (Licht und Luft)
sagt,6 die Art, wie er die Schmerzempfindung deutet,7 das
ist alles bei Augustinus zu lesen. Die Stelle, an der er
der gerechten Seele ein engelgleiches Leben verheißt, ist
sogar wörtlich aus Augustinus entnommen.8

Wie sich aus den oben gebotenen breiten Auszügen aus
Alkuins Schrift ergibt, zieht der Verfasser gerne ethische
Fragen in den Rahmen seiner Betrachtung. Gerade in
diesen Partien zeigt sich eine große Abhängigkeit
Alkuins von Kassian.

Johannes Kassianus (f 435) hat zwei Werke zur
Verherrlichung des Mönchturns geschrieben, die wegen ihres
trefflichen, erbaulichen Inhaltes, wegen ihres populären
Tones und fließenden Ausdrucks eine in den Klöstern des
Mittelalters sehr beliebte Lektüre waren. Das erste De
institutis cenobiorum handelt vom 5. bis zum 12. Buche
von den acht Lastern, gegen die der Mönch anzukämpfen
hat. Das zweite Werk sind die 24 Conlationes patrum,
Unterredungen mit den angesehensten Anachoreten Ägyptens,

in denen von dem Ideal der Vollkommenheit gehandelt
wird.9

1 De an. rat. c. 1; vgl. August., Soliloq. I, c. 2.
2 De an. rat. c. 1; vgl. August., Soliloq. I, c. 1.
3 De an. rat. c. 8; vgl. August., De Trinit. 10, e. 11, n. 8.
4 De an. rat. c. 11; vgl. August., De Trinit. 14, c. 16, n. 22.
5 De an. rat. e. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, c. 14
c De an. rat. e. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, c. 15.
1 De an. rat. e. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, c. 19.
8 De an. rat. c. 12; vgl. August., Gen. ad lit. 7, c. 21.
9 Vgl. Gerhard Rausehen, Grundriß der Patrologie2 (Freiburgi. B.

1906), S. 199 ff. Die beste Ausgabe der Schriften Kassians lieferte Pet-
schenig im Wiener Corpus S. L. 13 u. 17. — Über die Abhängigkeit
Alkuins von Kassian vgl. Werner, Der Entwicklungsgang der m. a. Psychologie,

S. 5 ff. — Kassians psychologische Anschauungen untersucht eben
in meinem philosophischen Seminar H. Ludwig Wrzol (Diöz. Breslau).

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 4



50 Alkuins Psychologii

Kassian vertritt die platonische Unterscheidung der
Seele in eine höhere und eine niedere. Die höhere ist das
„Rationale", die niedere umfaßt das „Irascibile" und das
„Concupiscibile". So lehrt er also eine Zweiteilung bezw.
eine Dreiteilung, die wir bei Alkuin genau wiederfinden.1
Kraft ihres höheren Teiles soll die Seele zu Gott
aufstreben, aber oft versinkt sie dagegen ins Irdische, so
lehren Kassian und Alkuin.2 Hört das Aufstreben zu Gott
auf, so tritt eine Verderbnis aller drei Seelenteile ein und
verschiedene Laster heben keck ihr Haupt. Aus der
Verderbnis des „Rationale" entsteht Hoffart und eitle Ruhmsucht,

aus der Verderbnis des „Irascibile" verkehrte
Traurigkeit und Trägheit, aus der Verderbnis des „Concupiscibile"

entsteht Unmäßigkeit, Unzucht und Habgier. So
lehrt Alkuin ganz im Anschluß an Kassian, der übrigens
noch ein achtes Hauptlaster kennt: den Zorn.3

So steht also allem nach Alkuins Schrift im Zeichen
der Reproduktion. Es wird nun nicht schaden, die
Anordnung zu betrachten, in der er die von ihm reproduzierten

und die von ihm selbst produzierten Gedanken
vorführt.

IV. Disposition der Schrift „De animae ratione".

Einleitung: Was die Seele ist, das ist ebenso schwer
zu sagen, als wichtig zu wissen — c. 1.

Abhandlung:
I. Groß ist die Würde der Seele; dies ergibt sich

a) aus ihrer hohen sittlichen Aufgabe — c. 2—5:
Nach Gottes Bild geschaffen, zur Gottesliebe
berufen, soll sie über den Leib herrschen. Das führt
zu moralischen Erwägungen über die
Kardinaltugenden, die in der Liebe gipfeln, und über ihr
Widerspiel, die Hauptlaster.

1 De an rat. c. 3; vgl. Casäian., Collat. Patr. 24, 15, n. 3.
2 De an. rat. c. 4; vgl. Cassian., Collat. Patr. 9, 4, n. 1—3.
3 De an. rat. c. 4; vgl. Cassian., Collat. Patr. 24, 15, n. 3 u. 4 und

Institut. Coenob. 5—12. Die „prinoipalia vitia" zählt er zu Beginn des
5. Buches der Institutiones folgendermaßen auf: „primum gastrimargiae,
quae interpretatur gulae concupiscentia, secundum fornicationis, tertium
filargyriae, quod intelligitur avaritia, vel ut proprius exprimatur, amor
pecuniae, quartum irae, quintum tristitiae, sextum acediae, quod est anxietas
sive taedium cordis, septimum cenodoxiae, quod sonat vana seu inanis
gloria, octavum superbiae".



Alkuins Psychologie. 51

b) aus der Eigenart ihrer Betätigung — c. 6—8:
Wunderbar ist die Schnelligkeit der menschlichen
Auffassung, wunderbar das Gedächtnis, wunderbar
die Fähigkeit, selbst noch nie Geschautes sich
vorstellen zu können.

c) aus ihrer Bestimmung für ein endloses, seliges
Leben — c. Si : Endlos ist das Jenseitsleben auf
jeden Fall; wenn es nicht selig ist, so ist nur der
Mensch schuld daran.

II. Welches ist nun das Wesen der Seele? Zur Beant¬
wortung dieser Frage wird
a) eine beschreibende Definition der Seele geboten

— c. 10;
b) eine Erklärung der verschiedenen Bezeichnungen

der Seele versucht — c. 11;
c) auf ihre Geistigkeit hingewiesen — c. 12.

III. Das Problem des Ursprungs der Menschenseele
wird nicht gelöst. Soviel ist sicher, daß der Urheber
der Seele Gott ist, daß sie selbst aber nicht als ein
Teil des göttlichen Wesens betrachtet werden darf —
c. 13.

IV. Das Ziel der Menschenseele ist das ewige Glück.
Diesem Ziele soll die Seele mit aller Kraft zustreben.
Schluß: Im Jenseits werden wir das, was wir hier

nur dunkel erkennen, also auch das Wesen der Seele, klar
durchschauen — c. 14.

Es folgen noch poetische Beigaben und ein Lobpreis
auf Karl des Großen Weisheit.

V. Alkuins „System" der Psychologie.

Schon aus der eben gebotenen Disposition der Schrift
ergibt sich, daß Alkuins psychologische Kenntnisse kein
zufällig zusammengewürfeltes Vielerlei sind; und man kann
es versuchen, einen Grundriß des „Systems" der Psychologie,

das Alkuin wenigstens dunkel vorschwebte, zu
rekonstruieren. Die leitenden Gesichtspunkte für diese
Rekonstruktion dürfen natürlich nicht von außen her an das
vorliegende Material herangebracht werden, sondern sind
aus Alkuins Darlegung selbst zu entnehmen, in der sich
offensichtlich vier Kristallisationspunkte finden, um die
sich das Übrige gruppiert. Diese Kristallisationspunkte
sind: Wesen und Würde, Ursprung und Ziel der Seele.

4*



52 Alkuins Psychologie.

1. Gedanken über das Wesen und die Eigenart
der Menschenseele. — Leib und Seele machen den
ganzen Menschen aus.1 Was die Seele ist, zu erkennen, ist
ebenso schwer als bedeutungsvoll,2 ist sie doch der edlere
Teil des Menschen.8 Man könnte ihr Wesen und ihre
Eigenart nach Alkuin etwa so umschreiben4: Die Seele ist
ein Geist3; sie ist geistiger Erkenntnis und freier
Entscheidung fähig.6 Sie ist etwas Lebendiges, nichts Totes
und Starres. Selbst im Schlafe ruht sie nicht.7 Sie hat
nichts von den Eigenschaften, die den körperlichen Dingen
zukommen, unsichtbar ist sie, ohne Gewicht, ohne Farbe.
Sie ist nicht unendlich, sondern ein endlicher Geist, und
sie durchwaltet den ganzen Körper so, daß sie in allen
seinen Teilen ganz ist.8

Die Seelensubstanz ist nur eine, sie wird aber nach
ihren verschiedenen Betätigungen verschieden benannt.9
Betrachtet man diese verschiedenen Benennungen der Seele,
so erwächst aus solcher Betrachtung ein besseres
Verständnis ihres Wesens und ihrer Tätigkeiten. Insofern sie
belebendes Prinzip ist, nennt man sie anima; insofern sie
denkt, heißt sie Spiritus; da sie empfindet, nennt man sie
sensus; animus heißt sie, insofern sie Einsicht in die Dinge
gewinnt; da sie begreift, bezeichnet man sie als mens;
insofern sie unterscheidet heißt sie ratio; weil sie
zuzustimmen vermag, wird sie voluntas genannt; weil sie sich
erinnert, memoria.10

Gelegentlich bemerkt Alkuin, daß anima und Spiritus
gute Bezeichnungen der Seele sind; er findet aber, daß
der Begriff spiritus weiter ist als der Begriff anima, und
anderseits, daß der Ausdruck mens etwas Höheres
bezeichnet als das Wort spiritus.11

Alkuin kennt, wie sich schon aus den vorhin
angegebenen Bezeichnungen ergibt, verschiedene Seelenfähigkeiten.

Aber er scheidet nicht zwischen dem Wesen der
Seele und ihren Vermögen; doch rinnt ihm deshalb das
Innenleben nicht völlig in einen Brei zusammen. Er nimmt
in der Seele eine Einheit und eine Vielheit an12 und findet
eben deshalb in ihr ein Bild der allerheiligsten Dreifaltigkeit.13

Er anerkennt nämlich drei Seelenteile, er schwankt

1 De an. rat. c. 1. 2 Ebenda. 3 c. 2. 1 o. 10.
6 o. 12. 6 c. 5. 7 c. 8. 8 c. 10. 9 c. 6.

10 c. 11. 11 Ebenda. 12 e. 6. 13 e. 6 u. e. 14.



Alkuins Psychologie. 53

aber in ihrer Bestimmung. Einmal unterscheidet er mit
Plato die pars rationalis, irascibilis und concupiscibilis.1
Ein anderes Mal entscheidet er sich für den augustinischen
Ternar: intelligentia, voluntas, memoria.2

Den begehrenden und zornmütigen Teil haben wir mit
den Tieren gemeinsam, der vernünftige Teil zeichnet den
Menschen aus.3 Durch seine Vernunft herrscht er über
die niederen Regungen, die er kraft der sittlichen
Grundtugenden (Klugheit, Gerechtigkeit, Mäßigkeit, Starkmut)
zügelt.4 Eine Betrachtung, die Alkuin Veranlassung zu
einem ethischen Exkurs gibt.5

Die andere Dreiteilung, die er anführt: Intelligenz,
Wille, Gedächtnis, veranlaßt ihn zu betonen, daß trotzdem
die volle Einheit der Seele aufrecht bleibt. Denn auch
diese drei verweben sich zu eigenartiger Einheit: Ich sehe
ein, daß ich einsehe, daß ich will, daß ich mich erinnere;
ich will etwas einsehen, mich an etwas erinnern, etwas
wollen; ich erinnere mich meiner Einsicht, meines Wollens,
meiner Erinnerung.6 Auch hierin findet Alkuin ein Bild
der Trinität, eine Analogie zu der Durchdringung und
Durchwohnung der göttlichen Personen.7

Die platonische und die augustinische Dreiteilung des
Seelenlebens stehen bei Alkuin zusammenhanglos
nebeneinander. Da er alle Seelenkräfte mit der Seele selbst
identifiziert, so legt er keinen besonderen Wert darauf,
sich über das gegenseitige Verhältnis derselben klar zu
werden. Jeder Versuch, eine einheitlich gegliederte
Einteilung der Seelenkräfte, die Alkuin erwähnt, zu
konstruieren, wäre ein von vornherein verfehltes Unternehmen
und würde nur den vollständigen Mangel historischer
Einfühlung bekunden.

2. Gedanken über die Würde der Seele. — Mit
Vorliebe verweilt Alkuin bei der Schilderung des hohen
Ranges, der der Menschenseele zukommt. Sie ist nach
Gottes Bild und Gleichnis geschaffen,8 es spiegelt sich in
ihr das Mysterium der Trinität.9 Sie hat die hohe
Aufgabe, Gott zu lieben und über den Leib zu herrschen, und
so ihr ewiges Heil sicherzustellen.10 In verschiedenen

1 c. 3. 2 c. 6. 3 c. 3. 4 Ebenda.
6 c. 4 u. 5. 3 c. 6.

'Vgl. Stöckl, Geschichte der Philosophie des M. A. 1 (Mainz
1864). S. 19.

6 De an. rat. c. 2 u. 5. 9 c. 6 u. 14. 10 c. 1 u. 2.



54 Albuins Psychologie.

Wendungen variiert Alkuin diese ihm offenbar sehr
sympathischen Gedanken.

Daß die Menschenseele etwas Großes und Hohes ist,
ergibt sich ihm auch aus einer Betrachtung über die-Eigenart

seelischer Tätigkeit. Die Seele belebt nicht nur den
Leib,1 sie nimmt auch durch die Sinne die Außenwelt wahr.
Sie schafft sich, und zwar mit wunderbarer Schnelligkeit
Bilder der Dinge und hinterlegt sie im Schatzhause des
Gedächtnisses.2 Sie vermag sich einmal Gesehenes wieder
vorzustellen. Sie vermag sich zu erinnern. Noch mehr,
die Seele kann sich selbst noch nie Gesehenes vorstellen.®
Rege Beweglichkeit zeichnet den Menschengeist aus, und
doch leidet er wieder an der Enge des Bewußtseins, die
es ihm unmöglich macht, sich gleichzeitig nach verschiedenen

Richtungen hin zu betätigen.4 Reich und mannigfaltig

ist das Leben der Seele, jetzt ist sie fröhlich, jetzt
betrübt, sie denkt nach über Altes und Neues,6 sie vermag
sich denkend zum Höchsten aufzuschwingen.6 Ja, so kann
sie ein Gedanke ergreifen, daß sie auf die ganze Umwelt
vergißt.7

Mit der Außenwelt verkehrt sie durch die Sinne; die
feinsten körperlichen Dinge, Luft und Licht, bringen ihr
Kunde von der Umgebung.8 Aber sie hat nicht bloß eine
sinnliche Erkenntnis, ihr kommt auch Vernunft zu, und
diese Vernunfteinsicht soll das ganze Leben beherrschen
und regeln, ihr soll sich der Wille fügen.® Er kann sich
ihr freilich auch seine Freiheit mißbrauchend widersetzen,
dann sündigt er. Die Sünde raubt der Seele ihren Adel.10

Leib und Seele sind eng vereint.11 Die Seele kann
den Leib nicht verlassen, es sei denn auf Gottes Geheiß.
Einmal wird sie wieder mit ihrem Leibe verbunden, mit
dem sie ehedem Freud' und Leid empfunden, von dem
sie sich erst getrennt, da er nicht mehr fähig war, ihr
williges Werkzeug zu sein.12

3. Gedanken über den Ursprung der Seele. —
Der Frage nach dem Ursprung der Seele widmet Alkuin
das 13. Kapitel seiner Schrift. Er kennt verschiedene
Lösungsversuche dieses Problems, weiß aber kein sicheres
Resultat anzugeben. Gott weiß, wie es sich damit verhält.

1 e. 9. 2 c. 7. 3 Ebenda. 4 c. 8. 6 c. 10.
6 o. 12. 7 Ebenda. 8 Ebenda. 9 c. 2, 3 u. 4.

10 c. 6. 11 c. 10. 12 c. 10 u. 12.



Élie de Cyon. 55

Darin stimmen alle katholischen Schriftsteller überein, daß
Gott der Urheber der Seele ist. Sie ist aber nicht göttlich,
kein Teil der Gottheit; anderseits wieder ist sie nichts
Körperliches, sondern ein unsterblicher Geist.1

4. Gedanken über der Seele Ziel. — So dunkel
die Frage nach dem Ursprung der Seele ist, so sicher ist
die Tatsache, daß sie ein unsterblicher Geist ist. Im Tode
verläßt sie den Leib, aber sie erlischt nicht. Sie hat ein
unverlierbares Leben. Sie lebt ewig fort, entweder selig
oder unselig.2 Immer wieder flicht Alkuin Hinweise auf
das andere Leben in seine Ausführungen. Man kann
sagen, daß der Jenseitsgedanke die ganze Psychologie
Alkuins durchwebt und beherrscht, und daß seine ganze
Abhandlung „De animae ratione" religiös-ethischen Zwecken
dient.

=>—45t?—= -

ÉLIE DE CYOK

DAS BEKENNTNIS EINES MODERNEN PHYSIOLOGEN.

Von DE. ERNST COMMER.

I.
Das verflossene Jahrhundert stand im Zeichen der

Naturwissenschaften. Ihre blendenden Erfolge rissen die
Menge zu einseitiger Überschätzung ihres Wertgehaltes
fort, und ihre methodischen Voraussetzungen wurden als
Dogmen der Wahrheit geglaubt. Die vom subjektiven
Idealismus und seiner Unwirklichkeit ernüchterten
kleineren Geister gerieten in die Wirbel des Materialismus:
beide Strömungen waren pantheistisch gerichtet, ihre
Wellen klangen aus im monistischen Akkord. Die strenge
Naturwissenschaft, die sich stets bewußt blieb, daß sie
ihrer mathematischen Logik alle großen Erfolge verdankte,
ließ jedoch nicht zu, daß alle ihre Jünger wie Bacchanten
vom Taumel der materiellen Sinnlichkeit hingerissen wurden,

in welchem die Böotier den Thyrsusstab schwangen.
Auch ernstere Philosophen, die nach der feierlich
angekündigten Hinrichtung der Metaphysik durch die Adepten

1 c. 13. 2 c. 9, 13 u. 14.


	Alkuins Psychologie

