
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 25 (1911)

Artikel: Zur Sprachphilosophie

Autor: Willmann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




ZUR SPRACHPHILOSOPHIE.

VON Hofrat DR. OTTO WILLMANN.

Professor Dr. Anton Marty in Prag hat ein umfassendes
sprachphilosophisches Werk in Angriff genommen, dessen
erster Band vorliegt.1 Die darin gebotenen Darlegungen
betreffen vielfach Einzelfragen und befassen sich mit
Auseinandersetzungen mit abweichenden Anschauungen;
insoweit ist daher ein Eingehen darauf an dieser Stelle
ausgeschlossen; doch behandeln sie zugleich Prinzipienfragen,

und -dies in einer Weise, bei der vielfache
Berührungspunkte der Ansichten des Autors mit den in
dieser Zeitschrift vertretenen kenntlich werden; Marty
ist mit der aristotelisch-scholastischen Philosophie
wohlbekannt und dadurch gegen nicht wenige heut gangbare
Irrtümer und Mißgriffe gefeit. Solche haben sich ja auch
in die Sprachwissenschaft eingeschlichen, zumal ein flacher
Empirismus und ein nicht besserer Relativismus, der über
dem „Sprachdenken" die Denkgesetze aus den Augen
verliert. Letzterem gegenüber bemerkt M. treffend S. 7 :

„Wer Logik und Ethik auf bloß psychologische Betrachtungen

baut, hebt in Wahrheit ihren normativen Charakter
auf..., daß speziell eine solche Verwechslung des Logischen
und Psychologischen, die alles für wahr erklärt und
erklären muß, was wir unter Umständen nach psychologischen
Gesetzen urteilen und glauben, einen alle Wahrheit und
Wissenschaft zerstörenden Relativismus und Subjektivismus
involviert, bedarf keiner Bemerkung." Marty läßt nicht
gelten, daß, wie Th. Waitz u. a. behaupteten, in dem
verschiedenen Sprachbau sich ein anderer und anderer Zustand
des Denkens ausdrücke (S. 86), da vielmehr die Vernunft
aller Sprachbildung als das Gemeinsame vorausgehe (S. 731).

1 Untersuchungen zur Grundlegung der allgemeinen Grammatik und
Sprachphilosophie. Erster Band. Halle a. S., Max Niemeyer. 1908.
8°. XXXI u. 764 S.

1*



4

Als der Vertreter der relativistischen Sprachtheorie gilt dem
Vf. W. Wundt, dessen Ansichten einer eingehenden
scharfsinnigen Kritik unterzogen werden, die in dem „Anhang"
S. 544 bis 735 zusammengefaßt erscheint. Er tadelt die
Psychologen, welche „sich um die Herkunft der Begriffsinhalte

nicht kümmern" (S. 435 *), da doch die Erkenntnis
nicht anders als durch eine Objektsbeziehung zu erklären
sei (S. 421), und der Satz von der adaequatio rei et in-
tellectus nicht umgangen werden könne (S. 399). Sehr gut
wird an der zuletzt zitierten Stelle der Grundfehler Kants
dargelegt, der eine solche adaequatio behalten möchte,
aber die Dinge zugleich zu unsern Erscheinungen macht:
„Wenn dem intellectus nicht ein ,Ding an sich' entspricht,
so haben wir überhaupt keine adaequatio im Sinne einer
Korrelation zwischen zwei Gliedern, wir haben nicht zwei,
sondern nur ein ens, den Bewußtseinsvorgang, vor uns."
Auch für die „begrifflichen Gedanken" nimmt Marty in
Anspruch, „daß sie in gewissem Sinne das Gedachte
abbilden und ihm konform sind", da bei Preisgebung dieser
Relation das Gleiche auch von den konkreten Anschauungen
gelten würde, „und wir ständen dann vor einem extremen
Nominalismus oder Semantizismus, der die Vorstellungen
insgesamt zu etwas machte, was dem Vorgestellten in
keiner Weise ähnlich oder konform, sondern ein bloß
unähnliches und in diesem Sinne willkürliches Zeichen
desselben wäre. Und eine solche Lelyre scheint mir
— konsequent festgehalten — überhaupt jede Möglichkeit
einer Erkenntnis des Wirklichen zu zerstören" (S. 421
u. 422).

Wenn Marty es abweist, die Denkinhalte in abstracto
und für sich existent zu fassen, wie dies Plato getan und
Husserl wiederaufgenommen hat (S. 337), so wird man
ihm ebenso beistimmen müssen, wie bei den vorher zitierten
Sätzen. Auch lehnt er mit Recht eine apriorische
allgemeine Grammatik ab, da vielmehr die Sprachphilosophie
aus den empirischen Tatsachen das Allgemeine
herauszuarbeiten habe (S. 63 u. sonst). Aristotelisch wie diese
Anschauung, ist auch die Auffassung des Formbegriffes,
den Marty als Allgemeines, Art, Klasse bestimmt (S. 116).
Es ist der Begriffsinhalt, „das Gleiche, das trotz des
wechselnden Anschauungsmaterials konstant bleibt und
das allein die Gleichheit der Bedeutung bei den wiederholten

Verwendungen des Namens Dreieck oder Mensch,



5

verbürgen und begründen kann" (S. 4504). Ebenda wird
dieses Gleiche auch das Wesentliche genannt (Essenz,
S. 337). Darum kann Marty auch dem Satze der Scholastiker

beistimmen : Voces significant res mediantibus
conceptibus": „Die Namen nennen in der Tat die Gegenstände

als das, als was sie durch unsere begrifflichen
Gedanken erfaßt werden, resp. vom Hörer erfaßt werden
sollen" (S. 43h1). Wenn Marty seine Sprachbetrachtung
als teleologische bezeichnet, so spricht er auch dem
idealen Prinzipe des Zweckes Vollgültigkeit zu.

Die mitgeteilten Stellen können zeigen, daß es Marty
nicht daran fehlen läßt, auf die logischen und
metaphysischen Grundlagen der Sprachphilosophie
zurückzugehen. Dennoch läßt er befremdlicherweise Logik und
Metaphysik nicht als deren Grundwissenschaften gelten,
sondern nur die Psychologie, der er für die ganze
Philosophie eine universale Geltung zuspricht. Mit
Verweisung auf seine Rektoratsrede von 1807: „Was ist
Philosophie?" (Prag, Calwe) erklärt er: „Philosophisch
sind die Untersuchungen des Psychologen und alle auf
das Allgemeine und Gesetzmäßige gerichteten Forschungen,
die sich auf jene stützen und an sie anlehnen müssen,
derart, daß es im Interesse einer zweckmäßigen Arbeitsteilung

gefordert ist, sie mit den psychologischen in einer
Hand zu vereinigen" (S. ß). Den Vorwurf des
„Psychologismus", der sich dabei jedem Leser aufdrängt, sucht
Marty abzuwehren, allein seine eigenen in dem Werke
gegebenen Untersuchungen wachsen über den Rahmen, in
den er die Philosophie einschließt, hinaus. „Das
Allgemeine und Gesetzmäßige", wie er es der Sprachphilosophie
wahrt, bezeichnen denn doch nicht bloße Zugaben zur
Psychologie, die ihr gelegentlich der Arbeitsteilung
zuzuweisen sind. Für den Kampf gegen den Relativismus
bietet unseres Erachtens jene Definition der Philosophie
einen ganz unzulänglichen Stützpunkt. Als solcher kann
nur die vollkräftige aristotelische dienen, daß sie die
Wissenschaft der Prinzipien sei. Diese umgehen
wollen, heißt dem Gegner das Feld des Kampfes
preisgeben.

Auch in anderem Betracht schwächt Marty seine
Position gegenüber den Modernen durch Abweichung von
der bewährten Grundlage, die er mit uns teilt. So in
dem Lehrstücke von den „Grundklassen psychischer



6 Zur Sprachphilosophie.

Phänomene", in welchem er sich Franz Brentano
anschließt.1 Gegenüber den Gewalttätigkeiten der neueren
Psychologen, welche alle Seelentätigkeit bald auf die
Wahrnehmung oder Vorstellung, bald auf das Denken allein
zurückführen wollten, bald — neuerdings — im Willen das
Grundphänomen suchen, bedeutet Brentanos Statuierung
von drei Grundklassen: Vorstellen, Urteilen und Interesse
(Liebe und Haß) einen erfreulichen Fortschritt. Den
Einwand Wundts gegen dieses Lehrstück, dem vorgeworfen
wird, daß es „die scholastische Reflexionspsychologie"
erneuere, widerlegt Marty (S. 237 f.). Er betont aber dabei
die Abweichung Brentanos von den Scholastikern, welche
darin besteht, daß die höhere Erkenntnisfunktion nicht
mit der Begriffsbildung, sondern mit dem Urteil eingeführt
wird. Bei Aristoteles sind die drei Grundklassen:
Vorstellung, Geist, Streben: a'io&r/öic, vovç, oçegiç, und es gilt
als der Grund ihrer Unterscheidung der Unterschied der
Objekte, auf welche sie hingeordnet sind : der Sinnesinhalt,
der Denkinhalt und die Güterwelt, was das scholastische
Lehrstück: Facultates animae diversificantur secundum
obiecta als Prinzip ausspricht. Marty lehnt die Beziehung
auf die Objekte nicht ab, sucht aber das Teilungsprinzip in
der wachsenden Komplikation der psychischen Phänomene,
die in der Brentanoschen Reihe liege (S. 276). Er sieht
darin einen Fortschritt über die Scholastik, der durch
Cartesius, Flume, St. Mill vorbereitet sei (S. 238). Wir
meinen, daß diese Vorläufer: ein Intellektualist, ein
Subjektivist und ein Sensualist, allein schon die Neuerung
verdächtig machen können. Marty tadelt mit Recht die
Psychologen, welche Vorstellen und Urteilen „zu der
konfusen Klasse Denken zusammenrechnen" (S. 229 u. 232),
aber darum ist doch nicht der Begriff Denken, als Begriffsund

Urteilsbildung gefaßt, als konfuser anzusehen. Die
„Gebilde": Begriff und Urteil gehen beide auf das Wesen
des Vorgestellten und haben an ihm ein gemeinsames, von
dem Vorgestellten verschiedenes, wenngleich nicht real
getrenntes und transzendentes Objekt. Zur Unterscheidung
des Begriffs von der Vorstellung statuierte Aristoteles das
noii)TL'Aov, den intellectus agens, ein Lehrstück, von dem
Brentano treffend gesagt hatte, daß es „vielleicht das

1 Franz Brentano: „Dem Lehrer und Freunde" ist das Werk als
Gabe zum 70. Geburtstage gewidmet.



Zur Spraehphilosophie.

Bedeutendste ist, was die Forschung nach dem Ursprünge
der Gedanken bis zum heutigen Tage gefunden hat".1 Mit
der Preisgebung desselben wird dem Sensualismus Tür
und Tor geöffnet. Die Schwelle der intellektuellen Tätigkeit

ist nicht das Anerkennen und Verwerfen im Urteilen,
sondern das Erfassen des Wesens, des Gesetzes, der Natur
des Vorgestellten, zu welchem der Intellekt über die
Allgemeinheit, die auch das Wort, der Name hat, vorschreitet.3

Man darf vielleicht der Hoffnung Raum geben, daß
die Untersuchungen des zweiten Bandes den Vf. auf diese
Auffassung führen werden, die, unseres Erachtens, gerade
durch den Unterschied von Sprechen und Denken
aufgedrängt wird und zur Abwehr des Relativismus
unentbehrlich ist, welche doch Marty als eine Hauptangelegenheit
gilt, und das mit vollem Rechte.

Auch in einer anderen Abweichung von Aristoteles,
die Marty von Brentano übernimmt, müssen wir eine
Schwächung seiner Position erblicken: in der prinzipiellen
Trennung von deskriptiver und genetischer
Betrachtungsweise in der Psychologie (S. 52 f. u. 222 f.).
Ohne Frage ist es in vielen Fällen von Vorteil, vorerst
einen Tatbestand festzustellen, ehe man untersucht, wie
er geworden ist, aber gerade im psychischen Gebiete ist
allermeist das Sein nur als Gewordensein verständlich;
Aristoteles gibt mit Recht der genetischen Definition den
Vorzug vor der thetischen.3 Wo die Denkinhalte eine
Verwachsung zeigen, die man wohl àvaZoyœç eine
organische nennen darf, drängt die Sache selbst dazu, nicht
sowohl das Gegebene darzustellen, als wie es sich gegeben
hat. Marty lehnt „die organische Sprachbetrachtung", wie
sie Fr. Schlegel und W. von Humboldt vertreten, ab : „Der
mystische Gedanke eines solchen Wachsens und Werdens
der Sprachmittel kann heute wohl als gänzlich überwunden
gelten" (S. 2173). Humboldt wirft er „fiktive und mystische
Anschauungen von der Genesis der Sprache" vor (S. 156).
Ohne solche „Mystik" hätte aber die Sprachphilosophie
nicht die Vertiefung erfahren, welche wir jenen Denkern
zu danken haben. In der Sprachschöpfung gibt es doch

1 Die Psychologie des Aristoteles. S. 6. Mainz 1867.
2 Verwiesen sei auf meine „Empirische Psychologie". Freiburg, Herder.

§§ 14 u. 15.
3 Vgl. meine Schrift: „Aristoteles als Pädagog und Didaktiker".

Berlin 1909. S. 170 f.



8 Zur Spraehphilosophie.

immer etwas von einem d-av[ia, wie es nach Plato und
Aristoteles den Antrieb zum Philosophieren gibt, und so
viele Auswirkungen unbewußter Zwecke, welche doch eine
teleologische Sprachbetrachtung nicht ignorieren wird.
Wir können den Dichter nicht belächeln, wenn er sagt:

„O Wunder sondergleichen, wie im Laut
Sich der Gedanke selbst das Haus gebaut
Nicht Willkür schuf das Wort, sonst wär' es hohl,
Es ist des Geists notwendiges Symbol." (Geibel.)

Auch Jakob Grimm spricht von den Geheimnissen und
den unsichtbaren Pfaden und Niedersteigen der Sprache.
Wie vieles gibt es in der Sprache, wovon das Nesciendo
scitur der Mystiker gilt!

In diesem Punkte scheint allerdings Marty mit
Aristoteles zu gehen, welcher, abweichend von der mystischen
Auffassung der Pythagoreer und Piatos, daß die Sprache
(pvösi sei, d. h. die Natur der Dinge mit unbewußter Weisheit

widerspiegele, dieselbe vielmehr als durch Festsetzung,.
6W&7jxy, entstanden ansieht. Allein A.,, findet oft in dem
Namen die Natur der Sache ausgedrückt, und jene
Festsetzung wird er sich nicht anders gedacht haben als das
Zustandekommen der Übereinstimmung der Menschen, wie
sie die allgemeingültigen Einsichten und Werturteile
zeigen.1 Auf diese legt ja Aristoteles als auf die
Eingebungen des schlichten Wahrheitssinnes so hohes
Gewicht;3 bei diesen Eingebungen und Angleichungen spielt
aber ein unbewußtes, also „mystisches" Element mit, das
wir daher auch der Sprache nicht vorenthalten können.

Auf den Reichtum, welchen das Martysche Werk
enthält, sei durch Angabe seiner Materien ein rascher Blick
geworfen. I. Begriff der Sprache und Sprachphilosophie.
— Von der Gliederung sprachphilosophischer
Untersuchungen. — Einwände usw. — Von den Aufgaben und
der Möglichkeit einer allgemeinen deskriptiven Semasiologie.

II. Über Form und Stoff in der Sprache,
^insbesondere auf dem Gebiete der Bedeutungen. 1. Über
die mannigfaltigen Bedeutungen von Form und Stoff.
(6 Kapitel.) 2. Die Unterscheidung von formalen und
materialen Elementen in der Bedeutung (8 Kapitel.) Hier
Kap. 2. Von den Grundklassen autosemantischer Sprach-

1 Vgl. das vorherzitierte Buch: Aristoteles als Pädagog usw. S. 167
und 712.

2 Daselbst S. 12.



9

mittel und der psychischen Phänomene. Anhang: Zu
Wundts Lehre vom regulären und singulären Bedeutungswechsel

und seiner Kritik der teleologischen
Sprachbetrachtung.

Wir sehen der Fortsetzung des Werkes mit Interesse
entgegen ; es wird die Empiriker zwingen, sich mit
metaphysischen Fragen zu beschäftigen, wie es andrerseits der
von der Spekulation ausgehenden Sprachbetrachtung eine
Fülle von Problemen zuführt.

<_$£_<

BAS VERHÄLTNIS VON GLAUBE UNI) WISSEN

BEI AVERROES.

(Fortsetzung von Bd. XXIV, S. 398—408.)

Von G. M. MANSER O. P.

Averroës.
(1126—1198.)

Vielleicht hat man im ganzen Mittelalter keinem
Philosophen in religiöser Beziehung so viel Schlimmes
nachgesagt wie Averroës. Es gab eine Zeit, wo Dichter, Maler
und Philosophen miteinander wetteiferten, um den
rationalistischen irreligiösen Geist des Kommentators zu
brandmarken. Besonders das 14. Jahrhundert war ihm
gram und bitter. In der großen Disputa von Francesco
Traini liegt der stolze Muselmann als Vertreter der
gottlosen Wissenschaft zu Boden gestreckt zu den Füßen des
Aquinaten, von einem Lichtstrahle getroffen, der vom
englischen Lehrer ausgeht.1 In seiner Schule des heil.
Thomas stellt ihn Gaddi an die Seite der beiden Häresiearchen

Arius und Sabellius.2 Andreas Orcagna bedachte
ihn bei der Darstellung der Höllenstrafen mit den
ausgesuchtesten Peinen.8 Während Dante in seinem Inferno
ihn noch verhältnismäßig milde behandelte,4 nennt ihn
Petrarca den „wütenden, gegen den Glauben Christi

1 E. Rénan, Averroës et l'Averroïsme. Paris 1867. S. 305.
2 Das. 310. 3 Das. 302. 4 Inferno. Cant. IV.


	Zur Sprachphilosophie

