
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 24 (1910)

Rubrik: Sprechsaal

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


462 Sprechsaal.

SPREOHSAAL.

Der Gottesmutter Heiligung nach St. Thomas.

Auf die Erwiderung (s. Jahrb. XXIII, S. 474- ff.) sei zunächst kurz
geantwortet. Die Auffassung des fraglichen Textes (3. qu. 27. a. 3. ad 3 nm)
wird aus drei Gründen für ganz und gar unmöglich gehalten (S. 474):

ad 1. Der Einwand setzt die vollständige Reinigung vom fomes
„ante conceptionem Filii Dei" voraus. Dies eben bestreitet die Antwort,
welche die totalis purgatio a fbmite stattfinden läßt „m ediante conceptione
Christi". Vor dieser fand nur die purgatio, seu emundatio seu sanctificatio
in utero statt (a. a. 0. 2. c.). Diese nun heißt in der Antwort: „quasi
praeparatoria ad Christi conceptionem." Der Sohn Gottes wollte von
Maria die menschliche Natur annehmen. Dazu aber mußte die Natur
Marias nach Leib und Seele würdig vorbereitet werden.

ad 2. Würde sich die una (purgatio) quasi praeparatoria ad Christi
conceptionem in der Antwort nicht beziehen auf die in utero, dann
gäbe es statt einer duplex eine triplex purgatio. Der hl. Thomas aber
spricht stets von einer doppelten Reinigung : die erste in utero, die andere
„mediante conceptione Christi" ; in der ersten wurde der fomes gebunden,
in der anderen vollständig weggenommen (vgl. a. 3. c. ad finem; 3. Sent,
dist. 3. qu. 1. a. 2. sol. 1; s. Jahrb. XXIII, S. 472 f.).

ad 3. Die purgatio „una quasi praeparatoria ad Christi
conceptionem" in einer mystischen Ekstase bestehen lassen, durch welche
die allerseligste Jungfrau auf die Empfängnis Christi vorbereitet wurde,
geht doch wohl nicht an; zumal letztere „keine sanctificatio im Sinne einer
,emundatio" sein soll, die Antwort aber ausdrücklich von einer purgatio
(offenbar emundatio) redet: die purgatio in utero „non fuit ab aliqua
impuritate culpae vel fomitis". Es war keine impuritas culpae vorhanden,
weil der Seele im Augenblicke ihrer Erschaffung und Eingießung die
heiligmachende Gnade mitgeteilt wurde: „per gratiam tune (i. e. in
ipso instanti infusionis) sibi infusam" (a. a. 0. S. 471 f.). Da diese
purgatio (statim, cito, mox) post animationem stattfand, war auch noch
keine „impuritas fomitis" vorhanden; war nämlich noch kein motus in-
ordinatus fomitis eingetreten (a. a. O. S. 472 f.; Zeile 3 v. u. muß es da
heißen: läßliche). Die Worte: „sed mentem eius magis in unum colligens,
et a multitudine sustollens" passen ganz treffend auf die prima sanctificatio

in utero. Durch die ligatio fomitis wurde die bei der Erschaffung
und Eingießung begnadete Seele noch mehr als durch die heiligmachende
Gnade geeint, nämlich auch natürlicherweise, und so vor aller Unordnung
und Zersplitterung der Seelenkräfte bewahrt (a. a. 0. S. 473).

Zu den hauptsächlichsten Gründen gegen die angeführte
Auffassung der Gnade und Erbsünde (a. a. O. 475) ist zu bemerken:

ad 1. Daß die Gnade ihrem Wesen nach eine perfectio naturae,
eine Erhöhung der Natur ist, wird durchaus nicht geleugnet. Es heißt
ja (de veritate qu. 27. a. 6. ad lum): „quamvis gratia non sit principium
esse naturalis; perficit tarnen esse naturale, in quantum addit spirituale."
Die Person aber ist Träger, Inhaber, Besitzer der Natur: „persona quaelibet
est alicuius naturae suppositum" (de malo qu. 5. a. 2.) und „mediante
natura" auch Träger, Inhaber, Besitzer der Gnade. Diese macht die Person
Gott wohlgefällig und würdig des ewigen Lebens: „gratia gratum fa-
ciens dupliciter accipitur: uno modo pro ipsa divina acceptatione,



Sprechsaal. 463

quae est gratuita Dei voluntas; alio modo pro dono quodam creato, quod
formaliterperficithominem, et facit eum dignum vita aeterna"
(de verit. 1. c. a. 5.). Mittels der Person wird dann die in ihr verwirklichte,

tatsächlich bestehende natura vitiata durch die Gnade immer mehr
geheilt, geheiligt, vollendet, indem die natürlichen Kräfte mehr und mehr
geeint, stets vollkommener der Leib der Seele, die niederen Seelenkräfte
den höhereu und diese Gott unterworfen werden.

ad 2. Im Begriffe „peccatum originale" nach dem jetzigen
theologischen Sprachgebrauche ist allerdings der Mangel der heiligmachenden
Gnade stets eingeschlossen. Das war aber zur Zeit der Väter und großen
Scholastiker nicht so. Sie unterschieden genau beim peccatum originale
den reatus vom actus, die Folge der Erbsünde für die einzelne Person,
die Trennung der Seele von Gott, vom Vitium, languor naturae, von der
bloßen Natursünde oder Naturschwäche, vom bloßen Fehler oder Mangel
der Natur. Ganz nach dem hl. Augustinus (c. Iulianum 3, 26; 6, 2. 6.)
schreibt (1. 2. qu. 81. a. 3. ad 2"m) St. Thomas: .peccatum originale per
baptismum aufertur reatu, inquantum anima récupérât gratiam quantum
ad mentem; remanet tarnen peccatum originale actu quantum ad fomitem,
qui est inordinatio partium inferiorum animae et ipsius corporis." Danach
bleibt also auch nach der Taufe das peccatum originale in gewisser
Hinsicht, nämlich als Naturmangel, Naturschwäche, Natursünde, als Mangel
der Urgerechtigkeit verbunden mit der zuständlichen Begierlichkeit:
„Privatio originalis iustitiae, per quam voluntas subdebatur Deo,
est formale in peccato originali; omnis autem alia inordinatio virium
animae se habet in peccato originali sicut quiddam materiale. Inordinatio
autem aliarum virium animae praecipue in hoc attenditur quod inordinate
convertuntur ad bonum commutabile; quae quidem inordinatio communi
nomine potest dici concupiscentia. Et ita peccatum originale materi-
aliter quidem est concupiscentia, formaliter vero est defectus originalis
iustitiae" (a. a. 0. qu 82. a. 3. c.). Eine zweifache subiectio mentis unter
Gott ist zu unterscheiden: die eine unter Gott als auctor naturae, die
andere unter Gott als auctor gratiae. Die erstere gehörte zur natürlichen,
die andere zur übernatürlichen Vollkommenheit. Aber sowohl die natürliche

wie die übernatürliche Vollkommenheit War durchaus ein reines
Gnadengeschenk Gottes. Die übernatürliche Vollkommenheit bildete die
Grundlage für die natürliche (vgl. hl. Franz von Sales, Theotimus,
1. Buch. Kap. 16 u. f.). — Wie uns nach allgemeinem lateinischem
Sprachgebrauche scheinen will, ist das Wörtchen „solum" wirklich ausschlaggebend.

Demnach wäre (1. qu. 95. a. 1.) zu übersetzen: „jene erste
Unterwürfigkeit war nicht bloß (ausschließlich, einzig und allein d. i.
notwendig, wesentlich) naturgemäß (natürlich), sondern (auch) gemäß
übernatürlicher Gnadengabe (übernatürlich)." Das „sed" nach vorausgehendem
„non solum" steht oft ohne „etiam (quoque, et)" wegen des
Nachdrucks, d. i. wenn bei dem „sed" eine größere, höhere Sache ausgedrückt
wird, als bei dem „non solum", wie es bei obigem Texte der Fall
ist. Das „solum, bloß" setzt doch gans selbstverständlich voraus, daß
diese erste Unterwürfigkeit irgendwie in gewissem Sinne natürlich war.
Nach „sed" einzuschalten „ganz und gar (absolute, simpliciter, omnino)"
ist durchaus willkürlich und gegen den Sprachgebrauch. Die an sich
übernatürliche Unterwürfigkeit unter Gott hat allerdings die Gnade als
Formalursache; aber die natürliche Unterwürfigkeit des Geistes unter
Gott kommt von der Gnade nur als bewirkender Ursache; an sich
natürlich, intra fines naturae, hat sie übernatürlichen Ursprung, eine
übernatürliche Ursache; sie ist nicht wesentlich (absolute, simpliciter), natür-



464 Sprechsaal.

lieh; denn sonst müßte sie auch nach dem Sündenfalle mit der Natur
gegeben sein. Die Natur hat jedoch ihre Vollendung nicht von sich und
von natürlichen Kräften, „sed secundum supernaturale donum gratiae".
An sich schließt der „status innocentiae", die „ipsa rectitudo primi status"
nicht notwendig und wesentlich a priori die heiligmachende Gnade ein ;

denn sonst wäre es durchaus irrig, „quod quidam dicunt quod primus homo
non fuit creatus in gratia, sed tarnen postmodum gratia fuit ei collata,
antequam peccasset" (a. a. 0. sub initio a. 1. c.). Auch St. Thomas selbst
unterscheidet das „conditus in gratia" von der „ipsa rectitudo primi status"
und sagt bloß „videtur requirere". Jene „innocentia" und „ipsa
rectitudo" aber ist offenbar der Urgereclitigkeit gleich. Von dieser aber heißt
es (a. a. 0. qu. 100. c.): „Iustitia autem originalis, in qua primus
homo conditus fuit, fuit accidens naturae speciei non quasi ex prin-
eipiis speciei causatum, sed tantum sicut quoddam donum divinitus
datum toti naturae." Zudem wird (a. a. 0. ad 2"m) unterschieden
die „iustitia gratuita, quae est merendi prineipium", d. i. offenbar die gratia
sanctificans von der „iustitia originalis" ; ferner die radix originalis iusti-
tiae von dieser originalis iustitia seu ipsa rectitudo. Diese Wurzel der
Urgereclitigkeit nun besteht „in subiectione supernaturali rationis ad Deum,
quae est per gratiam gratum facientem". Darum heißt es (a. a. 0. qu.
95. a. 1. c.) ja auch „illa prima subiectio, quâ ratio Deo (naturaliter) sub-
debatur, non erat solum secundum naturam, sed secundum supernaturale
donum gratiae". Die Gnade war ebenfalls bewirkende Ursache der
Unterwürfigkeit der „inferiores vires et corpus" unter die Vernunft bezw.
unter die Seele (a. a. 0. ad finem): „per gratiam in anima existentem
inferiora ei subdebantur".

ad 3. Daß der Doctor Angelicus unter culpa, macula originalis
peccati stets die Erbsünde versteht „in quantum inficit personam", ist
nicht der Fäll. Er unterscheidet vielmehr ausdrücklich eine culpa naturae
im Unterschiede von der culpa personae (z. B. 2. Sent. dist. 30. a. 2.).
Wie es ein Gut gibt, welches auf die Natur sich bezieht, und ein Gut,
welches die Person angeht; so ähnlich, sagt er (a. a. 0.), gibt es auch
„quaedam culpa naturae et quaedam culpa personae". Zur Schuld der
Person wird der Wille der Person erfordert, wie dies klar ist bei der
persönlich begangenen Sünde; „ad culpam vero naturae non requiritur
nisi voluntas in natura ilia" i. e. „voluntas prineipii naturae", d. i. des
ersten Menschen. Nicht als Personen'sind wir in Adam eingeschlossen,
sondern der Natur nach. Wir erben die Erbsünde von Adam als vom
Haupte der ganzen menschlichen Natur (vgl. de malo qu. 4. a. 1.).
St. Thomas handelt mitnichten von der persönlichen Heiligung
(3. qu. 27. a. 2.).

ad 4. Vorher „ad 3" hieß es: „Die Erbsünde kommt uns zu,
insofern wir in Adam als unserem moralischen Haupte eingeschlossen
sind. Das sind wir aber offenbar als Personen." Hier heißt es, daß
„die Erbsünde (auch mit Einschluß des persönlichen reatus) dem Menschen
als Träger der von Adam empfangenen Natur zukommt". Letzteres ist
richtig, ersteres aber falsch. Die Stelle (3. Sent. dist. 3. qu. 1. a. 1. ad
2um): „Gratia sanctificans non omnino directe opponitur peccato originali,
sed solum prout peccatum originale personam inficit; est enim gratia
perfectio personalis, peccatum vero originale directe est Vitium naturae;"
lautet doch wohl in einfacher deutscher Übersetzung: „Die heiligmachende
Gnade ist nicht durchaus (gänzlich, ganz und gar, schlechthin) unmittelbar
(ohne weiteres) der Erbsünde entgegengesetzt, sondern bloß insoweit, als
die Erbsünde die Person ansteckt; es ist nämlich die Gnade eine persönliche



Sprechsaal. 465

Vollkommenheit, die Erbsünde aber ist unmittelbar ein Fehler (Mangel,
Sünde) der Natur." Der Sinn der Stelle ist, wie uns scheint, daß die
heiligmachende Gnade in gewisser Hinsicht mit dem peccatum originale
zusammen sein kann, nämlich insoweit das peccatum originale als bloßes
Vitium naturae gefaßt wird, wie es der Fall ist beim Getauften (vgl. oben
ad 2: 1. 2. qu. 81. a. 3. ad 2u,n); dies will nichts anderes besagen, als
daß eine Person nach dem Sündenfalle, also trotz ihrer natura vitiata,
gar wohl die heiligmachende Gnade haben kann. Die heiligmachende
Gnade ist nur entgegengesetzt der persönlichen Ansteckung, dem persönlichen

reatus der Erbsünde. Ebenfalls heißt es hier: „Die gratia, obschon
eine perfectio naturae, ist eine der einzelnen Person nicht auf Grund
und mit der Natur verliehene Vollkommenheit." Oben ad 1 steht das
gerade Gegenteil: „ad ea quae sunt supra naturam, ordinatur (sc. persona)
mediante natura." Einige Zeilen weiter (de malo a. a. 0.) heißt es
aber ausdrücklich : „Gratia autem et visio divina sunt supra naturam
humanam"; also ad gratiam persona ordinatur mediante natura.

ad 5. Widerspruch ist keiner vorhanden. Was früher (s. Jahrbuch
XXIII, S. 470 ff.) diesbezüglich gesagt worden, klärt diesen vermeintlichen
Widerspruch vollständig auf. Gott schuf die Seele Marias in der Gnade ;

wären nun in demselben Augenblicke das Fleisch bezw. semen geheiligt
oder gereinigt worden, dann hätte die Seele bei der Vereinigung mit dem
Fleische nicht in Gefahr sein können, sich die Erbsünde zuzuziehen; weil
dann die Seele nicht Anteil haben konnte an der natura vitiata und
infolgedessen ebensowenig erlösungsbedürftig gewesen wäre wie Adam vor
dem Sündenfalle. Das drücken (3. Sent. dist. 3. qu. 2.) die Worte aus:
„nec etiam in ipso instanti infusionis, ut scilicet per gratiam tune sibi
in fus am conservaretur, ne culpam originalem incurreret." Die hier (a.a.O.
S. 476 oben) angeführten Worte: „In Maria war die Natur von Adam her
,schuldig' der ewigen Verdammnis und sie blieb es" sind genommen
aus einem längeren Zitate, entlehnt dem 8. Bde der deutschen Übersetzung
der theologischen Summa (Manz, Regensburg 1888, S. 666 — 668). U. E.
finden diese Worte des verdienten Übersetzers ihre hinlängliche Erklärung
in des hl. Thomas Worten (3. qu. 27. a. 2 ad. 4um): „sanctificatio totius
naturae, inquantum scilicet tota natura humana ab omni corruptione culpae
et poenae liberatur; et haec erit in resurrectione" (vgl. zur damnatio
a. 3. c.).

Soviel möge als kurze Antwort auf die (a. a. O.) gemachten Einwände
genügen. Zu den vier Punkten (S. 476) bemerken wir folgendes:

ad 1. Handelt es sich (3. qu. 27. a. 2.) hier um die persönliche
Heiligung Marias (vgl. S. 476 ad 3.), so würde St. Thomas überhaupt nicht
an die Möglichkeit einer solchen ante animationem denken. Die Person
beginnt ja erst ihr Dasein in ipso instanti infusionis animae rationalis.

ad 2. Daß der Aquinate nicht eigens in der Summa (3. qu. 27.
a. 2.) die sanctificatio „in ipso instanti infusionis" anführt, hat u. E. darin
seinen Grund, weil diese sanctificatio schon in der „ante" eingeschlossen
ist (vgl. Jahrb. XX, S. 353 f. ad II.). Darum sagt auch St. Thomas (a.a.O.c.) :

„Et si quocumque modo ante animationem beata Virgo sanctificata
fuisset, nunquam incurrisset maculam originalis culpae, et ita non indi-
guisset redemptione et salute, quae est per Christum, de quo dicitur
(Matth. 1, 21): Ipse salvum faciet populum suum a peccatis eorum. Hoc
autem inconveniens est quod Christus non sit Salvator omnium hominum,
ut dicitur (1. Tim. 4). Unde relinquitur quod sanctificatio B. Virginis
fuerit post eius animationem."

Jahrbuch für Philosophie etc. XXIV. 30



Sprechsaal.

ad 3. Der Ausdruck „B. V. contraxit peccatum originale" bezieht
sich auf die Erbsünde als bloße Natur Sünde, als languor, vitium naturae
d. h. Maria erbte von Adam dieselbe Natur, wie wir, nämlich die natura
lapsa seu vitiata und war eben darum erlösungsbedürftig.

ad 4. Daß (3. qu. 27. a. 2. ad 3om) gesagt wird: „quo tempore
sanctificata fuerit ignoratur", hat wohl seinen Grund in der Ansicht,
die vernünftige Seele werde nicht eingegossen in instanti conceptionis,
sondern erst später, nachdem der foetus hinlänglich entwickelt ist.

Zur fraglichen Stelle (a. a. O. a. 3. ad 3um) sei noch bemerkt,
daß sich die „impnritas culpae vel fomitis" allerdings auf die Person
bezieht (vgl. dies. Jahrb. XXII, S. 468 f.). Dies deutet der Einwand an,
welcher persönliche Sünde ausschließt: „nam peccatum non fecit"; sowie
der Vergleich mit den Engeln, welche durchaus nicht von persönlichen
Sünden gereinigt werden. Insbesondere spricht auch die Beziehung der
„impuritas fomitis" auf die Person dafür, daß die „impuritas culpae" als
Unreinheit persönlicher Schuld d. i. des reatus peccati originalis zu fassen
ist. Bei der „purgatio quasi praeparatoria ad Christi conceptionem"
(statim, mox, cito) post animationem handelt es sich nicht darum, eine
persönliche Unreinheit zu entfernen, weder die schwere persönliche Schuld
der Erbsünde noch irgendeine Unreinheit eines motus inordinatus fomitis.
Die Folge des Vitium naturae für die Person (der reatus peccati
originalis) war nämlich gehoben durch Eingießung der heiligmachenden Gnade
im Augenblicke der Erschaffung und Eingießung der Seele Marias („per
gratiam tune, i. e. in ipso instanti infusionis, sibi infusam" (dies.
Jahrb. XXIIJ, S. 471). Aber das hinderte nicht, daß diese selbe Seele
bei der Vereinigung mit der caro peccati zugleich mit dieser caro (bzw.
semen) teilnahm an der natura vitiata, daß ihr nämlich mangelte die
rectitudo, die iustitia originalis, die Ordnung der Seelenkräfte, welcher
notwendig folgte der Mangel der Unterwürfigkeit des Leibes unter die
Seele. Durch die heiligmachende Gnade war Marias Seele übernatürlicherweise

vom Augenblicke ihrer Erschaffung an mit Gott vereinigt und durch
besonderes Gnadenvorrecht „per divinam providentiam" (a. 3. c.) wurde
ihr fomes gebunden, vor ungeordneten Regungen bewahrt und so alle
natürliche Unordnung gehindert (a. a. 0. „sensualitatem eius ab omni
inordinato motu prohibentem"), bis dann vom ersten Augenblicke der
Erwachung ihrer Vernunft diese zugleich mit dem Willen sich natürlicher-
und übernatürlicherweise völlig Gott unterwarf, die niederen Seelenkräfte
beherrschte und auch der Leib ganz der Seele gehorchte. Nach Erlangung

des Vernunftgebrauchs blieb der fomes „secundum essentiam" als
ligatus bis zur „ipsa conceptio carnis Christi", bei welcher derselbe gänzlich

entfernt wurde: „totaliter fomite subtracto".
Für solche Auffassung der „una purgatio quasi praeparatoria ad

Christi conceptionem, quae non fuit ab aliqua impuritate culpae vel
fomitis, sed mentem eius magis in unum colligens, et a multitudine su-
stollens" spricht auch klar und deutlich das „corpus articuli" betreffs der
prima sanctificatio in utero. Die „sanctificatio B. Virginis post eius
animationem" (a. 2.) wird hier (a. 3.) näher erklärt. Wenn nun auch die
Betätigung des fomes Sache der Person ist, so muß doch von dieser
Betätigung (exercitium sive operatio) der fomes an sich genau unterschieden
werden. Letzterer gehört der Natur an. Mit der Natur ist auch der fomes
angesteckt. Er ist so recht eigentlich das Zeichen der natura lapsa, vitiata,
infecta. Die sanctificatio naturae vitiatae schließt demnach notwendig die
„emundatio ab infectione fomitis" ein. Der fomes an sich nun „nihil est
aliud quam inordinata concupiscentia sensibilis appetitus habitualis." Die



Sprechsaal. 467

emundatio fomitis kann aber in zweifacher Weise geschehen: entweder
durch gänzliche Wegnahme oder durch bloße Bindung. Erstere Art Reinigung

hätte die Kraft der Urgerechtigkeit „vim originalis iustitiae" gehabt.
Diese wird jedoch vom hl. Thomas ausgeschlossen: „Sicut ante immortali-
tatem carnis Christi resurgentis nullus adeptus fuit carnis immortalitatem,
ita inconveniens videtur dicere, quod ante Christi carnem, in qua nullum
fuit peccatum, caro Virginis matris eius vel cuiuscumque alterius fuerit
absque fomite, qui dicitur lex carnis sive membrorum. Et ideo videtur
melius dicendum quod per sanctificationem in utero non fuerit
sublatus B. Virgini fomes secundum essentiam, sed remanserit liga-
tus: non quidem per actum rationis suae, sicut in viris Sanctis; quia non
statim habuit usum liberi arbitrii, adhuc in ventre matris existens, hoc
enim est speciale Privilegium Christi; sed per abundantiam gratiae, quam
in sanctificatione recepit, et etiam perfectius per divinam providentiam,
sensualitatem eius ab omni inordinato motu prohibentem" (a. a. 0.).

Bei der sanctificatio in utero wurde die Natur Marias gereinigt von
der ererbten Unordnung der Seelenkräfte und des Fleisches. Durch
Bindung des fomes sorgte die göttliche Vorsehung behutsam dafür, daß die
ordentliche Entwicklung von Seele und Leib nicht im geringsten gestört
wurde, vielmehr zwischen beiden Friede und Eintracht herrschten. Als
dann Maria zum Vernunftgebrauch gelangt war, übernahm die Vernunft
die Führung über die niederen Seelenkräfte und über den Leib, für sich
selbst, natürlicher- und übernatürlicherweise, ganz Gott unterworfen ; den
fomes secundum essentiam aber behielt sie, bis „Spiritus sanctus mediante
conceptione Christi... purgavit eamtotaliter a fomite'. Die sanctificatio in
utero war die una purgatio quasi praeparatoria ad Christi conceptionem ;

quae non fuit ab aliqua impuritate culpae vel fomitis, sed mentem eius
magis in unum colligens, et a multitudine sustollens' (vgl. dies. Jahrb. XX,
S. 494 ff.). Die vorgebrachten Schwierigkeiten sind nur mit Freuden zu
begrüßen. Sie können wesentlich dazu beitragen, unsere Frage zu
klären und mit untergelaufene Verdunkelung heben. Zu dem Ende
erlauben wir uns noch einzelne Bemerkungen zur diesbezüglichen vortrefflichen

Ausführung unseres hochgeschätzten Mitarbeiters (dies. Jahrb. XX f.).
Daß zur Zeit des hl. Thomas „apud Theologos et Doctores communis
sententia in contrarium erat" (a. a. 0. S. 238, ad 1.) dem jetzigen Dogma
der U. E. ist nicht der Fall; sie bekämpften nur mit dem hl. Bernardus
einen „quidam error haereticus in modo intelligendi Immaculatae Con-
ceptionis Privilegium" (a. a. 0. S. 252, ad 7, S. 352, ad III.). Die
Erlösungsbedürftigkeit Marias wurde durch diesen Irrtum geleugnet; und
darum kam es den großen mittelalterlichen Gottesgelehrten vor allem
darauf an nachzuweisen, daß und inwiefern die Gottesmutter erlösungsbedürftig

war. Unsere heutigen Theologen unterscheiden ein debitum
proximum und remotum betreffs der Erbsünde, sagen aber nicht genau,
worin dieses doppelte debitum besteht. St. Thomas aber und seine großen
Zeitgenossen kennen der Sache nach dieses zweifache debitum gar wohl.
Das debitum proximum ist ihnen das debitum (culpa, Vitium) naturae, das
debitum remotum das debitum (culpa, Vitium) personae. Die Schuld der
Natur besteht darin, daß ihr die Urgerechtigkeit mangelt, welche sie
eigentlich haben sollte. Die Schuld der Person liegt darin, daß ihr ex
consequenti, infolge des Vitium naturae, die heiligmachende Gnade fehlt,
welche im Urzustände nach Gottes Ratschluß den mit der Urgerechtigkeit
geborenen Kindern sofort mitgeteilt worden wäre. Maria nun zog sich
als filia Adami das Vitium naturae, die Erbsünde als Natursünde, als
languor naturae zu; denn sie hatte wie wir wirklich die natura lapsa,

30*



468 Sprechsaal.

eorrupta, infecta, vitiata. Vom debitum personae aber wurde sie in instanti
creationis et infusionis animae „per gratiam tune sibi infusam"
erlöst. Persönlich also war sie vom ersten Augenblicke an geheiligt, weil
in der Gnade; trotzdem aber hatte sie noch etwas, was der Reinigung
und Heiligung bedurfte, nämlich ebendiese natura vitiata, und diese wurde
gereinigt und geheiligt post animationem. Nur um diese Heiligung kann
es sich (a. a. 0. a. 2. u. a. 3.) handeln; denn wir können doch dem
Doctor Angelicus nicht zumuten, daß er eine Heiligung der anima ratio-
nalis subsistens für möglich hält, bevor sie geschaffen ist (vgl. dies.
Jahrb. XX, S. 495 ff.).

Die Heiligung Marias ante animationem konnte nur stattfinden in
ihren Eltern oder in sua conceptione activa vel passiva oder in sua carne
vel corpore ante infusionem animae rationalis vel in ipso instanti
infusionis (a. a. O. S. 239 und 349 f.). St. Thomas spricht (3. Sent. dist.
qu. 1. a. 1. sol. 2.) ausdrücklich von der Heiligung des Fleisches in ipso
instanti infusionis der begnadeten Seele. In all diesen Fällen handelt es
sich um eine Heiligung der Natur. Der hl. Thomas redet ganz deutlich
von einer solchen (3. Sent. dist. 3. qu. 1. a. 1. ad 1. et 3.): „Parentes
B. Virginis radix eius fuerunt per actum naturae propagationi deservientem.
Unde nisi natura in eis sanctificata fuisset, non potuit ex eis sancta
proles concipi, sed vitiata propter vitium naturae in eis remanens.
Non autem fuit in eis natura sanctificata Goncubitus quo B.
Virgo concepta fuit, meritorius creditur, non per gratiam omnino pur-
gantem naturam, sed per gratiam perficientem personas parentum. Et
ideo non oportuit quod in proie concepta statim sanctitas
esset, non propter repugnantiam actus matrimonii ad sanctitatem, sed

propter repugnantiam vitii naturae nondum curati." Von den
Eltern her wurde Maria angesteckt durch das vitium naturae nicht bloß
dem Fleische, sondern auch der Seele nach; denn, obwohl in der Gnade
geschaffen, nahm doch die Seele durch ihre Verbindung mit dem sündigen
Fleische teil an der natura vitiata. Diese aber wurde geheilt, gereinigt,
geheiligt post animationem und zwar nicht bloß posterioritate naturae,
sondern auch temporis. Erst muß doch die Natur vollständig da sein,
Leib und Seele wirklich vereint sein, bevor die Natur geheilt werden
kann: „B. Virgo non fuit sanctificata, nisi postquam cuncta eius perfecta
sunt, scilicet et corpus et anima." Bei der Beseelung wurde die menschliche

Natur mitgeteilt und mit ihr die Erbsünde als vitium naturae: „unde
post animationem nihil prohibet prolem conceptam sanctificari: poste a
enim non manet in materno utero ad accipiendam humanam naturam,
sed ad aliqualem perfectionem eius quod iam accepit" (3, qu. 27. a. 1.
ad 4um). Wird die Heiligung Marias (a. 2.) als persönliche gefaßt, so
muß man u. Er. den Aquinaten notwendig für einen Gegner des
heutigen Dogmas der LT. E. halten, welche Ansicht noch jüngst ein gewiegter
theologischer Schriftsteller in der sehr angesehenen thomistischen
Zeitschrift: Revue des Sciences philos, et théolog., Saulchoir-Kain (Belgique),
1909, (S. 464 f.) in einem Artikel: „Le développement du dogme"
ausgesprochen hat. Wie nämlich das ante animationem in allen Fällen
zeitlich gefaßt ist, so will uns bedünken, muß auch entsprechend das
post animationem zeitlich gefaßt werden, nicht als bloßes post
natura.

Wie schon wiederholt betont worden (z. B. dies. Jahrb. XXIII,
S. 470), muß St. Thomas katholisch ausgelegt werden. Die Aussprüche
der Päpste über seine Lehre, die Festoration u. dgl. lassen sich nur in
dem Sinne fassen, daß er das depositum fidei ganz rein bewahrt hat.



Sprechsaal. 469

Enthält seine Lehre auch bloß materielle Irrtümer, wo bleibt dann ihre
Wahrheit und Zuverlässigkeit? Wird bei einer solchen Annahme sein
ganzes Ansehen nicht höchst zweifelhaft? Von Anfang an hielten wir
solche Meinung für ein gut Stück versteckten Rationalismus, und darum
wurden wir mit Gottes Hilfe nicht müde, seit einer langen Reihe von
Jahren dieselbe zu bekämpfen. Wir halten St. Thomas durchaus nicht
für unfehlbar, aber sind der festen Überzeugung, daß er in Glaubenssachen

durchaus tatsächlich nicht gefehlt hat. Zudem in unserer Frage
wie der Aquinate reden seine großen Zeitgenossen, insbesondere der heil.
Bonaventura, reden der hl. Bernardus, der hl. Anseimus und der große
hl. Kirchenvater, der Doctor gratiae, St. Augustinus. Durch die
vorgelegte Lösung wird ihre diesbezügliche Lehre einfachhin verständlich,
wo sie sonst ein unlösbares Rätsel bildet. Auf diese Lösung weist uns
nachdrücklich das Konzil von Trient (sess. 5. can. 5.) ganz in
Übereinstimmung mit der Lehre des hl. Völkerapostels Paulus (Rom. 6, 12 ff.).
Diese Lösung bedarf keiner Zusätze zur Ausführung des Aquinaten über
die Heiligung der Gottesmutter (a. a. O. XX, S. 240). Dieselbe wird allein
voll und ganz gerecht den „Principia stabilita a D. Thoma, iuxta quae
Theologus debet loqui de Beatissima Virgine Maria" (a. a. 0. u. f. S.).
Sie zeigt eben, daß der engelgleiche Lehrer unzweifelhaft der Meinung
ist, daß Marias Seele in der Gnade geschaffen und so dem Fleische
eingegossen ist („in ipso instanti infusionis per gratiam tune
sibi infusam" — „non ab aliqua impuritate culpae vel
foinitis"). Post animationem wurde sie bloß der Natur nach geheilt,
gereinigt, geheiligt, vervollkommnet, indem ihre Seelenkräfte geeint und
ihr fomes gebunden wurden („mentem eius magis in unum colligens, et
a multitudine sustollens"). Nur so wird es wirklich wahr, daß der aller-
seligsten Jungfrau verliehen worden, was ihr verliehen werden konnte;
daß ihre Heiligung und Reinheit größer, als die aller Heiligen und Engel,
die größte nach Christus, die höchste unter Gott gewesen ist. Gott gab
Maria alles, was er ihr als künftiger Gottesmutter bei Erschaffung ihrer
Seele geben konnte; aber von den Eltern erbte sie auf dem gewöhnlichen,
naturgemäßen Wege die natura vitiata, lapsa, infecta, corrupta, nicht die
natura intégra et perfecta, welche als iustitia originalis fortgepflanzt
worden wäre, wenn Adam nicht gesündigt hätte.

Wenn manche Thomisten sagen, daß die iustitia originalis die gratia
gratum faciens einschließe (a. a. O. S. 242), so scheint uns dies daher zu
kommen, weil sie nicht scharf genug unterscheiden zwischen iustitia originalis

und status iustitiae originalis. Letzterer schließt allerdings die
heiligmachende Gnade mitsamt allen anderen Gnadengaben z. B. der impassi-
bilitas und immortalités ein. Aber die iustitia originalis an sich ist nichts
anderes als das donum integritatis, als die natura intégra et perfecta,
welche darin bestand, daß Vernunft und Wille auch natürlicherweise
(nicht bloß supernaturaliter durch die gratia gratum faciens) Gott
unterworfen waren, der Vernunft aber die niederen Seelenkräfte und der Seele
der Leib. Wie das Konzil von Trient (sess. 5. can. 1. sq.) ausdrücklich
sanctitas und iustitia unterscheidet, so ist auch dem hl. Thomas die gratia
gratum faciens durchaus verschieden von der iustitia originalis. Zwar
sind beide eine perfectio naturae, aber in ganz verschiedener Weise. Die
heiligmachende Gnade teilt der Natur eine ganz übernatürliche
Vollkommenheit mit; die Urgerechtigkeit aber macht die Natur als solche
ganz vollkommen, verleiht ihr eine ganz natürliche Vollkommenheit. Die
heiligmachende Gnade ist wesentlich übernatürlich; die Urgerechtigkeit
nur übernatürlich dem Ursprünge, der bewirkenden Ursache nach: „acci-



470 Sprechsaal.

dens naturae speciei non quasi ex principiis speciei causatum, sed tan-
tum sicut quoddam donum divinitus datum toti naturae" (1. qu.
100. a. 1. c.). Die in der Gnade geschaffene Seele wurde Adams Leibe
eingehaucht, und so war die „gratia gratum faciens velut radix
iustitiae originalis", die „iustitia originalis quasi gratia quaedam
gratis data, fundata super gratiam gratum facientem" (a. a. 0. S. 242).

Ganz deutlich behauptet Cajetanus (ad III.: in 1. 2. qu. 81. a. 3.
ad 2um), daß nach der Taufe der Mangel der Urgerechtigkeit
bleibe, obwohl der Mangel der heiligmachenden Gnade gehoben werde:
„Scito quod peccatum originale in baptizato dicere remanere actu, et
transire reatu. Quia et vere actu remanet privatio iustitiae originalis:
sumus enim adhuc illa privati. Quoniam quamvis habeamus gratiam
gratum facientem coniungentem (supernaturaliter) supremum horrnnis'Deo,
non tarnen habemus earn secundum hune effectum qui est iustitia
originalis, in statu isto. Gratia enim, ut in 1° Parte (qu. 95. a. 1.) dictum
fuit, est radix originalis iustitiae, quae, olim cum suo fruetu perdita, per
baptismum reparatur secundum se, tantum fruetum (totum) factura iustitiae

originalis post resurrectionem. Et vere transit reatu. Quia non
remanet in baptizatis privatio originalis iustitiae sub ratione culpae: non
enim amplius eis imputatur ad culpam, nec reservatur punienda. Et sie
brevibus hic colligere poteris quomodo originale peccatum in baptizato
actu reman eat, reatu vero transeat." Goudin sagt (de gratia qu. 2. a. 2.
concl. 3.) ganz bestimmt: „Donum integritatis (i. e. iustitiae originalis)
licet gratis a Deo collatum esset, attamen quoad substantiam erat aliqua
forma ordinis naturalis, naturam ipsam perficiens in ordine
naturali, non ipsam elevans ad ordinem naturae divinae; hoc enim prae-
stabat gratia sanctificans. Itaque dona erant diversi generis et ordinis,
proindeque reipsa distineta." Derselben Meinung ist Natalis Alexander
(Theol. Dogm. — Mor. sec. Catech. Gone. Trid. Tom. I. qu. 2. § 47).
Am allerdeutlichsten aber erklärt der Doctor Angelicus sich selber: „S.
Thomas sui ipsius interpres." Es handelt sich (3. qu. 27. a. 2.) auch um
die Heiligung des Fleisches bezw. der Natur. Kurz und bündig drückt
sich St. Thomas darüber (Comp, theol. cap. 224.) aus mit den Worten:
„Gratia sanctificationis per prius in anima radicatur, nec ad corpus
(carnem) potest pervenire nisi per animam" i. e. „post animationem"
(non tantum natura, sed etiam tempore). Sollten noch weitere Schwierigkeiten

gemacht werden können, so hoffen wir fest mit Gottes Hilfe
dieselben zu lösen zu Ehren der unbefleckt empfangenen Gottesmutter und
zur Rechtfertigung ihrer treuen Diener St. Thomas und St. Bonaventura.

Königshofen (Bayern).
P. Joseph Leonissa, O. M. Cap.

Erwiderung.
1. Damascenus, den der hl. Thomas gekannt hat, nimmt in der

zitierten Stelle (de fid. orth. 1. III. c. 2) auf die purgatio in utero keinen
Bezug. Die Stelle ist eine Exegese zu Luc. 1, 35. Damascenus bezieht
die Worte: Spiritus S. superveniet in te auf die in Frage stehende
Reinigung, die also nicht in utero, sondern unmittelbar vor der
Empfängnis Christi stattfand. („Mszà ovv z»)v avyxazad-saiv zrjç
àyiaç naçt&êvov, nvsvßa ayiov i-rifj/.'tsv ên' avzf/v, xazà zov xvçiov
j.oyov, ov sinsv o ci y y eX öe, xad-aïQov avzr/v" Es wäre also
nach R. P. Joseph Leon, nicht nur der Syllogismus der Objektion verfehlt,



Sprechsaal. 471

wie ich bereits gezeigt habe, sondern S. Thomas hätte sich aus Damas-
cenus eine Schwierigkeit gemacht, die objektiv nicht besteht.

2. S. Thomas spricht immer von je zwei Reinigungen. In der resp.
von zweien, die bei der Empfängnis Christi stattfanden, wovon die
erste mit dem fomes nichts zu tun hatte (non fuit ab aliqua impuri-
tate culpae vel fomitis), und im corp. art. von zweien, die sich auf den
fomes beziehen. Die letztere ist im corp. und in der resp. identisch, die
erstere nicht, so daß im ganzen drei Reinigungen erwähnt werden.

3. Dionysius gebraucht gerade in der von S. Thomas in der resp.
berührten Stelle das Wort purgatio (xâ&apaiç) im Sinne von Erleuchtung:
„Kà&açolç èort xalç vrpsi/xévaiç ovoiaiç îj 7iccpà Qsov zwv réwç àyvoov-
fiévaiv e).).a/xxptç." (De eccl. hier. c. 6.) Man vgl. über ,,r.àfhi(>oiç"
Eisler, Phil. Wörterbuch, 2. Aufl. Daß ich eine Extase annahm, hat
seinen Grund in den Worten : mentem eius magis in unum colligens, et
a multitudine sustollens (vgl. die Definition von ,raplus" II. IX. qu. 175.
a. 1.), wobei das magis auf die habituelle Reschauung der Gottesmutter
hindeutet. '

Dagegen paßt die Stelle nicht auf die purgatio in utero, da es sich
um eine Sammlung des Geistes (mentem, und nicht der Seelenkräfte im
allgemeinen) handelt, Maria aber nach S. Thomas „in utero" nicht den
Vernunftgebrauch besaß.

Meine hauptsächlichsten Gründe gegen die Auffassung des hochw.
P. Josephus bezüglich der Lehre des hl. Thomas über die U. E.
überhaupt muß ich auch jetzt noch aufrecht erhalten.

1. Gibt der hochwürdige P. Josephus zu, daß die Gnade eine
Erhöhung der Natur ist, so hat der Ausdruck „perfectio personalis"
(III. Sent. dist. 3. qu. 1. a. 1. ad 2.) nur den Sinn, daß die Gnade dem
Menschen nicht mit der Natur verliehen wird, woraus in keiner Weise
eine Kompossibilität von Gnade und Erbsünde (im formellen Sinne) in einer
Person gefolgert werden kann.

2. Daß der Mangel der heiligmachenden Gnade nicht zum Begriff
der Erbsünde gehöre, beweist der Ausdruck: „peccatum originale per
baptismum aufertur, reatu, in quantum anima récupérât gratiam quantum
ad rnentem; remanet tarnen peccatum originale actu quantum ad fomitem"
(I. II. qu. 81. a. 3. ad 2.) doch nicht, da der fomes nur das Materiale
der Erbsünde ist, In der qu. de malo IV. a. 2. ad 2 circ. fin.) sagt
S. Thomas: iustitia originalis restituitur in baptismo, quantum ad
hoc, quod superior pars animae coniungitur Deo. Da wir das donum
integritatis durch die Taufe nicht bekommen, so wird hier die Gnade
als wesentliches Element der Urgerechtigkeit bezeichnet.

3. Für die Annahme einer zweifachen Unterwerfung des Geistes
unter Gott soll das Wörtchen „solum" ausschlaggebend sein. Da der
Satz: „illa prima subiectio non erat solum [nicht „non solum erat"
auch im Sinne einer Negation des „secundum naturam" verstanden werden
kann, so läßt sich zum mindesten kein Beweis daraus führen.

Will der hochw. P. Josephus Leon, mit der zweifachen Unterwerfung
des Geistes unter Gott nichts anderes besagen, als daß der Geist nicht
nur durch die Gnade in das Kindschaftsverhältnis zu Gott gebracht wurde,
sondern daß er auch von Seiten der durch die Gnade im Zaum gehaltenen
Leidenschaften nicht gehindert wurde, sich frei und leicht zu Gott zu
erheben, so stimme ich sachlich, nicht bezüglich des Ausdruckes mit ihm
überein. Damit ist aber nicht gesagt, daß ein durch die Gnade
begründetes Verhältnis des Geistes zu Gott, und eine unter dem Einfluß der



472 Sprechsaal.

Gnade zustandekommende aktuelle Unterwerfung unter Gott dem Wesen
nach natürlich sein könnte. Dies scheint mir ein Widerspruch zu sein.
Überhaupt ist es gar nicht ausgemacht, daß die Gnade als causa
efficiens das donum integritatis hervorgebracht habe. Der sei. Prälat
Gloßner verteidigt in seinem Werke: „Die Lehre des hl. Thomas vom
Wesen der göttlichen Gnade* die Ansicht, daß die Gnade der Integrität
„nur in einem sehr uneigentlichen Sinne" auf die heiligmachende Gnade
als ihre Wurzel zurückgeführt werden könne. (S. 97.) Ich wage
diesbezüglich eine Entscheidung nicht zu treffen.

Daß der hl. Thomas die Meinung „quod primus homo non fuit
creatus in gratia" in der Summa (I. qu. 95. a. 1.) nicht als durchaus
irrig bezeichne, trifft doch nicht zu, da er das kontradiktorische
Gegenteil verteidigt. Der Ausdruck „videtur" ist nur bescheidene
Ausdrucksweise, gegenüber einer Meinung, die damals noch sententia
communior war.

Gewiß ist die iustitia originalis ein accidens naturae speciei, d. h.
ein donum divinitus datum toti naturae (I. qu. 100. a. 1.), aber dies
war auch die Gnade des ersten Menschen. Freilich sagt der englische
Lehrer: „Non tarnen fuisset propter hoc gratia naturalis", weil sie nicht
„per virtutem seminis" fortgepflanzt worden wäre. Aber dies gilt wiederum
auch von der iustitia originalis. Ich berufe mich auf Gajetan, der (in
h. 1.) sagt: „adverte, quod cum iustitia originalis, etiam pro gratia
gratis data sit principaliter in anima, non plus talis iustitia, pro
quanto est in anima, traduceretur a generante, quam anima
ipsa, quam constat produci a Deo immediate."

In der resp. ad 2. (1. c.) wird die iustitia gratuita nur von den
„quidam" nicht zur iustitia originalis gerechnet, gegen welche S. Thomas
p olemisiert.

Der Ausdruck radix originalis iustitiae beweist eher, daß die Gnade
zum Wesen der Urgerechtigkeit gehört als das Gegenteil. Oder ist im
Begriff „Baum" nicht der Begriff „Wurzel" eingeschlossen?

4. Daß S. Thomas zwischen Natursünde und persönlicher unterscheide,
habe ich nie geleugnet, wohl aber, daß Natur in diesem Zusammenhang
die natura singularis im Gegensatz zur Person bedeute. Auf diese
hielt ich den Begriff „culpa" für nicht anwendbar.

5. Adam war als unser moralisches Haupt von Gott eingesetzt auf
Grund seiner natürlichen StammesVaterschaft. Unser persönlicher Wille
ist in dem seinen eingeschlossen, weil wir auf Grund der natürlichen
Abstammung zugleich moralisch in ihm eingeschlossen sind. Damit
klärt sich der vermeintliche Widerspruch.

Die Übersetzung von III. Sent. d. 3. qu. 1. a. 1. ad 2, die der
hochw. P. Josephus bietet, ist mit meiner identisch: Die Gnade ist nicht
durchaus der Erbsünde entgegengesetzt. Dr. Schneider übersetzte aber
„durchaus nicht", was einen anderen Sinn gibt.

Mein Satz: „Die Gnade wird uns nicht mit und auf Grund der
Natur verliehen, und die Worte des hl. Thomas: „Ad ea, quae sunt supra
naturam, ordinatur (persona) mediante natura, widersprechen sich
keineswegs. Daraus, daß die Gnade eine Erhöhung der Natur ist, folgt
doch nicht, daß sie mit der Natur verliehen wird.

6. Der Widerspruch besteht darin: Nach S. Thomas empfing die
Gottesmutter die Gnade zur Reinigung von der Erbschuld. Nach R.
P. Josephus hatte Maria die Erbschuld trotz der Gnade. Diesen Widerspruch

finde ich nicht aufgeklärt.



Sprechsaal. 473

Meine als Meinung verteidigte Auffassung des hl. Thomas in der
Frage der U. E. sucht der hochw. P. Josephus mit folgenden Gründen
zu entkräften.

1. S. Thomas hätte, falls er von der persönlichen Heiligung
Mariens (in III. qu. 27. a. 2.) spreche, gar nicht an die Möglichkeit einer
ante animationem stattgefundenen Reinigung denken können. Meine
Antwort ist diese: Weil beim hl. Thomas nur eine persönliche Heiligung
einen Sinn gibt, weist er jede andere, vor der Konstituierung der Person
erfolgte, an welche andere dachten, zurück.

2. Das „in instanti" soll im „ante* und nicht im „post*
eingeschlossen sein. In meiner Voraussetzung, daß nämlich von der persönlichen

Heiligung die Rede ist, kann es nur im „post" eingeschlossen sein,
wenn er dasselbe berücksichtigt, was aber der Fall sein dürfte, da
man sonst dem hl. Thomas einen logischen Fehler zumuten müßte. Der
Schluß: Nullo modo ante, ergo aliquo modo post ist vollständig richtig.

3. Ist „peccatum originale" nichts anderes als bloße Natursünde,
Natur im Gegensatz zur Person genommen, so muß R. P. Josephus für
die Person Mariens jede Erlösungsbedürftigkeit leugnen, was mit dem
Dogma nicht übereinstimmt.

4. Der Grund, warum der hl. Thomas bezüglich des Zeitpunktes
der Heiligung Mariens sich so reserviert äußert, dürfte wohl kaum der
sein, daß der Augenblick der animatio unbekannt sei, weil der heil.
Thomas nur fragt, ob Maria vor oder nach der animatio geheiligt
wurde.

Nur noch ein Wort, über die hermeneutischen Grundsätze, die der
hochw. P. Josephus bei der Erklärung des hl. Thomas befolgen zu müssen
glaubt. Er meint, nach den Aussprüchen der Päpste dürfe man beim
hl. Thomas auch keinen error materialis in rebus fidei annehmen und
müsse ihn von vornherein „katholisch" interpretieren. Wir glauben,
S. Thomas müsse interpretiert werden nach den Regeln der natürlichen

Hermeneutik. Das Urteil über seine Lehre in rebus theo-
logicis steht der Kirche zu, das Verständnis und die Feststellung
derselben ist unsere Sache. Bei der Erklärung des englischen Lehrers muß
aber auch die thomistische Tradition berücksichtigt werden, die R.
P. Josephus preisgibt. Nach ihm hätten die Thomisfen die Lehre des
hl. Thomas von der Erbsünde, Urgerechtigkeit und Heiligung Mariens
nicht verstanden. Denn wenn Scotus und Thomas übereinstimmen, wozu
dann die jahrhundertlange Kontroverse? Nach unserer Ansicht haben die
Thomisten vielleicht nicht jene Zurückhaltung beobachtet, wie der
englische Lehrer, aber sie haben nichts ihm Widersprechendes gelehrt.

Nur zur Verteidigung der thomistischen Schule habe ich meinen
kleinen Artikel geschrieben, nicht etwa, um den auch von mir
hochgeschätzten Dr. Schneider oder den hochw. P. Josephus anzugreifen. In
der Verehrung gegen den hl. Thomas, der mir gegenüber keiner
Rechtfertigung bedarf, weiß ich mich eins mit dem verehrten Gegner.
Damit erkläre ich meinerseits Schluß der Debatte und scheide aus
der Kontroverse aus.

Graz. P. Hyacinth Amschl, 0. P.



474 Sprechsaal.

Zur Abwehr.
In den „Hist.-pol. Blättern" 144' liest man1: „Herr Dr. Vermeiden

hat selbstverständlich das Recht, über das Endressche Büchlein ein anderes
Urteil zu fällen als ich. Seine Kompetenz, dasselbe der wissenschaftlichen

Welt vorzulegen, kann ich weder bestätigen noch bestreiten, da
mir das Maß seiner Vertrautheit und der geschichtlichen Entwicklung
der mittelalterlichen Philosophie nicht bekannt ist."

Freiherr Dr. v. Hertling hätte — ich sage es auf die Gefahr hin,
wieder einer „Ungehörigkeit" beschuldigt zu werden, — sich kürzer fassen
können und sollen, indem er doch einfach meint: Der Rezensent des
E.schen Büchlein ist „ohne eigene Kenntnis der Dinge".

Ich verlasse ungern die „sachliche Auseinandersetzung". Allein in
diesem Falle bin ich leider gezwungen, etwas Persönliches vorzubringen.
Vor mehr als vierzig Jahren bekam ich wegen meiner ersten Arbeit auf
philosophischem Gebiete eine wunderschön geprägte, wertvolle
Denkmünze: „Vermeulen in Philosophiae disciplinis palmam me-
renti." Nicht in einem Reiche von Blinden war ich, Einäugiger, König.
Denn von meinen Mitbewerbern und Mitschülern sind viele zu hohen
Stellungen gelangt, sogar zur Zierde bedeutender Bischofsstühle geworden.
Zwei Jahre später promovierte ich an der Hochschule zu Löwen; wiederum
nach zwei Jahren an der Hochschule zu Würzburg in der Theologie. Es
wäre unverständig, wenn ich der Zeugnisse von Rechtsgelehrten, wie der
Löwener Professoren Feye und Moulart, oder der Würzburger Theologie-
Professoren Denzinger, Hergenröther, Hettinger mich hier rühmen wollte.
Meine Dissertation ist u. a. von Dr. Ward eingehend besprochen, ebenso
vom Kardinal Franzelin, de Traditione, Romae 1876, als erudita
bezeichnet. Die steile Höhe einer bayerischen Lyzeal-Professur, um die
Worte des Archivrates Krusch zu gebrauchen, habe ich allerdings nicht
erreicht. „Non cuivis contingit, adire Corinthum." Ich habe mich nicht
einmal um einen Lehrstuhl der Philosophie beworben. Dort, wo ein
Philosoph, wie Prälat Gloßner, seine Lehrtätigkeit aufgeben mußte, wäre
natürlich für mich eine Aussicht auf Erfolg bei einer Bewerbung zweifellos

nicht gegeben, umsomehr, da die Bemühungen Rittlers, im
Einverständnis mit dem Rischof von Senestrey, damit ich während Rittlers
Aufenthalt im Landtage ihn vertrete, beim Minister Lutz umsonst waren.

Verlassen wir lieber dieses nicht sachliche Gebiet. Das Gesagte
genügt vollständig, um zu zeigen, daß ich mich nicht zu fürchten brauche,
einen Waffengang über Kompetenz anzutreten. „Nous avons crainte,
pas peur." Wenn nötig, werde ich, nur gute, glatte Kieselsteine aus
meiner Sammelbüchse auf die Schleuder legen, keinen Sand — denn der
fliegt auf den Schleuderer zurück.

Übrigens bin ich noch immer derselben Meinung, die ich früher (in
der Anmerkung S. 81: Weg zur Erkenntnis des Wahren von Balmes,
3. Auflage, aufs neue durchgesehen von Dr. Vermeulen. Regensburg,
Manz, 1896) kundgab: „Man vergesse nicht, daß es schon bei Seneca
(12. Epist.) heißt: „Ut isti, qui in verba iurant, nec quid dicatur aesti-
mant, sed a quo sciant So findet sich denn auch in einem Briefe
Joannes' XXII. der Satz: „Audi quid unus sapiens dicat: non quis, inquit,
sed quid dicat intendit." In der Nachfolge Christi lautet der Satz

1 Die Sperrungen sind von mir, wenn nicht gesagt wird : vom Autor
gesperrt.



Sprechsaal. 475

aber: „Non quaeret, quis hoc dixerit; sed quid dicatur, attende." Auch
die Anmerkung auf Seite 145 ist noch heute lesenswert.

Freiherr von Hertling schreibt weiter : „Er hat aber nicht das Recht,
die Aufrichtigkeit des von mir geäußerten günstigen Urteils in Zweifel zu
ziehen. Wenn er gleich zu Anfang bemerkt: „Spielt bei diesen Worten,
mit kluger Vorsicht gewählt vielleicht ein kleines Lächeln um die
Mundwinkel des gewandten Hofmanns und feinen Diplomaten?" — so
erkläre ich das für eine Ungehörigkeit, die ich mir im mündlichen
Verkehr unter Anwendung eines sehr viel schärferen Ausdruckes energisch
verbitten würde." — Der ganze Satz lautete: „Spielte bei diesen Worten,
mit kluger Vorsicht gewählt, z. B. „nicht etwa eine bloße Kompilation,
sondern eine originale Leistung" vielleicht ein kleines Lächeln um die
Mundwinkel des gewandten Hofmannes und feinen Diplomaten? Warum
ich das meine?"

Nun folgen die Gegenüberstellungen der Worte Hertlings und Endres'.
Lobt Hertling z. B. Thomas: „Es ist zu sagen, daß, wie ungeheuer auch
der Fortschritt ist, -welchen unser Wissen auf allen Gebieten erfahren
hat, wir, was die letzten Fragen der Weltanschauung betrifft, auch heute
nicht über das hinausgekommen sind, was darüber Thomas von Aquin,
der größte Scholastiker gelehrt hat" —, so schreibt Endres: „Bei Thomas
bewundern wir nicht eine gleiche Vielseitigkeit des Wissens und der
Interessen, wie bei Albert."

„Thomas wahrt die Eigenart seiner Auffassung durch eine dem
modernen Gefühle allerdings unerträgliche Methode." „Die
Augustinuszitate werden angedeutet durch stillschweigende
Assimilierung, durch leise Korrektur oder durch völlig gewaltsame

Interpretation." — Ich habe vielen vor und nach der
Drucklegung meine Rezension gezeigt. Niemand hat die Beschuldigung einer
Unaufrichtigkeit oder eine Ungehörigkeit darin gefunden; jeder sogleich
verstanden, was ich sagen wollte. Hätte ich vielleicht besser getan, bei
den Worten: „nicht eine bloße Kompilation, sondern eine originale
Leistung" nur Goethe zu zitieren?

„Original
„Wer kann was Dummes, wer was Kluges denken,
„Das nicht die Vorwelt schon gedacht?"

Oder: „Sprüche in Prosa":
„Die originalsten Autoren der neuesten Zeit sind es nicht deswegen,

weil sie etwas Neues hervorbringen, sondern allein, weil sie fähig sind,
dergleichen Dinge zu sagen, als wenn sie vorher niemals wären gesagt gewesen."

Damit mir nicht wieder so etwas Ähnliches passiere, antworte ich
deshalb nur mit den Worten des Dichters:

„Sagt nur nichts halb:
„Ergänzen, welche Pein!
„Sagt nur nichts grob:
„Das Wahre spricht sich rein."

Freiherr von H. schreibt weiter: „Im übrigen ist es nicht meine
Absicht, mich mit dem Rezensenten saehlieh auseinanderzusetzen.
Wer ohne eigene Kenntnis der Dinge seine Auslassungen auf sich
wirken ließe, könnte allerdings den Eindruck gewinnen, als ob an dem
Büchlein nichts, auch gar nichts Gutes wäre."

Hier ist keine Antwort auch eine Antwort.
Zum Schlüsse schreibt Freiherr v. H. : „Möge es doch Herr Dr. Ver-

meulen unternehmen, seinerseits eine Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie zu schreiben ..."



476 Sprechsaal.

Noch einmal, auf die Gefahr hin, einer „Ungehörigkeit" beschuldigt
zu werden, nehme ich diese Worte Hertlings als nicht aufrichtig
gemeint auf. Einem so in Anspruch genommenen Lehrer der Mittelschule,
in meinem Alter, der 22—24 Stunden Unterricht in der Woche erteilen
muß, dazu in manchem Jahre zwar weniger, aber desto mehr begabten
Schülern die Psalmen aus dem Hebräischen zu übersetzen und erklären,
die mühsame Pflicht eines Offiziators zu erfüllen, Predigt usw. zu
halten hat — diese Zumutung zu stellen, er solle keine bloße
Kompilation, sondern eine originale Leistung auf dem Gebiete sogleich
unternehmen, ist mehr als eine „Ungehörigkeit"; „Ce n'est pas un crime, c'est
une faute," — es ist eine Verlegenheitsantwort, denn, wo sollte es hin,
wenn jeder Rezensent statt einer Rezension ein Buch über den
besprochenen Gegenstand schreiben sollte?

Übrigens ist dieser Wunsch an die verkehrte Adresse gerichtet. In
der Geschichte der Päpste von Wensing-Vermeulen, die Lerar in
holländischer Sprache geschrieben, in Deutschland jedoch nicht unbekannt
geblieben, ist diese Arbeit schon geschehen. Da sind Thomas, Anseimus,
Beda usw. gewürdigt, Abaelard, Scotus, Berengar entsprechend behandelt.
Meine Arbeit an dieser Papstgeschichte ist u. a. auch im Hist. Jahrbueh
der Görres-Gesellsehaft mehr als einmal lobend besprochen. Werde
ich also nicht mehr durch Berufspflichten und Gesundheitsverhältnisse an
der Fortsetzung dieser Arbeit gehindert, so werde ich nicht getane
Arbeit erneuern, sondern bei der Lebensgeschichte Leos XIII. die neue
und neueste Philosophie und Philosophen entsprechend zu würdigen
verstehen.

Zum Schlüsse meint Freiherr v. H., daß es „völlig überflüssig war,
unter Anwendung von Fettdruck einem Mann wie Endres gegenüber die
Enzyklika Papst Pius' X. gegen den Modernismus heranzuziehen".

Das ist das einzige — Ende gut — alles gut —, worin ich
vielleicht Freiherrn von H. recht geben könnte. Es war nämlich schon vor
mir und weit nachdrücklicher geschehen in den „Studien und Mitteilungen"
der Benediktiner, Jahrgang XXIX.

Da schreibt ein Hochschullehrer Prof. Dr. G. A. Weber u. a. : „Endres
schont nicht einmal Kirchenväter. „Gegen das Ende des 11. Jahrhunderts",
übertreibt er mit „modernistischer Kritik"1 (Papst Pius X),
„bestand auf Seiten einzelner Vertreter der kirchlich reformatorischen Richtung

eine Abneigung gegen allen natürlichen Wissenstrieb. Daß
auch die Geschichte hiervon betroffen werde, zeigt deutlich die
Gesinnung des Stimmenführers dieser Richtung, Petrus Damiani. Mönche,
die sich mit Geschichte befassen, kommen ihm geradezu vor wie
Narren, die sich mit Altweiberpossen abgeben." In Wirklichkeit sagt der
heilige Kirchenlehrer: Einige von den älteren Mönchen (nonnulli
senum) beschäftigen sich mit Possen (fabulosis naeniis), so daß sie sich
schaden und den Zuhörern wahnwitzig erscheinen; bald weben sie
Geschichtsfetzen, bald erzählen sie von Siegen alter Könige. Der eifrige
Kardinalbischof, der selber Geschichtschreiber war, tadelte also
nicht die ernste Geschichte, sondern erhob nur seine warnende Stimme
gegen Mißbrauch, gegen Anekdoten und Schilderungen großer
Raufszenen; solche hielt er für unpassend für alte Mönche. Vgl. Hist.-pol.
Blätter, 139 (1907), 420.

Regensburg. Dr. Vermeulen.

1 Vom Autor gesperrt.



Sprechsaal. 477

Erwiderung.
Herr P. A. Rohner O. Pr. hat im 24. Bd. 1. u. 2. Heft dieser

Zeitschrift mein mit dem kirchlichen Imprimatur versehenes Buch
,Religion und Ethos" einer Besprechung unterzogen, die mir zu folgenden
metakritischen Bemerkungen Anlaß gibt:

1. Wenn P. Rohner, ohne hierfür den Beweis zu erbringen,
behauptet, ich verrate eine fabelhafte Unkenntnis der elementarsten
Grundbegriffe und Grundsätze der Metaphysik und versage auf dem Gebiete der
theocentrischen Moral vollständig, so bleibt mir nichts anderes übrig als
mich darauf zu berufen, daß sowohl meine jüngste Schrift: „Religion und
Ethos" als eine unmittelbar vorher veröffentlichte moralphilosophische
Abhandlung, worin ich gerade die schwierigsten ethischen Prinzipienfragen
erörtere, in katholischen Gelehrtenkreisen eine überaus günstige Aufnahme
gefunden haben. Dies hätte wohl kaum der Fall sein können, wenn solch
.fabelhafte Unkenntnis" mir mit Recht zum Vorwurf gemacht werden
könnte.

2. Nach P. Rohner soll ich mein Buch mit dem Magnetberg der
Sage verglichen haben, der alles Eisen aus den ihm nahegekommenen
feindlichen Schiffen zog und dadurch bewirkte, daß sie von selbst
auseinanderfielen. Ich bemerke hierzu, daß sich das von mir gebrauchte
Bild natürlich nicht auf meine Schrift, sondern auf die theocentrische
Moral bezieht.

3. P. Rohner beanstandet meinen Satz: „Im Grundprinzip der
theistischen Moral liegt nichts, was einer lebens- oder kulturfeindlichen
Auffassung gleichkommen würde." Das Mißverständnis wird behoben
sein, wenn ich darauf verweise, daß ein Unterschied besteht nicht nur
zwischen Grundprinzip und Folgerung, sondern auch zwischen
Grundprinzip und praktischer Durchführung desselben in concreto;

4. Dem Wahrheitsgehalt der Kantschen Ethik suche ich in meiner
Schrift ebenso gerecht'zu werden, wie ich deren Schwächen und Gefahren
hervorhebe. Gegen den von mir hochverehrten Prof. Dr. Willmann nehme
ich Kant nur in einem einzigen Punkte in Schutz. Ich habe die Uber-
Zeugung, daß Kants ethischer Autonomismus, den ich übrigens mit denkbar

größter Entschiedenheit ablehne, eben doch noch etwas höher steht
als der absolute Irnmoralismus des Nietzscheschen Übermenschentums.
Das Mißverständnis bei P. Rohner rührt daher, daß ich in meiner Schrift
.schwere Vorwürfe" statt „schwerer Vorwurf" schreibe.

5. Mehrere Einwände P. Rohners haben zur Voraussetzung, daß er
den allgemein philosophischen Standpunkt, den Wundt in seiner Ethik
einnimmt, als Subjektivismus und Nominalismus bezeichnet. Ich
kann mich mit P. Rohner nach dieser Seite hin nicht auseinandersetzen,
da er sein Urteil über Wundt nicht näher motiviert, verweise aber darauf,
daß Wundt selbst den Nominalismus als „skeptischen Empirismus" brandmarkt

und daß hervorragende katholische Gelehrte gegen den ethischen
Skeptizismus sich gerade auf Wundts Lehre von der Allgemeingültigkeit
der sittlichen Begriffe berufen.

6. Die „väterliche Mahnung", welche ich nicht an die Vertreter der
christlichen Ethik überhaupt, sondern nur an einzelne Vertreter der
sog. „theonomen" Moral richte, ist wohl berechtigt, wie mir jeder
zugestehen wird, der die jüngsten Kontroversen auf moralphilosophischem
Gebiete aufmerksam verfolgt hat.

7. Was meine Stellung zu Wundts religionsphilosophischen
Anschauungen anlangt, so wird alles darauf ankommen, ob ich Wundts Re-



478 Sprechsaal.

ligionsbegriff zustimme oder nicht. Es ist natürlich das letztere der Fall.
Denn sowohl Wundts Gefühlstheorie der Religion wie seinen
Pantheismus lehne ich ab und zwar mit aller Bestimmtheit ohne alle Halbheit

und Leisetreterei. Ich finde es etwas auffallend, daß P. Rohner
gerade von den markantesten Stellen meines Ruches, die hier in Retracht
kommen, auch keine einzige nur andeutet, sondern größeren Zusammenhängen

einige Stellen entnimmt, die durchaus nicht geeignet sind, das,
was ich wirklich lehre, erkennen zu lassen. — In dem modernen
Religionpsychologismus erblicke ich den größten Feind der Religion. Wenn
ich dem Satze Wundts: „Die Religion ist an sich noch kein reines
sittliches Ideal" zustimme, so geschieht dies bloß in der Erwägung, daß
auch die heidnischen Religionen mit ihren vielfach unsittlichen
Momenten in den Allgemeinbegriff der Religion miteinzubeziehen sind. Da,
wo Wundt den Versuch macht, von unsittlichen Elementen innerhalb des
christlichen Religionsideals zu reden, gehe ich scharf mit ihm ins
Gericht.

In einer demnächst erscheinenden Schrift werde ich auf manche der
von P. Rohner beanstandeten Punkte etwas eingehender zu sprechen
kommen. Ich hoffe, daß damit einige mißverständliche Auffassungen von
selbst wegfallen.

Dillingen. Prof. Dr. Scherer.

Die metakritischen Bemerkungen in der „Erwiderung" des Herrn
Prof. Dr. Scherer haben mich nicht überzeugt, daß meine Kritik seiner
Schrift „Religion und Ethos" auch nur in einem einzigen Punkte zu weit
gegangen.

Ich möchte mich aber mit dem Herrn Professor vorläufig nicht
weiter auseinandersetzen.

Seine demnächst erscheinende Schrift, in der er auf manche von
mir beanstandeten Punkte etwas eingehender zu sprechen kommen will,
wird mir vielleicht Gelegenheit bieten, die Urteile meiner Kritik näher
zu motivieren.

Chieri. P. Antonius M. Rohner 0. Pr.


	Sprechsaal

