Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 24 (1910)

Rubrik: Sprechsaal

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

462 Sprechsaal,

SPRECHSAAL

Der Gottesmutter Heiligung nach St. Thomas.

Auf die Erwiderung (s. Jahrb. XXIII, S. 474 ff.) sei zuniichst kurz
geantwortet. Die Auffassung des fraglichen Textes (8. qu. 27. a. 8. ad 3m)
wird aus drei Griinden fiir ganz und gar unmoglich gehalten (S. 474):

ad 1. Der Einwand setzt die vollstindige Reinigung vom fomes
,ante conceptionem Filii Dei* voraus. Dies eben bestreitet die Antwort,
welche die totalis purgatio a fomite stattfinden lift ,mediante conceptione
Christi“. Vor dieser fand nur die purgatio, seu emundatio seu sanctificatio
in utero statt (a. a. O. 2. ¢.). Diese nun heift in der Antwort: ,quasi
praeparatoria ad Christi conceptionem.* Der Sohn Gottes wollte von
Maria die menschliche Natur annehmen. Dazu aber mufte die Natur
Marias nach Leib und Seele wiirdig vorbereitet werden,

ad 2. Wirde sich die una (purgatio) quasi praeparatoria ad Christi
conceptionem . . . in der Antwort nicht beziehen auf die in utero, dann
gibe es statt einer duplex eine triplex purgatio. Der hl. Thomas aber
spricht stets von einer doppelten Reinigung: die erste in utero, die andere
,mediante conceptione Christi“; in der ersten wurde der fomes gebunden,
in der anderen vollstindig weggenommen (vgl. a. 3. ¢. ad finem; 3. Sent.
dist. 3. qu. 1. a. 2. sol. 1; s. Jahrh. XXIII, S. 472 f)).

ad 3. Die purgatio ,una quasi praeparatoria ad Christi concep-
tionem*“ in einer mystischen Ekstase bestehen lassen, durch welche
die allerseligste Jungfrau auf die Empfingnis Christi vorbereitet wurde,
geht doch wohl nicht an; zumal letztere ,keine sanctificatio im Sinne einer
,emundatio‘“ sein soll, die Antwort aber ausdriicklich von einer purgatio
(offenbar = emundatio) redet: die purgatio in utero ,non fuit ab aliqua
impuritate culpae vel fomitis“. Es war keine impuritas culpae vorhanden,
weil der Seele im Augenblicke ihrer Erschaffung und EingieBung die
heiligmachende Gnade mitgeteilt wurde: ,per gratiam tune (i. e. in
ipso instanti infusionis) sibi infusam® (a. a. O. S. 471 f). Da diese
purgatio (statim, cito, mox) post animationem stattfand, war auch noch
keine ,impuritas fomitis* vorhanden; war nimlich noch kein motus in-
ordinatus fomitis eingetreten (a. a. 0. S. 472 f.; Zeile 3 v. u. muB es da
heiBen: ligliche). Die Worte: ,sed mentem eius magis in unum colligens,
et a multitudine sustollens“ passen ganz treffend auf die prima sanctifi-
catio in utero. Durch die ligatio fomitis wurde die bei der Erschaffung
und EingieBung begnadete Seele noch mehr als durch die heiligmachende
Gnade geeint, nimlich auch natiirlicherweise, und so vor aller Unordnung
und Zersplitterung der Seelenkrifte bewahrt (a. a. 0. S. 473).

Zu den hauptsiichlichsten Grinden gegen die angefiihrte Auf-
fassung der Gnade und Erbsiinde (a. a. 0. 475) ist zu bemerken:

ad 1. Dab die Gnade ihrem Wesen nach eine perfectio naturae,
eine Erhohung der Natur ist, wird durchaus nicht geleugnet. Es heift
ja (de veritate qu. 27. a. 6. ad 1*™): ,quamvis gratia non sit principium
esse naturalis; perficit tamen esse naturale, in quantum addit spirituale.“
Die Person aber ist Triger, Inhaber, Besitzer der Natur: ,persona quaelibet
est alicuius naturae suppositum® (de malo qu. 5. a. 2.) und ,mediante na-
tura® auch Triiger, Inhaber, Besitzer der Gnade. Diese macht die Person
Gott wohlgefillig und wiirdig des ewigen Lebens: ,gratia gratum fa-
ciens . . . dupliciter accipitur: uno modo pro ipsa divina acceptatione,



Sprechsaal. 463

quae est gratuita Dei voluntas; alio modo pro dono quodam creato, quod
formaliterperficithominem, et facit eum dignum vita aeterna®
(de verit. 1. c. a. 5.). Mittels der Person wird dann die in ihr verwirk-
lichte, tatsichlich bestehende natura vitiata durch die Gnade immer mehr
geheilt, geheiligt, vollendet, indem die natiirlichen Kriifte mehr und mehr
geeint, stets vollkommener der Leib der Seele, die niederen Seelenkriifte
den hoheren und diese Gott unterworfen werden.

ad 2. Im Begriffe ,peccatum originale“ nach dem jetzigen theolo-
gischen Sprachgebrauche ist allerdings der Mangel der heiligmachenden
Gnade stets eingeschlossen. Das war aber zur Zeit der Viiter und groben
Scholastiker nicht so. Sie unterschieden genau beim peccatum originale
den reatus vom actus, die Folge der Erbsiinde fir die einzelne Person,
die Trennung der Seele von Gott, vom vitium, languor naturae, von der
bloBen Natursiinde oder Naturschwiche, vom blozen Fehler oder Mangel
der Natur. Ganz nach dem hl. Augustinus (c. Iulianum 3, 26; 6, 2. 6.)
schreibt (1. 2. qu. 81. a. 8. ad 2=») St. Thomas: ,peccatum originale per
baptismum aufertur reatu, inquantum anima recuperat gratiam quantum
ad mentem; remanet tamen peccatum originale actu quantum ad fomitem,
qui est inordinatio partium inferiorum animae et ipsius corporis. Danach
bleibt also auch nach der Taufe das peccatum originale in gewisser Hin-
sicht, namlich als Naturmangel, Naturschwiche, Natursiinde, als Mangel
der Urgerechtigkeit verbunden mit der zustindlichen Begierlichkeit:
.Privatio originalis iustitiae, per quam voluntas subdebatur Deo,
est formale in peccato originali; omnis autem alia inordinatio virium
animae se habet in peccato originali sicut quiddam materiale. Inordinatio
autem aliarum virium animae praecipue in hoc attenditur quod inordinate
convertuntur ad bonum commutabile; quae quidem inordinatio communi
nomine potest dici concupiscentia. Kt ita peccatum originale materi-
aliter quidem est concupiscentia, formaliter vero est defectus originalis
iustitiae“ (a. a. O. qu 82. a. 3. c.). Eine zweifache subiectio mentis unter
Gott ist zu unterscheiden: die eine unter Gott als auctor naturae, die
andere unter Gott als auctor gratiae. Die erstere gehorte zur natiirlichen,
die andere zur iibernatiirlichen Vollkommenheit. Aber sowohl die natiir-
liche wie die ibernatiirliche Vollkommenheit war durchaus ein reines
Gnadengeschenk Gottes. Die iibernatiirliche Vollkommenheit bildete die
Grundlage fiir die natiirliche (vgl. hl. Franz von Sales, Theotimus,
1. Buch. Kap. 16 u. f.). — Wie uns nach allgemeinem lateinischem Sprach-
gebrauche scheinen will, ist das Wortchen ,solum® wirklich ausschlag-
gebend. Demnach wire (1. qu. 95. a. 1.) zu tiibersetzen: ,jene erste
Unterwiirfigkeit . . . war nicht blof (ausschlieBlich, einzig und allein d. i.
notwendig, wesentlich) naturgeméif (natiirlich), sondern (auch) gema8 iiber-
natiirlicher Gnadengabe (iibernatiirlich).* Das ,sed“ nach vorausgehendem
,non . . . solum* steht oft ohne ,etiam (quoque, et)* wegen des Nach-
drucks, d. i. wenn bei dem ,sed“ eine groBere, hohere Sache ausgedriickt
wird, als bei dem ,non . .. solum®, wie es bei obigem Texte der Fall
ist. Das ,solum, blos* setzt doch ganz selbstverstindlich voraus, daB
diese erste Unterwiirfigkeit irgendwie in gewissem Sinne natiirlich war.
Nach ,sed“ einzuschalten ,ganz und gar (absolute, simpliciter, omnino)*
ist durchaus willkiirlich und gegen den Sprachgebrauch. Die an sich
itbernatiirliche Unterwiirfigkeit unter Gott hat allerdings die Gnade als
Formalursache; aber die natiirliche Unterwiirfigkeit des Geistes unter
Gott kommt von der Gnade nur als bewirkender Ursache; an sich
natiirlich, intra fines naturae, hat sie iibernatiirlichen Ursprung, eine tiber-
natiirliche Ursache; sie ist nicht wesentlich (absolute, simpliciter), natiir-



464 Sprechsaal.

lich; denn sonst miiBte sie auch nach dem Siindenfalle mit der Natur
gegeben sein. Die Natur hat jedoch ihre Vollendung nicht von sich und
von natiirlichen Kriften, ,sed secundum supernaturale donum gratiae“.
An sich schliet der ,status innocentiae“, die ,ipsa rectitudo primi status*
nicht notwendig und wesentlich a priori die heiligmachende Gnade ein;
denn sonst wiire es durchaus irrig, ,quod quidam dicunt quod primus homo
non fuit creatus in gratia, sed tamen postmodum gratia fuit ei collaia,
antequam peccasset® (a. a. O. sub initio a. 1. ¢.). Auch St. Thomas selbst
unterscheidet das ,conditus in gratia“ von der ,ipsa rectitudo primi status®
und sagt bloB ,videtur requirere. Jene ,innocentia* und ,ipsa recti-
tudo* aber ist offenbar der Urgerechtigkeit gleich. Von dieser aber heibt
es (a. a. O. qu. 100. ¢.): ,lustitia autem originalis, in qua primus
homo conditus fuit, fuit accidens naturae speciei non quasi ex prin-
cipiis speciei causatum, sed tantum sicut quoddam donum divinitus
datum toti naturae.“ Zudem wird (a. a. O. ad 2*™) unterschieden
die ,iustitia gratuita, quae est merendi principium®, d. i. offenbar die gratia
sanctificans von der ,iustitia originalis®; ferner die radix originalis iusti-
tiae von dieser originalis iustitia seu ipsa rectitudo. Diese Wurzel der
Urgerechtigkeit nun besteht ,in subiectione supernaturali rationis ad Deum,
quae est per gratiam gratum facientem“. Darum heit es (a. a. O. qu.
95. a. 1. ¢.) ja auch ,illa prima subiectio, qua ratio Deo (naturaliter) sub-
debatur, non erat solum secundum naturam, sed secundum supernaturale
donum gratiae“. Die Gnade war ebenfalls bewirkende Ursache der
Unterwiirfigkeit der ,inferiores vires et corpus“ unter die Vernunft bezw.
unter die Seele (a. a. 0. ad finem): ,per gratiam in anima existentem
inferiora ei subdebantur®.

ad 3. Dak der Doctor Angelicus unter culpa, macula originalis
peccati stets die Erbsiinde versteht ,in quantum inficit personam®, ist
nicht der Fall. Er unterscheidet vielmehr ausdriicklich eine culpa naturae
im Unterschiede von der culpa personae (z. B. 2. Sent. dist. 30. a. 2.).
Wie es ein Gut gibt, welches auf die Natur sich bezieht, und ein Gut,
welches die Person angeht; so dhnlich, sagt er (a. a. O.), gibt es auch
,quaedam culpa naturae et quaedam culpa personae“. Zur Schuld der
Person wird der Wille der Person erfordert, wie dies klar ist bei der
personlich begangenen Siinde; ,ad culpam vero naturae non requiritur
nisi voluntas in natura illa* i. e. ,voluntas principii naturae“, d. i. des
ersten Menschen., Nicht als Personen ‘sind wir in Adam eingeschlossen,
sondern der Natur nach. Wir erben die Erbsiinde von Adam als vom
Haupte der ganzen menschlichen Natur (vgl. de malo qu. 4. a. 1.).
St. Thomas handelt mitnichten von der personlichen Heiligung
(8. qu. 27. a. 2.).

ad 4. Vorher ,ad 3¢ hief es: ,Die Erbsiinde kommt uns zu, in-
sofern wir in Adam als unserem moralischen Haupte eingeschlossen
sind. Das sind wir aber offenbar als Personen.* Hier heift es, daB
»die Erbsiinde (auch mit Einschluf des personlichen reatus) dem Menschen
als Triger der von Adam empfangenen Natur zukommt®. Letzteres ist
richtig, ersteres aber falsch. Die Stelle (3. Sent. dist. 8. qu. 1. a. 1. ad
2um). Gratia sanctificans non omnino directe opponitur peccato originali,
sed solum prout peccatum originale personam inficit; est enim gratia
perfectio personalis, peccatum vero originale directe est vitium naturae;“
lautet doch wohl in einfacher deutscher Ubersetzung: ,Die heiligmachende
Gnade ist nicht durchaus (génzlich, ganz und gar, schlechthin) unmittelbar
(ohne weiteres) der Erbsiinde entgegengesetzt, sondern bloB insoweit, als
die Erbsiinde die Person ansteckt; es ist niimlich die Gnade eine personliche



Sprechsaal. 465

Vollkommenheit, die Erbsiinde aber ist unmittelbar ein Fehler (Mangel,
Siinde) der Natyr.“ Der Sinn der Stelle ist, wie uns scheint, dag die
heiligmachende Gnade in gewisser Hinsicht mit dem peccatum originale
zusammen sein kann, nimlich insoweit das peccatum originale als blokes
vitium naturae gefaBt wird, wie es der Fall ist beim Getauften (vgl. oben
ad 2: 1. 2. qu. 81. a. 3. ad 2'™); dies will nichts anderes besagen, als
daf eine Person nach dem Siindenfalle, also trotz ihrer natura vitiata,
gar wohl die heiligmachende Gnade haben kann. Die heiligmachende
Gnade ist nur entgegengesetzt der personlichen Ansteckung, dem person-
lichen reatus der Erbsiinde. . Ebenfalls heifit es hier: ,Die gratia, obschon
eine perfectio naturae, ist eine der einzelnen Person nicht auf Grund
und mit der Natur verliehene Vollkommenheit.“ Oben ad 1 steht das
gerade Gegenteil: ,ad ea quae sunt supra naturam, ordinatur (sc. persona)
mediante natura.* Einige Zeilen weiter (de malo a. a. O.) heifit es
aber ausdriicklich: ,Gratia autem et visio divina sunt supra naturam
humanam®; also ad gratiam persona ordinatur mediante natura.

ad 5. Widerspruch ist keiner vorhanden. Was friiher (s. Jahrbuch
XXIII, S. 470 ff.) diesbeziiglich gesagt worden, klirt diesen vermeintlichen
Widerspruch vollstindig auf. Gott schuf die Seele Marias in der Gnade;
wiiren nun in demselben Augenblicke das Fleisch bezw. semen geheiligt
oder gereinigt worden, dann hitte die Seele bei der Vereinigung mit dem
Fleische nicht in Gefahr sein kénnen, sich die Erbsiinde zuzuziehen; weil
dann die Seele nicht Anteil haben konnte an der natura vitiata und in-
folgedessen ebensowenig erlosungsbediirftic gewesen wire wie Adam vor
dem Stndenfalle. Das driicken (3. Sent. dist. 3. qu. 2.) die Worte aus:
Jnec etiam in ipso instanti infusionis, ut scilicet per gratiam tunesibi
infusam conservaretur, ne culpam originalem incurreret.“ Die hier (a.a.0.
S. 476 oben) angefiihrten Worte: ,In Maria war die Natur von Adam her
,Schuldig der ewigen Verdammnis und sie blieb es“ sind genommen
aus einem lingeren Zitate, entlehnt dem 8. Bde der deutschen Ubersetzung
der theologischen Summa (Manz, Regensburg 1888, S. 666—668). U. E.
finden diese Worte des verdienten Ubersetzers ihre hinlingliche Erklirung
in des hl. Thomas Worten (3. qu. 27. a. 2 ad. 4"»): ,sanctificatio totius na-
turae, inquantum scilicet tota natura humana ab omni corruptione culpae
et poenae liberatur; et haec erit in resurrectione® (vgl. zur damnatio
a; 8. e

Soviel moge als kurze Antwort auf die (a. a. O.) gemachten Einwiinde
geniigen, Zu den vier Punkten (S. 476) bemerken wir folgendes:

ad 1. Handelt es sich (3. qu. 27. a. 2.) hier um die persdnliche
Heiligung Marias (vgl. S. 4756 ad 8.), so wiirde St. Thomas iiberhaupt nicht
an die Moglichkeit einer solchen ante animationem denken. Die Person
beginnt ja erst ihr Dasein in ipso instanti infusionis animae rationalis.

ad 2. DaB der Aquinate nicht eigens in der Summa (8. qu. 27.
a. 2.) die sanctificatio ,in ipso instanti infusionis* anfiihrt, hat u. E. darin
seinen Grund, weil diese sanctificatio schon in der ,ante“ eingeschlossen
ist (vgl. Jahrb. XX, S. 853 f. ad II.). Darum sagt auch St. Thomas (a.a.0.c.):
,Et si quocumque modo ante animationem beata Virgo sanctificata
fuisset, nunquam incurrisset maculam originalis culpae, et ita non indi-
guisset redemptione et salute, quae est per Christum, de quo dicitur
(Matth. 1, 21): Ipse salvum faciet populum suum a peccatis eorum. Hoc
autem inconveniens est quod Christus non sit Salvator omnium hominum,
ut dicitur (1. Tim. 4). Unde relinquitur quod sanctificatio B. Virginis
fuerit post eius animationem.“ 2 5 :

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIV. 30



466 | Sprechsaal.

ad 8. Der Ausdruck ,B. V. contraxit peccatum originale“ bezieht
sich auf die Erbsiinde als blofe Natursiinde, als languor, vitium naturae
d. h. Maria erbte von Adam dieselbe Natur, wie wir, nimlich die natura
lapsa seu vitiata und war eben darum erlosungsbediirftig. ;

ad 4. DaB (3. qu. 27. a. 2. ad 8") gesagt wird: ,quo tempore
sanctificata fuerit ignoratur®, hat wohl seinen Grund in der Ansicht,
die verniinftige Seele werde nicht eingegossen in instanti conceptionis,
sondern erst spiter, nachdem der foetus hinlédnglich entwickelt ist.

Zur fraglichen Stelle (a. a. O. a. 8. ad 3"™) sei noch bemerkt,
daf sich die ,impuritas culpae vel fomitis* allerdings auf die Person
bezieht (vgl. dies. Jahrb. XXII, S. 468 f.). Dies deutet der Einwand an,
welcher personliche Siinde ausschlieBt: ,nam peccatum non fecit“; sowie
der Vergleich mit den Engeln, welche durchaus nicht von personlichen
Stunden gereinigt werden. Insbesondere spricht auch die Beziehung der
oimpuritas fomitis* auf die Person dafiir, daf die ,impuritas culpae“ als
Unreinheit personlicher Schuld d. i. des reatus peccati originalis zu fassen
ist. Bei der ,purgatio quasi praeparatoria ad Christi conceptionem*
(statim, mox, cito) post animationem handelt es sich nicht darum, eine
personliche Unreinheit zu entfernen, weder die schwere personliche Schuld
der Erbsiinde noch irgendeine Unreinheit eines motus inordinatus fomitis.
Die Folge des vitium naturae fiir die Person (der reatus peccati origi-
nalis) war nimlich gehoben durch EingieBung der heiligmachenden Gnade
im Augenblicke der Erschaffung und EingieBung der Seele Marias (,per
gratiam tune, i. e. in ipso instanti infusionis, sibi infusam"“ (dies.
Jahrb, XXIIl, S. 471). Aber das hinderte nicht, daf diese selbe Seele
bei der Vereinigung mit der caro peccatl zugleich mit dieser caro (bzw.
semen) teilnahm an der natura vitiata, daB ihr ndmlich mangelte die
rectitudo, die iustitia originalis, die Ordnung der Seelenkrifte, welcher
notwendig folgte der Mangel der Unterwiirfigkeit des Leibes unter die
Seele. Durch die heiligmachende Gnade war Marias Seele iibernatiirlicher-
weise vom Augenblicke ihrer Erschafiung an mit Gott vereinigt und durch
besonderes Gnadenvorrecht ,per divinam providentiam“ (a. 3. c.) wurde
ihr fomes gebunden, vor ungeordneten Regungen bewahrt und so alle
natiirliche Unordnung gehindert (a. a. O. ,sensualitatem eius ab omni
inordinato motu prohibentem*“), bis dann vom ersten Augenblicke der
Erwachung ihrer Vernunft diese zugleich mit dem Willen sich natiirlicher-
und {bernatiirlicherweise vollig Gott unterwarf, die niederen Seelenkrifte
beherrschte und auch der Leib ganz der Seele gehorchte. Nach Erlan-
gung des Vernunftgebrauchs blieb der fomes ,secundum essentiam® als
ligatus bis zur ,ipsa conceptio carnis Christi“, bei welcher derselbe ginz-
lich entfernt wurde: ,totaliter fomite subtracto®.

Fir solche Auffassung der ,una purgatio quasi praeparatoria ad
Christi conceptionem, quae non "fuit ab aliqua impuritate culpae vel
fomitis, sed mentem eius magis in unum colligens, et a multitudine su-
stollens“ spricht auch klar und deutlich das ,corpus articuli* betreffs der
prima sanctificatio in utero. Die ,sanctificatio B. Virginis post eius ani-
mationem® (a. 2.) wird hier (a. 3.) niher erklirt. Wenn nun auch die
Betitigung des fomes Sache der Person ist, so muf doch von dieser Be-
titigung (exercitium sive operatio) der fomes an sich genau unterschieden
werden. Letzterer gehort der Natur an. Mit der Natur ist auch der fomes
angesteckt. Er ist so recht eigentlich das Zeichen der natura lapsa, vitiata,
infecta. Die sanctificatio naturae vitiatae schlieft demnach notwendig die
,emundatio ab infectione fomitis“ ein. Der fomes an sich nun ,nihil est
alind quam inordinata concupiscentia sensibilis appetitus habitualis.* Die



Sprechsaal. 467

emundatio fomitis kann aber in zweifacher Weise geschehen: entweder
durch ginzliche Wegnahme oder durch bloe Bindung. Erstere Art Reini-
gung hitte die Kraft der Urgerechtigkeit ,vim originalis iustitiae“ gehabt.
Diese wird jedoch vom hl. Thomas ausgeschlossen: ,Sicut ante immortali-
tatem carnis Christi resurgentis nullus adeptus fuit carnis immortalitatem,
ita inconveniens videtur dicere, quod ante Christi carnem, in qua nullum
fuit peccatum, caro Virginis matris eius vel cuiuscumque alterius fuerit
absque fomite, qui dicitur lex carnis sive membrorum. Et ideo videtur
melius dicendum quod per sanctificationem in utero non fuerit
sublatus B. Virgini fomes secundum essentiam, sed remanserit liga-
tus: non quidem per actum rationis suae, sicut in viris sanctis; quia non
statim habuit usum liberi arbitrii, adhuc in ventre matris existens, hoc
enim est speciale privilegium Christi; sed per abundantiam gratiae, quam
in sanctificatione recepit, et etiam perfectius per divinam providentiam,
sensualitatem eius ab omni inordinato motu prohibentem® (a. a. 0.).

Bei der sanctificatio in utero wurde die Natur Marias gereinigt von
der ererbten Unordnung der Seelenkrifte und des Fleisches. Durch Bin-
dung des fomes sorgte die gottliche Vorsehung behutsam dafiir, da die
ordentliche Entwicklung von Seele und Leib nicht im geringsten gestort
wurde, vielmehr zwischen beiden Friede und Eintracht herrschten. Als
dann Maria zum Vernunftgebrauch gelangt war, tibernahm die Vernunft
die Fiihrung tiber die niederen Seelenkriifte und tiber den Leib, fiir sich
selbst, natiirlicher- und iibernatiirlicherweise, ganz Gott unterworfen; den
fomes secundum essentiam aber behielt sie, bis ,Spiritus sanctus mediante
conceptione Christi. .. purgavit eam totaliter a fomite“. Die sanctificatio in
utero war die una purgatio quasi praeparatoria ad Christi conceptionem;
quae non fuit ab aliqua impuritate culpae vel fomitis, sed mentem eius
magis in unum colligens, et a multitudine sustollens® (vgl. dies. Jahrb. XX,
S. 494 ff.). Die vorgebrachten Schwierigkeiten sind nur mit Freuden zu
begriiBen. Sie konnen wesentlich dazu beitragen, unsere Frage zu
kliaren und mit untergelaufene Verdunkelung heben. Zu dem Ende er-
lauben wir uns noch einzelne Bemerkungen zur diesbeziiglichen vortrefi-
lichen Ausfiihrung unseres hochgeschiitzten Mitarbeiters (dies. Jahrb. XX f).
DaB zur Zeit des hl. Thomas ,apud Theologos et Doctores communis
sententia in contrarium erat” (a. a. 0. S. 238, ad 1.) dem jetzigen Dogma
der U. E. ist nicht der Fall; sie bekimpften nur mit dem hl, Bernardus
einen ,quidam error haereticus in modo intelligendi Immaculatae Con-
ceptionis privilegium“ (a. a. O. S. 262, ad 7, S. 352, ad 1lL). Die Er-
losungsbediirftigkeit Marias wurde durch diesen Irrtum geleugnet; und
darum kam es den grofien mittelalterlichen Gottesgelehrten vor allem
darauf an nachzuweisen, da und inwiefern die Gottesmutter erlosungs-
bediirftig war. Unsere heutigen Theologen unterscheiden ein debitum
proximum und remotum betreffs der Erbsiinde, sagen aber nicht genau,
worin dieses doppelte debitum besteht. St. Thomas aber und seine grofen
Zeitgenossen kennen der Sache nach dieses zweifache debitum gar wohl.
Das debitum proximum ist ihnen das debitum (culpa, vitium) naturae, das
debitum remotum das debitum (culpa, vitium) personae. Die Schuld der
Natur besteht darin, daf ihr die Urgerechtigkeit mangelt, welche sie
eigentlich haben sollte. Die Schuld der Person liegt darin, daB ihr ex
consequenti, infolge des vitium naturae, die heiligmachende Gnade fehit,
welche im Urzustande nach Gottes RatschluB den mit der Urgerechtigkeit
geborenen Kindern sofort mitgeteilt worden wire. Maria nun zog sich
als filia Adami das vitium naturae, die Erbsiinde als Natursiinde, als
languor naturae zu; denn sie hatte wie wir wirklich die natura lapsa,

30*



468 Sprechsaal.

corrupta, infecta, vitiata. Vom debitum personae aber wurde sie in instanti
creationis et infusionis animae ,per gratiam tune sibi infusam*
erlost. Personlich also war sie vom ersten Augenblicke an geheiligt, weil
in der Gnade; trotzdem aber hatte sie noch etwas, was der Reinigung
und Heiligung bedurfte, nimlich ebendiese natura vitiata, und diese wurde
gereinigt und geheiligt post animationem. Nur um diese Heiligung kann
es sich (a. a. O. a. 2. u. a. 8.) handeln; denn wir kénnen doch dem
Doctor Angelicus nicht zumuten, daB er eine Heiligung der anima ratio-
nalis subsistens fiir moglich hilt, bevor sie geschaffen ist (vgl. dies.
Jahrb. XX, 8. 495 ff.).

Die Heiligung Marias ante animationem konnte nur stattfinden in
ihren Eltern oder in sua conceptione activa vel passiva oder in sua carne
vel corpore ante infusionem animae rationalis vel in ipso instanti in-
fusionis (a. a. O. S, 239 und 349 f). St. Thomas spricht (3. Sent. dist.
qu. 1. a. 1. sol. 2.) ausdriicklich von der Heiligung des Fleisches in ipso
instanti infusionis der begnadeten Seele. In all diesen Fillen handelt es
sich um eine Heiligung der Natur. Der hl. Thomas redet ganz deutlich
von einer solchen (3. Sent. dist. 3. qu. 1. a. 1. ad 1. et 3.): ,Parentes
B. Virginis radix eius fuerunt per actum naturae propagationi deservientem:.
Unde nisi natura in eis sanctificata fuisset, non potuit ex eis sancta
proles concipi, sed vitiata propter vitium naturae in eis remanens.
Non autem fuit in eis natura sanctificata . .. Concubitus quo B.
Virgo concepta fuit, meritorius creditur, non per gratiam omnino pur-
gantem naturam, sed per gratiam perficientem personas parentum. Et
ideo non oportuit quod in prole concepta statim sanctitas es-
set, non propter repugnantiam actus matrimonii ad sanctitatem, sed
propter repugnantiam vitii naturae nondum curati.* Von den
Eltern her wurde Maria angesteckt durch das vitium naturae nicht blof
dem Fleische, sondern auch der Seele nach; denn, obwohl in der Gnade
geschaffen, nahm doch die Seele durch ihre Verbindung mit dem siindigen
Fleische teil an der natura vitiata., Diese aber wurde geheilt, gereinigt,
geheiligt post animalionem und zwar nicht bloB posterioritate naturae,
sondern auch temporis. Erst muB doch die Natur vollstindig da sein,
Leib und Seele wirklich vereint sein, bevor die Natur geheilt werden
kann: ,B. Virgo non fuit sanctificata, nisi postquam cuncta eius perfecta
sunt, scilicet et corpus et anima.“ Bei der Beseelung wurde die mensch-
liche Natur mitgeteilt und mit ihr die Erbsiinde als vitinm naturae: ,unde
post animationem nihil prohibet prolem conceptam sanctificari: postea
enim non manet in materno utero ad accipiendam humanam naturam,
sed ad aliqualem perfectionem eius quod iam accepit (3, qu. 27. a. 1.
ad 4"=), Wird die Heiligung Marias (a. 2.) als personliche gefafit, so
muBZ man u. Er. den Aquinaten notwendig fiir einen Gegner des heu-
tigen Dogmas der U. E. halten, welche Ansicht noch jiingst ein gewiegter
theologischer Schriftsteller in der sehr angesehenen thomistischen Zeit-
schrift: Revue des Sciences philos. et théolog., Saulchoir-Kain (Belgique),
1909, (S. 464 f.) in einem Artikel: ,Le développement du dogme*“ aus-
gesprochen hat. Wie niimlich das ante animationem in allen Fillen
zeitlich gefaft ist, so will uns bediinken, muf auch entsprechend das
post animationem zeitlich gefaBit werden, nicht als bloBes post
natura. '

Wie schon wiederholt betont worden (z. B. dies. Jahrb. XXIII,
S. 470), muk St. Thomas katholisch ausgelegt werden. Die Ausspriiche
der Pipste ither seine Lehre, die Festoration u. dgl. lassen sich nur in
dem Sinne fassen, dak'er das depositum fidei ganz rein bewahrt hat.



Sprechsaal. 469

Enthélt seine Lehre auch blof materielle Irrtiimer, wo bleibt dann ihre
Wahrheit und Zuverlissigkeit? Wird bei einer solchen Annahme sein
ganzes Ansehen nicht hochst zweifelhaft? Von Anfang an hielten wir
solche Meinung fiir ein gut Stiick versteckten Rationalismus, und darum
wurden wir mit Gottes Hilfe nicht miude, seit einer langen Reihe von
Jahren dieselbe zu bekimpfen. Wir halten St. Thomas durchaus nicht
fur unfehlbar, aber sind der festen Uberzeugung, daf er in Glaubens-
sachen durchaus tatséichlich nicht gefehlt hat. Zudem in unserer Frage
wie der Aquinate reden seine grofien Zeitgenossen, insbesondere der heil.
Bonaventura, reden der hl. Bernardus, der hl. Anselmus und der grofe
hl. Kirchenvater, der Doctor gratiae, St. Augustinus. Durch die vor-
gelegte Losung wird ihre diesbeziigliche Lehre einfachhin verstindlich,
wo sie sonst ein unlosbares Ritsel bildet. Auf diese Losung weist uns
nachdriicklich das Konzil von Trient (sess. 5. can. 5.) ganz in Uber-
einstimmung mit der Lehre des hl. Volkerapostels Paulus (Rém. 6, 12 ff.),
Diese Losung bedarf keiner Zusiitze zur Ausfithrung des Aquinaten iiber
die Heiligung der Gottesmutter (a. a. 0. XX, S. 240). Dieselbe wird allein
voll und ganz gerecht den ,Principia stabilita a D. Thoma, iuxta quae
Theologus debet loqui de Beatissima Virgine Maria“ (a. a. O. u, f. S.).
Sie zeigt eben, daB der engelgleiche Lehrer unzweifelhaft der Meinung
ist, da Marias Seele in der Gnade geschaffen und so dem Fleische ein-
gegossen ist (,in ipso instanti infusionis ... per gratiam tune
sibi infusam® — , non ... ab aliqua impuritate culpae vel
fomitis*). Post animationem wurde sie blok der Natur nach geheilt,
gereinigt, geheiligt, vervollkommnet, indem ihre Seelenkrifte geeint und
ihr fomes gebunden wurden (,mentem eius magis in unum colligens, et
a multitudine sustollens“). Nur so wird es wirklich wahr, dak der aller-
seligsten Jungfran verliechen worden, was ihr verliehen werden konnte;
daB ihre Heiligung und Reinheit groBer, als die aller Heiligen und Engel,
die groBte nach Christus, die hochste unter Gott gewesen ist. Gott gab
Maria alles, was er ihr als kiinftiger Gottesmutter bei Erschaffung ihrer
Seele geben konnte; aber von den Eltern erbte sie auf dem gewdohnlichen,
naturgemifen Wege die natura vitiata, lapsa, infecta, corrupta, nicht die
natura integra et perfecta, welche als iustitia originalis fortgepflanzt
worden wire, wenn Adam nicht gesiindigt hitte.

Wenn manche Thomisten sagen, daB die iustitia originalis die gratia
gratum faciens einschliee (a. a. O. S. 242), so scheint uns dies daher zu
kommen, weil sie nicht scharf genug unterscheiden zwisehen iustitia origi-
nalis und status iustitiae originalis. Letzterer schliet allerdings die heilig-
machende Gnade mitsamt allen anderen Gnadengaben z. B. der impassi-
bilitas und immortalitas ein. Aber die iustitia originalis an sich ist nichts
anderes als das donum integritatis, als die natura integra et perfecta,
welche darin bestand, daB Vernunft und Wille auch natiirlicherweise
(nicht blofi supernaturaliter durch die gratia gratum faciens) Gott unter-
worfen waren, der Vernunft aber die niederen Seelenkrifte und der Seele
der Leib. Wie das Konzil von Trient (sess. 5. can. 1. sq.) ausdriicklich
sanctitas und iustitia unterscheidet, so ist auch dem hl. Thomas die gratia
gratum faciens durchaus verschieden von der iustitia originalis. Zwar
sind beide eine perfectio naturae, aber in ganz verschiedener Weise. Die
heiligmachende Gnade teilt der Natur eine ganz iibernatiirliche Voll-
kommenheit ‘'mit; die Urgerechtigkeit aber, macht die Natur als solche
ganz vollkommen, verleiht ihr eine ganz natiirliche Vollkommenheit. Die
heiligmachende Gnade ist wesentlich iibernatiirlich; die Urgerechtigkeit
nur iibernatiirlich dem Ursprunge, der bewirkenden Ursache nach: ,acci-



470 Sprechsaa}

dens naturae speciei non quasi ex principiis speciei causatum, sed tan-
tum sicut quoddam donum divinitus datum toti naturae* (1. qu.
100. a. 1. ¢.). Die in der Gnade geschaffene Seele wurde Adams Leibe
eingehaucht, und so war die ,gratia gratum faciens . . . velut radix
iustitiae originalis“, die ,iustitia originalis . . . quasi gratia quaedam
gratis data, fundata super gratiam gratum facientem® (a. a. O. 8. 242).

Ganz deutlich behauptet Cajetanus (ad IIL.: in 1. 2. qu. 81. a. 3.
ad 2'"), dak nach der Taufe der Mangel der Urgerechtigkeit
bleibe, obwohl der Mangel der heiligmachenden Gnade gehoben werde:
»Scito quod peccatum originale in baptizato dicere'remanere actu, et
transire reatu. Quia et vere actu remanet prwatlo iustitiae orlgmalls
sumus enim adhuc illa privati, Quoniam quamvis habeamus gratiam
gratum facientem coniungentem (supernaturahter) supreémuin hommls"'f)eo
non tamen habemus eam secundum hunc effectum qui’ est iustitia origi-
nalis, in statu isto. Gratia enim, ut in 1* Parte (qu. 95. a. 1)) dictum
fuit, ‘est radix originalis iustitiae, quae, olim eum suo fructu perdita, per
baptlsmum reparatur secundum se, tantum fructum (totum) factura iusti-
tiae originalis post resurrectionem. Kt vere transit reatu. Quia non
remanet in baptizatis privatio originalis iustitiae sub ratione culpae: non
enim amplius eis imputatur ad culpam, nec reservatur punienda. Et sic
brevibus hic colligere poteris quomodo originale peccatum in baptizato
actu remaneat, reatu vero transeat.* Goudin sagt (de gratia qu. 2. a. 2.
concl. 8.) ganz bestimmt: ,Donum integritatis (i. e. iustitiae originalis)
licet gratis a Deo collatum esset, attamen quoad substantiam erat aliqua
forma ordinis naturalis, naturam ipsam perficiens in ordine
naturali, non ipsam elevans ad ordinem naturae divinae; hoc enim prae-
stabat gratia sanctificans. Itaque dona erant diversi generis et ordinis,
proindeque reipsa distincta.® Derselben Meinung ist Natalis Alexander
(Theol. Dogm. — Mor. sec. Catech. Conec. Trid. Tom. I qu. 2. § 47).
Am allerdeutlichsten aber erklirt der Doctor Angelicus sich selber: ,S.
Thomas sui ipsius interpres. Es handelt sich (3. qu. 27. a. 2.) auch um
die Heiligung des Fleisches bezw. der Natur. Kurz und biindig driickt
sich St. Thomas dariiber Eomp. theol. cap. 224.) aus mit den Worten:
»Gratia sanctificationis per prius in anima radicatur, nec ad corpus
(carnem) potest pervenire nisi per animam* i. e. ,post animationem*®
(non tantum naturéd, sed etiam tempore). Sollten noch weitere Schwierig-
keiten gemacht werden konnen, so hoffen wir fest mit Gottes Hilfe die-
selben zu losen zu Ehren der unbefleckt empfangenen Gottesmutter und
zur Rechtfertigung ihirer treuen Diener St. Thomas und St. Bonaventura.

Konigshofen (Bayern).
P. Joseph Leonissa, O. M. Cap.

Erwiderung.

, 1. Damascenus, den der hl. Thomas gekannt hat, nimmt in der
zitierten Stelle (de fid. orth. 1. IIL. c. 2) auf die purgatio in utero keinen
Bezug. Die Stelle ist eine Exegese zu Luc. 1, 85. Damascenus bezieht
die Worte: Spiritus S. superveniet in te auf die in Frage stehende
Reinigung, die also nicht in utero, sondern unmittelbar vor der Emp-
fangnls Christi stattfand. (,,Mertx ovY 'm;v avyxata{}eaw ‘t‘qg‘
a:ytag nap{}svov, nvsb,ua aycov eniAdsy sn avrvgv, #0TO TOV 2vVl0V
joyov, 0v gimev o ayyeloc, xadalpov avryv . ..). Es wire also
nach R. P. Joseph Leon. nicht nur der Syllogismus der Objektion verfehit,



Sprechsaal. 471

wie ich bereits gezeigt habe, sondern S. Thomas hiitte sich aus Damas-
cenus eine Schwierigkeit gemacht, die objektiv nicht besteht. -

2. 8. Thomas spricht immer von je zwei Reinigungen. In der resp
von zweien, die bei der Empfingnis Christi stattfanden, wovon die
erste mit dem fomes nichts zu tun hatte (non fuit ab ahqua impuri-
tate culpae vel fomitis), und im corp. art. von zweien, die sich auf den
fomes beziechen. Die letztere ist im corp. und in der resp. identisch, die
erstere nicht, so daf im ganzen drei Reinifrungen erwihnt werden.

3. Dionysius gebraucht gerade in der von S. Thomas in der resp.

beriihrten Stelle das Wort purgatio (xa&apmg) Im Sinne von Erleuchtung
,,Ka&aoa[g dote Talc vpeuévarg ovalawg 3 meod Osob TGV Téwg dyvoov-
uévov ¥lleppic (De eccl. hier. c. 6.) Man vgl. iber ,xa%apoic
Eisler, Phil. Worterbuch, 2. Aufl. DaB ich eine Extase annahm, hat
seinen Grund in den Worten: mentem eius magis in unum colligens, et
a multitudine sustollens (vgl. die Definition von ,raptus“ II. IX. qu. 175.
a. 1.), wobei das magis auf die habituelle Beschauun@ der Gottesmuttex
hindeutet.
‘ Dagegen pafit die Stelle nicht auf die purgatio in utero, da es sich
um eine Sammlung des Geistes (mentem, und nicht der Seelenkrifte im
allgemeinen) handelt, Maria aber nach S. Thomas ,in utero* nicht den
Vernunftgebrauch besak.

Meine hauptsichlichsten Griinde gegen die Auffassung des hochw.
P. Josephus beziiglich der Lehre des hl. Thomas iiher die U. E. uber-
haupt muf ich auch jetzt noch aufrecht erhalten.

1. Gibt der hochwiirdige P. Josephus zu, daB die Gnade eine Er-
hohung der Natur ist, so hat der Ausdruck ,perfectio personalis®
(ILL. Sent. dist. 3. qu. 1. a. 1. ad 2.) nur den Sinn, dak die Gnade dem
Menschen nicht mit der Natur verliehen wird, woraus in keiner Weise
eine Kompossibilitit von Gnade und Erbsiinde (1111 formellen Sinne) in emer
Person gefolgert werden kann.

2. Dak der Mangel der heiligmachenden Gnade nicht zum Begrlff
der Erbsiinde gehore, beweist der Ausdruck: ,peccatum originale per
baptismum aufertur, reatu, in quantum anima recuperat gratiam quantum
ad mentem; remanet tamen peccatum originale actu quantum ad fomitem*
(I. II. qu. 81. a. 8. ad 2.) doch nicht, da der fomes nur das Materiale
der Erbsiinde ist, In der qu. de malo IV. a. 2. ad 2= circ. fin.) sagt
S. Thomas: iustitia originalis restituitur in baptismo, quantum ad
hoc, quod superior pars animae coniungitur Deo. Da wir das donum
integritatis durch die Taufe nicht bekommen, so wird hier die Gnade
als wesentliches Element der Urgerechtigkeit bezeichnet.

3. Fiir die Annahme einer zweifachen Unterwerfung des Geistes
unter Gott soll das Wortchen ,solum“ ausschlaggebend sein. Da der
Satz: ,illa prima subiectio . . . non erat solum [nicht ,non solum erat®
auch im Sinne einer Negation des ,secundum naturam“ verstanden werden
kann, so liBt sich zum mindesten kein Beweis daraus fiihren.

Will der hochw. P. Josephus Leon. mit der zweifachen Unterwerfung
des Geistes unter Gott nichts anderes besagen, als dak der Geist nicht
nur durch die Gnade in das Kmdschaftsverhaltms zu Gott gebracht wurde,
sondern daB er auch von seiten der durch die Gnade im Zaum gehaltenen
Leidenschaften nicht gehindert wurde, sich frei und leicht zu Gott zu
erhebern, so stimme ich sachlich, nicht beziiglich des Ausdruckes mit ihm
iiberein. Damit ist aber nicht gesagt, daf ein durch die Gnade be-
griindetes Verhiltnis des Geistes zu Gott, und eine unter dem Einfluf der



472 Sprechsaal.

Gnade zustandekommende aktuelle Unterwerfung unter Gott dem Wesen
nach natiirlich sein konnte. Dies scheint mir ein Widerspruch zu sein.
Uberhaupt ist es gar nicht ausgemacht, daR die Gnade als causa
efficiens das donum integritatis hervorgebracht habe. Der sel. Prilat
GloBner verteidigt in seinem Werke: ,Die Lehre des hl. Thomas vom
Wesen der gottlichen Gnade“ die Ansicht, daf die Gnade der Integritit
,hur in einem sehr uneigentlichen Sinne“ auf die heiligmachende Gnade
als ihre Wurzel zuriickgefuhrt werden konne. (S. 97.) Ich wage dies-
beziiglich eine Entscheidung nicht zu treffen.

DaB der hl. Thomas die Meinung ,quod primus homo non fuit
creatus in gratia“ in der Summa (I. qu. 95. a. 1.) nicht als durchaus
irrig bezeichne, trifft doch nicht zu, da er das kontradiktorische
Gegenteil verteidigt. Der Ausdruck ,videtur® ist nur bescheidene
Ausdrucksweise, gegeniitber einer Meinung, die damals noch sententia
communior war.

Gewils ist die iustitia originalis ein accidens naturae speciei, d. h.
ein donum divinitus datum toti naturae (I. qu. 100. a. 1.), aber dies
war auch die Gnade des ersten Menschen. Freilich sagt der englische
Lehrer: ,Non tamen fuisset propter hoc gratia naturalis®, weil sie nicht
,per virtutem seminis* fortgepflanzt worden wire. Aber dies gilt wiederum
auch von der iustitia originalis. Ich berufe mich auf Cajetan, der (in
h. 1) sagt: ,adverte, quod cum iustitia originalis, etiam pro gratia
gratis data sit principaliter in anima, non plus talis iustitia, pro
quanto est in anima, traduceretur a generante, quam anima
ipsa, quam constat produci a Deo immediate.”

In der resp. ad 2. (. ¢.) wird die iustitia gratuita nur von den
squidam® nicht zur iustitia originalis gerechnet, gegen welche S. Thomas
polemisiert.

Der Ausdruck radix originalis iustitiae beweist eher, daf die Gnade
zum Wesen der Urgerechtiigkeit gehort als das Gegenteil. Oder ist im
Begriff ,Baum® nicht der Begriff ,Wurzel“ eingeschlossen?

4. DaB 8. Thomas zwischen Natursiinde und personlicher unterscheide,
habe ich nie geleugnet, wohl aber, das Natur in diesem Zusammenhang
die natura singularis im Gegensatz zur Person bedeute. Auf diese
hielt ich den Begriff ,culpa“ fiir nicht anwendbar.

5. Adam war als unser moralisches Haupt von Gott eingesetzt auf

Grund seiner natiirlichen Stammesvaterschaft. Unser persénlicher Wille
ist in dem seinen eingeschlossen, weil wir auf Grund der natiirlichen
Abstammung zugleich moralisch in ihm eingeschlossen sind. Damit
klirt sich der vermeintliche Widerspruch.
: Die Ubersetzung von IIL. Sent. d. 3. qu. 1. a. 1. ad 2, die der
hochw. P. Josephus bietet, ist mit meiner identisch: Die Gnade ist micht
durchaus der Erbsiinde entgegengesetzt. Dr. Schneider iibersetzte aber
sdurchaus nicht*, was einen anderen Sinn gibt.

Mein Satz: ,Die Gnade wird uns nicht mit und auf Grund der
Natur verliehen, und die Worte des hl. Thomas: ,Ad ea, quae sunt supra
naturam, ordinatur (persona) mediante natura, widersprechen sich
keineswegs. Daraus, daB die Gnade eine Erhohung der Natur ist, folgt
doch nicht, dak sie mit der Natur verliehen wird.

6. Der Widerspruch besteht darin: Nach S. Thomas empfing die
Gottesmutter die Gnade zur Reinigung von der Erbschuld. Nach R.
P. Josephus hatte Maria die Erbschuld trotz der Gnade. Diesen Wider-
spruch finde ich nicht aufgeklirt.



Sprechsaal. 473

Meine als Meinung verteidigte Auffassung des hl. Thomas in der
Frage der U. E. sucht der hochw. P. Josephus mit folgenden Griinden
zu . entkriften.

1. 8. Thomas hitte, falls er von der persdnlichen Heiligung
Mariens (in 1IL. qu. 27. a. 2.) spreche, gar nicht an die Moglichkeit einer
ante animationem stattgefundenen Reinigung denken konnen. Meine Ant-
wort ist diese: Weil beim hl. Thomas nur eine persénliche Heiligung
einen Sinn gibt, weist er jede andere, vor der Konstituierung der Person
erfolgte, an welche andere dachten, zuriick.

2. Das ,in instanti“ soll im ,ante* und nicht im ,post‘ einge-
schlossen sein. In meiner Voraussetzung, daf nimlich von der persén-
lichen Heiligung die Rede ist, kann es nur im ,post“ eingeschlossen sein,
wenn er dasselbe beriicksichtigt, was aber der Fall sein diirfte, da
man sonst dem hl. Thomas einen logischen Fehler zumuten miiite. Der
Schlug: Nullo modo ante, ergo aliquo modo post ist vollstindig richtig.

3. Ist ,peccatum originale“ nichts anderes als blofe Natursiinde,
Natur im Gegensatz zur Person genommen, so mufi R. P. Josephus fiir
die Person Mariens jede Erlosungshediirftigkeit leugnen, was mit dem
Dogma nicht iibereinstimmt.

4. Der Grund, warum der hl. Thomas beziiglich des Zeitpunktes
der Heiligung Mariens sich so reserviert dubert, diirfte wohl kaum der
sein, daB der Augenblick der animatio unbekannt sei, weil der heil.
Thomas nur fragt, ob Maria vor oder nach der animatio geheiligt
wurde.

Nur noch ein Wort, iiber die hermeneutischen Grundsitze, die der
hochw. P. Josephus bei der Erklirung des hl. Thomas befolgen zu miissen
glaubt. Er meint, nach den Ausspriichen der Pépste diirfe man beim
hl. Thomas auch keinen error materialis in rebus fidei annehmen und
miisse ihn von vornherein ,katholisch“ interpretieren. Wir glauben,
S. Thomas miisse interpretiert werden nach den Regeln der natiir-
lichen Hermeneutik. Das Urteil iiber seine Lehre in rebus theo-
logicis steht der Kirche zu, das Verstindnis und die Feststellung der-
selben ist unsere Sache. Bei der Erklirung des englischen Lehrers mub
aber auch die thomistische Tradition beriicksichtigt werden, die R.
P. Josephus preisgibt. Nach ihm hiitten die Thomisten die Lehre des
hl. Thomas von der Erbsiinde, Urgerechtigkeit und Heiligung Mariens
nicht verstanden. Denn wenn Scotus und Thomas {ibereinstimmen, wozu
dann die jahrhundertlange Kontroverse? Nach unserer Ansicht haben die
Thomisten vielleicht nicht jene Zuriickhaltung beobachtet, wie der
englische Lehrer, aber sie haben nichts ihm Widersprechendes gelehrt.
| Nur zur Verteidigung der thomistischen Schule habe ich meinen
kleinen Artikel geschrieben, nicht etwa, um den auch von mir hoch-
geschiitzten Dr. Schneider oder den hochw. P. Josephus anzugreifen. In
der Verehrung gegen den hl. Thomas, der mir gegeniiber keiner
Rechtfertigung bedarf, weik ich mich eins mit dem verehrten Gegner.
Damit erklire ich meinerseits Schlu der Debatte und scheide aus
der Kontroverse aus.

Graz. P. Hyacinth Amschl, O. P.



474 Sprechsaal.

Zur Abwehr.

In den ,Hist.-pol. Blittern“ 1444 liest man!: ,Herr Dr. Vermeulen
hat selbstverstindlich das Recht, iiber das Endressche Biichlein ein anderes
Urteil zu fillen als ich. Seine Kompetenz, dasselbe der wissenschaft-
lichen Welt vorzulegen, kann ich weder bestitigen noch bestreiten, da
mir das MaB seiner Vertrautheit und der geschichtlichen Entwicklung
der mittelalterlichen Philosophie nicht bekannt ist.“

Freiherr Dr. v. Hertling hiitte — ich sage es auf die Gefahr hin,
wieder einer ,Ungehorigkeit* beschuldigt zu werden, — sich kiirzer fassen
konnen und sollen, indem er doch einfach meint: Der Rezensent des
E.schen Biichlein ist ,ohne eigene Kenntnis der Dinge*.

Ich verlasse ungern die ,sachliche Ausemandersetzung Allein in
diesem Falle bin ich leider gezwungen etwas Personliches vorzubringen.
Vor mehr als vierzig Jahren bekam ich wegen meiner ersten Arbeit auf
philosophischem Gebiete eine Wunderschon gepriigte, wertvolle Denk-
miinze: ,Vermeulen in Philosophiae disciplinis palmam me-
renti* Nicht in einem Reiche von Blinden war ich, Eindugiger, Konig.
Denn von meinen Mitbewerbern und Mitschiillern sind viele zu hohen
Stellungen gelangt, sogar zur Zierde bedeutender Bischofsstithle geworden.
Zwei Jahre spiter promovierte ich an der Hochschule zu Lowen; wiederzm
nach zwei Jahren an der Hochschule zu Wiirzburg in der Theologie. Es
wiire unverstindig, wenn ich ‘der Zeugnisse von Rechtsgelehrten, wie der
Lowener Professoren Feye und Moulart, oder der Wiirzburger Theologie-
Professoren Denzinger, Hergenrother, Hettinger mich hier rithmen wollte.
Meine Dissertation ist u. a. von Dr. Ward eingehend besprochen, ebenso
vom Kardinal Franzelin, de Traditione, Romae 1876, als erudita
bezeichnet. Die steile Hohe einer bayerischen Lyzeal-Professur, um die
Worte des Archivrates Krusch zu gebrauchen, habe ich allerdings nicht
erreicht. ,Non cuivis contingit, adire Corinthum.“ Ich habe mich nicht
einmal um einen Lehrstuhl der Philosophie beworben. Dort, wo ein
Philosoph, wie Priilat GloBner, seine Lehrtiitigkeit aufgeben muBte, wire
natiirlich fiir mich eine Aussicht auf Erfolg bei einer Bewerbung zweifel-
los nicht gegeben, umsomehr, da die Bemiithungen Rittlers, im Einver-
stindnis mit dem Bischof von Senestrey, damit ich wihrend Rittlers
Aufenthalt im Landtage ihn vertrete, beim Minister Lutz umsonst waren.

Verlassen wir lieber dieses nicht sachliche Gebiet. Das Gesagte
genugt vollstindig, um zu zeigen, daB ich mich nicht zu furchten brauche,
einen Waffenoa,ng itber Kompetenz anzutreten. ,Nous avons cramte
pas peur.“ Wenn notig, werde ich, nur gute, glatte Kieselsteine aus
meiner Sammelbiichse auf die Schleuder Ieven keinen Sand — denn der
fliegt auf den Schleuderer zuriick.

Ubrigens bin ich noch immer derselben Meinung, die ich frither (in
der Anmerkung S.81: Weg zur Erkenntnis des Wahren von Balmes,
3. Auflage, aufs neue durchgesehen von Dr. Vermeulen. Regensburg,
Manz, 1896) kundgab: ,Man vergesse nicht, da es schon bei Seneca
(12. Epist.) heifit: ,Ut isti, qui in verba iurant, nec quid dicatur aesti-
mant, sed a quo "sciant . So findet sich denn auch in einem Briefe
Joannes’ XXIL der Satz: Aud1 quid unus sapiens dicat: non quis, inquit,
sed quid dicat intendit. < In der Nachfolge Christi lautet der Satz

1 Die Sperrungen sind von mir, wenn nicht gesagt wird: vom Autor
gesperrt.



Sprechsaal. 475

aber: ,Non quaeret, quis hoc dixerit; sed quid dicatur, attende.* Auch
die Anmerkung auf Seite 145 ist noch heute lesenswert,

Freiherr von Hertling schreibt weiter: ,Er hat aber nicht das Recht,
die Aufrichtigkeit des von mir geduBerten giinstigen Urteils in Zweifel zu
ziechen., Wenn er gleich zu Anfang bemerkt: ,Spielt bei diesen Worten,
mit kluger Vorsicht gewihlt . . . vielleicht ein kleines Licheln um die
Mundwinkel des gewandten Hofmanns und feinen Diplomaten?* — so
erklire ich das fiir eine Ungehorigkeit, die ich mir im miindlichen Ver-
kehr unter Anwendung eines sehr viel schirferen Ausdruckes energisch
verbitten wiirde. — Der ganze Saiz lautete: ,Spielte bei diesen Worten,
mit kluger Vorsicht gewihlt, z. B. ,nicht etwa eine blofe Kompilation,
sondern eine originale Leistung® vielleicht ein kleines Lécheln um die
Mundwinkel des gewandten Hofmannes und feinen Diplomaten? Warum
ich das meine ?“

Nun folgen die Gegeniiberstellungen der Worte Hertlings und Endres’.
Lobt Hertling z. B. Thomas: ,Es ist zu sagen, daB, wie ungeheuer auch
der Fortschritt ist, -welchen unser Wissen auf allen (Gebieten erfahren
hat, wir, was die letzten Fragen der Weltanschauung betrifft, auch heute
nicht tber das hinausgekommen sind, was dariiber Thomas von Aquin,
der grofite Scholastiker gelehrt hat“ —, so schreibt Endres: ,Bei Thomas
bewundern wir nicht eine gleiche Vielseitigkeit des Wissens und der
Interessen, wie bei Albert.“

. Lhomas wahrt die Eigenart seiner Auffassung durch eine dem
modernen Gefithle allerdings unertréigliche Methode.® ,Die
Augustinuszitate werden angedeutet durch stillschweigende Assi-
milierung, durch leise Korrektur oder durch vollig gewalt-
same Interpretation.® — Ich habe vielen vor und nach der Druck-
legung meine Rezension gezeigt. Niemand hat die Beschuldigung einer
Unaufrichtigkeit oder eine Ungehorigkeit darin gefunden; jeder sogleich
verstanden, was ich sagen wollte. Hitte ich vielleicht besser getan, beil
den Worten: ,nicht eine blofie Kompilation, sondern eine originale
Leistung® nur Goethe zu zitieren?

»Original . . .

»Wer kann was Dummes, wer was Kluges denken,
,Das nicht die Vorwelt schon gedacht?*

Oder: ,Spriiche in Prosa“:

»Die originalsten Autoren der neuesten Zeit sind es nicht deswegen,
weil sie etwas Neues hervorbringen, sondern allein, weil sie fihig sind, der-
gleichen Dinge zu sagen, als wenn sie vorher niemals wiiren gesagt gewesen.“

Damit mir nicht wieder so etwas Ahnliches passiere, antworte ich
deshalb nur mit den Worten des Dichters:

.Sagt nur nichts halb:
yErginzen, welche Pein!
»Sagt nur nichts grob:

,Das Wahre spricht sich rein.“

Frelherr von H. schreibt weiter: ,Im iibrigen ist es nicht meine
Absmht mich mit dem Rezensenten sachlieh ausein anderzusetzen.
Wer ohne eigene Kenntnis der Dinge seine Auslassungen auf sich
wirken lieGe, konnte allerdings den Eindruck gewinnen, als ob an dem
Biichlein nichts, auch gar nichts Gutes wire.“

Hier ist keine Antwort auch eine Antwort.

Zum Schlusse schreibt Freiherr v. H.: ,Moge es doch Herr Dr. Ver-
meulen unternehmen, seinerseits eine Geschichte der mittelalterlichen Philo-
sophie zu schreiben . . .*



476 Sprechsaal.

- Noch einmal, auf die Gefahr hin, einer ,Ungehorigkeit* beschuldigt
zu werden, nehme ich diese Worte Hertlings als nicht aufrichtig ge-
meint auf. Einem so in Anspruch genommenen Lehrer der Mittelschule,
in meinem Alter, der 22—24 Stunden Unterricht in der Woche erteilen
mufB, dazu in manchem Jahre zwar weniger, aber desto mehr begabten
Schiilern die Psalmen aus dem Hebréischen zu iibersetzen und erkliren,
die mithsame Pflicht eines Offiziators zu erfiillen, Predigt usw. zu
halten hat — diese Zumutung zu stellen, er solle keine bloke Kom-
pilation, sondern eine originale Leistung auf dem Gebiete sogleich unter-
nehmen, ist mehr als eine ,Ungehorigkeit*; ,Ce n’est pas un crime, c’est
une faute,* — es ist eine Verlegenheitsantwort, denn, wo sollte es hin,
wenn jeder Rezensent statt einer Rezension ein Buch iiber den be-
sprochenen Gegenstand schreiben sollte?

Ubrigens ist dieser Wunsch an die verkehrte Adresse gerichtet. In
der Geschichte der Péapste von Wensing-Vermeulen, die Lerar in
holldndischer Sprache geschrieben, in Deutschland jedoch nicht unbekannt
geblieben, ist diese Arbeit schon geschehen. Da sind Thomas, Anselmus,
Beda usw. gewiirdigt, Abaelard, Scotus, Berengar entsprechend behandelt.
Meine Arbeit an dieser Papstgeschichte ist u. a. auch im Hist. Jahrbuch
der Gorres-Gesellschaft mehr als einmal lobend besprochen. Werde
ich also nicht mehr durch Berufspflichten und Gesundheitsverhiltnisse an
der Fortsetzung dieser Arbeit gehindert, so werde ich nicht getane
Arbeit erneuern, sondern bei der Lebensgeschichte Leos XIII. die neue
und neueste Philosophie und Philosophen entsprechend zu wiirdigen ver-
stehen.

Zum Schlusse meint Freiherr v. H., daf es ,vollig iiberfliissig war,
unter Anwendung von Fettdruck einem Mann wie Endres gegeniiber die
Enzyklika Papst Pius’ X. gegen den Modernismus heranzuziehen®.

Das ist das einzige — Ende gut — alles gut —, worin ich viel-
leicht Freiherrn von H. recht geben konnte. Es war némlich schon vor
mir und weit nachdriicklicher geschehen in den ,Studien und Mitteilungen*
der Benediktiner, Jahrgang XXIX,

Da schreibt ein Hochschullehrer Prof. Dr. G. A. Weber u. a.: ,Endres
schont nicht einmal Kirchenviiter. ,Gegen das Ende des 11. Jahrhunderts®,
iibertreibt er mit ,modernistischer Kritik“* (Papst Pius X), ,be-
stand auf Seiten einzelner Vertreter der kirchlich reformatorischen Rich-
tung eine Abneigung gegen allen natiirlichen Wissenstrieb. Dak
auch die Geschichte hiervon betroffen werde, zeigt deutlich die Ge-
sinnung des Stimmenfiihrers dieser Richtung, Petrus Damiani. Mdnche,
die sich mit Geschichte befassen, kommen ihm geradezu vor wie
Narren, die sich mit Altweiberpossen abgeben.® In Wirklichkeit sagt der
heilige Kirchenlehrer: Einige von den &lteren Monchen (nonnulli
senum) beschiftigen sich mit Possen (fabulosis naeniis), so daB sie sich
schaden und den Zuhorern wahnwitzig erscheinen; bald weben sie Ge-
schichtsfetzen, bald erzihlen sie von Siegen alter Kénige. Der eifrige
Kardinalbischof, der selber Geschichtschreiber war, tadelte also
nicht die ernste Geschichte, sondern erhob nur seine warnende Stimme
gegen MiBbrauch, gegen Anekdoten und Schilderungen groBer Rauf-
szenen; solche hielt er fiir unpassend fiir alte Monche. Vgl. Hist.-pol.
Blitter, 139 (1907), 420.

Regensburg. Dr. Vermeulen.

1 Vom Autor gesperrt.



=1
=]

Sprechsaal. 4

Erwiderung.

Herr P. A. Rohner O. Pr. hat im 24. Bd. 1. u. 2. Heft dieser Zeit-

schrift mein mit dem kirchlichen Imprimatur versehenes Buch ,Re-
ligion und Ethos“ einer Besprechung unterzogen, die mir zu folgenden
metakritischen Bemerkungen AnlaB gibt:
' 1. Wenn P. Rohner, ohne hierfiir den Beweis zu erbringen, be-
hauptet, ich verrate eine fabelhafte Unkenntnis der elementarsten Grund-
begriffe und Grundsitze der Metaphysik und versage auf dem Gebiete der
theocentrischen Moral vollstindig, so bleibt mir nichts anderes iibrig als
mich darauf zu berufen, daB sowohl meine jiingste Schrift: ,Religion und
Ethos“ als eine unmittelbar vorher verdffentlichte moralphilosophische
Abhandlung, worin ich gerade die schwierigsten ethischen Prinzipienfragen
erdrtere, in katholischen Gelehrtenkreisen eine iiberaus giinstige Aufnahme
gefunden haben. Dies hitte wohl kaum der Fall sein kénnen, wenn solch
ofabelhafte Unkenntnis® mir mit Recht zum Vorwurf gemacht werden
konnte. :
2, Nach P. Rohner soll ich mein Buch mit dem Magnetberg der
Sage verglichen haben, der alles Eisen aus den ihm nahegekommenen
feindlichen Schiffen zog und dadurch bewirkte, daf sie von selbst aus:
einanderfielen. Ich bemerke hierzu, daf sich das von mir gebrauchte
Bild natiirlich nicht auf meine Schrift, sondern auf die theocentrische
Moral bezieht.

3. P. Rohner beanstandet meinen Satz: ,Im Grundprinzip der
theistischen Moral liegt nichts, was einer lebens- oder kulturfeindlichen
Auffassung gleichkommen wiirde.“ Das MiBverstindnis wird behoben
sein, wenn ich darauf verweise, daB ein Unterschied besteht nicht nur
zwischen Grundprinzip und Folgerung, sondern auch zwischen
Grundprinzip und praktischer Durchfiihrung desselben in concreto.

4, Dem Wahrheitsgehalt der Kantschen Ethik suche ich in meiner
Schrift ebenso gerecht'zu werden, wie ich deren Schwichen und Gefahren
hervorhebe. Gegen den von mir hochverehrten Prof. Dr. Willmann nehme
ich Kant nur in einem einzigen Punkte in Schutz. Ich habe die Uber-
zeugung, daB Kants ethischer Autonomismus, den ich tibrigens mit denk-
bar groBter Entschiedenheit ablehne, eben doch noch etwas hoher steht
als der absolute Immoralismus des Nietzscheschen Ubermenschentums.
Das MiBverstindnis bei P. Rohner rithrt daher, daB ich in meiner Schrift
,schwere Vorwiirfe* statt ,schwerer Vorwurf“ schreibe.

5. Mehrere Einwinde P. Rohners haben zur Voraussetzung, dal er
den allgemein philosophischen Standpunkt, den Wundt in seiner Ethik
einnimmi, als Subjektivismus und Nominalismus bezeichnet. Ich
kann mich mit P. Rohner nach dieser Seite hin nicht auseinandersetzen,
da er sein Urteil iiber Wundt nicht niher motiviert, verweise aber darauf,
daff Wundt selbst den Nominalismus als ,skeptischen Empirismus* brand-
markt und daB hervorragende katholische Gelehrte gegen den ethischen
Skeptizismus sich gerade auf Wundts Lehre von der Allgemeingiiltigkeit
der sittlichen Begriffe berufen.

6. Die ,viterliche Mahnung“, welche ich nicht an die Vertreter der
chrisllichen Ethik iiberhaupt, sondern nur an einzelne Vertreter der
sog. ,theonomen“ Moral richte, ist wohl berechtigt, wie mir jeder zu-
gestehen wird, der die jiingsten Kontroversen auf moralphilosophischem
Gebiete aufmerksam verfolgt hat.

7. Was meine Stellung zu Wundts religionsphilosophischen An-
schauungen anlangt, so wird alles darauf ankommen, ob ich Wundts Re-



478 Sprechsaal.

ligionsbegriff zustimme oder nicht. Es ist natiirlich das letztere der Fall.
Denn sowohl Wundts Gefiithlstheorie der Religion wie seinen Pan-
theismus lehne ich ab und zwar mit aller Bestimmtheit ohne alle Halb-
heit und Leisetreterei. Ich finde es etwas auffallend, daf P. Rohner
gerade von den markantesten Stellen meines Buches, die hier in Betracht
kommen, auch keine einzige nur andeutet, sondern grokeren Zusammen-
hingen einige Stellen entnimmt, die durchaus nicht geeignet sind, das,
was ich wirklich lehre, erkennen zu lassen. — In dem modernen Reli-
gionpsychologismus erblicke ich den groBten Feind der Religion. Wenn
ich dem Satze Wundts: ,Die Religion ist an sich noch kein reines sitt-
liches Ideal“ zustimme, so geschieht dies blof in der Erwigung, daB
auch die heidnischen Religionen mit ihren vielfach unsittlichen Mo-
menten in den Allgemeinbegriff der Religion miteinzubeziehen sind. Da,
wo Wundt den Versuch macht, von unsittlichen Elementen innerhalb des
christlichen Religionsideals zu reden, gehe ich scharf mit ihm ins
Gericht.

In einer demnichst erscheinenden Schrift werde ich auf manche der
von P. Rohner beanstandeten Punkte etwas eingehender zu sprechen
kommen., Ich hoffe, dal damil einige miBiverstindliche Auffassungen von
selbst wegfallen.

Dillingen. Prof. Dr. Scherer.

Die metakritischen Bemerkungen in der ,Erwiderung“ des Herrn
Prof. Dr. Scherer haben mich nicht iiberzeugt, daB meine Kritik seiner
Schrift ,Religion und Ethos* auch nur in einem einzigen Punkte zu weit
gegangen.

Ich mochte mich aber mit dem Herrn Professor vorliufig nicht
weiter auseinandersetzen.

Seine demnichst erscheinende Schrift, in der er auf manche von
mir beanstandeten Punkte etwas eingehender zu sprechen kommen will,
wird mir vielleicht Gelegenheit bieten, die Urteile meiner Kritik néiher
zu motivieren.

Chieri. P. Antonius M. Rohner O. _Pr.



	Sprechsaal

