
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 24 (1910)

Artikel: Die Gründe des Seins nach der Lehre der Denker vor Aristoteles

Autor: Jellouscheck, Carl J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


274 Die Gründe des Seins

hat. Man kann nicht alles auf einmal tun. An gutem
Willen fehlt es den Löwener Gelehrten gewiß nicht. Wir
würden ihnen dankbar sein, wenn sie unsere
Bundesgenossen würden im Kampfe gegen die Entstellung der
griechischen Philosophie, die bei uns leider gang und gebe
ist und von Deutschland ihren Weg in die Nachbarländer
genommen hat.

DIE GRÜNDE DES SEINS NACH DER LEHRE DER

DENKER VOR ARISTOTELES.

Nach dessen Metaphysik 1. B.

dargestellt von

F. CARL JOH. JELLOUSCHEK O. S. B.

——
HaQalaßwftsv xal zovç nQozeçov Jj/xwv

siç èniaxexpiv zwv ovzwv êX&ovzaç xal
<piXoao<ptjaavzaç ntpl zijç àlrj&eiaç. âîjlov
yàp ozl xdxslvoi Xéyovaiv àç/dç tivaç
xal alziaç. Met. I. 3. 983 b.

Im ersten Buche seiner Metaphysik1 stellt Aristoteles
hauptsächlich Erörterungen philosophiegeschichtlicher Natur

an. Er will jedoch nicht umfassend darlegen, wie sich
der allzeit rege griechische Geist auf dem Gebiete der
Weltweisheit so vielseitig betätigt hat, sondern indem er
vom Wesen der Weisheit, der Philosophie, ausgeht, in der
er die Wissenschaft der ersten Gründe sieht, läßt er es
sich angelegen sein, zu untersuchen, welche Prinzipien und
Ursachen die Spekulation der Vorzeit erkannt und
aufgestellt und ob sie in dieser für die Ontologie
grundlegenden Frage mit ihm übereinstimme und so seine Lehre
bekräftige.

1 Beniizt wurde bei vorliegender Arbeit die griechische Textanegabe
vou W. Christ (Leipzig, 1906) und (mit einigen Abweichungen) die Ober-
tragung von Eug. Bolfes (Aristoteles' Metaphysik. Leipzig, 1904).



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 275

Die Besprechung des Wesens der Weisheit — um auch
auf diesen Gegenstand einzugehen — macht den Inhalt
des ersten und zweiten Kapitels aus und bildet die
Einleitung des Buches, das mit dem vielzitierten Satz beginnt:
Harre; av&Q<ajioi rov dötvai ôçéyovrai tpvoei. Von Natur
strebt der Mensch nach Wissen. Der hl. Thomas von
Aquino, wohl der beste Erklärer des Aristoteles, macht
drei Gründe hiefür geltend:1 „Fürs erste wohnt jedem
Dinge ein natürliches Streben nach der ihm zukommenden
Vollkommenheit inne. So sagt man auch, die Materie strebe
nach der Form wie etwas Unvollkommenes nach seiner
Vervollkommnung. Da nun der Intellekt, durch den der
Mensch eben Mensch ist, an sich betrachtet, in Potenz,
dem Vermögen nach, alles ist, aber in dessen aktuellen
Besitz nur durch das Wissen gelangt, weil er keines von
den Dingen vor dem Erkennen ist (wie es im .3. Buch
über die Seele heißt), so begehrt ein jeder von Natur aus
nach dem Wissen wie die Materie nach der Form."
Sodann ist zu bedenken, daß ein jegliches Ding eine natürliche

Neigung zu der ihm eigenen Tätigkeit hat, wie z. B.
das Warme zur Mitteilung der Wärme an anderes. Dem
Menschen als solchem aber sprechen wir die intellektuelle
Tätigkeit zu; mithin ist auch die Neigung dazu und ebenso
die Wißbegierde begreiflich. Endlich kann er mit den
Außendingen, die für den Verstand Prinzipien sind und
sich zu ihm wie das Vollkommene zum Unvollkommenen
verhalten, nur vermittelst des Verstandes in Verbindung
treten. Darin besteht denn auch, wie es nun einmal für
jede Sache wünschenswert ist, mit ihrem Prinzip vereinigt
zu werden, des Menschen höchstes Glück, darum auch
dieses allgemeine Verlangen nach Wissen.

Ein Zeichen davon ist die Freude an den Sinneswahrnehmungen

um ihrer selbst und nicht des Nutzens willen
und ganz besonders die Wertschätzung des Sehens, das
so vielerlei Erkenntnisse uns ermöglicht — sämtlich
Erkenntnisse freilich, die noch nicht das Wissen selbst sind,
wohl aber dazu führen, indem sie den Stoff für dieses
beschaffen. Der Mensch bleibt ja nicht bei den sinnlichen
Eindrücken, Phantasie- und Gedächtnisbildern stehn,
sondern „lebt auch in Kunst und Begriffen": ro ôs rcov

1 In Met. I, lect. 1. (Opera omnia, XX, 247. Parmae 1866).
18*



276 Die Gründe des Seins

ctvd-Qcojicov yévoç xal xtyvy (£f?) xaï Xoyio/ioîç.1 Vorerst
erwächst aus wiederholten Gedächtniseindrücken von den
Dingen die Erfahrung, sfixeigta, durch viele Beobachtungen
der Erfahrung aber schreiten wir zu einem allgemeinen
Urteil über Gleichartiges, zum Sachverständnisse,3 rtyvt],
vor. Es mag nun sein, daß wir beim Handeln, das immer
auf das einzelne geht, mit der Erfahrung, die eben dieses
einzelne betrifft, manchmal besser vorwärtskommen, als
wenn wir den allgemeinen Begriff haben; immer aber
wird Wissen und Verständnis dem mehr zuzuschreiben
sein, der das Allgemeine und die Ursachen kennt als dem,
der bloß die Erfahrung und eine gewisse Geschicklichkeit
zum Handeln besitzt. Das Verhältnis derer, die die Gründe,
das Warum, wissen, zu denjenigen, die nur das Daß kennen,
ist immer ein ähnliches wie das eines Bauleiters, der die
Ursachen dessen versteht, was er schafft, zu den
Handwerksleuten, die ohne eine solche tiefere Kenntnis tätig
sind. Die Wissenden sind weiser auch aus dem Grunde,
weil sie lehren d. i. andere zum Wissen führen können.
Dann ist nämlich etwas in seinem Akte vollkommen, wenn
es etwas sich Ähnliches hervorbringen kann. Das vermag
der Wissende, er ist imstande, mittels der Gründe, die er
kennt, etwas zu beweisen und so in anderen das Wissen
zu erzeugen.3 Wie endlich niemand die Sinneswahrnehmung

für Weisheit ansieht, so wird ein Gleiches auch von
der Erfahrung gelten, die ebenso wie jene nur auf das
Individuelle geht.

Es wurde schon angedeutet, daß die Weisheit Ursachen
zum Gegenstande habe. Was für Prinzipien es sind, deren
Wissenschaft Weisheit ist, möge folgende Erwägung lehren.
Wir nennen den weise, der, soweit es möglich ist, alles
weiß, dér erkennt, was nicht alle so leichthin kennen wie
etwa das Sinnfällige. Wer genauer ist und mehr die
Ursachen angibt, wird für weiser angesehen ; höheren
Weisheitsgehalt bergen auch die Wissenschaften selbst, die
allein des Wissens wegen gepflegt werden und die leitende
Stellung innehaben. Von diesen Merkmalen ist nun das
erste, nämlich alles zu wissen, sicherlich dem eigen, der

1 e. 1, 980 b, 27.
2 So gibt 0. Willmann (Geschichte des Idealismus I3, 543) das Wort

tsyvtj wieder.
8 Nach S. Thom. In Met. I, lect. 1. (Op. om. XX, 251 a. Parmao

1866).



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 277

die Wissenschaft des Allgemeinsten (xà fidhaxa xa&dXov)
besitzt, denn er versteht gewissermaßen alles darunter
Enthaltene; zugleich ist das Allgemeinste überaus schwierig
zu erfassen, nur durch weitestgehende Abstraktion, die
dem Menschen nicht immer leicht fällt. Auch am genauesten
und zuverlässigsten ist die Wissenschaft, die am meisten
auf das Erste geht, weil sie es mit den einfachsten
Prinzipien zu tun hat; sie erforscht und lehrt am gründlichsten
die Ursachen und, wenn endlich je eine Wissenschaft um
ihrer selbst willen begehrenswert ist, so ist es diejenige,
die sich mit den ersten Prinzipien beschäftigt, durch die
alles andere erkannt wird. Wir verlangen auch, daß die
Weisheit die führende Stellung den verschiedenen
Wissenschaften gegenüber einnimmt ; das trifft aber dann zu,
wenn sie erkennt, „welches Zweckes wegen alles einzelne
zu verrichten ist".1 Was aber Zweck von allem ist, das
ist das Beste in der ganzen Natur, und dies gehört, weil
Ursache, zur Wissenschaft von den ersten Gründen, und
so gebührt dieser der Vorrang. „Nach allem Gesagten nun
kommt der fragliche Name einer und derselben Wissenschaft

zu, derjenigen, welche die ersten Prinzipien und
Ursachen erforscht:" del yàç xavxijv (sc. xrjv ejzi6xi)tn)v) xmv
xçmxcov açxcov xal aîxuôv eivcu ftecoQr\xlxi\vd1 Dies ist die
Weisheit, ooepia, worunter Aristoteles die Philosophie und
zwar vornehmlich die Metaphysik versteht.

Die Weisheit ist eine spekulative und keine
hervorbringende Wissenschaft, weil alle, die sich ihrer befleißen,
das Wissen seiner selbst wegen suchen. Aristoteles tut
dies also dar: „Aus Verwunderung fingen die Menschen
wie jetzt so auch früher an zu philosophieren, indem sie
zuerst über solche rätselhafte Dinge in Staunen gerieten,
die sich unmittelbar der Beobachtung aufdrängten, dann
aber allmählich auf diesem Wege weiter gingen und auch
über Größeres Fragen aufwarfen Wer aber zweifelt
und staunt, hat das Gefühl des Nichtwissens; haben
sie also philosophiert, um der Unwissenheit ledig zu werden,
so sind sie offenbar dem Verständnisse um des Wissens
willen nachgegangen und nicht zu irgendeinem gemeinen
Bedarf."3 So dehnte der wißbegierige Geist immer weiter
und weiter seine Forschung aus und drang zugleich in

1 c. 2, 982 b, 5 sq.
2 c. 2, 932 b, 8 sq.
3 c. 2, 982 b, 11—15, 17, 19—21.



278 Die Gründe des Seins

eifrigem Bemühen immer tiefer und tiefer in der
Weltweisheit herrliche Probleme ein. Sie allein ist ihrer
selbst wegen da und so wahrhaft frei: alle anderen
Wissenschaften sind auf sie, die unter den letzten Ursachen auch
den obersten Zweck von allem angibt, hingeordnet. Sie
ist auch — mögen andere Wissenschaften immerhin
notwendiger erscheinen — doch die würdigste von allen, weil
göttlich. Göttlich, fürwahr, ist sie zu nennen, da sie, wenn
es überhaupt eine solche Wissenschaft gibt, die göttlichen
Dinge umfaßt — Gott ist ja nach aller Ansicht Prinzip
— und weil Gott allein oder doch am meisten sie zu eigen
hat : o te jàç &eoç ôoxel zœv alricov jtâOiv Eivai xal ctçx'l
tic, xal xi]v xoiavxriv ?} /tôvoç r/ fiâhor' ai> bxoi d-tôç. àvay-
xaiortçai fisv ov xàoai xavrr/c, aui-.ivcov à' ovÔcijia.1

Die Metaphysik forscht nach den ersten Ursachen.
„Von Ursache aber spricht man in vierfachem Sinne: als
die eine nennen wir das Wesen und die Wesenheit, denn
durch die Frage: Warum? wird man auf den Allgemeinbegriff

gewiesen; warum etwas allererst existiert, ist aber
dessen Ursache und Grund ; eine zweite Ursache ist der
Stoff oder das Substrat; die dritte der Ursprung der
Bewegung, die vierte die dieser gegenüberstehende : der Grund
Weshalb? und das zu erreichende Gut, welches der Zweck
aller Hervorbringung und Bewegung ist."2 Diese Ursachen
hat Aristoteles in der Physik (II, 3 u. 7) ausführlich
behandelt; hier aber, im ersten Buche der Metaphysik, will
er auseinandersetzen, welche Prinzipien seine Vorgänger
angenommen haben. Dem großen Denker dabei zu folgen,
wie er die verschiedenen Ansichten durchgeht und
allenthalben strenge Kritik übt, ist überaus lehrreich.

Die ältesten griechischen Philosophen sahen die
materiellen Prinzipien ausschließlich für die Gründe alles
Seins an, „denn dasjenige, woraus alles Seiende besteht
und woraus es ursprünglich entsteht und in das es letzthin
vergeht, indem die Substanz zwar beharrt, aber in ihren
Zuständen wechselt, das ist ihnen zufolge Element und
Prinzip des Seienden, und deshalb meinen sie, daß nichts
entsteht noch vergeht, da ja die betreffende Natur allezeit
erhalten bleibe".8 Man kannte damals nur die Materie

1 c. 2, 983 a, 8—11.
2 o. 3, 983 a, 26—32, in der Übersetzung von 0. Willmann a. a. 0.

I, 496.
3 c. 3, 983 b, 8—13.



nach der Lehre dor Denker vor Aristoteles. 279

als substantielles Prinzip der Körper, und so konnte man
bei dieser Annahme kein Werden schlechthin, sondern nur
einen Wechsel akzidenteller Bestimmungen am Urstoff
zulassen. Wir sagen ja auch nicht, daß Sokrates schlechthin
wird (axXwç yiyvso&cu), wenn er z. B. gebildet wird, weil
ja doch das Subjekt, Sokrates, bleibt; das Gleiche gilt
auch von der Materie: es entstehen und vergehen in ihr
wohl akzidentelle Bestimmtheiten, sie selbst aber bleibt
immerdar. Welcher Art nun dieser materielle Weltgrund
sein soll, wird verschieden angegeben, wie die Anschauungen

der Milesier zeigen. Thaies, um auf den bekanntesten
unter ihnen einzugehn, nahm das Wasser als Urstoff an.
Es mag ihn dazu die Beobachtung geführt haben, daß
Feuchtigkeit zur Ernährung der Lebewesen vonnöten ist
und die für deren Erhaltung unentbehrliche Wärme der
Feuchtigkeit zu entstammen scheint; auch ist der Same
seiner natürlichen Beschaffenheit nach feucht, Prinzip des
Feuchten aber ist das Wasser.

Gegen diese Philosophen macht Aristoteles geltend,
daß sie die unkörperlichen Dinge, die doch auch existieren,
ganz außer acht lassen, daß sie gar nichts von bewegenden
oder wirkenden Ursachen sagen und so den Begriff der
Natur, die inneres Prinzip der Tätigkeit aller Dinge ist,
aufheben ; auch wissen sie nichts von der Formalursache,
durch welche die Dinge sind, was sie sind und als solche
erkannt werden. Als ein Mangel wird es ferner bezeichnet,
daß sie jeden nach der Ansicht der Alten einfachen Körper
mit Ausnahme der Erde als Prinzip angeben, „ohne sich
vorher klar zu machen, wie ein Element sein Werden aus
dem anderen bewerkstelligen solle, nämlich Feuer, Wasser,
Erde und Luft; denn das eine entsteht aus dem andern
durch Verdichtung, das andere durch Verdünnung, und
das macht für die Frage nach dem Früher oder Später
einen sehr großen Unterschied".1 Es ist hier ein Zweifaches
denkbar.2 Fürs erste scheint das, woraus etwas durch
Verdichtung hervorgeht, früher zu sein, so daß also zweifellos

das Einfache vor dem Zusammengesetzten ist; darum
hat auch keiner dieser Philosophen die Erde, offenbar wegen
ihrer Großteiligkeit, als erstes Prinzip angenommen,
sondern sie haben eines von den feineren Elementen, am

1 e. 8, 988 b, 30-34.
2 Nach S. Thom. In Met. I. lect. 12. (Op. om. XX, 281).



280 Die Gründe des Seins

ehesten das Feuer, dafür gehalten. Man kann aber auch
in einer gewissen Hinsicht das, woraus anderes durch
Verdünnung entsteht, also das Dichtere, als das Frühere
ansehen. Das nämlich, was beim Werden das Spätere ist,
ist der Natur nach früher, weil die Natur auf das Ziel
des Werdens hinstrebt als auf etwas, das der Idee nach
das Erste ist. Das Dichtere und mehr Zusammengesetzte
ist nun im Werdeprozeß das Spätere, weil da vom
Einfachen zum Zusammengesetzten fortgeschritten wird; also
ist das Dichte und Zusammengesetzte der Natur nach
früher, und somit könnte die Erde erstes Prinzip sein. Der
hl. Thomas führt die Erwägung noch weiter: fragt man,
was schlechthin das Frühere (simpliciter prius) ist, so muß
das Vollkommene vor dem Unvollkommenen sein, wie der
Aktus vor der Potenz ist. Denn jedes Ding bedarf, damit
es eine Vollkommenheit erlange, d. h. hinsichtlich dieser
von der Potenz zum Aktus (von der Möglichkeit zur
Wirklichkeit) übergehe, eines andern, das diese Vollkommenheit

schon tatsächlich besitzt. Sonach muß das Erste,
von dem alles andere ausgeht, ganz und gar vollkommen
sein. Es muß auch höchst einfach sein, weil das Zusammengesetzte

vom Einfachen abhängt und nicht umgekehrt.
So müßten denn die Physiker oder Physiologen, wie man
die alten jonischen Denker auch nennt, beides, die größte
Einfachheit und höchste Vollkommenheit, vom Urgründe
des Universums aussagen, was, falls man wie sie diesen
körperlich annimmt, unmöglich ist. Denn was beim
Materiellen recht einfach ist, das ist gerade sehr
unvollkommen. Bis jetzt aber betrachtete man die Dinge immer
noch mehr nach der Weise, wie etwas von der Möglichkeit

zur Wirklichkeit übergeht, und so faßte man mehr
die Einfachheit des ersten Prinzips ins Auge.

Ähnlichen Einwänden begegnet Empedokles, der
mehrere materielle Prinzipien in den bekannten vier
Elementen der Alten aufstellte. Sie sollten ihm zufolge
„beständig in ihrem Sein verharren und ein Werden nur in
Hinsicht auf Vielheit und Wenigkeit haben, indem sie sich
bald in eins verbinden, bald aus dem einen sich wieder
auflösen".1 Im besonderen ist bei ihm auszustellen, „daß
er sich zur Ursache des Bewegten und zur Frage, ob ihrer
eine oder zwei zu setzen sind, nicht zutreffend und folge-

* c. 3, 984 a, 9—11.



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 281

richtig geäußert hat;"1 wenn man nämlich die erste
bewegende Ursache sucht, geht es doch nicht an, zwei
einander entgegengesetzte anzugeben. Ferner, wie die
Erfahrung lehrt, gehen die Elemente ineinander über, so
wird aus Wasser ein gasförmiger Körper, was die
Behauptung des Empedokles vom bleibenden Sein der
Elemente schon umstößt. Aristoteles, der die vier Elemente
für einfach und wesentlich verschieden hielt, hatte aus
der Tatsache, daß sie ineinander übergehen, auf einen
gemeinsamen Träger, ein Substrat, der verschiedenartigen
elementaren Eigenschaften geschlossen, auf die vir/, die
materia prima. Bei einer solchen Veränderung muß nämlich

ein Subjekt da sein, das sich mit den entgegengesetzten
Formen zu einem Ganzen vereinen kann, weil es ja
undenkbar ist, daß sich etwas unmittelbar in sein Gegenteil
verwandle: das Warme wird, um der Auslegung des Aqui-
naten zu folgen,2 nicht kalt so, daß die Wärme selbst zur
Kälte wird; wohl aber wird aus Warmem Kaltes, insofern
das nämliche Substrat, das der Wärme zugrunde lag,
nunmehr die Kälte aufnimmt. Des Empedokles Spekulation
aber drang noch nicht bis zu dieser Erkenntnis vor, wie
ja die erste Philosophie (d. h. die Metaphysik) in ihren
Anfängen über die Dinge gleichsam erst stammelnd sprach :

xpElhÇof/évfl yàç soixev r/ jiqcotr/ (piloocxpia neqI ckxvtoov, are
véa re xar àç^àç ovöa xaï to jcqojtov. ''

Nach Anaxagoras sind die Prinzipien unendlich an
Zahl, „denn alles aus gleichartigen Teilen Bestehende
entsteht ihm zufolge fast so wie Wasser und Feuer einzig
durch Zusammentritt und vergeht wieder durch Scheidung".4
Das aus Ungleichartigem Zusammengesetzte läßt sich aber
in seine verschiedenartigen Teile zerlegen, die ja jeder
für sich auch wieder homogene Bestandteile umfassen.
Wohl wegen dieser ganz entbehrlichen Annahme einer
unendlichen Menge von Prinzipien sagt Aristoteles von
Anaxagoras, er stünde dem Empedokles in der Leistung
nach. Wenn aber Anaxagoras die Elemente ursprünglich
ohne Ordnung durcheinandergemischt da sein läßt, so war
er schon auf dem Wege zur Erkenntnis des Urstoffes, der
noch jeglicher Form ermangelt (materia prima). Freilich

1 c. 8, 989 a, 25, 26.
2 a. a. 0. lect. 12. (281 b, 282 a). Für das Vorausgehende vgl. Rolfes,

Aristoteles' Metaphysik, I, 186, Anra. 22.
3 c. 10, 993 a, 15—17. 4 c. 3, 984 a, 13—15.



282 Die Gründe des Seins

wäre noch zu bedenken, daß das Vermischte, das
Zusammengesetzte nicht früher als das Unvermischte und
Einfache sein kann. Dann auch, daß sich nicht jedes von
Natur aus mit allem zu vermengen vermag; endlich wären
auch, weil die Mischung wieder getrennt werden kann,
die Akzidenzien von den Substanzen ablösbar. Doch
abgesehen davon, so finden wir, daß jene Mischung selbst
„weder etwas Qualitatives noch etwas Quantitatives noch
ein Was (Substanz) sein konnte",1 da noch gar keine Form
abgetrennt war, und so hat sie eine gewisse Ähnlichkeit
mit der Materie, die aus sich keine Bestimmtheit aufweist.
Der bestimmungslosen Mischung nun steht rein und unver-
mengt der Verstand, vovg, gegenüber. Mit dieser Gedankenbildung

aber kommt Anaxagoras, wenn er auch nicht
immer richtig und deutlich spricht, der Auffassung der
Pythagoräer und Piatons nahe; man kann nämlich in dem
eigenschaftslosen Gemenge der Elemente das Unbestimmte,
Endlose, ajteiQov, im Nus aber das Eins, tv, erkennen.

Bis jetzt war von einer Ursache vorwiegend die Rede,
von der materiellen, der die genannten Philosophen
besonders ihre Aufmerksamkeit zuwandten. „Indem aber
die Forscher weiter gingen, wurde ihnen die Sache selber
zum Wegweiser und zwang sie, ihr Suchen weiter
auszudehnen. Denn wenn auch noch so sehr alles Vergehen und
Entstehen aus einem oder auch aus mehreren! stattfindet
•— warum erfolgt es und was ist schuld daran? Das
Substrat selbst kann doch nicht machen, daß es sich ändert."2
Diesen Gedanken erläutert Aristoteles an Beispielen: das
Erz für sich allein macht keine Bildsäule, das Holz kein
Bett, „sondern an der Veränderung ist etwas anderes schuld.
Dieses andere aber suchen heißt das zweite Prinzip suchen,
das, woher der Anfang der Bewegung rührt" :|o#£r «($?}
tijg xivrjoEcoc; 8 die bewegende, wirkende Ursache. Die
ältesten Philosophen bekümmerten sich darum gar nicht;
andere, „welche das Eins setzen, erklärten, dem Problem,
das sich hier darbietet, gleichsam erliegend, das Eins für
unbewegt, für unbewegt also auch die ganze Natur".4
Sonach ist auch eine Wirkursache ausgeschlossen. Von
diesen Denkern — es sind die Eleaten, nach denen das

1 c. 8, 989 b, 11, 12.
2 c. 3, 984 a, 18—22.
3 c. 3, 984 a, 25—27.
* c. 3, 984 a, 29—31.



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 283

All eins und unentwegt ist: sv êôrôç to x&v1 — bildet
Parmenides eine Ausnahme, insofern er für die
Sinneswahrnehmung Vielheit und Bewegung zuläßt. Welche nun
mehrere Prinzipien aufstellten, etwa von der Art wie Feuer
und Erde, wissen auf die Frage, woher die Bewegung sei,
eher Bescheid; so ist ja das Feuer seiner Natur nach zum
bewegenden Element geschaffen, dem gegenüber sich die
Erde und Ähnliches leidend verhält.

Allein diese Gründe reichten noch nicht aus, und „von
der Wahrheit selbst wiederum gedrängt, suchte man das
nächstfolgende Prinzip".2 Es mußte nämlich die
Zielstrebigkeit in der Natur erklärt werden, „davon aber, daß
die Dinge so trefflich beschaffen sind und so zweckmäßig
eingerichtet werden, kann weder Feuer noch Erde oder
anderes dergleichen die Ursache sein".8 Denn die Elemente
haben nur eine ganz bestimmte ihrer Natur entsprechende
Wirkungsweise; mit solchen Ursachen aber läßt sich die
eben berührte Ausstattung der Dinge, vor allem der
Lebewesen, die bei den verschiedenen Arten und selbst am
Einzelwesen eine so bunte Mannigfaltigkeit aufweist, nicht
erklären. „Als nun einer behauptete, es gebe einen
Verstand in der Natur als Urheber der Weltordnung und
aller zweckmäßigen Einrichtung, so mußte er im Vergleich
zu seinen blind darauf losredenden Vorgängern gleichsam
wie ein Nüchterner erscheinen."*1 Dieses Lob gebührt dem
Anaxagoras und noch vor ihm dem Hermotimos aus Kla-
zomenae. Daß das All geordnet und daher gut und schön
ist, muß also dem Verstände zugeschrieben werden; um
des Guten und Schönen willen geschieht alles, das ist die
Zweckursache, die aber vorerst von der bewegenden noch
nicht geschieden wurde. Allein auch für das Schlechte und
Häßliche in der Welt mußte eine Ursache da sein, und so
ist es zu erklären, daß Empedokles als dessen Prinzip
den Streit, veîxos, bezeichnet, sowie das Gute nach ihm
von der Freundschaft, (pMa, begründet wird. „Wollte man
demnach behaupten, daß er in gewissem Sinne das Böse
und Gute als Prinzipien nannte und zwar zuerst, so möchte
man damit wohl im Rechte sein."5

1 O. Willmann, Die wichtigsten philosophischen Fach ausdrücke in
historischer Anordnung. S. 15.

2 c. 3, 984 b, 10, 11. 3 c. 3, 984 b, 11—13.
* c. 3, 984 b, 15—18.
6 e. 4, 985 a, 7-9.



284 Die Gründe des Seins

Die bisher angeführten Männer hatten also nach
emsigem Forschen manch gute Ansicht ausgesprochen; freilich

ob sie sich dessen klar bewußt waren, ist fraglieh,
denn sie bringen ihre Prinzipien vielfach nur in sehr
beschränktem Maße zur Anwendung. Man könnte sie mit
ungeübten Fechtern vergleichen, die wohl manchen guten
Streich führen, aber es ohne Methode tun. So „verwendet
Anaxagoras, um das Entstehen der Welt zu deuten, den Nus
wie einen deus ex machina, sonst aber sucht er die Ursachen
überall eher als im Verstände".1 Er bietet eine teleologische

Erklärung nur für die Weltentstehung, nicht aber,
wie doch sein Prinzip es nahe legt, für alle Erscheinungen.
Empedokles wendet seine bewegenden Kräfte zwar besser
an; wenn man aber recht zusieht, so ergibt sich da die
Schwierigkeit, daß die Freundschaft auch eine trennende
und der Haß eine einigende Wirkung übt: „wenn nämlich

das Weltganze unter dem Einflüsse des Streites in
die Elemente auseinandertritt, so wird das Feuer und jedes
andere Element je für sich in eins verbunden ; wenn aber
alle Elemente unter dem Einflüsse der Freundschaft wieder
in eins zusammentreten, so werden notwendig aus einem
jeden Elemente die Teile wieder ausgeschieden."2 Er hat
ferner zuerst vier Elemente angenommen, gebraucht sie
aber nur wie zwei: das Feuer und ihm gegenüberstehend
Luft, Wasser und Erde.

Von den bedeutendsten Vertretern der atomistischen
Schule, Leukippos und Demokritos, sagt Aristoteles, „sie
setzen als Elemente das Volle und das Leere, womit sie
das Seiende und das Nichtseiende meinen, und zwar sind
ihnen dies Seinsgründe nach Art der Materie".3 Alle
Körper bestehen ihnen zufolge aus durchwegs gleichartigen
und unteilbaren Körperchen, den Atomen. Diese können
nur dann sein, wenn auch ein Vakuum, ein leerer Raum
da ist, durch den sie voneinander getrennt werden; nur
so ist eine Vielheit von Dingen und Bewegung möglich.
Demnach ist neben den Atomen noch die Annahme des
leeren Raumes notwendig, beides gilt diesen Philosophen
als Ursache der Körper und zwar nach Weise der Materie.
Die Verschiedenartigkeit der Dinge aber erklären sie aus
der verschiedenen Gestalt, Ordnung und Lage der homogenen

1 c. 4, 985 a, 18—21. 2 c. 4, 985 a, 25—29.
3 c. 4, 985 b, 5—10.



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 285

Atome, deren Verbindung eben den Körper darstellt.
Woher die Bewegung ist und wie sie den Dingen
zukommt, darüber erhalten wir keinen befriedigenden
Aufschluß.

Merkwürdig erscheinen uns beim ersten Anblick die
Prinzipien der Pythagoräer. Sie beschäftigten sich eifrig
mit Mathematik und „ganz in sie hineingelebt, meinten
sie, daß ihre Prinzipien Prinzipien alles Seienden wären.
Da aber in der Mathematik die Zahlen von Natur das
Erste sind und sie fn den Zahlen viele Ähnlichkeiten mit
dem, was ist und wird, zu sehen glaubten", weil sie
zudem Zahlen und Zahlenverhältnisse nicht nur bei den
räumlichen Gebilden, sondern auch im Bereich der
musikalischen Töne und in der Sternenwelt als das Maßgebende
kennen lernten, „so hielten sie, da das andere seiner ganzen
Natur nach den Zahlen gleichzukommen schien, die Zahlen
aber als das Erste in der ganzen Natur galten, die Elemente
der Zahlen für Elemente alles Seienden und das ganze
Himmelsgebäude für Harmonie und Zahl."1 Sie fassen
nun offenbar die Zahl als Materie wie ihren Bestimmtheiten

nach als Grund des Seienden. Elemente der Zahlen
sind das Gerade und das Ungerade, açriov xal jceqitzov;
dieses halten sie für begrenzt, xsxeqccö/ievov, wohl weil es
der Zweiteilung ein Ziel setzt,2 das Gerade aber für
unbegrenzt: äjcEiQov. Das Eins aber lassen sie aus diesen
beiden bestehen, da es zugleich gerade und ungerade sei
— nämlich virtuell, wie der hl. Thomas erklärt: Unitas
et par est virtute et impar. Alle Unterschiede der Zahlen
werden nämlich in der Einheit aufgehoben, so daß sie, wenn
auch nicht aktuell selbst Zahl, doch zuerst in der Reihe
der geraden wie der ungeraden und Quadratzahlen kommt.8
Eine bloß formelle Erweiterung der pythagoräischen
Grundlehre, daß alles als Zahl aus dem Geraden und
Ungeraden bestehe, ist nach Ed. Zeller'1 die Aufstellung eines
Schemas von zehn Gegensatzpaaren, ai àçxal ai xaza övo-
xoLfiav XtyôfiEvac. Es sind folgende: Grenze und
Unbegrenztes, Paariges und Unpaariges, Einheit und Vielheit,
Rechtes und Linkes, Männliches und Weibliches, Ruhendes

1 c. 5, 985 b, 25—28; 985 b, 33—986 a, 3.
2 Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen I. Teil, 1. Hälfte, 5. Aufl.

S. 351.
3 S. Thom. In Met. I. lect. 8. (Op. om. XX, 269 a).

4 a. a. 0.



286 Die Gründe des Seins

und Bewegtes, Gerades und Krummes, Licht und Finsternis,
Gutes und Schlechtes, Quadrat und längliches Viereck.
Die Prinzipien der Pythagoräer bezeichnet Aristoteles

als unpassender gewählt {6T<u%tla èxrojtojrtça) als die der
Physiologen, da sie rein mathematisch gefaßt wurden und
nicht dem Sinnlichen entnommen sind, und doch gilt alle
Forschung und Bemühung dieser Männer der Natur, und
sie verhalten sich so, als stimmten sie mit den eben
genannten Philosophen darin überein, daß das Existierende
nur das sinnlich Wahrnehmbare sei. Wohl aber kann man
mittels dieser Ursachen auch zu den höheren Gattungen
des Seins aufsteigen, „sie eignen sich dazu sogar mehr
als zu naturphilosophischen Erörterungen".1 So ist es ja
unbegreiflich, wie es infolge solcher Ursachen zu einer
Bewegung kommen kann. Auch die Schwere der Körper
wird durchaus nicht zu erklären sein. Aus diesem Grunde
hat man auch über Feuer oder Erde und die anderen
Körper gar nichts vorgebracht; man hatte es nämlich
übersehen, ein charakteristisches Merkmal der Sinnendinge
festzulegen. Endlich ist gegen die Zahlenlehre noch
einzuwenden, wie man es verstehen soll, daß die Zahl und
ihre Bestimmungen Ursache der Dinge und zugleich deren
Wesen sein solle. Es kann doch nichts sich selbst
verursachen; es müßte darum außer der Zahl, welche das
Ding ist, noch eine andere geben, wie auch Plato aus dem
gleichen Grunde seine Idealzahlen von den Sinnendingen
sonderte.

Es gibt auch einige, die nur ein einziges, unbewegtes
Sein zulassen und die Vielheit der Dinge nur für Schein
erklären. Da aber bei solchen Voraussetzungen von einer
Ursächlichkeit, zu der doch zwei, das Verursachende und
Verursachte, gehören, keine Rede sein kann, so ist für
die Vertreter der All-einslehre, der Eleaten, hier, wo von
den Ursachen gehandelt wird, nicht der Platz. „Indessen
gehört doch folgendes," meint Aristoteles, „in die
gegenwärtige Untersuchung. Parmenides scheint an das
begriffliche Eins oder Sein zu denken, Melissos an das
materielle. Deshalb sagt der eine, es sei begrenzt, der andere,
es sei unbegrenzt."2 Materie und Form aber, wie sie
hiemit angedeutet sind, gehören in unsere Erörterung.

> e. 8, 990 a, 7.
3 0. 5, 986 b, 17—21.



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 287

Parmenides faßte, wie der hl. Thomas ausführt,1 den
Begriff des Seins ins Auge, der nur einer zu sein scheint.
Es gibt davon nicht mehrere Arten, weil da artbildende
Unterschiede erfordert würden, die als solche außerhalb
des Gattungsbegriffes, nämlich des Seins, liegen müßten.
Was aber außer dem Sein liegt, ist das Nichts, und das
kann keinen Unterschied ausmachen. Darin aber fehlte
Parmenides, daß er das Seiende wie eine Natur anwandte,
sowie es die Natur irgendeiner Gattung ist, während doch
das Sein nicht eindeutig, sondern analog, in vielfältiger
Weise (multipliciter, S. Thom.) von den Dingen ausgesagt
wird, es ist nicht Genus. Melissos aber dachte an das
materielle Sein. Das Sein ist nämlich nicht hervorgebracht;

wäre es hervorgebracht, so könnte es nur aus
dem Seienden oder dem Nichtseienden entstanden sein. Das
letztere ist aber undenkbar: aus nichts wird nichts; im
ersten Falle hinwiederum wäre das Sein schon da, bevor
es geworden. Melissos betrachtet also das Sein nach Art
der Materie, der es ja zukommt, nicht aus etwas früher
Vorhandenem hervorgebracht zu sein. Er bezeichnet auch
das Sein als unbegrenzt, weil man das der Materie
zuschrieb, während Parmenides, der es formell faßte, für
seine Begrenztheit eintrat. Dieser verdient noch weitere
Erwähnung, da er doch „schon eher als ein Sehender zu
reden scheint, denn gezwungen, sich den Erscheinungen
zu fügen, hält er dafür, das Eins sei eines für der Begriff,
dagegen vieles für die Wahrnehmung, und so setzt er wieder
eine Zweiheit von Ursachen, das Warme und das Kalte".4
Damit er aber doch nicht zu sehr mit seiner eigenen
Behauptung, daß alles eins sei, in Widerstreit gerate, so
erklärt er von den Prinzipien das eine, das Warme, für
das Seiende; dem Kalten aber, das außer jenem einen
Seienden angenommen wird, gestand er kein wirkliches,
sondern nur ein scheinbares Sein zu.

Bevor Aristoteles an die Besprechung des Systems
seines berühmten Lehrmeisters geht, überblickt er noch
einmal die bisherigen Ergebnisse. Die alten Philosophen
geben teils ein körperliches Prinzip an, so die jonischen
Naturphilosophen, teils mehrere wie Empedokles und die

' a. a. 0. In lect. 9. (271 b, 272 a).
2 o. 5, 986 b, 17—21.
3 a. a. 0. In lect. 9. (271 b, 272 a).
* c. 5, 986 b, 27, 28; 31—34.



288 Die Gründe des Seins

Atomisten und zwar sämtlich nach Art der Materialursache,
wenn sie auch noch nicht recht verstehen, was die erste
Materie ist. Manche fügen noch diejenige Ursache hinzu,
von der die Bewegung kommt, und zwar fassen die einen
sie als eine (Anaxagoras : vovg), andere als zwei (Empedokles :

(piXia xal vstxog). Bei den Pythagoräern endlich wird noch
hervorgehoben, „daß sie das Begrenzte und Unbegrenzte
und das Eins nicht für andere, besondere Naturen hielten,
wie es etwa Feuer, Erde und dergleichen sind, — was
die anderen als Elemente angesehen — sondern das
Unbegrenzte und das Eins selbst für die Substanz dessen
hielten, wovon es ausgesagt wird, weshalb auch die
Substanz von allem Zahl sei".1 Auch bemühten sie sich, in
Definitionen das Wesen der Dinge (xo xi eöxiv, quidditas)2
anzugeben, freilich sind diese Begriffsbestimmungen noch
zu oberflächlich gehalten.

Auf den Werdegang Piatons, dem wir uns nun
zuwenden, übte des Heraklit Lehre vom steten Wechsel aller
Sinnendinge eine nachhaltige Wirkung aus; er gelangte
zur Einsicht, daß davon kein wahres Wissen möglich sei.
Nicht minder groß war auch der Einfluß des Sokrates
auf ihn. Dieser befaßte sich aufs angelegentlichste mit
ethischen Fragen und war zur Überzeugung gelangt, daß
das gute Handeln die rechte Einsicht sei. Dazu genügten
nun nicht wandelbare individuelle Vorstellungen: er mußte
allgemeine Begriffe suchen, das wahre Wissen, das
allgemeine Geltung und bleibenden Wert hat. So erklären
sich seine Bemühungen um die Begriffsbestimmungen,

Hierin folgte nun Piaton seinem Lehrer und ging
weit über ihn hinaus. Das Wissen kann nach ihm nicht
die Körperwelt zum angemessenen Gegenstand haben, da
in ihr ein beständiger Wechsel der Erscheinungen herrscht,
sondern ein immaterielles, unwandelbares Sein, die Ideen
(xà dd)j, ai iôéac).. Diese sind die Vorbilder für die Sinnendinge,

die ihr Sein nur durch Teilnähme (^e'Segtc) an jenen
Jhaben. Wenn aber so die Ideen Ursache für die anderen
Dinge sind, so sind die Elemente der Ideen zugleich
Elemente alles Seienden. Deswegen haben als Materie das
Große und das Kleine, als Form aber das Eins zu gelten,

denn das sind nach platonischer Ansicht die Prinzipien

1 c. 5, 987 a, 15—19.
2 Kolfes a. a. 0. I. (185, 186, Anm. 21).



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 289

der Ideen. Damit sind auch schon die beiden Ursachen
angedeutet, die Piaton verwendete: die formelle, ?/ xov
xi sOxiv ahLa, und die materielle, t) xaxa xijv vhqv. Nicht
entgehen kann uns auch die Übereinstimmung der
Anschauungen Piatons mit denen des Pythagoras. Platon
bezeichnet in seiner späteren Zeit die Ideen geradezu als
Zahlen, nur weicht er von den Pythagoräern insofern ab,
als er „statt des Unbegrenzten als eines, einzigen eine
Zweiheit aufstellte und das Unbegrenzte aus dem Großen
und Kleinen konstruierte".1 Warum er dann die
Idealzahlen im Gegensatze zu den Pythagoräern von den
sinnlichen Dingen selbst trennte, wurde vorhin schon
berührt. Ein weiterer Unterschied ist noch, daß Plato „neben
dem Sinnfälligen und den Ideen die mathematischen Dinge
als zwischeninneliegend existieren läßt, von den sinnlichen
dadurch unterschieden, daß sie ewig und unbewegt sind,
von den Ideen aber insofern, als es ihrer viele derselben
Art gibt, die Idee dagegen je nur eine, sie selbst, ist".2

Der Kritik der Philosophie Piatons ist das umfangreichste

Kapitel des ersten Buches der Metaphysik
gewidmet. Eine gedrängte Übersicht über die vielen, nicht
immer gleich zutreffenden Argumente,3 die Aristoteles mit
einer uns schier ermüdenden Beharrlichkeit vorführt, möge
seine Stellung zu der für Piatons System grundlegenden
Ideenlehre dar tun. Von deren yerfechtem sagt Aristoteles
einmal im neunten Kapitel: „Überhaupt hat man, da die
Philosophie doch den Grund der Erscheinungen sucht,
dies außer acht gelassen. Man sagt nichts von der Ursache,

1 o. 6, 987 b; 25, 26.
2 o. 6, 987 b, 14-18.
3 Ed. Zeller sagt: „Nicht wenige von den Einwendungen gegen die

platonische Lehre beruhen wenigstens in der Fassung, welche ihnen Aristoteles

zunächst gibt, unverkennbar auf einem Mißverständnisse" (a. a. 0. 2.
T. 2. Abt.,8 302). Eug. Rolfes (a. a. 0. I. 184, Anm. 17), der es auch als
zweifelhaft ansieht, ob Aristoteles die pythagoräiscbe Zahlentheorie richtig
auffaßte, bestreitet es, daß „Piaton den einzelnen Ideen ein selbständiges
Dasein je für sich zugeschrieben haben soll". 0. Willmann (Geschichte
des Idealismus, 1, 562 und 563) äußert sich also: „Aristoteles' Argumente
gegen die Ideen ziehen zum Teil wirkliche Schwächen der platonischen
Lehre ans Licht, ohne dieselbe darum doch hinfällig zu machen; zum
Teil haben sie nur Geltung unter Voraussetzung der Lehre von der
ausschließlichen Immanenz des Gedanklichen und von der Ewigkeit der Welt.
Beweist ein Teil derselben zu wenig, so wird in andern zuviel bewiesen,
indem sie, gleich zweischneidigen Waffen, zugleich Aristoteles' eigene
Aufstellungen treffen."

Jahrbuch für Philosophie etc. XXIV. 19



'290 Die Gründe des Seins

woher der Anfang der Bewegung; man behauptet, wähnend,
die Substanz des Erscheinenden anzugeben, das Dasein
anderer Substanzen und macht über die Art und Weise,
wie sie die Substanz von jenem sein sollen, leere Worte;
denn das Teilhaben heißt nichts."1 Gewichtige Bedenken
hat hier Aristoteles gegen platonische Gedanken
ausgesprochen. Er sieht es für verfehlt an, wenn man, um
die Substanz der Dinge anzugeben, das Dasein anderer
Substanzen, der Ideen, lehrt. „Es ist so," sagt er an einer
anderen Stelle, „wie wenn einer, der etwas zählen soll,
dies erst dann zu können glaubte, sobald er es vervielfältigt

hat."3 Die Ideen tragen dann gar nichts zur
Erklärung der Bewegung bei. Man läßt sie ja vielmehr
Prinzip der Unbeweglichkeit sein, denn nur derartiges
könne im Gegensatz zu den in steter Veränderung
begriffenen körperlichen Dingen Gegenstand des Wissens
sein. Die Ideen sind auch nicht das Wesen der anderen
Dinge, weil sie von ihnen getrennt sind, und so nützen
sie auch nichts zu ihrem Verständnisse, das ja nur durch
Erkenntnis des Wesens der Dinge selbst möglich ist.
„Wenn man aber sagt, sie seien Vorbilder, so sind das
leere Worte und dichterische Bilder, die man vorbringt."3
Auch könnten da die Dinge unmittelbar den Ideen
nachgebildet sein, und so wäre die Kausalität der Natur
aufgehoben.

Die Schwierigkeiten mehren sich noch bei der pytha-
goräisierenden Form der Ideenlehre. Sogleich erhebt sich
die Frage, wieso Zahlen für die Dinge, die doch auch als
Zahlen hingestellt werden, Ursache sein sollen; es läßt
sich ja kein Unterschied ausfindig machen, durch den das
erklärlich würde. Man kann auch nicht als Grund das
betrachten, daß die diesseitigen Dinge Zahlenverhältnisse
seien, denn es müßte da etwas sein, dessen Verhältnisse
die Zahlen sind. „Auf diese Weise muß dann aber auch
die Idealzahl, der das Sinnending das Sein verdankt, Zahl
gewisser Dinge sein, die ihr zugrunde liegen",4 und die
Zahl hätte somit ihre Bedeutung als ausschließlicher
Urgrund des Seienden eingebüßt. Wenn die Ideen Zahlen
sind, muß auch aus mehreren von ihnen eine Idee werden

1 c. 9, 992 a, 24—29.
8 c. 9, 991 a, 20—23.
* c. 9, 991 b, 18.

c. 9, 990 b, 2—4.



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 291

können, gleichwie aus mehreren Zahlen eine Zahl wird.1
Man könnte nun bei den Ideen wohl eine Art Mischung
annehmen, so daß eine Einheit zustande käme, allein die
Natur der Mischung unterscheidet sich spezifisch von den
verschiedenartigen Bestandteilen, die in die Mischung
eingegangen. Bei der Vereinigung mehrerer Zahlen zu einer
findet nichts Ähnliches statt. Entgegnet man aber darauf,
eine Zahl werde nicht aus kleineren Zahlen, sondern
unmittelbar aus Einheiten gebildet, so sind neue Schwierigkeiten

nicht zu umgehen. Sollen die Einheiten durchwegs

gleichartig oder von verschiedener Beschaffenheit
sein? Letzteres wäre gewiß gegen den Begriff der Sache;
sind aber die Einheiten untereinander ganz gleicher Art,
so bleibt die qualitative Verschiedenheit der Dinge ein
ungelöstes Rätsel. Was ist es ferner mit den mathematischen
Zahlen; haben sie eine andere Natur als die idealen?
Man kann nämlich nicht recht begreifen, warum sie die
Mitte zwischen diesen und den Sinnendingen halten sollen,
da doch auch diese beiden Zahlen sind. Wohin gehören
dann die geometrischen Prinzipien? Sie sind keine
Idealzahlen, auch nichts rein Mathematisches, weil eben
Prinzipien, und da man sie auch nicht dem Vergänglichen
zuordnen kann, müßten sie eine neue Gattung des Seienden
bilden. Schwierigkeiten stellen sich auch bei der Ableitung

der Längen aus dem Langen und Kurzen als einer
Art des Großen und des Kleinen, der Fläche aus dem
Breiten und Schmalen und der Körper aus dem Tiefen
und Flachen ein. Da nämlich die hier angeführten
Prinzipien der Linien, Flächen und Körper untereinander
verschieden sind, so muß es auch das daraus Hervorgehende
sein. Wie kann sich dann die Linie in der Fläche und
diese am Körper finden? Man darf auch nicht sagen, daß
eines der genannten Prinzipien das andere als Gattung
unter sich befasse, denn das müßte dann auch von dem
aus den Prinzipien Hervorgehenden gelten. Wenn also
das Breite die höhere Gattung des Tiefen wäre, so wäre
die Fläche Gattung des Körpers und diese sonach eine
Fläche.

Mit dem Eins und Großen und Kleinen, der Formal-
und Materialursache, wie sie Piaton angibt, sind durchaus

1 Die folgende Erklärung nach S. Thorn. In Met. I. lect. 16 (291 a,
292 b).

19*



Die Gründe des Seins

nicht die Gründe alles Seins ermittelt. Man kann wohl
die Substanzen damit irgendwie erklären, aber nie z. B.
das Tun oder Leiden; es fehlen eben noch die besonderen
Prinzipien für die Akzidenzien. „Ferner möchte man auch
das als Materie zugrunde liegende Große und Kleine für
zu mathematisch gefaßt halten und für etwas, was mehr
unterscheidendes Prädikat der Substanz, der Wesensform,
und der Materie ist."1 Groß und klein sind relative
Begriffe, und so wäre, da sie mit dem Eins Prinzip der Ideen
sind, das Relative früher als das Absolute, wofür die
Ideen gelten sollen.2

Aus diesen Gründen also hat Aristoteles die Ideenlehre

preisgegeben. Die Form, èvtsXsxsia, die den Dingen
ihr Wesen verleiht, wohnt nach ihm den Dingen selbst
inne, ist immanent, so daß diese nicht bloß Nachbilder des
wahren Seins sind, sondern selbst volle Wirklichkeit haben.3
Der echte Idealismus wird aber trotzdem der Ideen schwer
entraten können; man merkt dies auch bei Aristoteles
selbst an den Schwierigkeiten, in die er nach Verwerfung
der so bedeutungsvollen platonischen Lehre gerät und
die Otto Willmann aufgedeckt.4 Aristoteles hat eben, wie
der tiefblickende Geschichtschreiber des Idealismus
bemerkt, „eines der idealen Prinzipien der Welterklärung
eingebüßt, welches auf wurzelhafter, echter Weisheit fußt
und von Piaton mit Glück, wenngleich nicht in aller Rücksicht

befriedigend spekulativ bearbeitet worden war, ein
Prinzip zudem, welches zu der aristotelischen Grundanschauung

die unumgängliche Ergänzung bildet".5 Aristoteles
hat ja mit richtigem Blick die vier bekannten Ursachen
für alle Zeiten festgelegt, und die Übersicht über die
Meinungen der früheren Philosophen in dieser Frage
vermochte seine Aufstellungen nur zu bekräftigen. Aber die
Reihe der von Aristoteles vorgeführten Gründe des Seins
ist unvollständig, solange wir darin die vorbildliche
Ursache vermissen. So erklärt es sich auch, daß Denker, die
sonst vornehmlich dem Aristoteles folgen — wenn wir
von den Freunden platonischer Philosophie ganz absehen
— doch die Ideenlehre beibehielten und fortbildeten. Der

1 c. 9, 992 b, 1—4.
2 Nach Rolfes, a. a. 0. 187, Anm. 30.
3 Vgl. 0. Willmann, Die wichtigsten philosoph. Fachausdrucke, 42.
4 Vgl. desselben Geschichte des Idealismus, I, 556—561.
5 0. Willmann, daselbst S. 569.



nach der Lehre der Denker vor Aristoteles. 293

hl. Thomas, der des Aristoteles Entelechienlehre allenthalben
sogewinnbringend verwertete, trug trotzdem kein Bedenken,
auch noch vorbildliche Formen, formae exemplares,
anzunehmen.1 Freilich werden unzutreffende Anschauungen
Piatons berichtigt. So dürfen die Ideen nicht als sub-
sistierende gefaßt werden, sondern sind ins göttliche Denken
zu verlegen. Gott erkennt sich selbst, seine Wesenheit
als in unendlich vielfältiger Weise nachahmbar und bringt
so die mannigfachen Gedanken, Ideen hervor; selbständiges,
wirkliches Sein aber erhalten die Dinge erst, wenn sich
mit dem Denken der Wille des Allmächtigen vereint.

Aristoteles hatte also die Frage nach den ersten
Ursachen noch nicht vollkommen gelöst, wohl aber war der
Großteil der Arbeit von ihm schon geleistet, nachdem auch
seine Vorgänger ihm manche Anregung geboten hatten.
Was an dem Werk noch fehlte, hätte er selbst unschwer
vollenden können, wenn er die Gedankenbildung seines
Lehrers in ihrem ganzen Umfange gewürdigt hätte. Das
blieb aber einer späteren Zeit vorbehalten, und erst der
große Denker in der Blütezeit des mittelalterlichen Geisteslebens

hat das Wahre, das die beiden hervorragendsten
Philosophen des Altertums erkannt hatten, in wahrhaft
befriedigender Weise vereint.

S3E>

FINDEN SICH SPUREN DES ONTOLOGISCHEN

GOTTESBEWEISES YOR DEM HL. ANSELM?

VON DE. Theol. MATTHIAS ESSER.

Die achthundertjährige Wiederkehr des Todestages
des hl. Anselm (23. April 1109) lenkt den Blick zurück
auf die Geistesarbeit dieses Mannes, besonders auf jenen
berühmten Gottesbeweis, der seinen Namen unauslöschlich
in die Geschichte der Philosophie eingegraben hat, auf
das ontologische Argument, das allein aus dem Begriffe

1 Zum Folgenden vgl. Willmann, a. a. 0. 494—502.


	Die Gründe des Seins nach der Lehre der Denker vor Aristoteles

