Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 23 (1909)

Artikel: Zur apologetischen Frage
Autor: Morard, Meinrad M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762063

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR APOLOGETISCHEN FRAGE.
Vox P. MEINRAD M. MORARD O. Pr.

ho-Cm={-ote-

In einem Aufsatze, betitelt ,La science, la croyance
et ’apologétique” glaubte vor etlichen Jahren der als Leiter
der neulich eingegangenen Quinzaine nicht unbekannte
katholische Schriftsteller George L. Fonsegrive! berechtigt
zu sein, von einer Apologetik zu sprechen, die ,wissen-
schaftlich sein wolle und es nicht sein kdnne, ohne mit
den elementarsten Thesen der Theologie und des Glaubens
in Widerspruch zu geraten“ (67). Er hatte dabei jene
Apologetik im Auge, welche es sich zur Aufgabe stellt,
einerseits, vom Dasein Gottes ausgehend, die Mdglichkeit
der Offenbarung nachzuweisen, anderseits die Tatséchlich-
keit der christlichen Offenbarung historisch festzustellen
(33). Dies hiefle nun, meinte er, ,,Gott und das Christen-
tum selbst zum Gegenstand einer Beweisfithrung machen*
(34) wollen. Und doch gebe es ,zwischen der argumen-
tierenden Vernunft und dem Glauben eine Kluft, welche
die Theologie konstatiere und die nichts auszufiillen ver-
moge* (35). Ubrigens sei es heutzutage fiir viele eine
ausgemachte Tatsache, dall es tiberhaupt keine eigentliche
Wissenschaft gebe (44 u. passim), und in der Tat sei keine
Beweisfiithrung imstande, mit unbedingter Notwendigkeit
zu schlieBen (82); eine vor jeder Irrtumsmoglichkeit sichere
GewiBheit gebe es fiir uns Menschen nicht (81). Daher
die praktische, wenn nicht theoretische Berechtigung, ja
Notwendigkeit einer radikalen Reform der apologetischen
Methode. So ungefihr der franzisische Publizist.

Damit hatte er so ziemlich alle die bedeutenderen
MiBverstindnisse und Schwierigkeiten zusammengefaft, die,

1 Cf. Le catholicisme et la vie de l'esprit par George L. Fonse-
grive. Paris, Lecoffre 1899, S. 30—84. Dic eingeklammerten Seitenzahlen
beziehen sich auf dieses Werk.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXIIL 27



394 Zur apologetischen Frage.

besonders in Frankreich, zur sogenannten Krise der Apo-
logetik fiihrten. Wie sich die Dinge allméihlich entwickelten,
diirfte bereits bekannt sein. Schon der edle und geist-
reiche Ollé-Laprune?! hatte es, mehr aus praktischen Riick-
sichten, versucht, der Apologetik neue Bahnen zu weisen.
Anderseits hatte Blondel 2 seine Immanenzmethode bereits
skizziert. Yves le Querdec (= Fonsegrive),> abbé Denis,
Leiter der-Annales de philosophie chrétienne, hatten
tber diese verschiedenen Tentamina zustimmend referiert.
Aber erst nachdem Blondel die berithmt gewordene
wLettre“* wo er seine Methode sehr eingehend und sorg-
faltig darstellte und zu rechtfertigen bemiiht war, in den
Annales hatte erscheinen lassen, kam es zum Ausbruch
des Kampfes. Als erster erhob der nunmehr verewigte
P. Schwalm O. P.° in einem viel bemerkten Artikel der
Revue Thomiste seine warnende Stimme und nahm zu
den vorgeschlagenen Neuerungen ruhig, aber entschieden
ablehnende Stellung. Hierauf entspann sich eine lebhafte
Kontroverse, an der sich aulBer den vorhin Genannten
unter anderen noch P, Laberthonniére® einerseits und
anderseits der Abgeordnete Philosoph abbé Gayraud? be-
teiligten. Auch P. Schwalm, schon damals an einer un-
heilbaren Brustkrankheit leidend, welcher er erliegen sollte,
fand noch Gelegenheit, in einer brillanten Artikelserie der
Revue Thomiste® seinen Standpunkt zu dieser und zu

1 Ollé-Laprune, Les Sources de la paix intellectuelle. Paris, Belin;
it. Le Prix de la vie. Paris, Belin. (In mehreren Auflagen erschienen.)

2 Maurice Blondel, I.’Action. Paris, Alecan.

8 Cf, im zitierten Werke p. 1—29. Les conditions de I’apologétique
moderne. Erschienen zum ersten Male in Le Monde 20. und 27. Mai und
8. Juni 1895.

4 Maurice Blondel, Lettre sur les exigences de la pensée contempo-
raine en matiére d’apologétique et sur la meéthode de la philosophie dans
I’étude du probléme religieux, Annales, Jinner-Juni, 1896, — in Buch-
form, Saint-Dizier, Thévenot, 1896.

5 Revue Thomiste, 1896, p. 413 u. ff. Les Illusions de I’Idéalisme.

6 Laberthonniére, Le dogmatisme moral. Roger et Chernoviz, Paris,
1898.

7 Annales de philosophie chrétienne, Dezember 1896, Jénner 1897.
Une nouvelle apologeétique. .

8 Revue Thomiste, 1896, p. 36 ff. L’acte de foi est-il raisonnable?;
1897, p. 62 u. ff. L’apologétique contemporaine; p. 239 u. ff., p. 338 u. ff.
La Crise de l’apologétique; p. 627 u. ff. La croyance naturelle et la sci-
ence; 1898, p. 815 u. f. L’inspiration intérieure et le gouvernement des
ames dans 1'Eglise catholique; p. 578 u. ff. Le dogmatisme du coeur et
celui de l'esprit; p. 707 u. ff. Le respect de I’Eglise pour I’action infime
de Dieu dans les ames. '



Zur apologetischen Frage. 395

anderen konnexen Fragen zu prizisieren. Seitdem hat die
Neuerungsbewegung, zu deren bedeutendsten und auch —
so miissen wir gleich hinzufiigen — vorsichtigsten und
zuriickhaltendsten Wortfiithrern der oben zitierte Fonse-
grive gehorte, immer weiter um sich gegriffen. Die ,Krise
der Apologetik“ zu der sich iibrigens beinahe gleichzeitig
eine ,Krise der Exegese* zugesellt hatte, ist allm#hlich zu
einer Krise der Theologie, des Dogmas, des Glaubens ge-
worden,! und der Heilige Stuhl hat zur Klirung der Be-
griffe und zur Wahrung der geoffenbarten Wahrheit in
feierlichster Weise eingreifen miissen.

Unter solchen Umstinden ist es nicht zu verwundern,
wenn diese Fragen nicht aufgehort haben, das theologische
und theologisierende Publikum, vorab in Frankreich, auf
das lebhafteste zu interessieren, und eine spekulative Unter-
suchung der apologetischen Grundbegriffe darf gewiB als
hochst aktuell begriifit werden. Schon deshalb wiirde es
die Schrift des P. Gardeil O. P. iiber Kredibilitit und
Apologetik? verdienen, der Beachtung der theologischen
Kreise empfohlen zu werden. In Frankreich ist P. Gardeil
bereits als einer der tiefsten und originellsten Denker der
thomistischen Schule bekannt. Wer Gelegenheit hatte,
einige der Abhandlungen zu lesen, die er in verschiedenen
Zeitschriften und Publikationen — meist in der Revue
Thomiste — verdoffentlichte, wird diesem Urteile gewily
zustimmen. Sein neuestes Werk, iiber welches wir jetzt
referieren mochten, diirfte wohl unwidersprochen als die
reifste Frucht dieses sehr bedeutenden Talents zu be-
zeichnen sein.

Gardeils Hauptabsicht war es wohl, die oben erwihnten
modernen Bedenken zu entkridften und durch tiefe speku-
lative Begriffsbestimmungen den unberechtigten Neuerungen
auf dem Gebiete der Apologetik wirksam entgegenzutreten.
Es muB aber gleich bemerkt werden, daB er sorgsamst

1 Es gereicht P. Schwalm zu nicht geringer Ehre, diesen kliglichen
Ausgang vorausgesehen zu haben, wie schon der Titel seines Artikels gegen
Blondel andeutet: Les illusions de l'idéalisme et leurs dangers pour
la foi. — Uber diese erste Periode der apologetischen Kontroverse orien-
tiert ziemlich gut Fonsegrive im zitierten Werke; vgl. auch Jahrg. 1896,
1897, 1898 der Revue Thomiste; noch dazu Katholik, 1908, p. 321, Jos,
Hild, Die Enzyklika Pascendi und die modernistische Apologetik.

2 A, Gardeil O. P., La crédibilité et 1’apologétique. Biblio-
théque théologique, Paris, Lecoffre, 1908. VIL. - 300 S. in — 12. Fortan
beziehen sich die eingeklammerten Seitenzahlen auf dieses Werk.

27%



396 Zur apologetischen Frage.

beflissen war, die friedlichen Hohen metaphysischer Be-
trachtung nicht zu verlassen, und es sogar vermieden hat,
teils aus irenischen Riicksichten, teils weil es kaum noétig
war, Werke und Autoren zu nennen. Ihm ist es vor allem
um ,Prinzipien und Methoden“ zu tun gewesen, und er
hat seinen polemischen Nebenabsichten nicht gestattet, die
ruhige Objektivitit und strenge Wissenschaftlichkeit seiner
Erorterungen auch nur im mindesten zu triitben. Ohne
auf Einzelfragen eingehen zu wollen, m6chte er in seinem
yEssai“ eine Art Einleitung zu den apologetischen Diszi-
plinen vorlegen, oder wie er sich selber ausdriickt: ,,Pro-
légomeénes théologiques a toute doctrine qui se présentera
comme Apologétique* (VII).

Auf den ganzen iiberaus reichen Inhalt der Schrift
im einzelnen einzugehen, konnen wir uns selbstverstind-
lich nicht erlauben. Drei Punkte glauben wir darin, als
die wichtigsten, hervorheben zu miissen: zunichst die
wirklich meisterhaft durchgefiihrte allseitige Bestimmung
des Kredibilitdtsbegriffs, — dann die jedenfalls interes-
santen, unseres Dafiirhaltens zutreffenden Ausfithrungen
uber Gegenstand und Aufgabe der Apologetik, — und
schlieBlich die bei moglichstem Entgegenkommen entschie-
dene Ablehnung der Immanenzmethode. Um diese drei
Punkte gruppiert sich alles ubrige.

Was den ersten Punkt anbelangt, gehdren die betrei-
fenden Partien! zu den gelungensten der Schrift und wohl
auch zu dem besten, was iiber diese Frage je geschrieben
wurde.

Die Kredibilitit wird definiert: ,l’aptitude des vérités
révélées a étre crues de foi divine* (1). Wichtig fir die
tiefere Kenntnis ihres Wesens und ihrer verschiedenen
Abstufungen ist die genaue Bestimmung ihrer Stellung
und ihrer Bedeutung im Entstehungsprozesse des Glaubens-
aktes. Dazu dient die Anwendung der psychologischen
Analyse des actus humanus im allgemeinen auf den Glau-
bensakt. Es wiirde uns zu weit fithren, dieser Analyse

t Liv, I | La notion de credibilité; chap. 1. Place de la crédibilité
dans la gendse de l'acte de foi; chap. 2. Les degrés de la crédibilité;
chap. 8. Caractéres spéciaux de la crédibilité rationnelle. Liv. II. Les
problémes de la crédibilité rationnelle; chap. 1. La deémonstration rigou-
reuse de la crédibilité rationnelle. Hierher gehdrt noch: Appendice: Note
sur la preuve par le miracle,



Zur apologetischen Frage. 397

Schritt fiir Schritt zu folgen. Es sei bloB bemerkt, daB
unseres Wissens nirgends noch die Psychologie des heil.
Thomas so vollstindig und so konsequent zur Aufhellung
dieses recht schwierigen Themas verwertet wurde. Aus
diesem Grunde allein schon diirfte das Werk Gardeils die
Aufmerksamkeit der Theologen in ungewohnlichem MaBe
beanspruchen. Hier miissen wir uns leider begniigen auf
die beigegebenen (8. 31—33) Tabellen! zu verweisen; sie
veranschaulichen in recht instruktiver Weise die Haupt-
resultate, die Gardeil zutage gefordert hat.

Er unterscheidet besonders:

1. die ,einfache Kredibilitdt“ welche dem ver-
nunftmiBigen (= natiirlichen) Kredibilitatsurteile ,credi-
bile est“ entspricht, — sie kann einen natiirlichen, wissen-
schaftlichen Glauben veranlassen;

2. die ,bedingt notigende Kredibilitdt* welche
dem vernunftmiBigen (= natiirlichen) Kredentititsurteil
,S1 possibile est, credendum est“ entspricht, — sie kann
eine natiirliche Willenszustimmung veranlassen, die noch
zu keinem ibernatiirlichen Glauben fiihrt;

und 3. die ,notigende Kredibilitdt“ welche dem
kategorischen und iibernatiirlichen Kredentititsurteil ,cre-
dendum est“ entspricht, — sie veranlallt die iibernatiir-
liche Willenszustimmung, die zum iibernatiirlichen Glauben
fithrt. (ch. 1. p. 1—33.)

Der schwierigste Punkt in der psychologischen Er-
klirung des Glaubensaktes ist bekanntermaBen der Unter-
schied bezw. das Verhéltnis zwischen (natiirlicher) Kredi-
bilitdt und iibernatiirlicher Kredentitit, besser noch zwischen
natiirlicher und iibernatiirlicher Kredentitit, und vielleicht
wird es nie gelingen, hier volles Licht zu schaffen: der
geheimnisvolle Ubergang von der natiirlichen zur iiber-
natiirlichen Sphére wird eben nie ganz entschleiert wer-
den koénnen. Hieriiber eignet den Darstellungen Gardeils
(21—27. 35—42) eine anerkennenswerte Klarheit. Die
tibernatiirliche Kredentitit schlieBt eine doppelte tiiber-
natiirliche Beziehung auf Gott ein, die bei der Glaubens-
zustimmung ausschlaggebend wirkt, und die der natiir-

1 Wir entschlieBen uns, die zweite dieser Tabellen in etwas freier
Ubersetzung hier beizufiigen. Die erste Tabelle ersetzen wir darch eine
aus Billuart (De actibus humanis. Diss. III. Prooemium) entnommene Uber-
glcht die ihr der Hauptsache nach vollkommen entspricht. S. unten

. 899—401.



398 Zur apologetischen Frage.

lichen Kredibilitdt und Kredentitit abgeht: eine Beziehung
auf die libernatiirliche Gotteswahrheit (veritas Dei in se-
ipso), und eine zweite auf das iibernatiirliche Gut (bonitas
Dei in seipso). Diese doppelte Beziehung setzt notwendig
die Gnade voraus, und ohne sie ist der {iibernatiirliche
Glaubensakt undenkbar. (ch. 2. p. 34—45.) Daher, diirfen
wir gleich bemerken, die Freiheit des Willens inbezug auf
diesen tibernatiirlichen Glaubensakt, selbst nach Erwerbung
der (natiirlichen) Kredibilitit.

Fir die Apologetik kommt vor allem die einfache
(natiirliche) Kredibilitdt in Betracht. Ihrem allgemeinen
Charakter nach ist sie zunéchst vernunftméiBig (,ration-
nelle*), d. h. natiirlich erkennbar: kann also mittels rein
wissenschaftlicher Untersuchung begriindet werden. Sie
ist dann evident, denn der Glaubensinhalt muB evident
glaubwiirdig sein, wozu auch die bloB subjektive GewiB-
heit der Offenbarungstatsache, der goéttlichen Bezeugung
geniigt. Ebendeshalb ist sie relativ,! eine blol moralische
Evidenz geniigt, wie es z. B. fiir die Unwissenden der Fall

1 Man konnte vielleicht einen Widerspruch darin sehen, daB die
Kredibilitit zugleich evident und relativ genannt werde. Doch ist dem
nicht so. Gardeil bemerkt einmal: ,Tout argument capable de produire
la certitude du fait de la révélation divine est suffisant pour engendrer
I'évidence de la crédibilité requis par cet acte (der Glaubensakt). La
démonstration scientifique n'est pas ordinairement nécessaire.“ Ahnlich
sagte schon Johannes a 8. Thoma: ,Evidentia credibilitatis est evidentia
de ipsa habitudine seu dispositione obiecti ut reddatur dignum ecreditu,
potestque non evidenter cognoscendo testimonium, cognosci evidenter quod
aliquod obiectum est idoneum et dignum ut credatur“ (Tract. de Fide.
q. L. Diss. I, Art. 8), und deutlicher noch ist Kleutgen, wenngleich sein
Standpunkt ein verschiedener ist: ,So also ist uns auch die Tatsache der
Offenbarung nicht evident, aber evident ist es, dal die moglichen Zweifel
unverniinftig sein wiirden. DaB 'wir aber, wo nur solche Zweifel iibrig
bleiben, jene Tatsache mit Entschiedenheit anerkennen und folglich auch
den Inhalt der Offenbarung Gottes wegen fiir wahr halten, ist nicht minder
evident.“ (Theol. der Vorzeit, Bd. III, p. 461, Ausgabe von 1860, Miinster).
Demnach wire zu unterscheiden zwischen der Kredibilitit und dem gott-
lichen Testimonium, auf welchem erstere beruht: die Evidenz der Kredi-
bilitdt ist absolut notwendig, damit der Glaubensakt sittlich gut sei, die
Evidenz der gottlichen Bezeugung hingegen nicht, da deren blof subjektive
GewifBlheit geniige, um die Kredibilitit evident zn machen: bin ich nidmlich
auch nur subjektiv gewiB, daB der Glaubensinhalt gittlich bezeugt ist, so
ist es mir dann evident, daB ich daran glauben kdnne resp. miisse (= Kre-
dibilitdt). Mit Riicksicht auf eine solche bloB subjektive Gewilheit der
gottlichen Bezeugung ist Gardeil berechtigt, die Kredibilitdt, obgleich
evident, doch auch als relativ zu bezeichnen,



Zur apologetischen Frage.

399

Tabelle L1

(Cf. Billuart, Summa theol. De actibus humanis.

Diss. III. Prooemium.)

Actus qui ad unum actum humanum perfectum

concurrunt;

ex parte intellectus,

ex parte voluntatis.

I. Circa finem. — Ordo intentionis. (1. 2. q. 8))

1° Simplex apprehensio: ac-
tus quo intellectus aliquid ut bonum
apprehendit et voluntati proponit.
(ib. q. 9. art. 1.)

8° Iudicium:? actus quo intel-
lectus (volitione excitatus) iudicat
bonum esse conveniens et assequi-
bile et illud voluntati proponit. (ib.
q. 19. a. 4 sq.)

2° Simplex volitio: nuda com-
placentia et appetitus inefficax honi
propositi. (ib. q. 8.)

4° Intentio: actus quo voluntas
tendit efficaciter in bonum conveni-
ens et assequibile seu in finem ut
per media assequibilem. (ib. q. 8.
a. 1. 4., q. 19. a. 7. 9.)

II. Circa media.

A. Ordo electionis.

5° Consilium: Actus quo intel-
lectus (vi intentionis motus) inquirit
de mediis fini obtinendo congruis.
(ib. q. 14.)

7° Iudicium practicum: actus
quo intellectus (sub motione con-
sensus) discernit media fini asse-
quendo aptiora. (ib. q. 14. a. 6.,
q. 18. a. 3.)

6° Consensus: actus quo volun-
tas approbat et appetit utilitatem
mediorum. (ib. q. 15.)

8° Electio: actus quo voluntas
unum medium prae alio acceptat.
(ib. g. 18.)

8. Ordo executionis.

9° Imperium: actus quo intel-
lectus (sub impulsu electionis) in-
timat et imperat executionem medi-
orum. (ib. q. 17.)

11° Usus passivus: executio
mediorum per potentias a voluntate
motas, vi cuius finis acquiritur, (ib.
q. 16. a. 1.)

10° Usus activus: actus quo
voluntas applicat potentias executi-
vas ad opus. (ib. q. 16.)

12° Fruitio: iucunda quies vo-
luntatis in fine possesso. (ib. g.11.)

1 Beim Lesen der Tabelle der Numerierung folgen. Die Stellen der
Sum, des hl. Thomas sind von Gardeil zusammengestellt worden.
2 Hier fehlt ein ,terminus technicus®.



400

Zur apologetischen Frage.

Tabelle TL

Schema zum Entstehungsprozesse des
Glaubensaktes.

Akte der Vernunft.

Akte des Willens.

I. Hinsichtlich des Zweckes. — Ordo intentionis.

1° Idee des eigenen Wohles,
der eigenen Vollkommenheit
(simplex apprehensio).
3° Ich urteile, daBl mein
eigenes Wohl in einem Gegen-
stande zu suchenist, der mei-
ner verniinftigen Natur ange-
messen und zugleich erreich-
bar ist: bonum honestum
assequibile
(iudicium syndereseos).
Wenn wir nun den Ausdruck ,bonum
honestum* in Hinsicht auf das Folgende
niher bestimmen, so list sich dieses Ur-

teil, ohne wesentliche Anderung, in die
zwei folgenden auf:

a) Ich soll mein letztes Ziel (mein
,Heil*) erreichen.

b) Ich soll Gott gegeniiber den
Grehorsam des Geistes leisten, wenn
er mir etwas offenbart.

2° Liebe bloBen Wohlgefal-
lens zum eigenen Wohle
(simplex volitio).
4° Ich fasse den Vorsatz,
nach diesem Gegenstande,dem
erreichbaren sittlichen Gute:
bonum honestum assequibile,
als nach meinem verpflichten-
den Ziele hinzustreben
(intentio efficax finis).

Dementsprechend lifit sich dieser Vor-
satz in die zwei folgenden aufldsen:

a) Ich fasse den wirksamen Vor-
satz, nach meinem letzten Ziele
(meinem ,Heile“) hinzustreben.

b) Ich will Gott gegeniiber den
Gehorsam des Geistes leisten, wenn
er mir etwas offenbart.

NB. Die Akte sub 3° und 4°, wenngleich wesentlich vernunftgemis
(natiirlich), stehen dennoch fiirs gewdhnliche bereits unter dem EinfluB
der Erleuchtung und Bewegung des HI. Geistes.

Auditus fidei: Hier ist logisch, wenn nicht faktisch, das Eintreten
der gottlichen Botschaft anzusetzen, welche die Heilswahrheit (veritas sa-

lutaris) vorlegt.

II. Hinsiehtlich der Mittel.
A. Ordo eleetionis.

5° Beratung iiber die Be-
ziehung der gottlichen Bot-
schaft zu dem eben sub 4° er-
wihnten doppelten Ziele

(consilium):

a) zum wirksamen Wollen des
letzten Zieles,

b) zur Gehorsamspflicht gegen Gott,
wenn er mir etwas offenbart.

6° Zustimmung des Willens
zu den jeweiligen Resultaten
der Beratung betreffs der Be-
ziehung der gottlichen Bot-
schaft (consensus):

a) zur Pflicht, nach dem letzten
Ziele hinzustreben,

b) zur Pflicht, Gott Gehorsam zu
leisten, wenn er mir etwas offenbart.



Zur apologetischen Frage.

401

Diese Beziehung ist vorhanden, wenn
die Botschaft wirklich von Gott herstammt,
und noch mehr, wenn dazu noch der Inhalt
dieser Botschaft das letzte Ziel beriihrt.
Deshalb soll die Tatsiichlichkeit des gott-
lichen Zeugnisses mittels der inneren und
duBeren Kredibilititsmotive und nachtriig-
lich die Bedeutung seines Inhalts fiir das
menschliche Leben gepriift werden,

Die Beratung, geleitet durch die
vernunftmiBige Priifung der Kredi-
bilititsmotive, fiithrt schlieBlich zu
zwei subordinierten Urteilen:

a) VernunftgeméafBes Kredibi-
litdtsurteil: credibile est = ein-
fache ‘Kredibilitidt.

b) Vernunftgeméifies Kreden-
titdtsurteil: es erklart, daB, so-
fern die eben auf ihre Wirklichkeit
hin gepriifte Beziehung besteht, die
Annahme der geoffenbarten Wahr-
heiten sittliche Pflicht wére, wenn
sie sonst moglich wire: credere est
bonum honestum, ergo, si possibile
est, credendum est = bedingt
notigende Kredibilitdt.

7° Kategorisches und {iber-
natirlichesKredentititsurteil:
simpliciter loquendo, credendum est
— noitigende Kredibilitit (iudi-
cium practicum).

Entsprechend dem Ausgang der
Beratung, entwickelt sich diese Zu-
stimmung zu zwei ebenfalls subordi-
nierten Zustimmungen:

a) Natiirlicher Glaube an die ve-
ritas extrinseca des Inhalts der gott-
lichen Botschaft—= wissenschaft-
licher Glaube.

b) Bedingte Zustimmung zur
Annahme des Glaubens, sofern letz-
tere ein passendes Mittel bestellt,
1. nach dem letzten Ziele hinzu-
streben, 2.die Gehorsamspflicht gegen
den offenbarenden Gott zu erfiillen,
in einem Wort, sofern sie ein bonum
honestum darstellt. Der (Glaube ist
aber nicht bloB das: er ist iiber-
natiirlich ; daher kann ihm die Natur,
die allein bisher in Frage gekommen,
nur bedingungsweise zustimmen.

8. Ubernatiirliche Ertschei-
dung zum Glauben an die ge-
offenbarten Wahrheiten =
pius credulitatis affectus
(electio).

B. Ordo executionis.

9° Befehl, zu glauben: crede:
imperium fidei = imperative
Kredibilitdt (imperium).

11° Ubernatiirlicher Glau-
bensakt, vollzogen durch die spe-
kulative Vernunft: executio fidei,
obsequium fidei. Die Kredibi-
litat ist hier in-actu, als aktuelle
Kredibilitit oder eredibilitas
imperata (usus passivus).

10° Ausfiihrender Willens-
akt, der sich auf die Setzung des
Glaubensaktes durch die Vernunft
bezieht: executio activa fidei
(usus activus).

12° GenuB: er entspringt aus
dem normal vollzogenen Glaubens-
akte, der, beim !lebendigen Glauben,
unter dem Einflusse der Liebe steht:
gaudium de veritate (fruitio).

NB. Beim Lesen der Tabelle der Numerierung folgen.



402 Zur apologetischen Frage.

ist, die bloB auf das Wort des Priesters hin iiberzeugt
sind, daB Gott gesprochen.

Ihr spezifischer Charakter besteht in ihrer wesent-
lichen Beziehung zur unfehlbaren gottlichen Bezeugung,
bezw. zu deren Nachweis: verum ex testimonio. Die Tat-
sache der goéttlichen Bezeugung oder vielmehr die wenig-
stens subjektive GewiBheit dieser Tatsache ist der Kredi-
bilitdt unentbehrlich.! Sie geniigt ihr aber auch, denn
ebendadurch kommt das ,credibile“ zustande, besonders
in seinem Gegensatze zum ,scibile®, da sie die Wahrheit
des ,credibile“ sicherstellt, nicht ab intrinseco, sondern ab
extrinseco, ohne Einsicht in das ,Warum“ der Existenz
sowohl wie der Essenz zu gewidhren. (ch. 3. p. 46—53.)

Wir erachten es als ein besonderes Verdienst Gardeils,
diese Beziehung der Kredibilitdt zur gottlichen Bezeugung
als ihr wesentliches und spezifisches Element stark her-
vorgehoben und diesen gewiffi wichtigen Punkt scharf
markiert und zur eigentlichen Basis seiner Eroirterungen
gemacht zu haben. Darin ist ein wahrer Fortschritt der
Theologie anzuerkennen. Und daB hieriiber MiBiverstind-
nisse herrschen konnen, zeigt wohl das Beispiel Newmans;
auch Johannes a S. Thoma ist an der oben zitierten Stelle
unbestimmt: ,,... Ad credibilitatem ut sic non requiritur
veritas, sed verisimilitudo, seu existimatio veritatis cum
non apparentia repugnantiae et impossibilitatis. . . . Ut
aliquid sit materia apta credi per fidem supernaturalem
sufficit quod concurrant illae conditiones, quae si essent
naturales et in materia naturali facerent eam dignam fide
humana .. .“ (I. cit. q. I. Diss. IL. art. 3): die conditiones,
die er fordert, sind eben diese ,verisimilitudo®, die iiber
die Grenzen der opinio nicht hinauszugehen scheint.

Mit vollem Recht behauptet P. Gardeil, der strenge

1 Daher die interessante Bemerkung iliber Newman: ,Dés la premiére
page de sa Grammaire de 1’Assentiment, Newman s’est enlevé tout
moyen de jamais rejoindre apologétiquement 1’assentiment de la foi spéci-
fiquement chrétienne. Celui-ci en effet, est essentiellement propter testi-
monium. Or I'assentiment dont parle et parlera toujours Newman, n’est
pas l’assentiment essentiellement relatif en témoignage véridique, mais la
croyance, au fond limite supérieure de l’opinion, mais toujours dans les
lignes de 1'opinion, que provoquent les vraisemblances et les harmonies
internes qu’ont les choses avec nos dispositions intérieures. Au fond New-
man . . . est tributaire de la notion kantienne de la foi, caractérisée par
I'insuffisance objective et la suffisance subjective de ses motifs d’adhé-
sion“ (226).



Zur apologetischen Frage. 403

Beweis der Kredibilitit bezw. der Tatsache gottlicher Be-
zeugung sei, wenn auch nicht notwendig fiir den Glauben
sowohl der ganzen Kirche wie der einzelnen, doch immer-
hin moéglich. Sich anlehnend an Thomas (2. 2. q. 5. a. 4),
weist er iiberzeugend nach, daB dies dem Wesen der
Kredibilitdt durchaus nicht widerspreche und die Dunkel-
heit des Glaubensinhalts, das Geheimnis nicht aufhebe.
Nur hitten wir es gern gesehen, wenn er dabei auf die
Schwierigkeit niher eingegangen wire, die z. B. Kleutgen,
(Theologie der Vorzeit, 2. T., 4. Abt, 3. Hpst.,, n. 226—229,
Ausg. 1860) von seiten der Freiheit des Glaubensaktes
geltend macht. Es wire eine Gelegenheit gewesen, das
Verhéltnis der natiirlichen Kredibilitit zur iibernatiir-
lichen Kredentitit in das rechte Licht zu riicken; denn
es spielt hier eine bedeutende Rolle. (Liv. II, ch. 1.
p- 55—96.)

Aus alledem ergibt es sich schon zur Geniige, wie
sich G. zu den eingangs erwihnten Anschauungen stellt
und in welcher Weise er ihnen entgegentritt und noch
entgegentreten wird.

Beziiglich des zweiten oben herausgegriffenen Punktes
bringt der verehrte Herr Verfasser einen geistreichen
Versuch, Gegenstand und Aufgabe der Apologetik mit
wissenschaftlicher Genauigkeit zu umgrenzen.! Seinen
Standpunkt hatte bereits Zigliara? wenigstens angebahnt,
und #dhnlichen Bestrebungen ist schon vielfach und von
verschiedenen Seiten?® Ausdruck verliehen worden. G. hat
aber seinen Ausgangspunkt schirfer bestimmt und ver-
folgt die Konsequenzen des angenommenen Grundsatzes
mit geradezu unerbittlicher Folgerichtigkeit.

Formeller und spezifischer Gegenstand der Apologetik
ist die Kredibilitit, die ratio communis credibilis, die ein-
zige Seite des Dogmas, die einer rein vernunftgemifien
und wissenschaftlichen Untersuchung zugénglich ist. —
Sie verleiht einerseits der Apologetik eine genaue formelle

1 Liv. IIL L’apologétique; ch. 1. L’objet de I’apologétique; ch, 2. La
science apologétique; ch. 3. La théologie apologétique.

2 Zigliara, Propaedeutica ad Sacram Theologiam*. Romae, 1897.

8 Die Leser des Jahrbuches brauchen wir kaum an GloBners sehr
eingehende Artikel iiber den betreffenden Punkt sowie auch iiber die ganze
apologetische Frage zu erinnern; vgl. unter anderen IV. Jahrg. S. 399 u, ff.,
Begriff und Aufgabe der Apologetik.



404 Zur apologetischen Frage.

Bestimmung und spezifische Einheit, anderseits entspricht
sie ebensowohl ihrer rationellen Methode wie auch ihrer
Universalitit — da sich beide, Kredibilitit und Apologetik,
auf die Gesamtheit des Glaubensinhalts erstrecken.

Infolgedessen gehért zur Apologetik alles, was zum
Nachweis der go6ttlichen Bezeugung (und folglich der Kre-
dibilitéit) dienen kann; von ihr muf unerbittlich all das
ausgeschlossen werden, was dazu weder mittelbar noch
unmittelbar beitragen kann; alle menschlichen Kenntnisse
konnen von ihr in Anspruch genommen werden, sofern
sie zur Erfiillung ihrer Aufgabe irgendwie mitwirken
diirfen, aber auch bloB unter diesem Gesichtspunkte, und
es wire von seiten des Apologeten verfehlt, wollte er
diesen verschiedenen Hilfskenntnissen ein selbstindiges
Interesse entgegenbringen.

Hiernach 148t sich bestimmen, was die Apologetik sein
sollte oder vielmehr was sie nicht sein sollte.

Zunachst gehort der Tractatus de Vera Religione
nicht in die Apologetik. Mit der Religion als solcher hat
die Apologetik nichts zu schaffen. Thr liegt es einzig und
allein ob, die Kredibilitit des katholischen Dogmas nach-
zuweisen. — Ahnliches ist zu sagen vom Beweis der
Gottheit Christi. Nicht um das goéttliche Wesen Christi
handelt es sich, sondern um die géttlichen Rechte seines
Lehramtes, und die sind sichergestellt, wenn man nach-
gewiesen hat, daBl er Worttriger Gottes gewesen. Es wiirde
sogar zum Ziele der Apologetik unmittelbarer fithren, den
Nachdruck auf die gottliche Sendung der Kirche zu legen;
so ergibe sich sofort die Kredibilitit des ganzen katho-
lischen Dogmas, nicht bloB sofern es im Evangelium ent-
halten, sondern auch in seiner ganzen spiteren Ausgestal-
tung und allen spiteren autoritativen Bestimmungen nach.
Somit wiren die Chikanen der modernen Exegese —
wenigstens fiir die Apologetik — kurzerhand abgetan. Die
Gottheit Christi finde man so wie so in der nunmehr als
gottlich beglaubigt anerkannten Lehre der Kirche.— Wenn
letzteres nur mit einer gewissen Zuriickhaltung behauptet
werden kann, so hat ganz gewill ein Traktat iiber die
Kirche mit der Apologetik nichts gemein. Die Apologetik
hat bloB das Lehramt der Kirche als gottlich nachzu-
weisen, und zu diesem Zweck geniigt es, die Einsetzung
dieses Lehramtes durch Christus, die Gottlichkeit des Lehr-
amtes Christi vorausgesetzt, festzustellen, — die Noten der



Zur apologetischen Frage. 405

wahren Kirche auszuforschen, — deren Vorhandensein in
der jetzigen Kirche nachzuweisen: das ist noch lange kein
Traktat iiber die Kirche. Der Traktat de Ecclesia gehort
zur Theologie. — Ebenfalls haben die Loci Theologici
in der Apologetik nichts zu tun, wie es auch verfehlt wire,
aus den Loci eine Apologetik machen zu wollen. Die
Autoritit der Schrift und der Tradition auf der Autoritit
des kirchlichen Lehramtes griinden wollen, insofern letz-
teres sich aus apologetischen Beweisen ergibt, widerspricht
dem eigenen Wesen der Loci, es ist eine Herabwiirdigung
derselben. Als Grundlage der Theologie setzen die Loci
den Glauben voraus und kniipfen an den Glauben und
nicht an die Apologetik an. Il y a discontinuité au point
de vue scientifique entre 1’Apologétique et la Théologie.
Dans l'intervalle intervient un acte psychologique, libre
et surnaturel, I’acte de foi, et cet acte clot définitivement
le cycle de la préparation a la foi représenté par 1’Apo-
logétique. C’est a la foi et non aux conclusions de
I’Apologétique que s’origine la Théologie «quae procedit
ex principiis fidei», et la Théologie commence avec cet
inventaire raisonné et ce discours sur la méthode qui a
re¢cu le nom de Lieux théologiques“ (150). — Ebendeshalb
kann die Apologetik keine Fundamentaltheologie sein.
Das Fundament der Theologie ist der Autorititsbeweis
(Sum. theol. I. q. 1. a. 8. ad 2). Die Apologetik ist nicht
einmal die notwendige Bedingung der Theologie, héchstens
eine notwendige Bedingung des Glaubens, sofern der
strenge Beweis der Kredibilitit fiir-den Glauben unerlidBlich
ist. ,Introduction a la foi, I’Apologétique ne saurait &tre,
i parler exactement, ’introduction & la Théologie* (152).
— Auch eine allgemeine Theologie ist die Apologetik
nicht. Die ratio communis credibilis ist wohl allgemein,
aber, da sie eine natiirliche, durch die reine Vernunft
nachweisbare Eigenschaft des Dogmas ist, kann sie eine
Theologie unmoglich spezifizieren. — Ebensowenig ist sie
eine theologische Logik oder eine iibermnatiirliche
Logik. Die Logik ist die Wissenschaft der formellen
Denkregeln, das ist aber die Apologetik nicht, sie ist keine
Logik, sondern eine Anwendung der (mnatiirlichen) Logik;
die Loci theologici hingegen sind die theologische Logik.
(Liv. IIL. ch. 1. p. 138—155.)

. Mithin hat die Apologetik zum formalen Objekt die
Kredibilitit des Dogmas. Da nun diese Kredibilitat sich



406 Zur apologetischen Frage.

als streng nachweisbar herausgestellt hat, ist eo ipso die
Moglichkeit einer apologetischen Wissenschaft gegeben,
und am Beispiel der ,,Propaedeutica ad Sacram Theologiam*
des Kardinals Zigliara wird gezeigt, wie sich die allge-
meine Disposition einer solchen Apologetik ungefihr aus-
nehmen sollte. Die besagte Moglichkeit ist daher keine
rein abstrakte, eine apologetische Wissenschaft kann durch-
gefithrt werden. (ibid. ch. 2, p. 156—171.) Hier haben wir
nun die direkte Antwort auf die Behauptung der apolo-
getischen Reformer.

Der strenge Beweis der Kredibilitit ist aber nicht
notwendig, und in der Tat haben viele der apologetischen
Argumente eine bloB probable Beweiskraft. Diese pro-
bablen Argumente nun sind nach P. Gardeil nicht  der
wissenschaftlichen Apologetik unterzuordnen, — diese
konnte namlich an und fiir sich ganz gut nicht existieren,
da der strenge Beweis der Kredibilitit nicht notwendig
ist, — sondern die Theologie allein kann sie zu einem doktri-
nellen Ganzen organisieren, und so werden sie zur apolo-
getischen Theologie, ,theologia supernaturalis extensione
fit apologetica®“. (181 n. 1; ib. c¢h. 3—8. p. 172— 188.)

Uber den dritten Punkt! mochten wir uns kiirzer
fassen, handelt es sich ja um Fragen, die eigentlich mehr
fir Frankreich von aktueller Bedeutung sind. Da P. Gar-
deil in einem sehr interessanten Kapitel (Liv. II. ch. 2)
subjektive ilibernatiirliche Ersatzmittel der Kredibilitit fiir
gewisse Ausnahmefélle annimmt, ist nach ihm selbst einem
konsequenten Anhéinger der Immanenz der Weg zum Glau-
ben nicht unbedingt verschlossen. Doch ist eine rein
subjektive Apologetik als wissenschaftlich apologetische
Methode undurchfiihrbar: nicht nur ist sie nicht die einzig
berechtigte Apologetik, sondern sie kann weder zu irgend-
einem bestimmten Glauben, noch zur Annahme des Uber-
natiirlichen iiberhaupt fithren: rein vom Subjekte ausgehend
kann man ja unmoéglich zu etwas gelangen, was weder
im Subjekte enthalten ist, noch mit dem Subjekte in irgend-
einem notwendigen Zusammenhange steht. Setzt man aber
das Ubernatiirliche als im Subjekt bereits vorhanden und

1 Liv. II. Les problémes de la crédibilité; ch. 2. Les suppléances
subjectives de la crédibilité rationnelle. Liv. IIL. TL’apologétique; ch. 4.
L’apologétique subjective; ch. 5. L’apologethue pragmatiste; ch. 6. L’apo-
logetique morale; ch, 7. L’apologétique fidéiste.



Zur apologetischen Frage. 407

wirksam voraus, so ist die Erreichung des Glaubens mog-
lich, doch nicht durch die Immanenzmethode, sondern
durch die im Subjekt wirkende iibernatiirliche Kraft. Der
Immanenzmethode kann hochstens eine praktische, vorbe-
reitende Bedeutung zugestanden werden. (Liv. IIL ch. 4. 5.)

Sehr treffend wird S. 123 —126 in gedriingten Ziigen
yle trés beau poeéme apologétique de I'immanence“ zu-
sammenfassend dargelegt. S. 253 —255 wird angenommen,
es kénne jemand den Glauben haben, ohne de facto die
Geheimnisse der Dreifaltigkeit und der Menschwerdung
zu glauben. Beziiglich der scheinbar gegenteiligen Ansicht
des heiligen Thomas (Sum. theol. 2. 2. ¢q. 2. art. 7. 8.),
meint G., daB ,Saint Thomas parle d’ordinaire formel-
lement et ne s’occupe pas du per accidens...le motif
qu’il donne de la foi explicite a certains articles, c’est
gu’ils dont solennisés dans 1’Eglise et publiquement pré-
chés aux fideles. C’est donec que la nécessité de cette foi
suppose pour lui un élément de fait. Si cet élément de
fait vient 4 manquer, les droits supérieurs de la consci-
ence invinciblement erronée reprennent cours“ (255 n. 1):
dies wire der Fall, wo einer bona fide der Glaubens-
verkiindigung absolut unzuginglich ist, und dieser Fall
konne heutzutage vorkommen selbst bei einem Getauften.

Somit hitten wir ungefihr das Wichtigste aus Gar-
deils Schrift mitgeteilt. Ohne Frage stellt sie eine auf
dem Gebiete der spekulativen Theologie hervorragende
Leistung dar. Allerdings wird sich in gegnerischen Lagern
gegen manches Widerspruch erheben. In solchen Fragen
kann man ja auf Zufriedenstellung aller Richtungen nicht
rechnen. Besonders die temperamentvolle Ablehnung der
verschiedenen Standpunkte in der Behandlung der Apo-
logetik diirfte kaum unbeantwortet bleiben. Aber das eine
diirfen wir getrost versichern: das Werk wird man nicht
unberiicksichtigt lassen diirfen, und selbst der Gegner
wird dessen Objektivitit und dessen ungewOhnliche Griind-
lichkeit anerkennen miissen. Abgesehen von dem nicht
zu unterschitzenden Genusse, solide und tiefsinnige Theo-
logie in modernem Gewande zu treffen, wird ein jeder
aus dessen Lektiire willkommene Anregung und vielfache
Bereicherung seciner WISsenschafthchen Kenntnisse schopfen
konnen.



	Zur apologetischen Frage

