
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 23 (1909)

Artikel: Zur apologetischen Frage

Autor: Morard, Meinrad M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR APOLOGETISCHEN FRAGE.

Von P. MEINRAD M. MORARD O. PR.

In einem Aufsatze, betitelt „La science, la croyance
et l'apologétique" glaubte vor etlichen Jahren der als Leiter
der neulich eingegangenen Quinzaine nicht unbekannte
katholische Schriftsteller George L. Fonsegrive1 berechtigt
zu sein, von einer Apologetik zu sprechen, die
„wissenschaftlich sein wolle und es nicht sein könne, ohne mit
den elementarsten Thesen der Theologie und des Glaubens
in Widerspruch zu geraten" (67). Er hatte dabei jene
Apologetik im Auge, welche es sich zur Aufgabe stellt,
einerseits, vom Dasein Gottes ausgehend, die Möglichkeit
der Offenbarung nachzuweisen, anderseits die Tatsächlichkeit

der christlichen Offenbarung historisch festzustellen
(33). Dies hieße nun, meinte er, „Gott und das Christentum

selbst zum Gegenstand einer Beweisführung machen"
(34) wollen. Und doch gebe es „zwischen der
argumentierenden Vernunft und dem Glauben eine Kluft, welche
die Theologie konstatiere und die nichts auszufüllen
vermöge" (35). Übrigens sei es heutzutage für viele eine
ausgemachte Tatsache, daß es überhaupt keine eigentliche
Wissenschaft gebe (44 u. passim), und in der Tat sei keine
Beweisführung imstande, mit unbedingter Notwendigkeit
zu schließen (82) ; eine vor jeder Irrtumsmöglichkeit sichere
Gewißheit gebe es für uns Menschen nicht (81). Daher
die praktische, wenn nicht theoretische Berechtigung, ja
Notwendigkeit einer radikalen Reform der apologetischen
Methode. So ungefähr der französische Publizist.

Damit hatte er so ziemlich alle die bedeutenderen
Mißverständnisse und Schwierigkeiten zusammengefaßt, die,

i Cf. Le catholicisme et la vie do l'esprit par George L. Fonsegrive.

Paris, Lecoffre 1899, S. 30—84. Die eingeklammerten Seitenzahlen
beziehen sich auf dieses Werk.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXIII. 27



394 Zur apologetischen Frage.

besonders in Frankreich, zur sogenannten Krise der
Apologetik führten. Wie sich die Dinge allmählich entwickelten,
dürfte bereits bekannt sein. Schon der edle und
geistreiche Ollé-Laprune1 hatte es, mehr aus praktischen
Rücksichten, versucht, der Apologetik neue Bahnen zu weisen.
Anderseits hatte Blondel2 seine Immanenzmethode bereits
skizziert. Yves le Querdec Fonsegrive),3 abbé Denis,
Leiter der Annales de philosophie chrétienne, hatten
über diese verschiedenen Tentamina zustimmend referiert.
Aber erst nachdem Blondel die berühmt gewordene
„Lettre",4 wo er seine Methode sehr eingehend und
sorgfältig darstellte und zu rechtfertigen bemüht war, in den
Ann aie s hatte erscheinen lassen, kam es zum Ausbruch
des Kampfes. Als erster erhob der nunmehr verewigte
P. Schwalm O. P.5 in einem viel bemerkten Artikel der
Revue Thomiste seine warnende Stimme und nahm zu
den vorgeschlagenen Neuerungen ruhig, aber entschieden
ablehnende Stellung. Hierauf entspann sich eine lebhafte
Kontroverse, an der sich außer den vorhin Genannten
unter anderen noch P. Laberthonnière6 einerseits und
anderseits der Abgeordnete Philosoph abbé Gayraud7
beteiligten. Auch P. Schwalm, schon damals an einer
unheilbaren Brustkrankheit leidend, welcher er erliegen sollte,
fand noch Gelegenheit, in einer brillanten Artikelserie der
Revue Thomiste8 seinen Standpunkt zu dieser und zu

1 Ollé-Laprune, Les Sources de la paix intellectuelle. Paris, Belin;
it. Le Prix de la vie. Paris, Belin. (In mehreren Auflagen erschienen.)

2 Maurice Blondel, L'Action. Paris, Alcan.
8 Cf. im zitierten Werbe p. 1—29. Les conditions de l'apologétique

moderne. Erschienen zum ersten Male in Le Monde 20. und 27. Mai und
8. Juni 1895.

4 Maurice Blondel, Lettre sur les exigences de la pensée contemporaine

en matière d'apologétique et sur la méthode de la philosophie dans
l'étude du problème religieux, Annales, Jänner-Juni, 1896, — in Buchform,

Saint-Dizier, Thévenot, 1896.
6 Revue Thomiste, 1896, p. 413 u. ff. Les Illusions de l'Idéalisme.
6 Laberthonnière, Le dogmatisme moral. Roger et Chernoviz, Paris,

1898.
' Annales de philosophie chrétienne, Dezember 1896, Jänner 1897.

Une nouvelle apologétique.
8 Revue Thomiste, 1896, p. 36 ff. L'acte de foi est-il raisonnable ;

1897, p. 62 n. ff. L'apologétique contemporaine; p. 239 u. ff., p. 338 u. ff.
La Crise de l'apologétique; p. 627 u. ff. La croyance naturelle et la
science; 1898, p. 315 u. ff. L'inspiration intérieure et le gouvernement des
âmes dans l'Eglise catholique; p. 578 u. ff. Le dogmatisme du coeur et
celui de l'esprit; p. 707 u. ff. Le respect de l'Eglise pour l'action intime
de Dieu dans les âmes.



Zur apologetischen Frage. 395

anderen konnexen Fragen zu präzisieren. Seitdem hat die
Neuerungsbewegung, zu deren bedeutendsten und auch —
so müssen wir gleich hinzufügen — vorsichtigsten und
zurückhaltendsten Wortführern der oben zitierte Fonse-
grive gehörte, immer weiter um sich gegriffen. Die „Krise
der Apologetik", zu der sich übrigens beinahe gleichzeitig
eine „Krise der Exegese" zugesellt hatte, ist allmählich zu
einer Krise der Theologie, des Dogmas, des Glaubens
geworden,1 und der Heilige Stuhl hat zur Klärung der
Begriffe und zur Wahrung der geoffenbarten Wahrheit in
feierlichster Weise eingreifen müssen.

Unter solchen Umständen ist es nicht zu verwundern,
wenn diese Fragen nicht aufgehört haben, das theologische
und theologisierende Publikum, vorab in Frankreich, auf
das lebhafteste zu interessieren, und eine spekulative
Untersuchung der apologetischen Grundbegriffe darf gewiß als
höchst aktuell begrüßt werden. Schon deshalb würde es
die Schrift des P. Gardeil 0. P. über Kredibilität und
Apologetik2 verdienen, der Beachtung der theologischen
Kreise empfohlen zu werden. In Frankreich ist P. Gardeil
bereits als einer der tiefsten und originellsten Denker der
thomistischen Schule bekannt. Wer Gelegenheit hatte,
einige der Abhandlungen zu lesen, die er in verschiedenen
Zeitschriften und Publikationen — meist in der Revue
Thomiste — veröffentlichte, wird diesem Urteile gewiß
zustimmen. Sein neuestes Werk, über welches wir jetzt
referieren möchten, dürfte wohl unwidersprochen als die
reifste Frucht dieses sehr bedeutenden Talents zu
bezeichnen sein.

Gardeiis Hauptabsicht war es wohl, die oben erwähnten
modernen Bedenken zu entkräften und durch tiefe spekulative

Begriffsbestimmungen den unberechtigten Neuerungen
auf dem Gebiete der Apologetik wirksam entgegenzutreten.
Es muß aber gleich bemerkt werden, daß er sorgsamst

1 Es gereicht P. Schwalm zu nicht geringer Ehre, diesen kläglichen
Ausgang vorausgesehen zu haben, wie schon der Titel seines Artikels gegen
Blondel andeutet: Les illusions de l'idéalisme et leurs dangers pour
la foi. — Über diese erste Periode der apologetischen Kontroverse orientiert

ziemlich gut Fonsegrive im zitierten Werke; vgl. auch Jahrg. 1896,
1897, 1898 der Revue Thomiste; noch dazu Katholik, 1908, p. 321, Jos.
Hild, Die Enzyklika Pascendi und die modernistische Apologetik.

2 A. Gardeil 0. P., La crédibilité et l'apologétique.
Bibliothèque théologique, Paris, Lecoffre, 1908. VII. + 300 8. in — 12. Fortan
beziehen sich die eingeklammerten Seitenzahlen auf dieses Werk.

27*



396 Zur apologetischen Frage.

beflissen war, die friedlichen Höhen metaphysischer
Betrachtung nicht zu verlassen, und es sogar vermieden hat,
teils aus irenischen Rücksichten, teils weil es kaum nötig
war, Werke und Autoren zu nennen. Ihm ist es vor allem
um „Prinzipien und Methoden" zu tun gewesen, und er
hat seinen polemischen Nebenabsichten nicht gestattet, die
ruhige Objektivität und strenge Wissenschaftlichkeit seiner
Erörterungen auch nur im mindesten zu trüben. Ohne
auf Einzelfragen eingehen zu wollen, möchte er in seinem
„Essai" eine Art Einleitung zu den apologetischen
Disziplinen vorlegen, oder wie er sich selber ausdrückt:
„Prolégomènes théologiques à toute doctrine qui se présentera
comme Apologétique" (VII).

Auf den ganzen überaus reichen Inhalt der Schrift
im einzelnen einzugehen, können wir uns selbstverständlich

nicht erlauben. Drei Punkte glauben wir darin, als
die wichtigsten, hervorheben zu müssen: zunächst die
wirklich meisterhaft durchgeführte allseitige Bestimmung
des Kredibilitätsbegriffs, — dann die jedenfalls interessanten,

unseres Dafürhaltens zutreffenden Ausführungen
über Gegenstand und Aufgabe der Apologetik, — und
schließlich die bei möglichstem Entgegenkommen entschiedene

Ablehnung der Immanenzmethode. Um diese drei
Punkte gruppiert sich alles übrige.

Was den ersten Punkt anbelangt, gehören die
betreffenden Partien1 zu den gelungensten der Schrift und wohl
auch zu dem besten, was über diese Frage je geschrieben
wurde.

Die Kredibilität wird definiert: „l'aptitude des vérités
révélées à être crues de foi divine" (1). Wichtig für die
tiefere Kenntnis ihres Wesens und ihrer verschiedenen
Abstufungen ist die genaue Bestimmung ihrer Stellung
und ihrer Bedeutung im Entstehungsprozesse des Glaubensaktes.

Dazu dient die Anwendung der psychologischen
Analyse des actus humanus im allgemeinen auf den
Glaubensakt. Es würde uns zu weit führen, dieser Analyse

1 Liv. I. La notion de crédibilité; chap. 1. Place de la crédibilité
dans la genèse de l'acte de foi; chap. 2. Les degrés de la crédibilité;
chap. 3. Caractères spéciaux de la crédibilité rationnelle. Liv. II. Les
problèmes de la crédibilité rationnelle; chap. 1. La démonstration rigoureuse

de la crédibilité rationnelle. Hierher gehört noch: Appendice: Note
sur la preuve par le miracle.



Zur apologetischen Frage. 397

Schritt für Schritt zu folgen. Es sei bloß bemerkt, daß
unseres Wissens nirgends noch die Psychologie des heil.
Thomas so vollständig und so konsequent zur Aufhellung
dieses recht schwierigen Themas verwertet wurde. Aus
diesem Grunde allein schon dürfte das Werk Gardeiis die
Aufmerksamkeit der Theologen in ungewöhnlichem Maße
beanspruchen. Hier müssen wir uns leider begnügen, auf
die beigegebenen (8. 31—33) Tabellen1 zu verweisen; sie
veranschaulichen in recht instruktiver Weise die
Hauptresultate, die Gardeil zutage gefördert hat.

Er unterscheidet besonders:
1. die „einfache Kredibilität", welche dem

vernunftmäßigen natürlichen) Kredibilitätsurteile „credi-
bile est" entspricht, — sie kann einen natürlichen,
wissenschaftlichen Glauben veranlassen;

2. die „bedingt nötigende Kredibilität", welche
dem vernunftmäßigen (— natürlichen) Kredentitätsurteil
„si possibile est, credendum est" entspricht, — sie kann
eine natürliche Willenszustimmung veranlassen, die noch
zu keinem übernatürlichen Glauben führt;

und 3. die „nötigende Kredibilität", welche dem
kategorischen und übernatürlichen Kredentitätsurteil
„credendum est" entspricht, — sie veranlaßt die übernatürliche

Willenszustimmung, die zum übernatürlichen Glauben
führt, (ch. 1. p. 1—33.)

Der schwierigste Punkt in der psychologischen
Erklärung des Glaubensaktes ist bekanntermaßen der Unterschied

bezw. das Verhältnis zwischen (natürlicher) Kredibilität

und übernatürlicher Kredentität, besser noch zwischen
natürlicher und übernatürlicher Kredentität, und vielleicht
wird es nie gelingen, hier volles Licht zu schaffen : der
geheimnisvolle Übergang von der natürlichen zur
übernatürlichen Sphäre wird eben nie ganz entschleiert werden

können. Hierüber eignet den Darstellungen Gardeiis
(21—27. 35—42) eine anerkennenswerte Klarheit. Die
übernatürliche Kredentität schließt eine doppelte
übernatürliche Beziehung auf Gott ein, die bei der
Glaubenszustimmung ausschlaggebend wirkt, und die der natür-

1 Wir entschließen uns, die zweite dieser Tabellen in etwas freier
Übersetzung hier beizufügen. Die erste Tabelle ersetzen wir durch eine
aus Billuart (De actibus humanis. Diss. III. Prooemium) entnommene
Übersicht, die ihr der Hauptsache nach vollkommen entspricht. S. unten
S. 399—401.



398 Zur apologetischen Frage.

liehen Kredibilität und Kredentität abgeht: eine Beziehung
auf die übernatürliche Gotteswahrheit (veritas Dei in se-
ipso), und eine zweite auf das übernatürliche Gut (bonitas
Dei in seipso). Diese doppelte Beziehung setzt notwendig
die Gnade voraus, und ohne sie ist der übernatürliche
Glaubensakt undenkbar, (ch. 2. p. 34—45.) Daher, dürfen
wir gleich bemerken, die Freiheit des Willens inbezug auf
diesen übernatürlichen Glaubensakt, selbst nach Erwerbung
der (natürlichen) Kredibilität.

Für die Apologetik kommt vor allem die einfache
(natürliche) Kredibilität in Betracht. Ihrem allgemeinen
Charakter nach ist sie zunächst vernunftmäßig („rationnelle"),

d. h. natürlich erkennbar: kann also mittels rein
wissenschaftlicher Untersuchung begründet werde«. Sie
ist dann evident, denn der Glaubensinhalt muß evident
glaubwürdig sein, wozu auch die bloß subjektive Gewißheit

der Offenbarungstatsache, der göttlichen Bezeugung
genügt. Ebendeshalb ist sie relativ,1 eine bloß moralische
Evidenz genügt, wie es z. B. für die Unwissenden der Fall

1 Man könnte vielleicht einen Widerspruch darin sehen, daß die
Kredibilität zugleich evident und relativ genannt werde. Doch ist dem
nicht so. Gardeil bemerkt einmal : „Tout argument capable de produire
la certitude du fait de la révélation divine est suffisant pour engendrer
l'évidence de la crédibilité requis par cet acte (der Glaubensakt). La
démonstration scientifique n'est pas ordinairement nécessaire." Ähnlich
sagte schon Johannes a S. Thoma: „Evidentia credibilitatis est evidentia
de ipsa habitudine seu dispositione obiecti ut reddatur dignum creditu,
potestque non evidenter cognoscendo testimonium, cognosci evidenter quod
aliquod obiectum est idoneum et dignum ut credatur" (Tract, de Fide,
q. I. Diss. II. Art. 3), und deutlicher noch ist Kleutgen, wenngleich sein
Standpunkt ein verschiedener ist: „So also ist uns auch die Tatsache der
Offenbarung nicht evident, aber evident ist es, daß die möglichen Zweifel
unvernünftig sein würden. Daß wir aber, wo nur solche Zweifel übrig
bleiben, jene Tatsache mit Entschiedenheit anerkennen und folglich auch
den Inhalt der Offenbarung Gottes wegen für wahr halten, ist nicht minder
evident." (Theol. der Vorzeit, Bd. III, p. 461, Ausgabe von 1860, Münster).
Demnach wäre zu unterscheiden zwischen der Kredibilität und dem
göttlichen Testimonium, auf welchem erstere beruht: die Evidenz der Kredibilität

ist absolut notwendig, damit der Glaubensakt sittlich gut sei, die
Evidenz der göttlichen Bezeugung hingegen nicht, da deren bloß subjektive
Gewißheit genüge, um die Kredibilität evident zu machen: bin ich nämlich
auch nur subjektiv gewiß, daß der Glaubensinhalt göttlich bezeugt ist, so
ist es mir dann evident, daß ich daran glauben könne resp. müsse
Kredibilität). Mit Rücksicht auf eine solche bloß subjektive Gewißheit der
göttlichen Bezeugung ist Gardeil berechtigt, die Kredibilität, obgleich
evident, doch auch als relativ zu bezeichnen.



Zur apologetischen Frage. 399

Tabelle I.1
{Cf. Billuart, Summa theol. De actibus humanis. Diss. III. Prooemium.)

Actus qui ad unum actum humanuni perfectum
concurrunt;

ex parte intellectus, ex parte voluntatis.

I. Circa finem. — Ordo intentionis. (1. 2. q. 8.)

1° Simplex apprehensio:
actus quo intellectus aliquid ut bonum
apprehendit et voluntati proponit.
{ib. q. 9. art. 1.)

3° Iudicium:2 actus quo
intellectus (volitione excitatus) iudicat
bonum esse conveniens et assequi-
bile et illud voluntati proponit. (ib.
q. 19. a. 4 sq.)

2° Simplex volitio: nuda com-
placentia et appetitus inefficax honi
propositi, (ib. q. 8.)

4° Intentio: actus quo voluntas
tendit efficaciter in bonum conveniens

et assequibile seu in finem ut
per media assequibilem. (ib. q. 8.
a. 1. 4., q. 19. a. 7. 9.)

II. Circa media.

A. Ordo electionis.
5° Consilium: Actus quo

intellectus (vi intentionis motus) inquirit
de mediis fini obtinendo congruis.
(ib. q. 14.)

7° Iudicium practicum: actus
quo intellectus (sub motione
consensus) discernit media fini asse-
quendo aptiora. (ib. q. 14. a. 6.,
q. 13. a. 3.)

6° Consensus: actus quo voluntas

approbat et appétit utilitatem
mediorum. (ib. q. 15.)

8° Electio: actus quo voluntas
unum medium prae alio acceptât,
(ib. q. 13.)

8. Ordo executionis.

9° Imperium: actus quo
intellectus (sub impulsu electionis)
intimât et imperat executionem
mediorum. (ib. q. 17.)

11° Usus passivus: executio
mediorum per potentias a voluntate
motas, vi cuius finis acquiritur. (ib.
q. 16. a. 1.)

10° Usus activus: actus quo
voluntas applicat potentias executi-
vas ad opus. (ib. q. 16.)

12° Fruitio: iucunda quies
voluntatis in fine possesso. (ib. q. 11.)

1 Beim Lesen der Tabelle der Numerierung folgen. Die Stellen der
Sum. des hl. Thomas sind von Gardeil zusammengestellt worden.

2 Hier fehlt ein „terminus technicus".



400 Zur apologetischen Frage.

Tabelle IL

Schema zum Entstehungsprozesse des
Glaubensaktes.

Akte der Vernunft. Akte des Willens.

I. Hinsiehtlich des Zweckes. — Ordo intentionis.
1° Idee des eigenen Wohles,

der eigenen Vollkommenheit
(simplex apprehensio).

3° Ich urteile, daß mein
eigenes Wohl in einem Gegenstande

zu suchen ist, der meiner

vernünftigen Natur
angemessen und zugleich erreichbar

ist: bonum honest um
assequibile

(iudicium syndereseos).

Wenn wir nun den Ausdruck „bonum
honestum" in Hinsicht auf das Folgende
näher bestimmen, so löst sich dieses
Urteil, ohne wesentliche Änderung, in die
zwei folgenden auf:

a) Ich soll mein letztes Ziel (mein
„Heil") erreichen.

b) Ich soll Gott gegenüber den
Gehorsam des Geistes leisten, wenn
er mir etwas offenbart.

2° Liebe bloßen Wohlgefallens
zum eigenen Wohle

(simplex volitio).
4° Ich fasse den Vorsatz,

nach diesem Gegenstande, dem
erreichbaren sittlichen Gute:
bonum honestum assequibile,
als nach meinem verpflichtenden

Ziele hinzustreben
(intentio effîcax finis).

Dementsprechend läßt sich dieser Vorsatz

in die zwei folgenden auflösen:

a) Ich fasse den wirksamen
Vorsatz, nach meinem letzten Ziele
(meinem „Heile") hinzustreben.

b) Ich will Gott gegenüber den
Gehorsam des Geistes leisten, wenn
er mir etwas offenbart.

NB. Die Akte sub 3° und 4°, wenngleich wesentlich vernunftgemäß
(natürlich), stehen dennoch fürs gewöhnliehe bereits unter dem Einfluß
der Erleuchtung und Bewegung des Hl. Geistes.

Auditus fidei: Hier ist logisch, wenn nicht faktisch, das Eintreten
der göttlichen Botschaft anzusetzen, welche die Heilswahrheit (veritas sa-
lutaris) vorlegt.

II. Hinsichtlich der Mittel.
A. Ordo eleetionis.

5° Beratung über die
Beziehung der göttlichen
Botschaft zu dem eben sub 4°
erwähnten doppelten Ziele

(consilium) :

a) zum wirksamen Wollen des
letzten Zieles,

b) zur Gehorsamspflicht gegen Gott,
wenn er mir etwas offenbart.

6° Zustimmung des Willens
zu den jeweiligen Resultaten
der Beratung betreffs der
Beziehung der göttlichen
Botschaft (consensus):

a) zur Pflicht, nach dem letzten
Ziele hinzustreben,

b) zur Pflicht, Gott Gehorsam zu
leisten, wenn er mir etwas offenbart.



Zur apologetischen Frage. 401

Diese Beziehung ist vorhanden, wenn
die Botschaft wirklich von Gott herstammt,
und noch mehr, wenn dazu noch der Inhalt
dieser Botschaft das letzte Ziel berührt.
Deshalb soll die Tatsächlichkeit des
göttlichen Zeugnisses mittels der inneren und
äußeren Kredibilitätsmotive und nachträglich

die Bedeutung seines Inhalts für das
menschliche Leben geprüft werden.

Die Beratung, geleitet durch die
vernunftmäßige Prüfung der
Kredibilitätsmotive, führt schließlich zu
zwei subordinierten Urteilen:

a) Vernunftgemäßes Kredibi-
litätsurteil : credibile est
einfache Kredibilität.

b) Vernunftgemäßes Kreden-
titätsurteil: es erklärt, daß,
sofern die eben auf ihre Wirklichkeit
hin geprüfte Beziehung besteht, die
Annahme der geoffenbarten Wahrheiten

sittliche Pflicht wäre, wenn
sie sonst möglich wäre: credere est
bonum honestum, ergo, si possibile
est, credendum est bedingt
nötigende Kredibilität.

7° Kategorisches und über-
natilrliehesKredentitätsurteil :

simpliciter loquendo, credendum est
nötigende Kredibilität (judicium

practicum).

Entsprechend dem Ausgang der
Beratung, entwickelt sich diese
Zustimmung zu zwei ebenfalls subordinierten

Zustimmungen:
a) Natürlicher Glaube an die

Veritas extrinseca des Inhalts der
göttlichen Botschaft wissenschaftlicher

Glaube.
b) Bedingte Zustimmung zur

Annahme des Glaubens, sofern letztere

ein passendes Mittel bestellt,
1. nach dem letzten Ziele
hinzustreben, 2. die Gehorsamspflicht gegen
den offenbarenden Gott zu erfüllen,
in einem Wort, sofern sie ein bonum
honestum darstellt. Der Glaube ist
aber nicht bloß das: er ist
übernatürlich ; daher kann ihm die Natur,
die allein bisher in Frage gekommen,
nur bedingungsweise zustimmen.

8. Übernatürliche Entscheidung
zum Glauben an die

geoffenbarten Wahrheiten —
pius credulitatis affectus
(electio).

B. Ordo exeeutionis.

9° Befehl, zu glauben: crede:
imperium fidei imperative
Kredibilität (imperium).

11° Übernatürlicher
Glaubensakt, vollzogen durch die
spekulative Vernunft: executio fidei,
ob8equium fidei. Die Kredibilität

ist hier in-actu, als aktuelle
Kredibilität oder eredibilitas
imperata (usus passivus).

10° Ausführender Willensakt,
der sieh auf die Setzung des

Glaubonsaktes durch die Vernunft
bezieht: executio activa fidei
(usus activus).

12° Genuß: er entspringt aus
dem normal vollzogenen Glaubensakte,

der, beim [lebendigen Glauben,
unter dem Einflüsse der Liebe steht:
gaudium de veritate (fruitio).

NB. Beim Lesen der Tabelle der Numerierung folgen.



402 Zur apologetischen Frage.

ist, die bloß auf das Wort des Priesters hin überzeugt
sind, daß Gott gesprochen.

Ihr spezifischer Charakter besteht in ihrer wesentlichen

Beziehung zur unfehlbaren göttlichen Bezeugung,
bezw. zu deren Nachweis : verum ex testimonio. Die
Tatsache der göttlichen Bezeugung oder vielmehr die wenigstens

subjektive Gewißheit dieser Tatsache ist der Kredi-
bilität unentbehrlich.1 Sie genügt ihr aber auch, denn
ebendadurch kommt das „credibile" zustande, besonders
in seinem Gegensatze zum „scibile", da sie die Wahrheit
des „credibile" sicherstellt, nicht ab intrinseeo, sondern ab
extrinseco, ohne Einsicht in das „Warum" der Existenz
sowohl wie der Essenz zu gewähren, (ch. 3. p. 46—53.)

Wir erachten es als ein besonderes Verdienst Gardeiis,
diese Beziehung der Kredibilität zur göttlichen Bezeugung
als ihr wesentliches und spezifisches Element stark
hervorgehoben und diesen gewiß wichtigen Punkt scharf
markiert und zur eigentlichen Basis seiner Erörterungen
gemacht zu haben. Darin ist ein wahrer Fortschritt der
Theologie anzuerkennen. Und daß hierüber Mißverständnisse

herrschen können, zeigt wohl das Beispiel Newmans;
auch Johannes a S. Thoma ist an der oben zitierten Stelle
unbestimmt: „. Ad credibilitatem ut sic non requiritur
Veritas, sed verisimilitudo, seu existimatio veritatis cum
non apparentia repugnantiae et impossibilitatis. Ut
aliquid sit materia apta credi per fidem supernaturalem
sufficit quod concurrant illae conditiones, quae si essent
naturales et in materia naturali facerent earn dignam fide
humana ." (1. cit. q. I. Diss. II. art. 3) : die conditiones,
die er fordert, sind eben diese „verisimilitudo", die über
die Grenzen der opinio nicht hinauszugehen scheint.

Mit vollem Recht behauptet P. Gardeil, der strenge

1 Daher die interessante Bemerkung über Newman: „Dès la première
page de sa Grammaire de l'Assentiment, Newman s'est enlevé tout
moyen de jamais rejoindre apologétiquement l'assentiment de la foi
spécifiquement chrétienne. Celui-ci en effet, est essentiellement propter
testimonium. Or l'assentiment dont parle et parlera toujours Newman, n'est
pas l'assentiment essentiellement relatif en témoignage véridique, mais la
croyance, au fond limite supérieure de l'opinion, mais toujours dans les
lignes de l'opinion, que provoquent les vraisemblances et les harmonies
internes qu'ont les choses avec dos dispositions intérieures. Au fond Newman

est tributaire de la notion kantienne de la foi, caractérisée par
l'insuffisance objective et la suffisance subjective de ses motifs d'adhésion"

(226).



Zur apologetischen Frage. 403

Beweis der Kredibilität bezw. der Tatsache göttlicher
Bezeugung sei, wenn auch nicht notwendig für den Glauben
sowohl der ganzen Kirche wie der einzelnen, doch immerhin

möglich. Sich anlehnend an Thomas (2. 2. q. 5. a. 4),
weist er überzeugend nach, daß dies dem Wesen der
Kredibilität durchaus, nicht widerspreche und die Dunkelheit

des Glaubensinhalts, das Geheimnis nicht aufhebe.
Nur hätten wir es gern gesehen, wenn er dabei auf die
Schwierigkeit näher eingegangen wäre, die z. B. Kleutgen,
(Theologie der Vorzeit, 2. T., 4. Abt., 3. Hpst., n. 226—229,
Ausg. 1860) von seiten der Freiheit des Glaubensaktes
geltend macht. Es wäre eine Gelegenheit gewesen, das
Verhältnis der natürlichen Kredibilität zur übernatürlichen

Kredentität in das rechte Licht zu rücken; denn
es spielt hier eine bedeutende Rolle. (Liv. II, ch. 1.

p. 55—96.)
Aus alledem ergibt es sich schon zur Genüge, wie

sich G. zu den eingangs erwähnten Anschauungen stellt
und in welcher Weise er ihnen entgegentritt und noch
entgegentreten wird.

Bezüglich des zweiten oben herausgegriffenen Punktes
bringt der verehrte Herr Verfasser einen geistreichen
Versuch, Gegenstand und Aufgabe der Apologetik mit
wissenschaftlicher Genauigkeit zu umgrenzen.1 Seinen
Standpunkt hatte bereits Zigliara2 wenigstens angebahnt,
und ähnlichen Bestrebungen ist schon vielfach und von
verschiedenen Seiten3 Ausdruck verliehen worden. G. hat
aber seinen Ausgangspunkt schärfer bestimmt und
verfolgt die Konsequenzen des angenommenen Grundsatzes
mit geradezu unerbittlicher Folgerichtigkeit.

Formeller und spezifischer Gegenstand der Apologetik
ist die Kredibilität, die ratio communis credibilis, die
einzige Seite des Dogmas, die einer rein vernunftgemäßen
und wissenschaftlichen Untersuchung zugänglich ist. —
Sie verleiht einerseits der Apologetik eine genaue formelle

1 Liv. III. L'apologétique; ch. 1. L'objet de l'apologétique; ch. 2. La
science apologétique; ch. 3. La théologie apologétique.

2 Zigliara, Propaedeutica ad Sacram Theologian)4. Romae, 1897.
3 Die Leser des Jahrbuches brauchen wir kaum an Gloßners sehr

eingehende Artikel über den betreffenden Punkt sowie auch über die ganze
apologetische Frage zu erinnern; vgl. unter anderen IV. Jahrg. S. 399 u. ff.,
Begriff und Aufgabe der Apologetik.



404 Zur apologetischen Präge.

Bestimmung und spezifische Einheit, anderseits entspricht
sie ebensowohl ihrer rationellen Methode wie auch ihrer
Universalität — da sich beide, Kredibilität und Apologetik,
auf die Gesamtheit des Glaubensinhalts erstrecken.

Infolgedessen gehört zur Apologetik alles, was zum
Nachweis der göttlichen Bezeugung (und folglich der
Kredibilität) dienen kann; von ihr mulf unerbittlich all das
ausgeschlossen werden, was dazu weder mittelbar noch
unmittelbar beitragen kann; alle menschlichen Kenntnisse
können von ihr in Anspruch genommen werden, sofern
sie zur Erfüllung ihrer Aufgabe irgendwie mitwirken
dürfen, aber auch bloß unter diesem Gesichtspunkte, und
es wäre von Seiten des Apologeten verfehlt, wollte er
diesen verschiedenen Hilfskenntnissen ein selbständiges
Interesse entgegenbringen.

Hiernach läßt sich bestimmen, was die Apologetik sein
sollte oder vielmehr was sie nicht sein sollte.

Zunächst gehört der Tractatus de Vera Religione
nicht in die Apologetik. Mit der Religion als solcher hat
die Apologetik nichts zu schaffen. Ihr liegt es einzig und
allein ob, die Kredibilität des katholischen Dogmas
nachzuweisen. — Ähnliches ist zu sagen vom Beweis der
Gottheit Christi. Nicht um das göttliche Wesen Christi
handelt es sich, sondern um die göttlichen Rechte seines
Lehramtes, und die sind sichergestellt, wenn man
nachgewiesen hat, daß er Wortträger Gottes gewesen. Es würde
sogar zum Ziele der Apologetik unmittelbarer führen, den
Nachdruck auf die göttliche Sendung der Kirche zu legen;
so ergäbe sich sofort die Kredibilität des ganzen
katholischen Dogmas, nicht bloß sofern es im Evangelium
enthalten, sondern auch in seiner ganzen späteren Ausgestaltung

und allen späteren autoritativen Bestimmungen nach.
Somit wären die Chikanen der modernen Exegese —
wenigstens für die Apologetik — kurzerhand abgetan. Die
Gottheit Christi fände man so wie so in der nunmehr als
göttlich beglaubigt anerkannten Lehre der Kirche.—Wenn
letzteres nur mit einer gewissen Zurückhaltung behauptet
werden kann, so hat ganz gewiß ein Traktat über die
Kirche mit der Apologetik nichts gemein. Die Apologetik
hat bloß das Lehramt der Kirche als göttlich nachzuweisen,

und zu diesem Zweck genügt es, die Einsetzung
dieses Lehramtes durch Christus, die Göttlichkeit des
Lehramtes Christi vorausgesetzt, festzustellen, — die Noten der



Zur apologetischen Frage. 405

wahren Kirche auszuforschen, — deren Vorhandensein in
der jetzigen Kirche nachzuweisen: das ist noch lange kein
Traktat über die Kirche. Der Traktat de Ecclesia gehört
zur Theologie. — Ebenfalls haben die Loci Theologici
in der Apologetik nichts zu tun, wie es auch verfehlt wäre,
aus den Loci eine Apologetik machen zu wollen. Die
Autorität der Schrift und der Tradition auf der Autorität
des kirchlichen Lehramtes gründen wollen, insofern
letzteres sich aus apologetischen Beweisen ergibt, widerspricht
dem eigenen Wesen der Loci, es ist eine Herabwürdigung
derselben. Als Grundlage der Theologie setzen die Loci
den Glauben voraus und knüpfen an den Glauben und
nicht an die Apologetik an. „II y a discontinuité au point
de vue scientifique entre l'Apologétique et la Théologie.
Dans l'intervalle intervient un acte psychologique, libre
et surnaturel, l'acte de foi, et cet acte clôt définitivement
le cycle de la préparation à la foi représenté par
l'Apologétique. C'est à la foi et non aux conclusions de
l'Apologétique que s'origine la Théologie «quae procedit
ex principiis fidei», et la Théologie commence avec cet
inventaire raisonné et ce discours sur la méthode qui a
reçu le nom de Lieux théologiques" (150). — Ebendeshalb
kann die Apologetik keine Fundamentaltheologie sein.
Das Fundament der Theologie ist der Autoritätsbeweis
(Sum. theol. I. q. 1. a. 8. ad 2). Die Apologetik ist nicht
einmal die notwendige Bedingung der Theologie, höchstens
eine notwendige Bedingung des Glaubens, sofern der
strenge Beweis der Kredibilität für den Glauben unerläßlich
ist. „Introduction à la foi, l'Apologétique ne saurait être,
à parler exactement, l'introduction à la Théologie" (152).
— Auch eine allgemeine Theologie ist die Apologetik
nicht. Die ratio communis credibilis ist wohl allgemein,
aber, da sie eine natürliche, durch die reine Vernunft
nachweisbare Eigenschaft des Dogmas ist, kann sie eine
Theologie unmöglich spezifizieren. — Ebensowenig ist sie
eine theologische Logik oder eine übernatürliche
Logik. Die Logik ist die Wissenschaft der formellen
Denkregeln, das ist aber die Apologetik nicht, sie ist keine
Logik, sondern eine Anwendung der (natürlichen) Logik;
die Loci theologici hingegen sind die theologische Logik.
(Liv. III. ch. 1. p. 138—155.)

Mithin hat die Apologetik zum formalen Objekt die
Kredibilität des Dogmas. Da nun diese Kredibilität sich



406 Zur apologetischen Frage.

als streng nachweisbar herausgestellt hat, ist eo ipso die
Möglichkeit einer apologetischen Wissenschaft gegeben,
und am Beispiel der „Propaedeutica ad Sacram Theologiam"
des Kardinals Zigliara wird gezeigt, wie sich die
allgemeine Disposition einer solchen Apologetik ungefähr
ausnehmen sollte. Die besagte Möglichkeit ist daher keine
rein abstrakte, eine apologetische Wissenschaft kann
durchgeführt werden, (ibid. ch. 2, p. 156—171.) Hier haben wir
nun die direkte Antwort auf die Behauptung der
apologetischen Reformer.

Der strenge Beweis der Rredibilität ist aber nicht
notwendig, und in der Tat haben viele der apologetischen
Argumente eine bloß probable Beweiskraft. Diese
probablen Argumente nun sind nach P. Gardeil nicht der
wissenschaftlichen Apologetik unterzuordnen, — diese
könnte nämlich an und für sich ganz gut nicht existieren,
da der strenge Beweis der Kredibilität nicht notwendig
ist, — sondern die Theologie allein kann sie zu einem doktrinellen

Ganzen organisieren, und so werden sie zur
apologetischen Theologie, „theologia supernaturalis extensione
fit apologetica". (181 n. 1; ib. ch. 3—8. p. 172—188.)

Über den dritten Punkt1 möchten wir uns kürzer
fassen, handelt es sich ja um Fragen, die eigentlich mehr
für Frankreich von aktueller Bedeutung sind. Da P. Gardeil

in einem sehr interessanten Kapitel (Liv. II. ch. 2)
subjektive übernatürliche Ersatzmittel der Kredibilität für
gewisse Ausnahmefälle annimmt, ist nach ihm selbst einem
konsequenten Anhänger der Immanenz der Weg zum Glauben

nicht unbedingt verschlossen. Doch ist eine rein
subjektive Apologetik als wissenschaftlich apologetische
Methode undurchführbar : nicht nur ist sie nicht die einzig
berechtigte Apologetik, sondern sie kann weder zu irgendeinem

bestimmten Glauben, noch zur Annahme des
Übernatürlichen überhaupt führen : rein vom Subjekte ausgehend
kann man ja unmöglich zu etwas gelangen, was weder
im Subjekte enthalten ist, noch mit dem Subjekte in irgendeinem

notwendigen Zusammenhange steht. Setzt man aber
das Übernatürliche als im Subjekt bereits vorhanden und

1 Liv. II. Les problèmes de la crédibilité; ch. 2. Les suppléances
subjectives de la crédibilité rationnelle. Liv. III. L'apologétique; ch. 4.
L'apologétique subjective; ch. 5. L'apologétique pragmatiste; ch. 6.
L'apologétique morale; ch. 7. L'apologétique fidéiste.



Zur apologetischen Frage. 407

wirksam voraus, so ist die Erreichung des Glaubens möglich,

doch nicht durch die Immanenzmethode, sondern
durch die im Subjekt wirkende übernatürliche Kraft. Der
Immanenzmethode kann höchstens eine praktische,
vorbereitende Bedeutung zugestanden werden. (Liv. III. ch. 4. 5.)

Sehr treffend wird S. 123 — 126 in gedrängten Zügen
„le très beau poème apologétique de l'immanence"
zusammenfassend dargelegt. S. 253 — 255 wird angenommen,
es könne jemand den Glauben haben, ohne de facto die
Geheimnisse der Dreifaltigkeit und der Menschwerdung
zu glauben. Bezüglich der scheinbar gegenteiligen Ansicht
des heiligen Thomas (Sum. theol. 2. 2. q. 2. art. 7. 8.),
meint G., daß „Saint Thomas parle d'ordinaire formellement

et ne s'occupe pas du per accidens le motif
qu'il donne de la foi explicite à certains articles, c'est
qu'ils dont solennisés dans l'Eglise et publiquement
prêches aux fidèles. C'est donc que la nécessité de cette foi
suppose pour lui un élément de fait. Si cet élément de
fait vient à manquer, les droits supérieurs de la conscience

invinciblement erronée reprennent cours" (255 n. 1) :

dies wäre der Fall, wo einer bona fide der
Glaubensverkündigung absolut unzugänglich ist, und dieser Fall
könne heutzutage vorkommen selbst bei einem Getauften.

Somit hätten wir ungefähr das Wichtigste aus Gar-
deils Schrift mitgeteilt. Ohne Frage stellt sie eine auf
dem Gebiete der spekulativen Theologie hervorragende
Leistung dar. Allerdings wird sich in gegnerischen Lagern
gegen manches Widerspruch erheben. In solchen Fragen
kann man ja auf Zufriedenstellung aller Richtungen nicht
rechnen. Besonders die temperamentvolle Ablehnung der
verschiedenen Standpunkte in der Behandlung der
Apologetik dürfte kaum unbeantwortet bleiben. Aber das eine
dürfen wir getrost versichern : das Werk wird man nicht
unberücksichtigt lassen dürfen, und selbst der Gegner
wird dessen Objektivität und dessen ungewöhnliche
Gründlichkeit anerkennen müssen. Abgesehen von dem nicht
zu unterschätzenden Genüsse, solide und tiefsinnige Theologie

in modernem Gewände zu treffen, wird ein jeder
aus dessen Lektüre willkommene Anregung und vielfache
Bereicherung seiner wissenschaftlichen Kenntnisse schöpfen
können.


	Zur apologetischen Frage

