Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 23 (1909)

Artikel: Eine Monographie tber W. Wundts Weltanschauung
Autor: Reinhold, Georg
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

378 Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung.

EINE MONOGRAPHIE UBER W. WUNDTS
WELTANSCHAUUNG.

VoNn Dr GEORG REINHOLD.

Zu den hervorragendsten deutschen Philosophen der
Gegenwart und zu den ersten Reprisentanten des modernen
Gedankens gehort ohne Zweifel Professor Wilhelm Wundt.
Inbezug auf Schiirfe der Beobachtung, Umfang des empiri-
schen Wissens und literarische Fruchtbarkeit steht er wohl
uniibertroffen da, und zahlreiche Schiiler folgen den Ge-
dankengingen des verehrten Meisters. Sowohl die Riick-
sicht auf die personliche Bedeutung W.s als auch der
Umstand, daB sich in seiner Philosophie wie in einer
Sammellinse die meisten Stromungen der modernen Philo-
sophie vereinigen, hat Friedrich Klimke veranlaBit, in einer
kiirzlich erschienenen beachtenswerten Publikation!' eine
kritische Priifung der Wundtschen Weltanschauung und
damit der modernen Philosophie tiberhaupt anzustellen.
Um einen einheitlichen Gesichtspunkt zu gewinnen, von
dem aus man die ganze Philosophie Wundts iiberschauen
konnte, ohne sich dabei zuviel in Einzelheiten zu verlieren,
hat sich der Verfasser die Wundtsche Darstellung des an-
thropologischen Problems zum Hauptgegenstand seiner
kritischen Untersuchung gewihlt, und da in dieses Pro-
blem so ziemlich alle anderen philosophischen Fragen
hineinspielen, konnte er mit moglichster Kiirze und in
ansprechender Weise alle Hauptgebiete der Wundtschen
Weltanschauung einer Besprechung unterziehen. Die Arbeit
Klimkes, ein Muster von sachlicher Objektivitit, strenger
Logik und vornehmer Polemik, kommt zu dem SchluB-
resultat, dafl die Philosophie Wundts eine befriedigende,
logisch durchgebildete und den Tatsachen entsprechende
Weltanschauung nicht bieten konne und daBl sie sich
keineswegs mit Erfolg verteidigen lasse. Zum richtigen
Verstindnis der kritischen Darstellung Klimkes ist es
unerliBlich, die Hauptgedanken der Wundtschen Philoso-
phie, wie sie Klimke zusammengestellt hat, kurz ins Ge-
déchtnis zuriickzurufen.

1 Friedrich Klimke 8. 1., Der Mensch. Darstellung und Kritik
des anthropologischen Problems in der Philosophie Wilhelm Wundts. Ver-
lagshandlung Styria, Graz und Wien, 1908.



Eine Monographie tiber W. Wundts Weltanschauung. 379

Nach Wundt schopfen wir den ganzen Inhalt unseres
Wissens aus der Erfahrung, und diese ist uns ausschlieBlich
durch unsere BewufBltseinsvorginge gegeben. Diese letzteren
sind uns als inneres Geschehen unmittelbar bekannt (un-
mittelbare oder innere Erfahrung), sie vermitteln uns aber
auch die Erkenntnis einer AuBenwelt, deren Objekte uns
nur als Vorstellungen kundwerden konnen (mittelbare oder
duBlere Erfahrung). Jede Erfahrung sondert sich ndmlich in
zwei Faktoren, in einen Inhalt, der uns gegeben wird, und in
unsere Auffassung dieses Inhaltes {Objekt und Subjekt der
Erfahrung). Demgemil stellt sich uns die eine Weltrealitit
unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten dar: von der
einen Seite als Vorstellungswelt unter dem psychologischen,
von der anderen Seite als Korperwelt unter dem natur-
wissenschaftlichen Gesichtspunkte. Der Unterschied zwi-
schen beiden Welten und somit auch zwischen Seele und
Koérper liegt nicht in der Sache, sondern in unserer Auf-
fassung. Die Frage, was subjektiven Ursprungs und darum
von den Objekten als solchen in Abzug zu bringen sei,
unterscheidet die Naturwissenschaft iiberall aus eigener
Machtvollkommenheit in dem Sinne, daB sie als subjektiv
ausscheidet, was eine. widerspruchslose Interpretation der
objektiven Naturerscheinungen unmoglich macht.

Durch den hypothetischen Hilfsbegriff der Kausalitiit,
der unserem subjektiven Denkbediirfnis, alle gegebenen
Erfahrungen nach Griinden und Folgen zu ordnen, ent-
stammt und der auf die Verinderungen des Seienden, nicht
auf das Seiende als solches, seine Anwendung findet, stellen
wir, um einen widerspruchslosen Zusammenhang der Er-
scheinungen zu erhalten, noch gewisse sekundire hypo-
thetische Hilfsbegriffe auf, ndmlich die Begriffe: Materie
und Seele, den ersteren als Substrat der naturwissen-
schaftlichen, den letzteren als Substrat der psychologischen
Erscheinungen. Beides sind aber nur hypothetische Hilfs-
begriffe, nicht Substanzen in metaphysischem Sinne: ob-
jektiv gibt es weder materielle, auller uns existierende
Substanzen, noch gibt es eine substantielle Seele. Die
Materie ist nur ein hypothetischer Grenzbegriff, dem auBer
der Funktion, als Substrat der Bewegungsvorginge zu
dienen, und den hierin begriindeten raumlich-zeitlichen
Eigenschaften kein anderer Inhalt gegeben werden kann,
Was wir gewohnlich Seele nennen, ist nur die Summe
unserer inneren Erlebnisse, unseres Vorstellens, Fiihlens



380 Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung.

und Wollens. Weil von verschiedenen Gesichtspunkten
ausgehende Auffassungen einer und derselben Realitét,
sind die physischen und psychischen Vorginge im Men-
schen weder identisch noch ineinander transformierbar,
sondern sie gehen einander parallel (psychophysischer Pa-
rallelismus).

Die Zergliederung unserer inneren Erfahrung fiihrt
uns zur Erkenntnis des inneren Wesens auch der dulleren
Objekte. In unserem Innenleben wechseln, wie uns un-
mittelbar gewil} ist, Tatigkeit und Leiden, und dieses letz-
tere selbst ist nur gehemmte Titigkeit. Téatigkeit aber
kann nur aus einem Wollen hervorgehen, welches somit
das eigentlich und urspriinglich in uns Wirkliche ist. Die
Hemmung unserer Titigkeit, also das Leiden, kann natur-
gemill nur von #uBeren Objekten bewirkt werden, und
diese kOonnen ihrerseits nur dann eine Hemmung herbei-
fiihren, wenn sie selbst titig, d. h. wollend sind. Die so-
genannte Aullenwelt, einschliefilich unseres eigenen Korpers,
ist somit nichts anderes als ein Komplex von Willensele-
menten, und alles Existierende iiberhaupt ist nur Willens-
duBlerung. Durch die Wechselwirkung aufeinander wird
das «reine» Wollen der einzelnen Willenselemente zum wirk-
lichen oder vorstellenden Wollen. Die Gesamtheit der ein-
zelnen Willenselemente bildet das Universum und dieses
ist gleich Gott. (Voluntaristischer Pantheismus.)

Die sogenannte Materie hat, weil sie nach dem eben
Gesagten als wollend gedacht werden muf}, auch eine psy-
chische Innenseite und sie birgt zum mindesten die An-
lage zu dem psychischen Geschehen in sich. Das geistige
Leben ist daher schon urspriinglich vorhanden und nicht
erst ein Erzeugnis der physischen Organisation, diese letz-
tere ist vielmehr eine geistige Schopfung. Die Verwirk-
lichung jener Anlage hat seinerzeit tatsiichlich stattge-
funden, d. h. aus dem wunorganischen Stoffe und seiner
psychischen Anlage hat sich das aktuelle psychische Leben
entwickelt, und wenn heute eine solche «Urzeugung» nicht
mehr stattfindet, so ist dies daraus zu erkliren, daB} die
Bedingungen dazu nur. wiihrend einer gewissen Ubergangs-
periode existierten, sowie ja auch die Bedingungen fir
die Bildung gewisser Gesteinsarten, wie FluBspat, Feld-
spat, Quarz usw. nur voriibergehender Art waren. Aus
den elementaren, schon in der Materie vorhandenen, Emp-
findungen und Gefiihlen entwickelt sich im Verlaufe des



Eine Monographle iber W, Wundts Weltansehauung 381

Weltprozesses einerseits das Reich des theoretischen Ei:
kennens, niimlich der Vorstellungen, Assoziationen (passiv
erlebter Vorstellungsverbindungen), Apperzeptionen (ak-
tiver Erlebnisse unter Mitwirkung der Aufmerksamkeit)
und Begriffe (Vorstellungen mit Beziehungen auf andere),
anderseits das Reich des Wollens dessen Verlauf in seinem
Endstadium durch das Tétigkeits-, Entscheidungs- und
Ertfilllungsgefiihl charakterisiert ist. Diese Entwicklung
vollzieht sich liickenlos und ohne Sprung, so dal} zwischen
der einfachen Empfindung und dem abstrakten Begriff,
zwischen dem elementaren Gefiihl und der freien Willens-
tat, und somit auch zwischen Tier und Mensch nur ein
gradueller, kein wesentlicher Unterschied vorhanden ist.
Die Grenze zwischen Tier und Mensch, zwischen den in-
telligcenzihnlichen, aber rein assoziativen Prozessen und
den wirklichen Intelligenzhandlungen ist iberschreitbar,
weil sie tatsfichlich in der Entwicklung eines jeden Men:
schen iiberschritten wird, und auch die Menschheit im
ganzen hat jedenfalls einmal diesen Schritt von der Natur
zum logischen Denken und damit zur Kultur getan. Den-
noch ist es im hochsten Grade unwahrscheinlich, daB eine
Species unserer jetzt existierenden hoheren Tiere einmal
diesen ungeheueren Schritt tun werde, weil ihre psycho-
logische Organisation so weit abgeschlossen zu sein scheint,
dafl fernere Abéinderungen nur noch innerhalb enger Grenzen
stattfinden konnen, und weil es vielleicht auch durch den
allgemeinen Daseinskampf der Geschépfe unmoglich wird,
daB auf einem Planeten eine Mehrheit vollig verschieden
gearteter Wesen sich zur Hohe der selbsterrungenen Kultur
und des geschichtlichen Lebens erhebe. Die darwinistische
Selektionstheorie ist aus logischen und empirischen Griinden
unhaltbar, weil einerseits die Wahrscheinlichkeit, daBl bei
beliebigen individuellen Variationen eine einzelne giinstige
in einer hinreichenden Anzahl von Fillen auftreten werde,
um sich erhalten und fortpflanzen zu koOnnen, offenbar
verschwindend klein ist und bei der Annahme unbegrenzter
Zeitriume die Zahl der ungiinstigen Fille ebensogut wie
die der giinstigen vermehrt wird, und anderseits die Er-
fahrung lehrt, daB Selektion immer erst da ihre Hebel
ansetzen kann, wo bereits ein Afifang in bestimmter Rich-
tung gegeben ist; ein solcher Anfang aber schlielit notwendig
irgendeinen objektiven Zweck bereits ein. An die Stelle
dieser darwinistischen Zufallstheorie mufl darum ein anderer



382 Eine Monographie iber W. Wundts Weltanschauung.

Entwicklungsfaktor gesetzt werden, nimlich das Prinzip
der Heterogonie der Zwecke oder der schopferischen
Resultanten. Erfahrungsgemif tiberschreitet nimlich der
objektiv erreichte Zweck regelmiflig das ihm voraus-
gehende subjektive Zweckmotiv oder er bleibt auch unter
dem Einfluf entgegenwirkender Bedingungen zuriick, und
das aus einer Anzahl von Elementen entstandene Produkt
ist mehr als die bloBe Summe der Elemente. Ferner ist
zu beachten, daB urspriinglich vom zwecksetzenden Willen
kausal beeinfluite Handlungen allmahlich auf Grund der
Ubung und Gewohnheit sich mechanisieren und in der
Folge ganz automatisch verrichtet werden.

Da nach dem oben Gesagten das Kausalgesetz nur
auf Verinderungen des Seienden, nicht auf das Seiende
selbst, anwendbar ist, so mufl die Frage, ob die ganze Welt
als solche geworden sei, mit nein beantwortet werden. Ebenso
wie es ungeworden ist, ist das Universum auch unver-
ginglich: es erneuert sich die alte Lehre Heraklits, daB
sich alle Weltentwicklung unaufhorlich zwischen Perioden
der Entstehung und des Untergangs hin- und herbewege.
Der chaotische Urnebel ist dereinst aus dem Zusammen-
stofl stationdr gewordener kosmischer Massen hervor-
gegangen, um nach dem Durchlaufen seiner planetarischen
Entwicklung selbst wieder in eine Masse mit stationirem
Endzustand iiberzugehen. Dieser Proze mufl ins Unend-
liche fortlaufen.

Die Frage nach dem Endzweck dieses Entwicklungs-
prozesses fithrt uns endlich auf das ethische Gebiet. Bei
der Losung dieser Frage ist nicht von metaphysischen
Grundsédtzen, sondern von der Empirie auszugehen, und
erst die empirische Beobachtung wird dann zu gewissen
Postulaten oder Prinzipien fiihren, die selbst nicht un-
mittelbare Tatsachen der Erfahrung sind, sondern diesen
hinzugefiigt werden miissen, um sie in ihrem Zusammen-
hang begreiflich zu machen. Die Empirie nun zeigt uns
eine Unterscheidung der sittlichen Zwecke in individuelle,
soziale und humane, und zwar so, dafl sich die erste Klasse
von Zwecken naturgemilB der zweiten und beide schliel}-
lich der dritten Klasse unterordnen. Nur dann halten
wir erfahrungsgemifl die individuellen Zwecke (Selbst-
erhaltung, Selbstbegliickung, Selbstvervollkommnung) fir
sittlich, wenn sie sozialen Zwecken, d. h. der o6ffentlichen
Wohlfahrt und dem allgemeinen Fortschritt dienen, wobei



Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung. 383

diese Wohlfahrt und dieser Fortschritt nicht in distribu-
tivem Sinne als Gut der einzelnen, sondern als objektiv
geistige Werte aufzufassen sind. Da die jeweils existierende
Gesellschaft nur eine voriibergehende Dauer hat und den
folgenden Generationen Platz macht, so ordnen sich auch
die sozialen Zwecke wieder hoheren bezw. den héchsten
und letzten Zwecken unter. Das sind die humanen, all-
gemein menschlichen Zwecke, nimlich Wissenschaft, Kunst,
Technik, Verkehrs-, Staats- und Gesellschaftswesen, mit
einem Worte, das Kulturideal. dJenseits dieser humanen
Zwecke gibt es nichts, was der Mensch iiberhaupt er-
streben konnte. Da das eigenste Wesen des Sittlichen
unaufhorliches Streben ist, so kann eine einmal erreichte
sittliche Stufe niemals absolut bleibender Zweck sein: der
absolut letzte sittliche Endzweck kann nur ewig anndhernd,
niemals in Wirklichkeit érreicht werden. Das einfache
Streben der untersten Willenseinheiten ist nur ein win-
ziges Glied im Gesamtwillen des ganzen Universums.
Dieser Gesamtwille oder Weltwille ist Gott, die Weltent-
wicklung ist Entfaltung des goéttlichen Wollens und Wir-
kens. Auch der Gottheit ist die unablissige Entwick-
lung, der Fortschritt zu immer hdoheren Daseinsformen
cigen. Die geistigen Schopfungen des Kulturideals ver-
vollkommnen nicht nur die Menschheit, sondern auch die
Gottheit. |

Das wiren, nach der Darstellung Klimkes, ungefihr
die Hauptgedanken der Weltanschauung Wundts, und wir
konnen den Kern derselben etwa in folgende Worte zu-
sammenfassen: Das ganze Universum, unerschaffen und
unvergénglich, ist identisch mit Gott, es besteht aus Willens-
elementen und entwickelt sich durch die Reiche des un-
organischen Stoffes und der verschiedenen Stufen des
organischen Lebens hindurch bis hinauf zum Menschen.
Der Zweck dieser Entwicklung ist die Herausstellung des
Kulturideals, durch dessen niemals zum AbschluB} ge-
langende Vervollkommnung das Gott-Universum selbst
immer mehr vervollkommnet wird.

Aus dieser Darstellung wird zunéchst klar, daB Klimke
recht hatte, wenn er Wundts Philosophie eine Sammellinse
nannte, welche die meisten Stromungen der modernen
Philosophie in einem Brennpunkt vereinigt, einen kon-
kaven Spiegel, in dem sich die mannigfachsten Systeme der
Gegenwart reflektieren. Der idealistische Ausgangspunkt



384 Eine Monographie iiber W, Wundts Weltanschauung.

der Wundtschen Philosophie ist der Standpunkt Kants,
die objektive Identitit der idealen und der realen Seite
der Welt finden wir bei Hegel und Schelling, die Geschichte
der allméhlichen Auflosung der Materie in einen hypo-
thetischen Grenzbegriff seit der Mitte des 18, Jahrhunderts
hat Lange ausfiihrlich dargestellt. Die Leugnung der Seelen-
substanz und die Definition der Seele als der Summe der
psychischen Titigkeiten ist von Hume heriibergenommen,
der psychophysische Parallelismus erinnert stark an Leib-
nizens prastabilierte Harmonie, sowie die elementaren
Willenseinheiten an dessen Monaden, die Zuriickfithrung
aller Realitit auf Willenstitigkeit wurde von Fichte und
Schelling gelehrt und von Schopenhauer einseitig ausge-
bildet, die Zuweisung psychischer Anlagen an den elemen-
taren Stoff wird von Biichner, die Urspriinglichkeit des
Lebens gegeniiber dem als Produkt des Lebens aufge-
fafiten Stoffe von Schelling, das Kulturideal als letzter
sittlicher Zweck von D. Fr. Straull, die absolute Uner-
reichbarkeit desselben von Kant, Fichte und Hegel vor-
getragen, die Behauptung der reinen Subjektivitat des
Kausalbegriffes und die Einschrinkung desselben auf Ver-
dnderungen hat seit Hume, Kant und Schopenhauer zahl-
reiche Patrone gefunden, die Identifizierung endlich des
Universums mit der Gottheit ist der gemeinsame Gedanke
aller pantheistischen Systeme.

Aus allen diesen verschiedenen Bestandteilen nun hat
Wundt ein einheitliches System aufgebaut, das nach auflen
hin den Schein vollster Konsequenz darbietet und durch
die Fiille des dazu verwendeten empirischen Materials den
Eindruck unzerstorbarer Soliditit macht, dessen einzelne
Triger und Balken sich jedoch bei ndherer Priifung als
logisch und empirisch unhaltbar erweisen. Dem anthro-
pologischen Standpunkt entsprechend, von dem aus Klimke
die Wundtsche Weltanschauung kritisch beleuchten will,
hat er die Wundtschen Anschauungen in drei organisch
zusammenhingende Fragen verteilt, welche die Natur, den
Ursprung und den Zweck des Menschen zum Gegenstande
haben, also von der Gegenwart ausgehend zunéchst in die
Vergangenheit und dann in die Zukunft weisen. Bei der
Behandlung der ersten Frage tritt hauptsachlich die Er-
kenntnistheorie und Ontologie, bei der Eroérterung der
zweiten die Entwicklungslehre in den Vordergrund, wéahrend
sich die dritte Frage naturgemifl auf dem ethischen Gebiete



Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung. 385

bewegt. Im nachfolgenden wollen wir die wesentlichen
Punkte der Kritik Klimkes zur Darstellung bringen.

Die Erkenntnistheorie Wundts ist durchaus vom sub-
jektivistischen Idealismus getragen. All unser Wissen kommt
uns durch die Erfahrung zu, und diese ist nichts anderes
als unsere BewuBtseinsinhalte. Soll damit die reale Exi-
stenz einer AuBenwelt geleugnet werden, so wiirde die
Physik z. B. ihre Gesetze iiber den freien Fall der Kérper
nicht auf Korper, sondern auf unsere BewuBtseinsinhalte
anwenden, und ebenso wiirde die chemische Zusammen-
setzung der Korper nicht diese, sondern unsere BewuBt-
seinsinhalte treffen. Dem widerspricht nicht nur die all-
gemeine Auffassung der Vertreter der Naturwissenschaft,
sondern auch Wundt selbst mull seine Theorie dieser all-
gemeinen Auffassung anbequemen: unter Erfahrung ver-
steht er bald unsere BewubBtseinstatsachen, bald jedoch
reale Auflendinge und je nach dem augenblicklichen Be-
diirfnis unterschiebt er dem Worte Erfahrung die eine
oder die andere Bedeutung. Die Willenseinheiten, zu denen
er schlieBlich in seiner Metaphysik gelangt, sind auch nach
Wundt Realitdten, die nicht bloBe BewuBtseinsinhalte sind,
sondern neben und auBler unserer eigenen Realitdt exi-
stieren. So richtig es ist, dal wir nur dann von etwas
wissen, wenn es in unser Bewuftsein eintritt, so falsch ist
es zu sagen, daB unsere Erfahrung nichts anderes sei als
unsere Bewulltseinsinhalte. Selbstverstindlich muf} die reale
AuBenwelt durch die Aufnahme in unser BewubBtsein als
subjektiv modifiziert erscheinen, so dafl die Erkenntnis
derselben nur eine mehr oder weniger unvollkommene,
nicht eine allseitige und adfiquate sein kann; aber gerade
die Unterscheidung, welche Wundt selbst zwischen sub-
jektiven und objektiven Elementen unserer Erfahrung
macht, ist nur dann moglich, wenn auch solche objektive
Elemente von uns tatsichlich erkannt werden. Da jede
Einwirkung eines Dinges auf ein anderes nur darin be-
stehen kann, daB das erstere seine Seinsform bis zu einem
gewissen Grade auf das andere iibertrigt, so ist mit der
formalen Verinderung, welche im Subjekte unter der Ein-
wirkung des Objektes vor sich geht, auch ein Erkennen
der formalen Beschaffenheit dieses letzteren gegeben. Zu-
dem ist die Wundtsche Unterscheidung zwischen der psy-
chologischen und der naturwissenschaftlichen Auffassung
der Objekte, als ob die erstere rein unmittelbare, die letztere



386 Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung.

eine mittelbare Erfahrung wére, insofern nicht exakt, als
auch die erstere teilweise eine mittelbare ist, wenn sie
nimlich nicht blof BewuBtseinstatsachen als solche, son-
dern auch den kausalen Zusammenhang der psychischen
Vorginge, die Gesetze ihres Entstehens und Vergehens,
ihre Entwicklung und mannigfache Verkniipfung mitein-
ander erforschen will. "

Um dem Subjektivismus treu zu bleiben, mufite Wundt
das Kausalititsprinzip aus einem subjektiven Bediirfnis
unseres Denkens hervorgehen lassen. Mit Recht stellt
Klimke hier die Frage, woher dieses subjektive Bediirfnis
entstanden sei und warum es uns einen so unausweich-
lichen logischen Zwang auferlege. Auflerdem werden der
objektiven Allgemeingiiltigkeit dieses Prinzips gerade in
der von Wundt so hoch gewerteten Empirie die stirksten
Grundlagen geboten, da die objektive Wirklichkeit sich
ausnahmslos dem Kausalgesetze fiigt.

Was die von Wundt gebrauchte Bezeichnung der Ma-
terie als eines hypothetischen Grenzbegriffes betrifft, so
bedarf dieser Ausdruck, wie Klimke hervorhebt, einer
Unterscheidung. Insofern die materiellen Erscheinungen
mit zwingender Logik einen materiellen Triger fordern,
ist dieser Triger, die Materie, real und wirklich, und es
wére falsch zu sagen, die Materie sei in diesem Sinne nur
hypothetisch. Lediglich insofern es sich um eine bestimmte
nihere Auffassung iiber die Natur und die innere Kon-
stitution der Materie handelt, ist der hypothetische Cha-
rakter der Materie zuzugeben. Die folgerichtige Anwen-
dung des Kausalbegriffes auf die AuBlenwelt fithrt deshalb,
im Gegensatz zur Lehre Wundts, zur Annahme der Exi-
stenz materieller Substanzen ebenso gewil, als es vom
Subjekt verschiedene korperliche Objekte gibt.

Ebenso unbegriindet wie die Leugnung materieller
Substanzen ist die Leugnung einer substantiellen Seele
und deren Auflésung in das psychische Geschehen. Die
von Wundt behauptete unldsliche Antinomie, zu welcher
der Begriff einer substantiellen Seele angeblich fiihrt, daB
nidmlich die Seelensubstanz selbst in der Erfahrung nicht
gegeben, dennoch aber ein an sich selbst Wirkliches sei,
ist tatsichlich nicht vorhanden. Gerade unsere unmittel-
bare innere Erfahrung sagt uns, da wir die psychischen
Vorgiange des Wollens, Fiihlens, Vorstellens nicht als sub-
jektlose Tiatigkeiten auffassen, sondern als unser Wollen,



Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung. 387

unser Fiihlen, unser Vorstellen, abgesehen davon, daf} ein
Geschehen ohne ein Subjekt desselben iiberhaupt undenkbar
ist. Die Meinung Wundts, die Frage nach einem etwaigen
Substrat der inneren Erfahrung konne deshalb gar nicht
entstehen, weil sowohl die direkte Erfahrung als auch die
wissenschaftliche Uberlegung nur zu psychischen Vor-
gingen fithre, die eben nur diese Vorgdnge und nicht
etwa Erscheinungen eines hinter ihnen verborgenen Wesens
sind, ist unbegriindet, da diese psychischen Vorgéinge uns
nur als die Wirkungsweise und Tétigkeit unseres eigenen
wirkenden und titigen Ich kundwerden. Zudem sind auch
bei Wundt die Willenseinheiten, aus welchen er das ganze
Universum und auch den Menschen bestehen 148t, selb-
stindige Wesenheiten, die keinem Triger inhdrieren, also
Substanzen.

Das Riitsel, welches Wundt in dem Verhéltnis zwischen
Leib und Seele findet, wenn man beide als Substanzen
betrachtet, wird auch durch seine Aktualitdtstheorie nicht
beseitigt, sondern vielmehr noch gesteigert: an die Stelle
der physischen und psychischen Substanz tritt eine Un-
zahl von aufeinander folgenden Titigkeiten, deren Zu-
sammenhang in einer individuellen selbstbewuBten Einheit
ein weit groBeres Ritsel ist als der Zusammenhang einer
physischen mit einer psychischen Teilsubstanz, wozu dann
noch ein zweites Réitsel kommt, darin bestehend, daBl uns
die metaphysischen Willenseinheiten, trotz ihrer wesent-
lichen Gleichheit, in einer durchaus verschiedenen Weise
zugleich als psychische Vorginge und als unser Korper
erscheinen.

Das Sichstriuben Wundts gegen die Annahme einer
Seelensubstanz, die mit dem Korper irgendwie vereinigt
ist, wird noch befremdender, wenn er die M6glichkeit eines
Hiniiberwirkens der psychischen Kausalitit auf die phy-
sische leugnet und die Annahme, dafl das Wollen oder die
Vorstellung eines Menschen an und fiir sich die Macht
habe, z. B. seinen Arm zu bewegen, fiir ein Wunder er-
klirt. Der von ihm deshalb angenommene psychophysische
Parallelismus ist gerade der stirkste Ausdruck eines Dua-
lismus im Menschen und die Berufung auf die schon wieder-
holt erwidhnten zwei verschiedenen Standpunkte, den psy-
chologischen und den naturwissenschaftlichen, vermag diese
Unvergleichbarkeit und Untransformierbarkeit in keiner
Weise zu erkliren, wenn die beiden verschiedenen Stand-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIII, 25



388 Eine Monographie iiber W, Wundts Weltanschauung.

punkte nur eine und dieselbe objektive Realitat tber-
blicken lassen.

Der zweite Teil der Arbeit Klimkes iiber den Ur-
sprung des Menschen beschiftigt sich hauptsidchlich mit
der Entwicklungslehre Wundts. Hier handelt es sich vor
allem um die Begriindung der ZweckmséBigkeit der Lebens-
erscheinungen, dann um den Ursprung des organischen
Lebens und um die Abstammungsgeschichte des Menschen.

Was zunéchst das Prinzip und den treibenden Faktor
der zweckmiBigen Lebensentwicklung betrifft, so ent-
scheidet sich Wundt, unter Ablehnung des Vitalismus, der
in unzulissiger Welse den blindwirkenden Naturkraften
zwecktitige Eigenschaften zuschreibt, ferner der Darwin-
schen Zufallstheorie, welche aus loglschen und empirischen
Griinden unhaltbar sei, endlich der Hartmannschen Theorie,
der zufolge alle Organismen nach unbewuBiten Zweckvor-
stellungen handelnde Wesen sind, fiir den Voluntarismus.
Nach dieser Theorie steht am Ausgangspunkt der Entwick-
lung die Materie mit den ihr innewohnenden elementaren
Willenskréften, deren urspriinglich reines Wollen durch
die Wechselwirkung aufeinander zum vorstellenden Wollen
wird. Sie sind die urspriinglich zwecksetzenden Faktoren,
und durch die Heterogonie der Zwecke schreitet der ob-
jektiv erreichte Zweck jedesmal iiber die subjektive Zweck-
vorstellung hinaus. Klimke gibt die Tatsache einer solchen
Zweckiibersehreitung fiir weite Gebiete des Naturgeschehens
zu, macht aber darauf aufmerksam, dafl das Hinausschreiten
des objektiv erreichten Zweckes in der Richtung weiterer
Zwecktitigkeit doch nur unter der Voraussetzung einer
bereits vorhandenen allgemeinen zweckméfligen Naturord-
nung denkbar ist, daher die ZweckméaBigkeit nicht erklirt,
sondern schon voraussetzt. Aber auch die von Wundt der
Materie beigelegten Willenskréfte, durch welche die Zweck-
tatigkeit eingeleitet werden soll, miilten, da sie selbst
eindeutig bestimmt sind und keine Moglichkeit der freien
Wahl haben, selbst schon in zweckmiBiger Weise durch
einen von ihnen verschiedenen Faktor zu der zweckmﬁﬂigen
Richtung ihrer Titigkeit determiniert sein.

Was die Entstehung des organischen Lebens anlangt,
so’' fordert nach Wundt die kausale Erklarung des Lebens
unbedingt dessen Entstehung aus der anorganischen Ma-
terie, also die Urzeugung und diese ist wieder nur unter
der Voraussetzung moglich, daB bereits die urspriinglichen



Eine Monographie iiber W, Wundts Weltanschauung. 389

Stoffelemente mindestens die Anlage zu dem psychischen
Geschehen in sich bergen, also auch eine psychische Innen-
seite haben. Unter duBeren Bedingungen, die nur wéihrend
einer Ubergangsperiode existierten und heute nicht mehr
vorhanden sind, hat sich seinerzeit das Leben allmihlich
aus der Anlage zur Wirklichkeit. entwickelt. Diese Ver-
mutung, wie Wundt selbst sie nennt, wiirde allerdings erst
dann zur GewiBheit werden, wenn es gelinge, auf kiinst-
liche Weise im Laboratorium einfache Lebensformen her-
zustellen. Die Verwirklichung dieser Hoffnung liege zwar
noch in sehr ferner Zukunft, aber an sich undenkbar sei
sie sicher nicht. Mit Recht bemerkt Klimke gegeniiber
diesen Anschauungen, daB der Gedanke, wihrend einer
Ubergangsperiode, in der allein die dazu notwendigen
Bedingungen vorhanden waren, habe sich die lebende
Materie gebildet, kein erklirendes Moment beizubringen
scheine. Als solche zeitweilig vorhandene Bedingung deutet
Wundt selbst die Glithhitze an, in der bei Gegenwart redu-
zierender Metalle leicht aus unorganischen Verbindungen
einfachste Kohlenstoffverbindungen entstehen. Aber eben
in jener Glithhitze geht erfahrungsgemiB alles Leben, auch
das der zdhesten Organismen, unausweichlich zugrunde.
Die Annahme, dafl schon in der elementaren Materie das
Leben in der einfachsten Form oder der Anlage nach
enthalten sei, kann wissenschaftlich nicht aufrechterhalten
werden. Nach den eigenen Aufstellungen Wundts kann
man auf ein psychisches Leben nur dort schlieBen, wo sich
analoge Erscheinungen wie die unserer eigenen Lebens-
duBerungen zeigen, Hier hort aber diese Analogie in der
unorganischen Welt vollends auf. Ferner wiirden die vor-
ausgesetzten psychischen Anlagen der Materie eines ein-
heitlichen zusammenfassenden Prinzips entbehren, und end-
lich bliebe es unerklirt, warum dieselben Anlagen in der
anorganischen Materie ganz anders als in der organischen
sich verwirklichen.

Was die Abstammung des Menschen nach seiner leib-
lichen Seite betrifft, so ist nach Wundt die Entwicklung
des Menschen aus dem Tiere mit Riicksicht auf die onto-
genetische Entwicklung desMenschen, auf die durchgéingige
und auffallende Analogie im menschhchen und tierischen
Organismus und auf die Gleichheit der biologischen Ge-
setze in beiden eine evidente und zweifellose Tatsache, die
einfach naturwissenschaftlich anzunehmen ist. Auf diesen

25*



390 Eine Monograpbie” iiber W. Wundts Weltanschauung.

Gegenstand geht Klimke nicht niher ein, um sich dafiir
um so ausfiihrlicher iiber die von Wundt behauptete psy-
chische Entwicklung des Menschen aus dem Tiere zu
aufern.

Das ganze geistige Leben des Menschen, seine ab-
strakte Begriffsbildung und seine Wahlfreiheit, soll sich
nur graduell, nicht wesentlich, von den analogen Fihig-
keiten der Tiere unterscheiden und ein natiirliches Ent-
wicklungsprodukt des elementaren Empfindens und Fiihlens
sein, dessen potentielle Anlage bereits dem Stoffe zuge-
wiesen wird. Klimke anerkennt an den Darlegungen
Wundts die Trefflichkeit der Analyse der psychischen Vor-
ginge bei der Umwandlung der Empfindungen in Vor-
stellungen, Assoziationen, Apperzeptionen, welch letztere
dann wieder durch Agglutination und Synthese zu den
Begriffen hiniiberfithren sollen, und er anerkennt ebenso
das von Wundt gelieferte ausgezeichnete psychologische
Material, das geeignet ist, zahlreiche Erscheinungen in
der Entwicklung des Denkens zu erkliaren. Aber die ganze
Darstellung Wundts setzt, wie Klimke nachweist, das
Denken in Begriffen bereits voraus, anstatt die Begriffe
selbst aus den Vorstellungen zu erkliren. Zunichst ist
die Behauptung Wundts unrichtig, daB zur Begriffsbildung
das Vorhandensein mehrerer dhnlicher Vorstellungen nétig
sei, durch deren Vergleichung die Herstellung von Be-
ziehungen ermoglicht werde. Gerade die Erfahrung selbst
sagt einem jeden, dal} bisweilen eine einzige Vorstellung zur
Bildung des Begriffs gentige. Die Agglutination und Ver-
schmelzung der apperzipierten Vorstellungen (z. B. «Heer-
fithrer», <«Herzog») erkliart wohl die Vorstellung neuer,
vollkommener Begriffe, sie erklirt aber nicht die Ent-
stehung der ersten Begriffe, sondern setzt das Vorhanden-
sein von Begriffen bereits voraus. Um die Agglutination
der beiden Bestandteile «<Heer» und <«Fiihrer» vollziehen
zu konnen, geniigt es nicht, sie einfach nebeneinander zu
stellen, denn sonst wire z. B. der Ausdruck «Buch — Ofen»
auch eine agglutinierte Vorstellung, sondern es mul} die
objektive Beziehbarkeit derselben aufeinander erkannt
sein: eine Beziehung aber erkennen, heifit bereits mit Be-
griffen arbeiten. Die Reihe der einzelnen Vorstellungen
kann mir hochstens die objektiv aufeinander bezogenen
Vorstellungen geben, nie und nimmer aber die Beziehung
selbst. Wenn sich auch in den abstraktesten Begriffen



Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung. 391

urspriinglich sinnliche, also Vorstellungselemente mnach-
weisen lassen, so beweist dies nicht, daB der Begriff ein
Produkt der Vorstellung ist, sondern nur, daB} der Begriff
.zu seiner Entstehung der Vorstellung als seiner Grundlage
(als der materia circa quam) bedarf.

Fiir die Entwicklung des bewuBiten menschlichen
Willens aus den elementaren Gefiihlen stellt Wundt die
Ansicht auf, daB der Willensvorgang einen Gefiihlswechsel
einschlieBt und daB er sich von den eigentlichen Affekten
nicht im Anfangsstadium, sondern nur im Endstadium
unterscheide, welches durch das Tatigkeits-, Entscheidungs-
und Erfiillungsgefiihl charakterisiert sei. Der Entwick-
lungsfaktor sei bei den Gefithlsvorgingen auf dem Gebiete
der Motive zu suchen, d. h. jener BewuBtseinsinhalte, welche
mit dem Willensvorgang sich in jedem Stadium seines
Verlaufes teils verschmelzen, teils die Spannungs- und An-
regungsgefiihle steigern, teils spezifische Lust- oder Un-
lustgefiihle beimischen. Wenn nur ein Motiv wihrend des
ganzen Verlaufes des Willensvorganges einwirkt, so ist der
Willensvorgang einfach oder primér und wird auch Trieb-
handlung genannt. Treten dagegen mehrere Motive auf,
so gelangt entweder nur eins zu deutlicher Wirksamkeit,
wihrend die iibrigen nur den allgemeinen Eindruck von
Neben- und Gegenmotiven hervorbringen, oder es treten
die verschiedenen Motive voriibergehend derart in den
Vordergrund, daB ein Streit der Motive entsteht, der dann
zuletzt mit der Verdringung der iibrigen durch das ent-
scheidende Motiv endigt. Im ersteren Falle haben wir
eine Willkiir-, im letzteren eine Wahlhandlung, daher sich
die kontinuierliche Entwicklungsreihe aus Triebhandlungen,
Willkiir- und Wahlhandlungen zusammensetzt. Bei den
Triebhandlungen findet keine eigentliche Entscheidung
statt, wohl aber bei den Willkiirhandlungen, wihrend bei
den Wahlhandlungen das Entscheidungsgefiihl in ein Ent-
schliefungsgefiihl iibergéht. Von dieser Wundtschen Theorie
sagt Klimke, daBl sie sich nicht auf die innere Natur, son-
dern nur auf die der psychologischen Forschung zugéng-
liche, gewissermaflen #duBlere Seite der Willenshandlung
beziehe, dall aber dieses einseitig empirische Verfahren
noch kein entscheidendes Resultat geben kdnne. Jeder
freie Willensakt setzt allerdings das Vorhandensein eines
oder mehrerer mit einer Vorstellung verbundenen Triebe
voraus, da ohne ein treibendes Element fiir das Subjekt



392 Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschanung.

gar keine Veranlassung gegeben wire, etwas zu wihlen,
und durch die Entscheidung fiir eins der gegenwirtigen
Motive kommt der vorhandene Trieb zum Abschlufl; aber
daraus folgt nicht, daB die Wahlhandlung selbst sich nicht
wesentlich von den Triebhandlungen unterscheide. Ferner
bestreitet Klimke, und zwar unter Anfithrung eines in-
struktiven Beispieles, die Aufstellung Wundts, daB das
EntschlieBungsgefiihl nichts anderes als ein durch den
vorausgehenden schwankenden Gemiitszustand oder auch
durch intellektuelle Gefiihle, wie das des Zweifels, gestei-
gertes Entscheidungsgefiihl sei. Beim Entscheidungsgeﬁlhl
befindet sich das Subjekt mehr in der Rolle des passiven
Zuschauers, der das Uberw1egen des einen Motivs tiiber
die anderen erlebt, wiihrend eine eigentliche Entschliefung
nur durch die kréiftige Mitwirkung des Subjektes zustande
kommen kann, welches selbst einem der Motive den Vorzug
gibt. Gerade das «Prinzip der schdpferischen Resultanten»
oder der «Heterogonie der Zwecke», das Wundt als Er-
klirungsgrund fiir die Entwicklung aller psychischen Er-
scheinungen zu Hilfe nimmt, beweist das Gegenteil von
dem, was Wundt beweisen will: da in der Wirkung nicht
mehr enthalten sein kann als in der Ursache, so kénnen
die hoheren Willensakte nur dann mehr sein als die bloBe
Summe von Gefithlen, wenn es eine substantielle Seele
gibt, welche unter dem EinfluB der Erfahrung die Akte
setzt und durch sie und mit ihnen neue weitere Akte her-
vorbringt, und wenn dasjenige, was in einem psychischen
Vorgang die Summe der elementaren Vorginge iiber-
schreitet, auf die Kausalitit der substantiellen Seele zu-
riickgefiihrt wird. Bei der entgegengesetzten Voraussetzung
wird jeder einzelne psychologische Vorgang zu einem selb-
stdndigen, seiner selbst und der anderen Akte bewubBten
psychischen Wesen hypostasiert, und wir haben so viele
Seelen, als wir Akte besitzen, und zu allen diesen Seelchen
muBte noch eine sie umfassende Seele gedacht werden,
welche die verschiedenen Akte auf sich als eine Einheit
bezieht und sagen kann: Ich schwanke zwischen diesen
oder jenen Motiven hin und her, ich zweifle, was ich
wihlen soll, ich entschliefe mich zu dieser oder jener
Handlung. Selbstverstindlich verstehen die Verteidiger
der Willensfreiheit dieselbe nicht als absoluten Indetermi-
nismus im Sinne einer vollstindigen Unabhéngigkeit vom
Charakter, von den natiirlichen Anlagen, Neigungen und



Eine Monographie iiber W. Wnndts Weltanschauung. 393

Leidenschaften. Diese Auffassung ist schon ausgeschlossen
durch die unzertrennliche Einheit, in welcher unsere héhere
und niedere Natur verbunden sind, so daBl die sinnlichen
Neigungen und Triebe unseren Willen oft fast ohne
Schwierigkeit auf ihre Seite ziehen und auch der Er-
kenntnis gerade jene Vorstellungen aufdréngen, die ihnen
besonders giinstig sind.

SchlieBlich wendet sich Klimke in diesem Kapitel noch
gegen die Behauptung Wundts, es sei trotz der angenom-
menen Entwicklung des Menschen aus dem Tierreich im
hochsten Grade unwahrscheinlich, dafl eine Spezies un-
serer heutigen Tierwelt irgendeinmal diesen ungeheueren
Schritt nachmachen und so dem Menschen seine Herrschaft
itber die Erde streitig machen werde. Wundt beruft sich
auf den tiefgehenden Unterschied zwischen der blofen
Assoziation der Vorstellungen und zwischen der Intelli-
genz, auf die Beschaffenheit der psychophysischen Or-
ganisation unserer hoheren Tiere, auf die anscheinende
Abgeschlossenheit dieser Organisation und endlich auf
den allgemeinen Daseinskampf, der es unmoglich mache,
daBl auf einem und demselben Planeten eine Mehrheit
vOllig verschieden gearteter Wesen sich zur Hohe der
selbsterrungenen Kultur erhebe. Aber alle diese Griinde
sind nicht ausreichend. Den «ungeheueren» Unterschied
zwischen Assoziation und Intelligenz hat ja Wundt selbst
wieder aufgehoben, wenn er die Elemente des psychischen
Lebens nicht nur in den niedrigsten Organismen, sondern
sogar im unorganischen Stoff annimmt; die verschiedene
psychophysische Organisationder Tiere, Welche hier als kaum
iibersteigliche Schranke hingestellt wird, um den Ubergang
des tierischen Lebens zum menschlichen auszuschheﬁen wird
anderwirts geradezu geleugnet, um eben diesen Ubergang
als begreiflich und als tatsiichlich erfolgt zu erweisen;
die jetzt angeblich vorhandene Stabilititsperiode wider-
spricht allen Grundsitzen der Entwicklungslehre und ist
um so weniger einleuchtend, da es ja die heutige Tier-
welt viel leichter hat als der préhistorische Mensch, sich
zur Intelligenz und Kultur emporzuarbeiten, weil ihr das
geniale Beispiel der Menschen als Fihrer dienen kann,
die gar nicht geneigt sind, die etwaigen IntelligenziuBe-
rungen der Tiere zu unterdriicken und deren geistige
Entwicklung zu hemmen. Was endlich den Kampf ums
Dasein betrifft, so gibt es noch ungeheuere Strecken Landes,



394 Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschanung.

wo die Tiere ganz ungestort und frei leben, und auch das
Meer birgt ungezihlte Millionen von Lebewesen, zu denen
noch kein Menschenauge gedrungen ist. Vom Standpunkte
Wundts aus diirfte es daher nicht als unmdéglich und auch
nicht als hochst unwahrscheinlich bezeichnet werden, da}
sich etwa z. B. die Affen in ihren Urwildern darauf vor-
bereiten, dem Menschen allen Fortschritt abzulauschen,
das ohnehin physisch und moralisch gesunkene Menschen-
geschlecht zugrunde zu richten und als neues, urkriftiges
Geschlecht die Herrschaft iiber die Erde allmihlich in die
Hand zu nehmen.

Die Ethik Wundts, welche Klimke im dritten Teil
seiner Arbeit kritisiert, stellt sich, seiner ganzen Welt-
anschauung entsprechend, heraus aus der empirischen
Beobachtung der Tatsachen des sittlichen Lebens bei den
verschiedenen Volkern von den frithesten Anfingen bis
auf unsere Zeit, sie ist daher nicht so sehr Normalwissen-
schaft, sondern mehr eine rein empirische Beschreibung
der Tatsachen und kann hochstens zeigen, welche Normen
das sittliche Handeln tatsichlich befolgt, nicht aber, welchen
Normen es entsprechen soll. Damit ist dem vollsten Sub-
jektivismus Tir und Tor gedffnet, die Begriffe sittlich gut
und schlecht haben keine fest umrissenen Grenzen mehr,
keinen objektiven Halt, kein von unserer Willkiir unab-
héingiges Fundament. Wundt gelangt allerdings auf Grund
der empirischen Beobachtung schlieflich zu gewissen
Postulaten oder allgemeinen Prinzipien, die aber, weil
nicht der Erfahrung entnommen, sondern ihr infolge des
Einheitsbediirfnisses unseres Denkens hinzugefiigt, rein
hypothetischer Natur sind. Da aus der Fiille des kultur-
historischen Materials ethische Normen nur dann heraus-
gehoben werden kdonnen, wenn man zuvor einen MalBstab
besitzt, an welchem die menschlichen Handlungen inbezug
auf ihre Sittlichkeit gemessen werden konnen, so kann
die Ethik nicht absehen von einer Metaphysik, und so hat
denn auch Wundt seine Anschauungen iiber Ethik ganz und
gar seinem aktualititstheoretischen Evolutionspantheismus
angepallt. Nach der empirischen Beobachtung geht das
allgemeine Streben aller Menschen zunidchst auf indivi-
duelle Zwecke, die Selbsterhaltung, Selbstbegliickung und
Selbstvervollkommnung: diese individuellen Zwecke gelten
aber nur dann als sittlich, wenn sie sich sozialen Zwecken,
d. h. der offentlichen Wohlfahrt und dem allgemeinen



Eine Monographlc itber W. Wundts Weltans(hauung 39D

Fortschritt unterordnen. Aber auch diese sozialen Zwecke
sind erfahrungsgemil wieder auf hohere, ndmlich die all-
gemein menschlichen, humanen Zwecke hingeordnet, da
wir den sittlichen Wert der Menschen und Volker, die
einer ldngst entschwundenen Vergangenheit angehoren,
beurteilen nicht nach dem Gliick, das sie selbst genossen,
auch nicht nach dem Gliick, das sie ihren Zeitgenossen
verschafft, sondern nach dem, was sie fiir die gesamte
Entwicklung der Menschheit in, alle Zukunft hinaus ge-
leistet haben. Diese humanen Zwecke sind geistige Werte,
welche die Kulturgiiter, Wissenschaft, Kunst, Technik, das
Verkehrs-, Staats- und Gesellschaftswesen, hervorbringen;
jenseits ihrer gibt es nichts, was der Mensch iiberhaupt
erstreben konnte.

Diese Resultate der Untersuchungen Wundts iber die
ethischen Zwecke stehen, wie Klimke nachweist, mit den
geschichtlichen Tatsachen nicht weniger als mit der ge-
sunden Vernunft in Widerspruch. Weitaus die meisten
Menschen denken nicht im entferntesten daran, ihre in-
dividuellen oder sozialen Zwecke dem Kulturideal als
letzten und hochsten Zweck unterzuordnen; im Gegenteil
bildet die Selbstbeglﬁckung und Selbstvervollkommnung
in der Regel das einzige Ziel, wonach die Menschen jagen
und sich sehnen. Durch die vollstindige und ausschlief}-
liche Unterordnung des Individuums unter die Gesamtheit
wird der Wert der menschlichen Personlichkeit vollstdndig
verkannt und herabgesetzt, und der Mensch geht auf in
der Gesamtheit wie der Ziegel in einem Gebdude oder
wie der Wassertropfen im Meere, er hat nur Wert als Teil
des Ganzen. So sehr diese Annahme durchaus der Wundt-
schen Aktualitdtstheorie entspricht, welche eine einfache,
individuelle Seelensubstanz leugnet, ebensosehr wider-
spricht sie der allgemeinen Stimme der Menschheit. Nach
eben dieser allgemeinen Auffassung gelten viele Hand-
lungen fiir durchaus sittlich gut, wenn sie auch nicht
geeignet sind, zur Forderung des Kulturideals beizutragen,
und umgekehrt waren die Zeiten, wo das Kulturideal
blithte, nicht immer jene, wo auch die Sittlichkeit am
h6chsten stand. Die gesunde Vernunft vermag im Kultur-
ideal keine Begriindung der Notwendigkeit und Allgemein-
giiltigkeit der sittlichen Normen, keine untriigliche Fiihrung
auf dem Wege des sittlichen Lebens und nicht die Kraft
und Stiitze zu finden, welche notwendig sind, damit der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIII. 26



396 Eine Monographie iiber W. Wundts Weltanschauung.

Mensch entschlossen und sicher seiner sittlichen Aufgabe
nachgehe. Alle diese Gedanken, welche hier nur kurz
angedeutet sind, werden von Klimke ausfiihrlich und iber-
zeugend erortert, und er kommt zum SchluB, daB, wenn
es richtig sei, daB an der Sittenlehre jede Weltanschauung
ihre Probe bestehe, Wundts Weltanschauung ihre Probe
nicht bestanden habe.

Wie aus den vorstehenden Ausfithrungen ersichtlich
ist, war die Absicht Klimkes hauptséchlich darauf gerichtet,
an der Weltanschauung Wundts Kritik zu {iben, ohne den |
positiven Aufbau einer anderen Weltanschauung liefern zu
wollen. Dennoch hat es Klimke nicht unterlassen, am
Schlusse der einzelnen Kapitel auch hieriiber die vor der
Vernunft und vor der Erfahrung allein méglichen Grund--
sitze und Grundlinien anzudeuten. Das SchluBiresultat der
kritischen Prifung Klimkes geht, wie schon oben bemerkt,
dahin, dafl die hervorragende Bedeutung Wundts auf dem
Gebiete der empirischen Psychologie nicht auch auf das
Gebiet seiner Philosophie iibertragen werden diirfe, weil
diese letztere eine befriedigende, logisch durchgebildete
und den Tatsachen entsprechende Weltanschauung nicht
bieten kann. Dieses letztere Urteil gilt selbstverstindlich
auch fiir die modernen philosophischen Stromungen, die
sich in Wundts Philosophie konzentrieren.

s — _{{b_.g e



	Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung

