
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 23 (1909)

Artikel: Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung

Autor: Reinhold, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


378 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

EINE MONOGRAPHIE ÜBER W. WUNDTS

WELTANSCHAUUNG.

Von Dr Georg Reinhold.

Zu den hervorragendsten deutschen Philosophen der
Gegenwart und zu den ersten Repräsentanten des modernen
Gedankens gehört ohne Zweifel Professor Wilhelm Wundt.
Inbezug auf Schärfe der Beobachtung, Umfang des empirischen

Wissens und literarische Fruchtbarkeit steht er wohl
unübertroffen da, und zahlreiche Schüler folgen den
Gedankengängen des verehrten Meisters. Sowohl die Rücksicht

auf die persönliche Bedeutung W.s als auch der
Umstand, daß sich in seiner Philosophie wie in einer
Sammellinse die meisten Strömungen der modernen
Philosophie vereinigen, hat Friedrich Klirnke veranlaßt, in einer
kürzlich erschienenen beachtenswerten Publikation1 eine
kritische Prüfung der Wundtschen Weltanschauung und
damit der modernen Philosophie überhaupt anzustellen.
Um einen einheitlichen Gesichtspunkt zu gewinnen, von
dem aus man die ganze Philosophie Wundts überschauen
könnte, ohne sich dabei zuviel in Einzelheiten zu verlieren,
hat sich der Verfasser die Wundtsche Darstellung des
anthropologischen Problems zum Hauptgegenstand seiner
kritischen Untersuchung gewählt, und da in dieses
Problem so ziemlich alle anderen philosophischen Fragen
hineinspielen, konnte er mit möglichster Kürze und in
ansprechender Weise alle Hauptgebiete der Wundtschen
Weltanschauung einer Besprechung unterziehen. Die Arbeit
Klimkes, ein Muster von sachlicher Objektivität, strenger
Logik und vornehmer Polemik, kommt zu dem
Schlußresultat, daß die Philosophie Wundts eine befriedigende,
logisch durchgebildete und den Tatsachen entsprechende
Weltanschauung nicht bieten könne und daß sie sich
keineswegs mit Erfolg verteidigen lasse. Zum richtigen
Verständnis der kritischen Darstellung Klimkes ist es
unerläßlich, die Hauptgedanken der Wundtschen Philosophie,

wie sie Klimke zusammengestellt hat, kurz ins
Gedächtnis zurückzurufen.

1 Friedrich Klimke S. I., Der Mensch. Darstellung und Kritik
des anthropologischen Problems in der Philosophie Wilhelm Wundts.
Verlagshandlung Styria, Graz und Wien, 1908.



Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung. 379

Nach Wundt schöpfen wir den ganzen Inhalt unseres
Wissens aus der Erfahrung, und diese ist uns ausschließlich
durch unsere Bewußtseinsvorgänge gegeben. Diese letzteren
sind uns als inneres Geschehen unmittelbar bekannt
(unmittelbare oder innere Erfahrung), sie vermitteln uns aber
auch die Erkenntnis einer Außenwelt, deren Objekte uns
nur als Vorstellungen kundwerden können (mittelbare oder
äußere Erfahrung). Jede Erfahrung sondert sich nämlich in
zwei Faktoren, in einen Inhalt, der uns gegeben wird, und in
unsere Auffassung dieses Inhaltes (Objekt und Subjekt der
Erfahrung). Demgemäß stellt sich uns die eine Weltrealität
unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten dar: von der
einen Seite als Vorstellungswelt unter dem psychologischen,
von der anderen Seite als Körperwelt unter dem
naturwissenschaftliehen Gesichtspunkte. Der Unterschied
zwischen beiden Welten und somit auch zwischen Seele und
Körper liegt nicht in der Sache, sondern in unserer
Auffassung. Die Frage, was subjektiven Ursprungs und darum
von den Objekten als solchen in Abzug zu bringen sei,
unterscheidet die Naturwissenschaft überall aus eigener
Machtvollkommenheit in dem Sinne, daß sie als subjektiv
ausscheidet, was eine, widerspruchslose Interpretation der
objektiven Naturerscheinungen unmöglich macht.

Durch den hypothetischen Hilfsbegriff der Kausalität,
der unserem subjektiven Denkbedürfnis, alle gegebenen
Erfahrungen nach Gründen und Folgen zu ordnen,
entstammt und der auf die Veränderungen des Seienden, nicht
auf das Seiende als solches, seine Anwendung findet, stellen
wir, um einen widerspruchslosen Zusammenhang der
Erscheinungen zu erhalten, noch gewisse sekundäre
hypothetische Hilfsbegriffe auf, nämlich die Begriffe: Materie
und Seele, den ersteren als Substrat der naturwissenschaftlichen,

den letzteren als Substrat der psychologischen
Erscheinungen. Beides sind aber nur hypothetische
Hilfsbegriffe, nicht Substanzen in metaphysischem Sinne:
objektiv gibt es weder materielle, außer uns existierende
Substanzen, noch gibt es eine substantielle Seele. Die
Materie ist nur ein hypothetischer Grenzbegriff, dem außer
der Funktion, als Substrat der Bewegungsvorgänge zu
dienen, und den hierin begründeten räumlich-zeitlichen
Eigenschaften kein anderer Inhalt gegeben werden kann.
Was wir gewöhnlich Seele nennen, ist nur die Summe
unserer inneren Erlebnisse, unseres Vorstellens, Fühlens



380 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

und Wollens. Weil von verschiedenen Gesichtspunkten
ausgehende Auffassungen einer und derselben Realität,
sind die physischen und psychischen Vorgänge im
Menschen weder identisch noch ineinander transformierbar,
sondern sie gehen einander parallel (psychophysischer
Parallelismus).

Die Zergliederung unserer inneren Erfahrung führt
uns zur Erkenntnis des inneren Wesens auch der äußeren
Objekte. In unserem Innenleben wechseln, wie uns
unmittelbar gewiß ist, Tätigkeit und Leiden, und dieses letztere

selbst ist nur gehemmte Tätigkeit. Tätigkeit aber
kann nur aus einem Wollen hervorgehen, welches somit
das eigentlich und ursprünglich in uns Wirkliche ist. Die
Hemmung unserer Tätigkeit, also das Leiden, kann
naturgemäß nur von äußeren Objekten bewirkt werden, und
diese können ihrerseits nur dann eine Hemmung
herbeiführen, wenn sie selbst tätig, d. h. wollend sind. Die
sogenannte Außenwelt, einschließlich unseres eigenen Körpers,
ist somit nichts anderes als ein Komplex von Willenselementen,

und alles Existierende überhaupt ist nur
Willensäußerung. Durch die Wechselwirkung aufeinander wird
das «reine» Wollen der einzelnen Willenselemente zum
wirklichen oder vorstellenden Wollen. Die Gesamtheit der
einzelnen Willenselemente bildet das Universum und dieses
ist gleich Gott. (Voluntaristischer Pantheismus.)

Die sogenannte Materie hat, weil sie nach dem eben
Gesagten als wollend gedacht werden muß, auch eine
psychische Innenseite und sie birgt zum mindesten die
Anlage zu dem psychischen Geschehen in sich. Das geistige
Leben ist daher schon ursprünglich vorhanden und nicht
erst ein Erzeugnis der physischen Organisation, diese letztere

ist vielmehr eine geistige Schöpfung. Die Verwirklichung

jener Anlage hat seinerzeit tatsächlich stattgefunden,

d. h. aus dem unorganischen Stoffe und seiner
psychischen Anlage hat sich das aktuelle psychische Leben
entwickelt, und wenn heute eine solche «Urzeugung» nicht
mehr stattfindet, so ist dies daraus zu erklären, daß die
Bedingungen dazu nur während einer gewissen Übergangsperiode

existierten, sowie ja auch die Bedingungen für
die Bildung gewisser Gesteinsarten, wie Flußspat, Feldspat,

Quarz usw. nur vorübergehender Art waren. Aus
den elementaren, schon in der Materie vorhandenen,
Empfindungen und Gefühlen entwickelt sich im Verlaufe des



381

Weltprozesses einerseits das Reich des theoretischen
Erkennens, nämlich der Vorstellungen, Assoziationen (passiv
erlebter Vorstellungsverbindungen), Apperzeptionen
(aktiver Erlebnisse unter Mitwirkung der Aufmerksamkeit)
und Begriffe (Vorstellungen mit Beziehungen auf andere),
anderseits das Reich des Wollens, dessen Verlauf in seinem
Endstadium durch das Tätigkeits-, Entscheidungs- und
Erfüllungsgefühl charakterisiert ist. Diese Entwicklung
vollzieht sich lückenlos und ohne Sprung, so daß zwischen
der einfachen Empfindung und dem abstrakten Begriff,
zwischen dem elementaren Gefühl und der freien Willenstat,

und somit auch zwischen Tier und Mensch nur ein
gradueller, kein wesentlicher Unterschied vorhanden ist.
Die Grenze zwischen Tier und Mensch, zwischen den
intelligenzähnlichen, aber rein assoziativen Prozessen und
den wirklichen Intelligenzhandlungen ist überschreitbar,
weil sie tatsächlich in der Entwicklung eines jeden
Menschen überschritten wird, und auch die Menschheit im
ganzen hat jedenfalls einmal diesen Schritt von der Natur
zum logischen Denken und damit zur Kultur getan.
Dennoch ist es im höchsten Grade unwahrscheinlich, daß eine
Species unserer jetzt existierenden höheren Tiere einmal
diesen ungeheueren Schritt tun werde, weil ihre
psychologische Organisation so weit abgeschlossen zu sein scheint,
daß fernere Abänderungen nur noch innerhalb engerGrenzen
stattfinden können, und weil es vielleicht auch durch den
allgemeinen Daseinskampf der Geschöpfe unmöglich wird,
daß auf einem Planeten eine Mehrheit völlig verschieden
gearteter Wesen sich zur Höhe der selbsterrungenen Kultur
und des geschichtlichen Lebens erhebe. Die darwinistische
Selektionstheorie ist aus logischen und empirischen Gründen
unhaltbar, weil einerseits die Wahrscheinlichkeit, daß bei
beliebigen individuellen Variationen eine einzelne günstige
in einer hinreichenden Anzahl von Fällen auftreten werde,
um sich erhalten und fortpflanzen zu können, offenbar
verschwindend klein ist und bei der Annahme unbegrenzter
Zeiträume die Zahl der ungünstigen Fälle ebensogut wie
die der günstigen vermehrt wird, und anderseits die
Erfahrung lehrt, daß Selektion immer erst da ihre Hebel
ansetzen kann, wo bereits ein Afifang in bestimmter Richtung

gegeben ist ; ein solcher Anfang aber schließt notwendig
irgendeinen objektiven Zweck bereits ein. An die Stelle
dieser darwinistischen Zufallstheorie muß darum ein anderer



382 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

Entwicklungsfaktor gesetzt werden, nämlich das Prinzip
der Heterogonie der Zwecke oder der schöpferischen
Resultanten. Erfahrungsgemäß überschreitet nämlich der
objektiv erreichte Zweck regelmäßig das ihm
vorausgehende subjektive Zweckmotiv oder er bleibt auch unter
dem Einfluß entgegenwirkender Bedingungen zurück, und
das aus einer Anzahl von Elementen entstandene Produkt
ist mehr als die bloße Summe der Elemente. Ferner ist
zu beachten, daß ursprünglich vom zwecksetzenden Willen
kausal beeinflußte Handlungen allmählich auf Grund der
Übung und Gewohnheit sich mechanisieren und in der
Folge ganz automatisch verrichtet werden.

Da nach dem oben Gesagten das Kausalgesetz nur
auf Veränderungen des Seienden, nicht auf das Seiende
selbst, anwendbar ist, so muß die Frage, ob die ganze Welt
als solche geworden sei, mit nein beantwortet werden. Ebenso
wie es ungeworden ist, ist das Universum auch
unvergänglich: es erneuert sich die alte Lehre Heraklits, daß
sich alle Weltentwicklung unaufhörlich zwischen Perioden
der Entstehung und des Untergangs hin- und herbewege.
Der chaotische Urnebel ist dereinst aus dem Zusammenstoß

stationär gewordener kosmischer Massen
hervorgegangen, um nach dem Durchlaufen seiner planetarischen
Entwicklung selbst wieder in eine Masse mit stationärem
Endzustand überzugehen. Dieser Prozeß muß ins Unendliche

fortlaufen.
Die Frage nach dem Endzweck dieses Entwicklungsprozesses

führt uns endlich auf das ethische Gebiet. Bei
der Lösung dieser Frage ist nicht von metaphysischen
Grundsätzen, sondern von der Empirie auszugehen, und
erst die empirische Beobachtung wird dann zu gewissen
Postulaten oder Prinzipien führen, die selbst nicht
unmittelbare Tatsachen der Erfahrung sind, sondern diesen
hinzugefügt werden müssen, um sie in ihrem Zusammenhang

begreiflich zu machen. Die Empirie nun zeigt uns
eine Unterscheidung der sittlichen Zwecke in individuelle,
soziale und humane, und zwar so, daß sich die erste Klasse
von Zwecken naturgemäß der zweiten und beide schließlich

der dritten Klasse unterordnen. Nur dann halten
wir erfahrungsgemäß die individuellen Zwecke
(Selbsterhaltung, Selbstbeglückung, Selbstvervollkommnung) für
sittlich, wenn sie sozialen Zwecken, d. h. der öffentlichen
Wohlfahrt und dem allgemeinen Fortschritt dienen, wobei



Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung. 383

diese Wohlfahrt und dieser Fortschritt nicht in distributivem

Sinne als Gut der einzelnen, sondern als objektiv
geistige Werte aufzufassen sind. Da die jeweils existierende
Gesellschaft nur eine vorübergehende Dauer hat und den
folgenden Generationen Platz macht, so ordnen sich auch
die sozialen Zwecke wieder höheren bezw. den höchsten
und letzten Zwecken unter. Das sind die humanen,
allgemein menschlichen Zwecke, nämlich Wissenschaft, Kunst,
Technik, Verkehrs-, Staats- und Gesellschaftswesen, mit
einem Worte, das Kulturideal. Jenseits dieser humanen
Zwecke gibt es nichts, was der Mensch überhaupt
erstreben könnte. Da das eigenste Wesen des Sittlichen
unaufhörliches Streben ist, so kann eine einmal erreichte
sittliche Stufe niemals absolut bleibender Zweck sein : der
absolut letzte sittliche Endzweck kann nur ewig annähernd,
niemals in Wirklichkeit érreicht werden. Das einfache
Streben der untersten Willenseinheiten ist nur ein
winziges Glied im Gesamtwillen des ganzen Universums.
Dieser Gesamtwille oder Weltwille ist Gott, die
Weltentwicklung ist Entfaltung des göttlichen Wollens und
Wirkens. Auch der Gottheit ist die unablässige Entwicklung,

der Fortschritt zu immer höheren Daseinsformen
eigen. Die geistigen Schöpfungen des Kulturideals
vervollkommnen nicht nur die Menschheit, sondern auch die
Gottheit.

Das wären, nach der Darstellung Klimkes, ungefähr
die Hauptgedanken der Weltanschauung Wundts, und wir
können den Kern derselben etwa in folgende Worte
zusammenfassen: Das ganze Universum, unerschaffen und
unvergänglich, ist identisch init Gott, es besteht aus
Willenselementen und entwickelt sich durch die Reiche des
unorganischen Stoffes und der verschiedenen Stufen des
organischen Lebens hindurch bis hinauf zum Menschen.
Der Zweck dieser Entwicklung ist die Herausstellung des
Kulturideals, durch dessen niemals zum Abschluß
gelangende Vervollkommnung das Gott-Universum selbst
immer mehr vervollkommnet wird.

Aus dieser Darstellung wird zunächst klar, daß Klimke
recht hatte, wenn er Wundts Philosophie eine Sammellinse
nannte, welche die meisten Strömungen der modernen
Philosophie in einem Brennpunkt vereinigt, einen
konkaven Spiegel, in dem sich die mannigfachsten Systeme der
Gegenwart reflektieren. Der idealistische Ausgangspunkt



384 Eine Monographie iiher W. Wnndts Weltanschauung.

der Wundtschen Philosophie ist der Standpunkt Kants,
die objektive Identität der idealen und der realen Seite
der Welt finden wir bei Hegel und Schelling, die Geschichte
der allmählichen Auflösung der Materie in einen
hypothetischen Grenzbegriff seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
hat Lange ausführlich dargestellt. Die Leugnung der
Seelensubstanz und die Definition der Seele als der Summe der
psychischen Tätigkeiten ist von Hume herübergenommen,
der psychophysische Parallelismus erinnert stark an Leib-
nizens prästabilierte Harmonie, sowie die elementaren
Willenseinheiten an dessen Monaden, die Zurückführung
aller Realität auf Willenstätigkeit wurde von Fichte und
Schelling gelehrt und von Schopenhauer einseitig ausgebildet,

die Zuweisung psychischer Anlagen an den elementaren

Stoff wird von Büchner, die Ursprünglichkeit des
Lebens gegenüber dem als Produkt des Lebens
aufgefaßten Stoffe von Schelling, das Kulturideal als letzter
sittlicher Zweck von D. Fr. Strauß, die absolute
Unerreichbarkeit desselben von Kant, Fichte und Hegel
vorgetragen, die Behauptung der reinen Subjektivität des
Kausalbegriffes und die Einschränkung desselben auf
Veränderungen hat seit Hume, Kant und Schopenhauer
zahlreiche Patrone gefunden, die Identifizierung endlich des
Universums mit der Gottheit ist der gemeinsame Gedanke
aller pantheistischen Systeme.

Aus allen diesen verschiedenen Bestandteilen nun hat
Wundt ein einheitliches System aufgebaut, das nach außen
hin den Schein vollster Konsequenz darbietet und durch
die Fülle des dazu verwendeten empirischen Materials den
Eindruck unzerstörbarer Solidität macht, dessen einzelne
Träger und Balken sich jedoch bei näherer Prüfung als
logisch und empirisch unhaltbar erweisen. Dem
anthropologischen Standpunkt entsprechend, von dem aus Klimke
die Wundtsche Weltanschauung kritisch beleuchten will,
hat er die Wundtschen Anschauungen in drei organisch
zusammenhängende Fragen verteilt, welche die Natur, den
Ursprung und den Zweck des Menschen zum Gegenstande
haben, also von der Gegenwart ausgehend zunächst in die
Vergangenheit und dann in die Zukunft weisen. Bei der
Behandlung der ersten Frage tritt hauptsächlich die
Erkenntnistheorie und Ontologie, bei der Erörterung der
zweiten die Entwicklungslehre in den Vordergrund, während
sich die dritte Frage naturgemäß auf dem ethischen Gebiete



Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung. 385

bewegt. Im nachfolgenden wollen wir die wesentlichen
Punkte der Kritik Klimkes zur Darstellung bringen.

Die Erkenntnistheorie Wundts ist durchaus vom sub-
jektivistischen Idealismus getragen. All unser Wissen kommt
uns durch die Erfahrung zu, und diese ist nichts anderes
als unsere Bewußtseinsinhalte. Soll damit die reale
Existenz einer Außenwelt geleugnet werden, so würde die
Physik z. B. ihre Gesetze über den freien Fall der Körper
nicht auf Körper, sondern auf unsere Bewußtseinsinhalte
anwenden, und ebenso würde die chemische Zusammensetzung

der Körper nicht diese, sondern unsere
Bewußtseinsinhalte treffen. Dem widerspricht nicht nur die
allgemeine Auffassung der Vertreter der Naturwissenschaft,
sondern auch Wundt selbst muß seine Theorie dieser
allgemeinen Auffassung anbequemen: unter Erfahrung
versteht er bald unsere Bewußtseinstatsachen, bald jedoch
reale Außendinge und je nach dem augenblicklichen
Bedürfnis unterschiebt er dem Worte Erfahrung die eine
oder die andere Bedeutung. Die Willenseinheiten, zu denen
er schließlich in seiner Metaphysik gelangt, sind auch nach
Wundt Realitäten, die nicht bloße Bewußtseinsinhalte sind,
sondern neben und außer unserer eigenen Realität
existieren. So richtig es ist, daß wir nur dann von etwas
wissen, wenn es in unser Bewußtsein eintritt, so falsch ist
es zu sagen, daß unsere Erfahrung nichts anderes sei als
unsere Bewußtseinsinhalte. Selbstverständlich muß die reale
Außenwelt durch die Aufnahme in unser Bewußtsein als
subjektiv modifiziert erscheinen, so daß die Erkenntnis
derselben nur eine mehr oder weniger unvollkommene,
nicht eine allseitige und adäquate sein kann; aber gerade
die Unterscheidung, welche Wundt selbst zwischen
subjektiven und objektiven Elementen unserer Erfahrung
macht, ist nur dann möglich, wenn auch solche objektive
Elemente von uns tatsächlich erkannt werden. Da jede
Einwirkung eines Dinges auf ein anderes nur darin
bestehen kann, daß das erstere seine Seinsform bis zu einem
gewissen Grade auf das andere überträgt, so ist mit der
formalen Veränderung, welche im Subjekte unter der
Einwirkung des Objektes vor sich geht, auch ein Erkennen
der formalen Beschaffenheit dieses letzteren gegeben.
Zudem ist die Wundtsche Unterscheidung zwischen der
psychologischen und der naturwissenschaftlichen Auffassung
der Objekte, als ob die erstere rein unmittelbare, die letztere



386 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

eine mittelbare Erfahrung wäre, insofern nicht exakt, als
auch die erstere teilweise eine mittelbare ist, wenn sie
nämlich nicht bloß Bewußtseinstatsachen als solche,
sondern auch den kausalen Zusammenhang der psychischen
Vorgänge, die Gesetze ihres Entstehens und Vergehens,
ihre Entwicklung und mannigfache Verknüpfung miteinander

erforschen will.
Um dem Subjektivismus treu zu bleiben, mußte Wundt

das Kausalitätsprinzip aus einem subjektiven Bedürfnis
unseres Denkens hervorgehen lassen. Mit Recht stellt
Klimke hier die Frage, woher dieses subjektive Bedürfnis
entstanden sei und warum es uns einen so unausweichlichen

logischen Zwang auferlege. Außerdem werden der
objektiven Allgemeingültigkeit dieses Prinzips gerade in
der von Wundt so hoch gewerteten Empirie die stärksten
Grundlagen geboten, da die objektive Wirklichkeit sich
ausnahmslos dem Kausalgesetze fügt.

Was die von Wundt gebrauchte Bezeichnung der
Materie als eines hypothetischen Grenzbegriffes betrifft, so
bedarf dieser Ausdruck, wie Klimke hervorhebt, einer
Unterscheidung. Insofern die materiellen Erscheinungen
mit zwingender Logik einen materiellen Träger fordern,
ist dieser Träger, die Materie, real und wirklich, und es
wäre falsch zu sagen, die Materie sei in diesem Sinne nur
hypothetisch. Lediglich insofern es sich um eine bestimmte
nähere Auffassung über die Natur und die innere
Konstitution der Materie handelt, ist der hypothetische
Charakter der Materie zuzugeben. Die folgerichtige Anwendung

des Kausalbegriffes auf die Außenwelt führt deshalb,
im Gegensatz zur Lehre Wundts, zur Annahme der
Existenz materieller Substanzen ebenso gewiß, als es vom
Subjekt verschiedene körperliche Objekte gibt.

Ebenso unbegründet wie die Leugnung materieller
Substanzen ist die Leugnung einer substantiellen Seele
und deren Auflösung in das psychische Geschehen. Die
von Wundt behauptete unlösliche Antinomie, zu welcher
der Begriff einer substantiellen Seele angeblich führt, daß
nämlich die Seelensubstanz selbst in der Erfahrung nicht
gegeben, dennoch aber ein an sich selbst Wirkliches sei,
ist tatsächlich nicht vorhanden. Gerade unsere unmittelbare

innere Erfahrung sagt uns, daß wir die psychischen
Vorgänge des Wollens, Fühlens, Vorstellens nicht als
subjektlose Tätigkeiten auffassen, sondern als unser Wollen,



Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung. 387

unser Fühlen, unser Vorstellen, abgesehen davon, daß ein
Geschehen ohne ein Subjekt desselben überhaupt undenkbar
ist. Die Meinung Wundts, die Frage nach einem etwaigen
Substrat der inneren Erfahrung könne deshalb gar nicht
entstehen, weil sowohl die direkte Erfahrung als auch die
wissenschaftliche Überlegung nur zu psychischen
Vorgängen führe, die eben nur diese Vorgänge und nicht
etwa Erscheinungen eines hinter ihnen verborgenen Wesens
sind, ist unbegründet, da diese psychischen Vorgänge uns
nur als die Wirkungsweise und Tätigkeit unseres eigenen
wirkenden und tätigen Ich kundwerden. Zudem sind auch
bei Wundt die Willenseinheiten, aus welchen er das ganze
Universum und auch den Menschen bestehen läßt,
selbständige Wesenheiten, die keinem Träger inhärieren, also
Substanzen.

Das Rätsel, welches Wundt in dem Verhältnis zwischen
Leib und Seele findet, wenn man beide als Substanzen
betrachtet, wird auch durch seine Aktualitätstheorie nicht
beseitigt, sondern vielmehr noch gesteigert: an die Stelle
der physischen und psychischen Substanz tritt eine
Unzahl von aufeinander folgenden Tätigkeiten, deren
Zusammenhang in einer individuellen selbstbewußten Einheit
ein weit größeres Rätsel ist als der Zusammenhang einer
physischen mit einer psychischen Teilsubstanz, wozu dann
noch ein zweites Rätsel kommt, darin bestehend, daß uns
die metaphysischen Willenseinheiten, trotz ihrer wesentlichen

Gleichheit, in einer durchaus verschiedenen Weise
zugleich als psychische Vorgänge und als unser Körper
erscheinen.

Das Sichsträuben Wundts gegen die Annahme einer
Seelensubstanz, die mit dem Körper irgendwie vereinigt
ist, wird noch befremdender, wenn er die Möglichkeit eines
Hinüberwirkens der psychischen Kausalität auf die
physische leugnet und die Annahme, daß das Wollen oder die
Vorstellung eines Menschen an und für sich die Macht
habe, z. B. seinen Arm zu bewegen, für ein Wunder
erklärt. Der von ihm deshalb angenommene psychophysische
Parallelismus ist gerade der stärkste Ausdruck eines
Dualismus im Menschen und die Berufung auf die schon wiederholt

erwähnten zwei verschiedenen Standpunkte, den
psychologischen und den naturwissenschaftlichen, vermag diese
Unvergleichbarkeit und Untransformierbarkeit in keiner
Weise zu erklären, wenn die beiden verschiedenen Stand-

Jahrbuch tür Philosophie etc. XXIII. 25



388 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

punkte nur eine und dieselbe objektive Realität
überblicken lassen.

Der zweite Teil der Arbeit Klimkes über den
Ursprung des Menschen beschäftigt sich hauptsächlich mit
der Entwicklungslehre Wundts. Hier handelt es sich vor
allem um die Begründung der Zweckmäßigkeit der
Lebenserscheinungen, dann um den Ursprung des organischen
Lebens und um die Abstammungsgeschichte des Menschen.

Was zunächst das Prinzip und den treibenden Faktor
der zweckmäßigen Lebensentwicklung betrifft, so
entscheidet sich Wundt, unter Ablehnung des Yitalismus, der
in unzulässiger Weise den blindwirkenden Naturkräf ten
zwecktätige Eigenschaften zuschreibt, ferner der Darwinschen

Zufallstheorie, welche aus logischen und empirischen
Gründen unhaltbar sei, endlich der Hartmannschen Theorie,
der zufolge alle Organismen nach unbewußten Zweckvorstellungen

handelnde Wesen sind, für den Voluntarismus.
Nach dieser Theorie steht am Ausgangspunkt der Entwicklung

die Materie mit den ihr innewohnenden elementaren
Willenskräften, deren ursprünglich reines Wollen durch
die Wechselwirkung aufeinander zum vorstellenden Wollen
wird. Sie sind die ursprünglich zwecksetzenden Faktoren,
und durch die Heterogonie der Zwecke schreitet der
objektiv erreichte Zweck jedesmal über die subjektive
Zweckvorstellung hinaus. Klimke gibt die Tatsache einer solchen
Zwecküberschreitung für weite Gebiete des Naturgeschehens
zu, macht aber darauf aufmerksam, daß das Hinausschreiten
des objektiv erreichten Zweckes in der Richtung weiterer
Zwecktätigkeit doch nur unter der Voraussetzung einer
bereits vorhandenen allgemeinen zweckmäßigen Naturord-
nung denkbar ist, daher die Zweckmäßigkeit nicht erklärt,
sondern schon voraussetzt. Aber auch die von Wundt der
Materie beigelegten Willenskräfte, durch welche die
Zwecktätigkeit eingeleitet werden soll, müßten, da sie selbst
eindeutig bestimmt sind und keine Möglichkeit der freien
Wahl haben, selbst schon in zweckmäßiger Weise durch
einen von ihnen verschiedenen Faktor zu der zweckmäßigen
Richtung ihrer Tätigkeit determiniert sein.

Was die Entstehung des organischen Lebens anlangt,
so fordert nach Wundt die kausale Erklärung des Lebens
unbedingt dessen Entstehung aus der anorganischen
Materie, also die Urzeugung und diese ist wieder nur unter
der Voraussetzung möglich, daß bereits die ursprünglichen



Eine Monographie über W. Wundts" Weltanschauung. 389

Stoffelemente mindestens die Anlage zu dem psychischen
Geschehen in sich bergen, also auch eine psychische Innenseite

haben. Unter äußeren Bedingungen, die nur während
einer Übergangsperiode existierten und heute nicht mehr
vorhanden sind, hat sich seinerzeit das Leben allmählich
aus der Anlage zur Wirklichkeit entwickelt. Diese
Vermutung, wie Wundt selbst sie nennt, würde allerdings erst
dann zur Gewißheit werden, wenn es gelänge, auf künstliche

Weise im Laboratorium einfache Lebensformen
herzustellen. Die Verwirklichung dieser Hoffnung liege zwar
noch in sehr ferner Zukunft, aber an sich undenkbar sei
sie sicher nicht. Mit Recht bemerkt Klimke gegenüber
diesen Anschauungen, daß der Gedanke, während einer
Übergangsperiode, in der allein die dazu notwendigen
Bedingungen vorhanden waren, habe sich die lebende
Materie gebildet, kein erklärendes Moment beizubringen
scheine. Als solche zeitweilig vorhandene Bedingung deutet
Wundt selbst die Glühhitze an, in der bei Gegenwart
reduzierender Metalle leicht aus unorganischen Verbindungen
einfachste Kohlenstoffverbindungen entstehen. Aber eben
in jener Glühhitze geht erfahrungsgemäß alles Leben, auch
das der zähesten Organismen, unausweichlich zugrunde.
Die Annahme, daß schon in der elementaren Materie das
Leben in der einfachsten Form oder der Anlage nach
enthalten sei, kann wissenschaftlich nicht aufrechterhalten
werden. Nach den eigenen Aufstellungen Wundts kann
man auf ein psychisches Leben nur dort schließen, wo sich
analoge Erscheinungen wie die unserer eigenen
Lebensäußerungen zeigen. Hier hört aber diese Analogie in der
unorganischen Welt vollends auf. Ferner würden die
vorausgesetzten psychischen Anlagen der Materie eines
einheitlichen zusammenfassenden Prinzips entbehren, und endlich

bliebe es unerklärt, warum dieselben Anlagen in der
anorganischen Materie ganz anders als in der organischen
sich verwirklichen.

Was die Abstammung des Menschen nach seiner
leiblichen Seite betrifft, so ist nach Wundt die Entwicklung
des Menschen aus dem Tiere mit Rücksicht auf die onto-
genetische Entwicklung des Menschen, auf die durchgängige
und auffallende Analogie im menschlichen und tierischen
Organismus und auf die Gleichheit der biologischen
Gesetze in beiden eine evidente und zweifellose Tatsache, die
einfach naturwissenschaftlich anzunehmen ist. Auf diesen

25*



390 Eine Monographie" über W. Wundts Weltanschauung.

Gegenstand geht Klimke nicht näher ein, um sich dafür
um so ausführlicher über die von Wundt behauptete
psychische Entwicklung des Menschen aus dem Tiere zu
äußern.

Das ganze geistige Leben des Menschen, seine
abstrakte Begriffsbildung und seine Wahlfreiheit, soll sich
nur graduell, nicht wesentlich, von den analogen Fähigkeiten

der Tiere unterscheiden und ein natürliches
Entwicklungsprodukt des elementaren Empfindens und Fühlens
sein, dessen potentielle Anlage bereits dem Stoffe
zugewiesen wird. Klimke anerkennt an den Darlegungen
Wundts die Trefflichkeit der Analyse der psychischen
Vorgänge bei der Umwandlung der Empfindungen in
Vorstellungen, Assoziationen, Apperzeptionen, welch letztere
dann wieder durch Agglutination und Synthese zu den
Begriffen hinüberführen sollen, und er anerkennt ebenso
das von Wundt gelieferte ausgezeichnete psychologische
Material, das geeignet ist, zahlreiche Erscheinungen in
der Entwicklung des Denkens zu erklären. Aber die ganze
Darstellung Wundts setzt, wie Klimke nachweist, das
Denken in Begriffen bereits voraus, anstatt die Begriffe
selbst aus den Vorstellungen zu erklären. Zunächst ist
die Behauptung Wundts unrichtig, daß zur Begriffsbildung
das Vorhandensein mehrerer ähnlicher Vorstellungen nötig
sei, durch deren Vergleichung die Herstellung von
Beziehungen ermöglicht werde. Gerade die Erfahrung selbst
sagt einem jeden, daß bisweilen eine einzige Vorstellung zur
Bildung des Begriffs genüge. Die Agglutination und
Verschmelzung der apperzipierten Vorstellungen (z. B.
«Heerführer», «Herzog») erklärt wohl die Vorstellung neuer,
vollkommener Begriffe, sie erklärt aber nicht die
Entstehung der ersten Begriffe, sondern setzt das Vorhandensein

von Begriffen bereits voraus. Um die Agglutination
der beiden Bestandteile «Heer» und «Führer» vollziehen
zu können, genügt es nicht, sie einfach nebeneinander zu
stellen, denn sonst wäre z. B. der Ausdruck «Buch — Ofen»
auch eine agglutinierte Vorstellung, sondern es muß die
objektive Beziehbarkeit derselben aufeinander erkannt
sein: eine Beziehung aber erkennen, heißt bereits mit
Begriffen arbeiten. Die Reihe der einzelnen Vorstellungen
kann mir höchstens die objektiv aufeinander bezogenen
Vorstellungen geben, nie und nimmer aber die Beziehung
selbst. Wenn sich auch in den abstraktesten Begriffen



Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung. 391

ursprünglich sinnliche, also Vorstellungselemente
nachweisen lassen, so beweist dies nicht, daß der Begriff ein
Produkt der Vorstellung ist, sondern nur, daß der Begriff

• zu seiner Entstehung der Vorstellung als seiner Grundlage
(als der materia circa quam) bedarf.

Für die Entwicklung des bewußten menschlichen
Willens aus den elementaren Gefühlen stellt Wundt die
Ansicht auf, daß der Willensvorgang einen Gefühlswechsel
einschließt und daß er sich von den eigentlichen Affekten
nicht im Anfangsstadium, sondern nur im Endstadium
unterscheide, welches durch das Tätigkeits-, Entscheidungsund

Erfüllungsgefühl charakterisiert sei. Der
Entwicklungsfaktor sei bei den Gefühlsvorgängen auf dem Gebiete
der Motive zu suchen, d. h. jener Bewußtseinsinhalte, welche
mit dem Willensvorgang sich in jedem Stadium seines
Verlaufes teils verschmelzen, teils die Spannungs- und
Anregungsgefühle steigern, teils spezifische Lust- oder Un-
lustgefühle beimischen. Wenn nur ein Motiv während des

ganzen Verlaufes des Willensvorganges einwirkt, so ist der
Willensvorgang einfach oder primär und wird auch
Triebhandlung genannt. Treten dagegen mehrere Motive auf,
so gelangt entweder nur eins zu deutlicher Wirksamkeit,
während die übrigen nur den allgemeinen Eindruck von
Neben- und Gegenmotiven hervorbringen, oder es treten
die verschiedenen Motive vorübergehend derart in den
Vordergrund, daß ein Streit der Motive entsteht, der dann
zuletzt mit der Verdrängung der übrigen durch das
entscheidende Motiv endigt. Im ersteren Falle haben wir
eine Willkür-, im letzteren eine Wahlhandlung, daher sich
die kontinuierliche Entwicklungsreihe aus Triebhandlungen,
Willkür- und Wahlhandlungen zusammensetzt. Bei den
Triebhandlungen findet keine eigentliche Entscheidung
statt, wohl aber bei den Willkürhandlungen, während bei
den Wahlhandlungen das Entscheidungsgefühl in ein
Entschließungsgefühl übergeht. Von dieser Wundtschen Theorie
sagt Klimke, daß sie sich nicht auf die innere Natur,
sondern nur auf die der psychologischen Forschung zugängliche,

gewissermaßen äußere Seite der Willenshandlung
beziehe, daß aber dieses einseitig empirische Verfahren
noch kein entscheidendes Resultat geben könne. Jeder
freie Willensakt setzt allerdings das Vorhandensein eines
oder mehrerer mit einer Vorstellung verbundenen Triebe
voraus, da ohne ein treibendes Element für das Subjekt



392 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

gar keine Veranlassung gegeben wäre, etwas zu wählen,
und durch die Entscheidung für eins der gegenwärtigen
Motive kommt der vorhandene Trieb zum Abschluß; aber
daraus folgt nicht, daß die Wahlhandlung selbst sich nicht
wesentlich von den Triebhandlungen unterscheide. Ferner
bestreitet Klimke, und zwar unter Anführung eines
instruktiven Beispieles, die Aufstellung Wundts, daß das
Entschließungsgefühl nichts anderes als ein durch den
vorausgehenden schwankenden Gemütszustand oder auch
durch intellektuelle Gefühle, wie das des Zweifels, gesteigertes

Entscheidungsgefühl sei. Beim Entscheidungsgefühl
befindet sich das Subjekt mehr in der Rolle des passiven
Zuschauers, der das Überwiegen des einen Motivs über
die anderen erlebt, während eine eigentliche Entschließung
nur durch die kräftige Mitwirkung des Subjektes zustande
kommen kann, welches selbst einem der Motive den Vorzug
gibt. Gerade das «Prinzip der schöpferischen Resultanten»
oder der «Heterogonie der Zwecke», das Wundt als
Erklärungsgrund für die Entwicklung aller psychischen
Erscheinungen zu Hilfe nimmt, beweist das Gegenteil von
dem, was Wundt beweisen will : da in der Wirkung nicht
mehr enthalten sein kann als in der Ursache, so können
die höheren Willensakte nur dann mehr sein als die bloße
Summe von Gefühlen, wenn es eine substantielle Seele
gibt, welche unter dem Einfluß der Erfahrung die Akte
setzt und durch sie und mit ihnen neue weitere Akte
hervorbringt, und wenn dasjenige, was in einem psychischen
Vorgang die Summe der elementaren Vorgänge
überschreitet, auf die Kausalität der substantiellen Seele
zurückgeführt wird. Bei der entgegengesetzten Voraussetzung
wird jeder einzelne psychologische Vorgang zu einem
selbständigen, seiner selbst und der anderen Akte bewußten
psychischen Wesen hypostasiert, und wir haben so viele
Seelen, als wir Akte besitzen, und zu allen diesen Seelchen
mußte noch eine sie umfassende Seele gedacht werden,
welche die verschiedenen Akte auf sich als eine Einheit
bezieht und sagen kann: Ich schwanke zwischen diesen
oder jenen Motiven hin und her, ich zweifle, was ich
wählen soll, ich entschließe mich zu dieser oder jener
Handlung. Selbstverständlich verstehen die Verteidiger
der Willensfreiheit dieselbe nicht als absoluten Indeterminismus

im Sinne einer vollständigen Unabhängigkeit vom
Charakter, von den natürlichen Anlagen, Neigungen und



Eine Monographie über W. Wnndts Weltanschauung. 393

Leidenschaften. Diese Auffassung ist schon ausgeschlossen
durch die unzertrennliche Einheit, in welcher unsere höhere
und niedere Natur verbunden sind, so daß die sinnlichen
Neigungen und Triebe unseren Willen oft fast ohne
Schwierigkeit auf ihre Seite ziehen und auch der
Erkenntnis gerade jene Vorstellungen aufdrängen, die ihnen
besonders günstig sind.

Schließlich wendet sich Klimke in diesem Kapitel noch
gegen die Behauptung Wundts, es sei trotz der angenommenen

Entwicklung des Menschen aus dem Tierreich im
höchsten Grade unwahrscheinlich, daß eine Spezies
unserer heutigen Tierwelt irgendeinmal diesen ungeheueren
Schritt nachmachen und so dem Menschen seine Herrschaft
über die Erde streitig machen werde. Wundt beruft sich
auf den tiefgehenden Unterschied zwischen der bloßen
Assoziation der Vorstellungen und zwischen der Intelligenz,

auf die Beschaffenheit der psychophysischen
Organisation unserer höheren Tiere, auf die anscheinende
Abgeschlossenheit dieser Organisation und endlich auf
den allgemeinen Daseinskampf, der es unmöglich mache,
daß auf einem und demselben Planeten eine Mehrheit
völlig verschieden gearteter Wesen sich zur Höhe der
selbsterrungenen Kultur erhebe. Aber alle diese Gründe
sind nicht ausreichend. Den «ungeheueren» Unterschied
zwischen Assoziation und Intelligenz hat ja Wundt selbst
wieder aufgehoben, wenn er die Elemente des psychischen
Lebens nicht nur in den niedrigsten Organismen, sondern
sogar im unorganischen Stoff annimmt; die verschiedene
psychophysische Organisation der Tiere, welche hier als kaum
übersteigliche Schranke hingestellt wird, um den Übergang
des tierischen Lebens zum menschlichen auszuschließen, wird
anderwärts geradezu geleugnet, um eben diesen Übergang
als begreiflich und als tatsächlich erfolgt zu erweisen;
die jetzt angeblich vorhandene Stabilitätsperiode
widerspricht allen Grundsätzen der Entwicklungslehre und ist
um so weniger einleuchtend, da es ja die heutige Tierwelt

viel leichter hat als der prähistorische Mensch, sich
zur Intelligenz und Kultur emporzuarbeiten, weil ihr das
geniale Beispiel der Menschen als Führer dienen kann,
die gar nicht geneigt sind, die etwaigen Intelligenzäußerungen

der Tiere zu unterdrücken und deren geistige
Entwicklung zu hemmen. Was endlich den Kampf ums
Dasein betrifft, so gibt es noch ungeheuere Strecken Landes,



394 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

wo die Tiere ganz ungestört und frei leben, und auch das
Meer birgt ungezählte Millionen von Lebewesen, zu denen
noch kein Menschenauge gedrungen ist. Vom Standpunkte
Wundts aus dürfte es daher nicht als unmöglich und auch
nicht als höchst unwahrscheinlich bezeichnet werden, daß
sich etwa z. B. die Affen in ihren Urwäldern darauf
vorbereiten, dem Menschen allen Fortschritt abzulauschen,
das ohnehin physisch und moralisch gesunkene
Menschengeschlecht zugrunde zu richten und als neues, urkräftiges
Geschlecht die Herrschaft über die Erde allmählich in die
Hand zu nehmen.

Die Ethik Wundts, welche Klimke im dritten Teil
seiner Arbeit kritisiert, stellt sich, seiner ganzen
Weltanschauung entsprechend, heraus aus der empirischen
Beobachtung der Tatsachen des sittlichen Lebens bei den
verschiedenen Völkern von den frühesten Anfängen bis
auf unsere Zeit, sie ist daher nicht so sehr Normalwissenschaft,

sondern mehr eine rein empirische Beschreibung
der Tatsachen und kann höchstens zeigen, welche Normen
das sittliche Handeln tatsächlich befolgt, nicht aber, welchen
Normen es entsprechen soll. Damit ist dem vollsten
Subjektivismus Tür und Tor geöffnet, die Begriffe sittlich gut
und schlecht haben keine fest umrissenen Grenzen mehr,
keinen objektiven Halt, kein von unserer Willkür
unabhängiges Fundament. Wundt gelangt allerdings auf Grund
der empirischen Beobachtung schließlich zu gewissen
Postulaten oder allgemeinen Prinzipien, die aber, weil
nicht der Erfahrung entnommen, sondern ihr infolge des
Einheitsbedürfnisses unseres Denkens hinzugefügt, rein
hypothetischer Natur sind. Da aus der Fülle des
kulturhistorischen Materials ethische Normen nur dann
herausgehoben werden können, wenn man zuvor einen Maßstab
besitzt, an welchem die menschlichen Handlungen inbezug
auf ihre Sittlichkeit gemessen werden können, so kann
die Ethik nicht absehen von einer Metaphysik, und so hat
denn auch Wundt seine Anschauungen über Ethik ganz und
gar seinem aktualitätstheoretischen Evolutionspantheismus
angepaßt. Nach der empirischen Beobachtung geht das
allgemeine Streben aller Menschen zunächst auf individuelle

Zwecke, die Selbsterhaltung, Selbstbeglückung und
Selbstvervollkommnung : diese individuellen Zwecke gelten
aber nur dann als sittlich, wenn sie sich sozialen Zwecken,
d. h. der öffentlichen Wohlfahrt und dem allgemeinen



Eine Monographie über W. Wunrtts Weltanschauung. 395

Fortschritt unterordnen. Aber auch diese sozialen Zwecke
sind erfahrungsgemäß wieder auf höhere, nämlich die
allgemein menschlichen, humanen Zwecke hingeordnet, da
wir den sittlichen Wert der Menschen und Völker, die
einer längst entschwundenen Vergangenheit angehören,
beurteilen nicht nach dem Glück, das sie selbst genossen,
auch nicht nach dem Glück, das sie ihren Zeitgenossen
verschafft, sondern nach dem, was sie für die gesamte
Entwicklung der Menschheit in. alle Zukunft hinaus
geleistet haben. Diese humanen Zwecke sind geistige Werte,
welche die Kulturgüter, Wissenschaft, Kunst, Technik, das
Verkehrs-, Staats- und Gesellschaftswesen, hervorbringen;
jenseits ihrer gibt es nichts, was der Mensch überhaupt
erstreben könnte.

Diese Resultate der Untersuchungen Wundts über die
ethischen Zwecke stehen, wie Klimke nachweist, mit den
geschichtlichen Tatsachen nicht weniger als mit der
gesunden Vernunft in Widerspruch. Weitaus die meisten
Menschen denken nicht im entferntesten daran, ihre
individuellen oder sozialen Zwecke dem Kulturideal als
letzten und höchsten Zweck unterzuordnen; im Gegenteil
bildet die Selbstbeglückung und Selbstvervollkommnung
in der Regel das einzige Ziel, wonach die Menschen jagen
und sich sehnen. Durch die vollständige und ausschließliche

Unterordnung des Individuums unter die Gesamtheit
wird der Wert der menschlichen Persönlichkeit vollständig
verkannt und herabgesetzt, und der Mensch geht auf in
der Gesamtheit wie der Ziegel in einem Gebäude oder
wie der Wassertropfen im Meere, er hat nur Wert als Teil
des Ganzen. So sehr diese Annahme durchaus der Wundt-
schen Aktualitätstheorie entspricht, welche eine einfache,
individuelle Seelensubstanz leugnet, ebensosehr
widerspricht sie der allgemeinen Stimme der Menschheit. Nach
eben dieser allgemeinen Auffassung gelten viele
Handlungen für durchaus sittlich gut, wenn sie auch nicht
geeignet sind, zur Förderung des Kulturideals beizutragen,
und umgekehrt waren die Zeiten, wo das Kulturideal
blühte, nicht immer jene, wo auch die Sittlichkeit am
höchsten stand. Die gesunde Vernunft vermag im Kulturideal

keine Begründung der Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit

der sittlichen Normen, keine untrügliche Führung
auf dem Wege des sittlichen Lebens und nicht die Kraft
und Stütze zu finden, welche notwendig sind, damit der

Jahrbuoh für Philosophie etc. XXIII. 26



39(5 Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung.

Mensch entschlossen und sicher seiner sittlichen Aufgabe
nachgehe. Alle diese Gedanken, welche hier nur kurz
angedeutet sind, werden von Klimke ausführlich und
überzeugend erörtert, und er kommt zum Schluß, daß, wenn
es richtig sei, daß an der Sittenlehre jede Weltanschauung
ihre Probe bestehe, Wundts Weltanschauung ihre Probe
nicht bestanden habe.

Wie aus den vorstehenden Ausführungen ersichtlich
ist, war die Absicht Klimkes hauptsächlich darauf gerichtet,
an der Weltanschauung Wundts Kritik zu üben, ohne den
positiven Aufbau einer anderen Weltanschauung liefern zu
wollen. Dennoch hat es Klimke nicht unterlassen, am
Schlüsse der einzelnen Kapitel auch hierüber die vor der
Vernunft und vor der Erfahrung allein möglichen Grundsätze

und Grundlinien anzudeuten. Das Schlußresultat der
kritischen Prüfung Klimkes geht, wie schon oben bemerkt,
dahin, daß die hervorragende Bedeutung Wundts auf dem
Gebiete der empirischen Psychologie nicht auch auf das
Gebiet seiner Philosophie übertragen werden dürfe, weil
diese letztere eine befriedigende, logisch durchgebildete
und den Tatsachen entsprechende Weltanschauung nicht
bieten kann. Dieses letztere Urteil gilt selbstverständlich
auch für die modernen philosophischen Strömungen, die
sich in Wundts Philosophie konzentrieren.

i-V-


	Eine Monographie über W. Wundts Weltanschauung

