
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 23 (1909)

Artikel: Aus der jüngsten religionsgeschichtlichen und biblischen Literatur
Frankreichs

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178 Aus der jüngsten Keligionsgesehichtlichen

fleißige Untersuchung, ich vermag seinem Rat „in einer
Neuauflage mein Buch von den Fesseln der neuzeitlichen
Theorie zu befreien und unabhängig davon die
bernardinische Theorie der Mystik zu entwickeln", nicht
zu entsprechen und zwar deshalb nicht, weil ich von
solchen Fesseln nichts weiß, und weil ich die bernardinische

Theorie der Mystik in meinem Buche unabhängig
bereits entwickelt habe. Wenn diese Theorie mit der des
Verfassers nicht harmoniert, trage nicht ich, sondern der
hl. Bernard die Schuld, dessen treuer Interpret gewesen zu sein
ich mir bewußt bin und zwar nicht bloß in den übrigen,
sondern ebenso im letzten Abschnitt meines Buches.

AUS DER JÜNGSTEN RELIGIONSGESCHICHTLICHEN
UND BIBLISCHEN LITERATUR FRANKREICHS.

(Guignebert. Dimnet. Houtin.)

Von DR. M. GLOSSNER.
«553

I.
Ch. Guignebert, Manuel d'histoire du Christianisme.

Les Origines.
Der Verf. will seinen Gegenstand ausschließlich als

Historiker, nicht als Theologe behandeln. Glaube oder
Erziehung und Umgebung sollen uns nur zu sehr geneigt
machen, das Christentum als eine ausnahmsweise
Erscheinung anzusehen, ebenso wie als etwas Besonderes in
seiner Entwicklung und Vereinzeltes im antiken Leben.
Verantwortlich für diese falschen Vorstellungen seien der
Begriff der Unbeweglichkeit, den die katholische Unver-
änderlichkeit und bis zu einem gewissen Grade die
protestantische Orthodoxie voraussetzen (sie). Die moderne
Forschung offenbare uns ein Christentum, das von
demjenigen, welches eine schlechtverstandene oder entstellte
Überlieferung uns darstelle, sehr verschieden sei.

Dieses Christentum sei zunächst ein jüdisches
Phänomen ; seine universelle Bedeutung verdanke es der
Verbindung mit der weltlichen Macht, jedoch um den
Preis seiner wahren Mission, ja sogar seiner Natur selbst.



und Biblischen Literatur Frankreichs. 179

Vom Standpunkt seiner Stellung in der Welt wie vom
dogmatischen Gesichtspunkt gebe es zwar zwischen dem
Christentum des Neuen Testamentes und dem des Konzils
von Nicäa eine Brücke, diese aber führe über einen
Abgrund.

Die geschichtlichen Quellen fließen spärlich und trüb ;

es seien teils Schriften, teils Inschriften, Gemälde,
verschiedene Gegenstände, die uns durch die Arbeiten der
Archäologen wiedergegeben wurden. Verhältnismäßig
haben wir für das vierte Jahrhundert weniger Verluste
zu beklagen als für das erste und zweite. Die Datierung
der Evangelien differiert nahezu um ein Jahrhundert. Die
Benutzung der Dokumente der christlichen Literatur ist
eine heikle Sache. Fast jeder christliche Schriftsteller ist
tendenziös, plädiert oder greift an, preist oder verdächtigt.
Was wir unter dem Namen „Evangelien" besitzen, bildet
eine eigene schwer zu fassende Gattung, worin die wahren
Tatsachen einer Entstellung unterzogen sind, die wir
leichter sehen als bemessen können, worin der Verfasser
mehr um Sinn und Zweck der Tatsachen als um diese
selbst besorgt ist. Von den Briefen Pauli ist nicht einer
unbestritten geblieben. Die liberale Kritik, die sich
besonders im 19. Jahrhundert einer geduldigen Arbeit in
Forschungen und Exegese unterzog, gesteht die Authentizität

der Mehrzahl der neutestamentlichen Schriften nicht
mehr zu. Unhaltbar ist die Annahme der Theologen, daß
die Widersprüche nur anscheinende oder belanglose seien.
Die Gesamtheit der christlichen Dokumente leidet an
Mängeln derselben Art und muß mit derselben Vorsicht
behandelt werden.

Die Entstehung des christlichen Glaubens war
vorbereitet durch eine innere Umgestaltung des palästinensischen

Judentums, die vorzüglich in den Christo
vorangehenden zwei Jahrhunderten bewerkstelligt wurde. In
den jüdischen Gemeinden der Diaspora bildeten sich ein
jüdischer Sondergeist und eine jüdisch-griechische Mischung,
ein Synkretismus, die nach allen Gesichtspunkten dem
Christentum die Wege bereiteten.

Die Vorstellung von einer Erbsünde war die Folge
der Schwierigkeit, das ganze mehr und mehr verwickelt
gewordene Gesetz zu erfüllen. — Was die Angelologie und
Dämonologie betrifft, so ist es wahrscheinlich, daß sie auf
persischem Einfluß beruhen: doch finden sich Stellen in

12*



180 Aus der jüngsten Keligionsgeschichtlichen

der Bibel, auf die man eine Dämonologie begründen konnte;
die Schlange der Bibel aber wurde erst sehr spät mit dem
Teufel identifiziert. In der Diaspora verminderte sich der
Abscheu vor allem Nichtjüdischen; es bildete sich ein
hellenisiertes und philosophisches Judentum.

In den Tendenzen und dem Geiste des philonischen
Judentums sind die Elemente enthalten für das Kompromiß,
aus dem die Dogmatik und die Theologie des Christentums
hervorgehen sollten. Die Versuche des Augustus und
seiner Nachfolger, die heidnische Religion durch
Verfeinerung neu zu beleben, scheiterten, da sie sich
tatsächlich auf Äußerlichkeiten beschränkten. Der Glaube
an die Götter war geschwunden.

Eine Reaktion fand statt im 2. Jahrhundert. Die
Ereignisse — die Herrschaft von Tyrannen, wie Caligula,
Nero, Domitian — trübten die klare Vernunft, man warf
sich in blinde Devotion, die sich im Glauben an das Wunder
ausdrückt. Es zeigt sich da wie im Entwurf die christliche

Lehre von der Sünde, der Buße, der Reinigung. Ein
ausgeprägter religiöser Humanismus ersetzt im Bewußtsein
den alten Nationalismus der griechischen und lateinischen
Kulte. Demnach begreift sich der Erfolg des Christentums
in der griechisch-römischen Welt, aber auch, daß es sich
vor dem Eindringen von Ideen nicht zu schützen
vermochte, die, obgleich den seinigen verwandt, es mit seinem
Wesen fremden Elementen belasteten. Unter der derben
und anstößigen Immoralität, welche die höhnenden Ausfälle
der Christen herausforderte, entwickeln sich in der
römischen Gesellschaft tiefe moralische Bestrebungen, die
sich des religiösen Bewußtseins bemächtigen und die
Religionen, selbst die der Reinheit am meisten widerstrebenden,

umgestalten.
Diese noch unbestimmten Tendenzen führten im ersten

Jahrhundert so viele Proselyten dem Judentum zu. Von
da an erscheine uns das Christentum als die befriedigendste
Synthese der religiösen Wünsche und Ideen der Epoche
seiner Entstehung.

Das Christentum führe seinen Ursprung auf Jesus
Christus zurück. Die orthodoxe Tradition behauptet, seine
menschliche Geschichte in den Evangelien zu besitzen;
wir wissen aber, daß uns diese nur fernliegende, indirekte,
oft widersprechende, immer willkürlich geordnete, der
Sorge um Genauigkeit und objektive Wahrheit ganz fremde



und Biblischen Literatur Frankreichs. 181

Zeugnisse aufbewahrt haben. Es sei unmöglich, uns das
Leben Jesu mit einer genügend wahrscheinlichen Genauigkeit

vorzustellen. Die Geburt aus der Jungfrau sei dem
2. Evangelium unbekannt, das 4. widerspreche ihr, da es
zweimal die Abstammung Jesu Joseph zuschreibe.

Es sei ganz evident, daß die erste christliche
Überlieferung nicht über die Taufe Jesu zurückgehe. Was die
Auferstehung betrifft, so fanden die Frauen das Grab leer,
das Weitere ist reine Hypothese, abgesehen von der
orthodoxen Lösung; diese sei nach dem gegenwärtigen Stand
der Wissenschaft physiologisch unannehmbar.

„Die Einbildung und untröstliche Liebe der hl. Frauen
tun die ersten Schritte auf dem Wege, auf den bald jedermann

durch die gemeinsame Überspannung geführt wird.
Diese These wurde von Renan mit unvergleichlichem
psychologischem Scharfsinn vertreten."

„Mündliche Überlieferung unter der Macht des
zweifachen Glaubens an die Messianität und die Auferstehung,
übrigens beide enge verbunden, hat alle Züge im Leben
Jesu entstellt, noch bevor die Schrift sie fixieren konnte."

Bald begriffen die Christen die Eindrücke der Jünger
bei der Kreuzigung nicht mehr und entstellten sie; sie
hielten Visionen für greifbare Tatsachen.

„In Wahrheit wissen wir mit einem Anschein von
Genauigkeit nur, was uns in den Apostelakten berichtet
wird. Jesus von Nazareth war ein von Gott erprobter
Mann und voll seiner Gaben; er lebte von Ort zu Ort
wandelnd und Gutes wirkend, die vom Teufel unterdrückten
Kranken heilend und starb am Kreuze durch die Hand
von Bösewichtern."

Was die Lehre Jesu betrifft, so hatte sie keinen
anderen Verwahrungsort während vielleicht fünfundzwanzig
oder dreißig Jahren als die jcaçàâooig oder mündliche
Überlieferung. Warum sollte also diese nicht die Gebote
modifiziert haben, wie sie die Tatsachen alterierte?

Die Jünger Jesu säumten nicht, ihm die Messiaswürde
zuzuschreiben, und er nahm sie schließlich an,

Die synoptischen Evangelien wissen tatsächlich nichts
von den drei Hauptdogmen der Orthodoxie: Menschwerdung,
Gottheit Christi und Erlösung.

Der Verf. ist geneigt, anzunehmen, daß die Apostel
in Galiläa in beständigem Kontakt mit Jesu lebten, ihn
fühlten, ahnten, um sich sahen.



182 Aus der jüngsten Religionsgeschichtlichen

Die Johannes betreffende Überlieferung ist nicht
aufrechtzuerhalten; die Petrus betreffende ist jedoch
wahrscheinlich.

Über das Wunder auf dem Wege nach Damaskus ist
nicht weniger Tinte geflossen als über das der
Auferstehung, ohne viel bessere Resultate. Man müsse aber
zugeben, daß Paulus sein Leben lang an seine Wirklichkeit
glaubte. Es bleibe nur übrig, an eine durch ein äußeres
Phämonen hervorgerufene Sinnestäuschung zu denken.

Im ersten Korintherbrief macht sich Paulus frei von
der Synagoge; es ist um die Illusion der Judenchristen
von Jerusalem geschehen, die die Ausbreitung des Glaubens
auf die Klienten Israels beschränken zu können glaubten ;

Jesu Wille selbst war überholt.
Was das „Babylon" im Briefe Petri betrifft, so ist es

unwahrscheinlich, daß das wirkliche Babylon gemeint sei ;

doch bleibt ein Zweifel bestehen. Die Zeugnisse über den
Aufenthalt der Apostel in Rom seien zu unbestimmt, um
überzeugen zu können.

Wenn Paulus sich auf Offenbarungen beruft, so sei
es evident, daß sie seinen eigenen Reflexionen entspringen.
Der Jesus Pauli sei subjektive Konstruktion, eine
Verknüpfung der Logik und Metaphysik eines Pharisäers,
die auf einige wirkliche Tatsachen angewandt wurden:
„Es ist eine Gnosis". Die Eschatologie Pauli sei mit Zügen
entworfen, die in den pharisäischen Schulen längst
festgestellt worden waren.

Vom „Klerus" habe man in den paulinischen
Gemeinden nichts gewußt. Die drei Pastoralbriefe seien nicht
authentisch.

Der Apostel Johannes habe sich nicht in Asien
aufgehalten, wie die Tradition will; er habe in Jerusalem
zur Zeit des großen Aufstandes getötet werden können.
Der Christus der Apokalypse sei der jüdische Messias,
keine philosophische Vorstellung berge sich unter seinem
Materialismus; der fleischgewordene Logos des 4.
Evangeliums sei das kühne Produkt des philonischen Gedankens.
Unmöglich sei es, die „Briefe" dem Apostel Johannes
zuzuschreiben. Der Lieblingsjünger des Evangeliums sei
der Jünger an sich, der vollkommene Jünger ohne
Verbindung mit einer persönlichen Realität.

Der Brief an die Hebräer sei das Werk eines
Judenchristen im Strome der paulinischen Literatur.



und Biblischen Literatur Frankreichs. 183

Der Jesus des IV. Evangeliums habe weder ein
Verhältnis zu dem der Synoptiker noch zur Wirklichkeit.

Was die Organisation der christlichen Gemeinden
betreffe, so sei alles, was sich sagen lasse, dies, daß sie
eine schwankende und unbestimmte gewesen sei.

„Das Wenige, was wir von Jesus wissen, verdanken
wir jenen niedrigen (humbles) Christen, von denen Irenäus
im 2. und Origines im 3. Jahrhundert so geringschätzig
reden werden."

Der Brief des Jakobus könne unmöglich dem Apostel,
dem Bruder des Herrn, zugeschrieben werden. An dem
Tage, da die Christen glauben werden, daß die Ältesten
den einfachen Brüdern unzugängliche Dinge verrichten
können, wird der christliche „Priester" geboren sein.

Die Ursprünge der römischen Kirche seien dunkel,
Petri Aufenthalt in Rom sei nicht unwahrscheinlich. —
Die Besonderung der kirchlichen Funktionäre sei durch
die Entwicklung des Ritualismus begünstigt worden; denn
dieser erheische wegen seiner starren Regelmäßigkeit eine
mehr und mehr komplizierte Einführung und immer
schärfere Besonderung. Hierzu müsse man den ebenfalls
sehr römischen Instinkt für militärischen Gehorsam fügen,
dann werde man verstehen, wie sich eine der kirchlichen
„Assisen" bildete.

Schon in den ersten Zeiten sei der rabbinische Geist
durch den Einfluß eines außerordentlichen Mannes, des
Paulus, in den Glauben eingedrungen. Bald werde vom
wahren Jesus und von seiner Lehre nichts als eine vage
Erinnerung übrigbleiben.

Die Idee eines Gottmenschen, unverständlich für einen
Juden, sei den Heiden familiär erschienen. Die Gewohnheit

der Taufe, d. h. einer feierlichen Reinigung durch
Wasser, sei tief in die antiken Gebräuche eingedrungen.

Sowohl aus dem Briefe Polykarps als aus verschiedenen

Texten des Ignatius gehe hervor, daß der Bischof in
den Kirchen, an die sie gerichtet sind, noch nicht die
Stelle von später einnehme. — Um die höheren Klassen
zu gewinnen, werde man erwarten müssen, daß die
griechische Philosophie sich mit dem Christentum befasse.



184 Aus der jüngsten Religionsgeschichtliehen

II.
E. Dimnet, La pensée catholique dans L'Angleterre

contemporaine.
Der Verf. erklärt im Vorwort, daß der Leser seinen

persönlichen Gedanken hauptsächlich aus der Einleitung
und dem letzten Kapitel: Entwicklung und Theologie
ersehen werde; dies sei ein wahrhafter Epilog, und er könne
fast sagen, ein Glaubensbekenntnis.

Der Einleitung zufolge (S. III ff.) habe man bisher über
dem Détail den vitalen Punkt vergessen, in welchem sich
der Katholizismus in England mit allem Wesentlichen des
modernen Gedankens berührte. Die Gegnerschaft, mit der
es der Katholizismus in der Gegenwart zu tun habe, sei
viel gefährlicher als diejenige der mit den Waffen des
Spottes angreifenden Enzyklopädisten. Man behandelt ihn
gewöhnlich mit einer „ruhigen Superiorität"; bei vielen
ist es Indifferenz oder Dilettantismus.

Der Verf. will nur die auffallenden Ähnlichkeiten des
Newmanschen Gedankens mit den zeitgenössischen Lehren
zeigen, zuerst bezüglich des logischen Wertes der Begriffe,
dann bezüglich der Art ihrer Erwerbung. (XX.)

In dem Maße, in welchem man die Grammatik und
die Predigten studiert, wird man finden, daß Newman
um vierzig oder fünfzig Jahre den Bestrebungen vorauseilte,

die Fesseln zu lösen, in denen der Katholizismus
eingeschlossen schien, und ihm eine derartige Freiheit zu
geben, daß seine Anpassung von selbst sich ergebe. (S. XXV.)

Die Ecclesia discens spielt ihre Rolle zur Seite der
Ecclesia docens. Es ist ein beklagenswerter Irrtum, sich
die Kirche aus zwei Teilen gebildet vorzustellen, dem
einen, der führt, dem andern, der folgt, ohne daß dieser
den geringsten Einfluß auf den ersten hat.

Das erste Kapitel behandelt den „Vorläufer", Kardinal
Wiseman, im Anschluß an Wards: „Life and Times of
Card. Wiseman." W.s. Ruhm bestehe in dem Verständnis
seiner Zeit und der Einführung seiner Landsleute in die
großen Ideenveränderungen, welche die erste Hälfte dieses
Jahrhunderts bezeichneten und die neuen Formen
religiöser Betätigung, die deren Folgen waren. Irländer nach
Geburt und Temperament blieb er, wie unzählige Einzelheiten

beweisen, bis ans Ende seines Lebens Kind. Die
stets gleiche Formel seiner Tätigkeit war, zu zeigen, daß



und Biblischen Literatur Frankreichs. 185

die katholische Kirche zu allen Zeiten sowie noch jetzt
durch ihre regelmäßige Entwicklung die religiösen,
sittlichen, ästhetischen, sozialen und politischen Bestrebungen
der Menscheit befriedigte und befriedigt. Der Zustand,
in welchem W. bei seiner Rückkehr aus Rom die Katholiken

Englands traf, war eine Mischung von einem
eigentümlichen Gallikanismus und latentem Protestantismus.

Er besaß eine gerade Seele und eine instinktive
Abneigung gegen die Kontroverse. Schmerzlich enttäuschte
ihn die stete Berufung auf die unbeugsame Ordensregel,
wenn er in seinen Missionsbestrebungen auf Widerstand
stieß.

Trotz der errungenen Triumphe scheine es nicht, daß
man W. einen Mann von Genie nennen dürfe; er besaß
nur eine wunderbare Leichtigkeit. Seine Stärke kam ihm
von einer intellektuellen Neugierde, die sich nach allen
Richtungen mit der gleichen Sympathie und ohne
Hintergedanken ausdehnte, durch tiefe, aber einfache und natürliche

christliche Überzeugung gestärkt und unbehindert.
Das zweite Kapitel ist Newman, dem Seher (Voyant)

gewidmet. Von seinem Gedanken wird gesagt, er sei zu
sehr geformt gewesen, als daß die großen klassischen
Theologen viel Einfluß darauf gehabt hätten. Der Verf.
„glaubt" nicht, daß N. den hl. Thomas zitiert hätte. Sein
wahres Feld sei die positive und apologetische Theologie
gewesen. Die Dogmen gelten ihm im Grunde nur als
Symbole eines göttlichen Faktors, der so weit entfernt ist,
durch sie ganz bedeckt zu werden, daß tausend andere
nicht dazu gelangen würden, ihn zu erschöpfen oder nur
zu ergründen. Übrigens soll nach dem Verf. N.s Theorie
von der Relativität der dogmatischen Formeln, obgleich
sie leicht in einem naturalistischen Sinne gedeutet werden
könne, doch zweifellos von N. in einem ganz katholischen
Sinne gemeint sein.

Die Apologetik sei nicht demonstrativ. Zwei Gründe
verhindern dies: die Notwendigkeit, Prinzipien für die
angewendeten Argumente zu postulieren, und die
Unmöglichkeit, die wirklich überzeugenden Argumente strenge
auseinanderzusetzen. Der geoffenbarten Wahrheit soll man
zwar nicht auf Grund strenger Beweisführung, sondern
auf dem moralischer Gewißheit Glauben schenken.

Die positive Apologetik N.s sei genau jene De Maistres,
Lamennais', Bonaids und selbst Nicolas'. Es seien dieselben,



186 Aus der jüngsten Eeligionsgesehichtliehen

auf der gleichen oberflächlichen Kenntnis der Geschichte
der Religionen oder vielmehr der Verkennung einer Menge
von heutzutage bekannten Tatsachen beruhenden Ansichten.

Die traditionalistische Apologetik N.s berührt uns nicht
mehr, dagegen seine moralische Apologetik: die
Rückerstattung des Vorrangs im Glaubensakt an den Willen
und die Gnade, die Erhebung der Möglichkeit zur
moralischen Gewißheit seien auf Analysen begründet, denen
man nicht widersprechen werde; hätte er nur diese fruchtbaren

Gedanken angedeutet, sie würden mit seiner zugleich
kühnen und einsichtigen Theorie der Relativität dogmatischer

Formeln und seiner Analyse ihrer Entwicklung
genügen, ihn unter die hohen Geister, die tiefer als ihre
Zeit blickten, einzureihen.

Das dritte Kapitel wendet sich zu dem P. G. Tyrrell
unter der Überschrift: Theologie et Devotion. Der Verf.
will dem P. T. nicht Leichtfertigkeit des Gedankens
vorwerfen; wohl aber fehle ihm methodisches Denken. T. ist
Philosoph und wird wahrscheinlich Mystiker sein. Er
übt vor allein Kritik. „Wenn P. Tyrrell an Gott glaubt,
so geschieht es nicht, als schiene ihm die theistische
Metaphysik von Zweifeln frei, sondern weil er dieselben Zweifel
auf dem Grunde anderer Metaphysiken findet, die weniger
verständlich sind als der Theismus. Er ist also Theist,
weil ihm der Theismus weniger unverständlich dünkt als
die entgegengesetzten Systeme."

T.s Apologetik ist zweischneidig. Wenn er die
Gelehrten widerlegt, bekämpft er die Wissenschaft, als ob er
ihr mißtraute; wenn er unbequemen Theologen Angst
machen will, spricht er von der nämlichen Wissenschaft
mit Achtung. „Die Offenbarung ist mehr eine konkrete
Religion als ein Symbol; mehr eine lex orandi als eine
lex credendi. Nicht die Scholastik ziehe die modernen
Geister und Gemüter an, sondern was im Theismus
Erhebendes und Beruhigendes sei." „Im intellektuellen
Apostolat der gebildeten Klassen ist T. offenbar Anhänger
der Methode der Immanenz." „Das Verlangen zu glauben,
der pius credulitatis affectus ist die treibende und
bestimmende Ursache des Glaubens. Dazu fügt T. die Lehre
von der Immanenz des Übernatürlichen und der
Wechseldurchdringung (compénétration) von Natur und Gnade.
Diese Immanenz des Übernatürlichen ist „das vorherrschende
Merkmal der thomistischen und augustinischen Theologie,



und Biblischen Literatur Frankreichs. 187

zu der Papst Leo XIII. uns zurückrief." „Der Katholizismus
wählte die aristotelische Philosophie präzis, weil sie

zur Zeit der Wahl die verbreitetste war, sagt aber damit
nicht, daß sie die einzig gute oder die möglich beste
sei."

„Der wirkliche Irrtum der Scholastiker war ihr
übertriebenes Vertrauen in die Philosophie, Geschichte, Physik
und Kritik ihrer Zeit." Die neue Apologetik kennzeichne
sich durch das Überwiegen des moralischen Beweises, die
Einleitungen in die Hl. Schriften seien einschneidend
modifiziert. Danach garantiere die Inspiration nicht die
Genauigkeit im einzelnen, die Werturteile, Reden und
Selbsterzählungen, von denen der Verf. keine direkte
Kenntnis besaß.

„Das Buch Tyrrells rührt uns durch den Sinn für einen
vom Glauben unzertrennlichen Fortschritt, durch die
Mischung von Geist und Gemüt (âme)."

Das vierte Kapitel ist unter dem Titel: Theismus und
Moral dem Konvertiten W. S. Lilly gewidmet. In seinen
„Renaissance-Typen" entwirft er ein einnehmendes Bild
von Erasmus, dem er jedoch selbst durch seine Anhänglichkeit

an die Kirche und seine Moralwissenschaft
überlegen ist. Aus seiner Vorliebe für die praktischen Glaubensgründe

erklärt sich seine Sympathie wie für Erasmus so
auch für Kant und Newman, der zweifellos auf ihn tiefen
Einfluß übte.

Es bedürfe eines Glaubensaktes zum Eintritt in den
Theismus wie zu dem in die Wissenschaft; dies müsse
man den Wächtern der Orthodoxie sowie den krittlerischen
Geistern sagen, denen wir zuweilen an den Zugängen zum
Glauben begegnen. Die Lehre, daß man in direkten
Verkehr mit Gott eintreten könne, und daß die Gewißheit,
seine Stimme auf diese Weise vernommen zu haben, die
einer Tatsache, unvergleichlich eindringlicher als logische
Gewißheiten, sei, wird von keinem wahren Philosophen
verworfen; nur beschränkte und durch die Scholastik
ausgetrocknete Geister stoßen sich daran.

Das fünfte Kapitel ist W. Barry, dem Priester und
Literaten, gewidmet. Dieser klagt, daß die katholischen
Theologen und Philosophen zu einer abstrusen
scholastischen Phraseologie zurückgekehrt seien. „Unsere Sprache
sollte literarisch sein, sie ist technisch; statt modern zu
sein, ist sie veraltet." Es sei überflüssig, zur christlichen



188 Aus der jüngsten Eeligionsgese'nichtliehen

Welt in einer Sprache zu reden, die sie nicht mehr
verstehe, und mit einem Vertrauen in eine Logik, der sie
keinen Glauben mehr schenke.

Die Löwener Schule, die sich entschlossen der Biologie
und experimentellen Psychologie zuwandte, stand dem
Geiste Leos XIII. näher als die Verfertiger von Sorites.
Die generelle Behauptung der Wahrheit, die man noch
vor kurzem demonstratio Christiana nannte, genüge nicht
mehr.

In dem Kritiker Barry seien zwei Menschen, die sich
glücklich ergänzen, der Philosoph, der gelehrte Priester,
dessen Jugend im Studium der Metaphysik verging, und
der fest überzeugt ist, daß die Grundlehren des Aristote-
lismus die unentbehrliche Basis jeder gesunden Philosophie
sind. Zwischen diesem Aristoteliker jedoch und jenen,
von welchen unsere Jugend litt, oder deren Vertrauen in
ihr Abcbuch, das sie Philosophie nennen, den Effekt eines
kindischen und lächerlichen Anachronismus macht, besteht
ein Abgrund.

Barry hatte das Glück, frühzeitig einigen Männern
von Oxford, Konvertiten, zu begegnen, in denen sich eine
gewinnende Kultur mit der tiefsten Religion verband. Er
schrieb erfolgreiche Romane: die neue Antigone, die zwei
Fahnen, die Herolde des Aufruhrs, denen später drei
weitere folgten: Harden Massiter, Band (nœud) des
Zauberers und Frühling des Tags. B. schreibt Romane
und Literarkritik ebensowohl wie philosophische
Untersuchungen; er sinnt (rêve), nachdem er gepredigt, weil
er will, daß die Religion an all unseren Vermögen
teilhabe, und daß alle Vermögen sich in der religiösen
Atmosphäre entfalten.

Das sechste Kapitel (Entwicklung und Theologie)
behandelt Wilfrid Ward. Der Verf. rühmt ah ihm dieselbe
Aufrichtigkeit und den diesen Namen verdienenden
Fortschritt, der auch Wiseman auszeichnet; er huldige dem
„Zeitgeist" in dem Sinne der Richtung auf die Forschung
nach den Ursachen, auf Geschichte, und des Mißtrauens
gegen das a priori. Der wissenschaftliche Evolutionismus
anerkenne gegenwärtig die Notwendigkeit einer Teleo-
logie, eines Fortschrittsprinzips, ohne das es keine
Entwicklung gebe.

Die Wissenschaft werde in dem Maße theistisch, in
welchem sie ihren Evolutionismus vervollkommne. In den



und Biblischen Literatur Frankreichs. 189

Erklärungen einer fortgeschrittenen Wissenschaft habe
sich der Gedanke der Beziehungen des Menschen zu Gott
in besonderem Maße erweitert. Es sei ein großer Kampf
gewesen, der zur Vorherrschaft des Aristotelismus führte;
seine Methode und seine Sprache seien den Vätern bis
auf St. Bernard ebenso antipathisch gewesen, als sie in
der Folge in den theologischen Schulen Mode und in den
Konzilien selbst natürlich wurden. Der Aristotelismus habe
sich nur langsam akklimatisiert. Der hl. Thomas selbst
sei von der kirchlichen Autorität wegen seiner
rationalistischen Tendenzen und seinem Geschmack am Neuen
verurteilt worden. (Über diese „Verurteilung" s. Werner,
Der hl. Thomas v. Aquino I. S. 863 ff.) Gleichwohl sei
bei seinem Tode die Verquickung des Dogmas mit dieser
Philosophie vollständig und dauernd geworden. Die Zeiten,
in denen die Theologie eine Anpassung des Glaubens an
die Prinzipien, welche die Philosophie, die Exegese und
die Geschichte beherrschen, sein wird, seien vielleicht nicht
sehr ferne. „Die Woge, die so viele junge Leute, Laien
und Priester in die Strömung des zeitgenössischen
Gedankens zieht, kann jene erschrecken, die diesen Gedanken
für ihrem Glauben unheilbar feindlich halten, kann sie
aber in keinem Falle darüber in Unkenntnis lassen, was
die nächste Zukunft sein wird. Anderseits, wie soll man
nicht sehen, mit einer gewissen zurückkehrenden Sicherheit
nicht sehen, daß Männer von höchstem Werte ihren Glauben
auf Schlüsse der modernen Wissenschaft und Philosophie
stützen können, ohne sie für weniger gesichert zu halten?
Man könnte ein bereits langes Verzeichnis von Theologen,
Exegeten oder Gelehrten, Laien oder Priestern, selbst
Bischöfen aufstellen, die sich in der zeitgenössischen
Wissenschaft zu Hause fühlen, wie der amerikanische
Klerus in der Demokratie." „Man hat es hundertmal
gesagt, es gibt nichts Unbewegliches außer, was tot ist,
und die größte Unbill, die man einer Idee zufügen kann,
ist, sie für immer abgeschlossen zu erklären." „Ein
gewisser Spiritualismus ist veraltet, aber die Psychologie
unserer Tage hütet sich, die Seele zu leugnen, wenn sie
behauptet, daß dieses Wort ebenso schwach, als die Sache
unbegreiflich ist." „Man kann neue Methoden in das
Studium des Wunders und der Offenbarung einführen,
ohne dem wahren Begriff des Übernatürlichen unrecht
zu tun." „Es ist unnütz zu fragen, was das Christentum



190 Aus der jüngsten Keligionsgeschichtliehen

in den Händen der Neuerer werden wird. Es gibt keine
Neuerer, es gibt keine Religion der Zukunft." „Der
Gedanke, daß die Wahrheit um ihrer selbst willen gesucht
und verkündet werden müsse, ist protestantisch. Für den
Katholiken ist die Wahrheit im Schöße der Kirche
verborgen und darf nur mit ihrer Zustimmung davon
entbunden werden." „Weise Freiheit für die Individuen,
Klugheit und selbst Mißtrauen in der Autorität: dies
ist die Aktionsformel der Kirche in der Anpassung ihrer
Lehre." Diese Anpassung verlangt nur „die Beseitigung der
Einwürfe, die ganz an eine veraltete Fassung der Probleme
geknüpft sind. Sie bedeutet nicht, Gott und Kirche
demonstrieren, sondern Christentum und Katholizismus Tausenden
aufrichtiger Menschen annehmbar machen, die unfähig
sind, auf religiöse Dinge intellektuelle Formeln anzuwenden,
die sie nie gekannt oder deren sie sich entwöhnt haben".

III.
Alb. Houtin, La Question Biblique au XXe Siècle.

2. Éd. Paris. 1906.

Dem Vorwort zufolge will der Verf. das Bild der
„neu eingetretenen Periode der biblischen Kontroverse
entwerfen". In der gesamten Katholizität habe es nur
einen dunklen Punkt gegeben: die Haltung des Abbé
Loisy, der die Schwierigkeiten der Bibelfrage zu „inkar-
nieren" schien. „Der minder strenge englische Geist suchte
auf friedlichem Wege die neue Wissenschaft mit den alten
Dogmen zu vereinbaren, wobei besonders zwei Punkte die
Aufmerksamkeit auf sich zogen : die jungfräuliche Geburt
und die Auferstehung Christi.

Dem vom Verf. mitgeteilten Schreiben Kaiser Wilhelms H.
an den Admiral Hollmann entnehmen wir die Worte:
„Einer der Männer, die Gottes Hauch berührte, war
Hammurabi ebenso wie Moses, Abraham, Homer, Karl der
Große, Luther, Shakespeare, Goethe, Kant, Wilhelm der
Große." „Die Erlaubnis oder vielmehr der Befehl, den
der Kaiser gab, von seinem Schreiben den weitesten
Gebrauch zu machen, wurde sofort befolgt."

Unter der Überschrift: Die Frage der Inspiration
behandelt der Verf. die verschiedenen Auffassungen ihres
Begriffs. Bei den protestantischen Theologen (wie sich



und Biblischen Literatur Frankreichs. 191

auch im Schreiben des Kaisers zeige) nehme dieses Wort
einen weiten Sinn an, der auf die Bewegung des Genies
anwendbar sei, welche den Dichter, Künstler, Krieger,
Gesetzgeber zur Schaffung von Meisterwerken führe.

Die folgende Abhandlung gilt den liberalen
Protestanten Sabatier, Eugen Ménégoz, Adolf Harnack und
Jean Réville. Nach Sabatier lasse sich die Predigt Christi
auf drei Hauptpunkte zurückführen: das Reich Gottes
und sein Kommen, Gott Vater und der unendliche Wert
der Menschenseele, die höhere Gerechtigkeit und das
Gebot der Liebe.

Auf die Frage: Was machen die liberalen Protestanten
aus der Bibel? antwortet einer von ihnen, J. Réville: sie
hegen für die Bibel eine große Verehrung und innigen
Dank, können aber in ihr nicht mehr ein einzigartiges
Buch sehen, das sich von allen anderen literarischen
Erzeugnissen der Vergangenheit unterscheide. Wenn sich
in der Bibel zahlreiche Seiten finden, über die der Hauch
höchster religiöser und moralischer Inspiration weht, so
ist diese nicht von anderer Natur als jene, welche über
die armseligen Bedingungen menschlicher Mittelmäßigkeit
die Denker, die edlen Künstler, die Dichter, die Helden
des Gewissens, die großen Wohltäter der Menschheit zu
allen Epochen und in allen Sozietäten der Vergangenheit
erhoben hat, und welche in dem Geheimnis ihrer unerklärlichen

Entstehung überall und zu allen Zeiten die wirkende
göttliche Kraft des langsamen Aufsteigens der Menschheit
zu einem höheren Leben gewesen ist.

Nr. IV : „Theologische Stellung M. Loisys." Loisy,
ein Schüler des Kardinals Newman, sucht die Fragen nach
dem Wesen des Christentums und der Lehre Jesu zu
beantworten. Um den Konflikt zwischen Wissenschaft und
Kirchenlehre zu schlichten, wandte er sich der
Dogmengeschichte zu. Nach einer Äußerung des Mgr. Turinaz
hat der übertriebene Enthusiasmus einer Gruppe von
Katholiken und Priestern für den Kard. Newman zweifellos
seinen Grund darin, daß sie in ihm eine Stütze zugunsten
ihrer Neuerungen in den wesentlichen Begriffen des
Glaubens und besonders in dem zu finden meinen, was
sie die Entwicklung des Dogmas nennen, wobei nicht zu
leugnen sei, daß es dem Wort und den Darlegungen des
Kardinals oft an Klarheit fehlt, und daß seine Methode im
ganzen nicht gebilligt werden kann. Seitdem N. seine



192 Aus der jüngsten Religionsgeschichtlichen

Theorie ausgearbeitet habe, behaupten die „Kritiker" die
Lösung einer großen Anzahl von geschichtlichen Problemen
gefunden zu haben. Namentlich glauben sie bewiesen zu
haben, daß die ersten Kapitel der Genesis nur mythische
und legendäre Erzählungen seien, und daß die Grundidee
der Predigt Christi die bevorstehende Errichtung des von
den Juden, seinen Zeitgenossen, erwarteten Reiches gewesen
sei. Jedenfalls scheint Loisy über Newman weit
hinausgegangen zu sein.

Die Absurditäten, zu denen die Leugnung der Gottheit
Christi führe, bewirken, daß man diese Gottheit mit
praktischer Notwendigkeit behauptet. Gleichwohl bleibe es
wahr, daß eine Anzahl von Christum betreffenden Thesen,
wie seine Auferstehung, seine jungfräuliche Empfängnis,
die Einsetzung des Papsttums, geschichtlich nicht bewiesen
werden könne. Wenn die intransigenten Theologen Loisy
seine Stellungnahme bitter vorwerfen, so frage es sich,
welche Haltung mehr falsch sei, ob desjenigen, der
behauptet, der Christ müsse den Glauben an die Auferstehung
annehmen, obgleich er sie nicht beweisen könne, oder
derjenigen, die hartnäckig mit Legenden beweisen wollen,
die vielleicht dem Mittelalter genügten, für den modernen
Geist aber, der sie der Irrtümer und Widersprüche
beschuldigt, unannehmbar sind.

Nr. V betitelt sich: Die Veröffentlichung von L'Évam
gile et L'Église. Wir entnehmen daraus die durch den
Kardinal Richard auf folgende Gründe hin erfolgte
Verurteilung dieser Schrift: erstens daß das Buch ohne das
von den Kirchengesetzen vorgeschriebene Impx'imatur
veröffentlicht wurde; zweitens, daß es geeignet sei, den
Glauben an die Grunddogmen der katholischen Lehre zu
erschüttern, namentlich der Autorität der Hl. Schriften
und der Tradition, an die Gottheit Christi, sein unfehlbares

Wissen, die Erlösung durch seinen Tod, seine
Auferstehung, die Eucharistie, die göttliche Einsetzung des
Primates und Episkopates. Weit entfernt, die verworfenen
Lehren aufzugeben, fuhr Loisy fort, in der Revue d'histoire
et littérature religieuses und in der Revue critique Artikel
zu veröffentlichen, welche dieselben Prinzipien atmen, wie
das verurteilte Buch, und ganz ebenso die traditionelle
Theologie untergraben.

Nr. VI trägt die Überschrift: Die Anfänge (débuts)
des Pontifikats Pius' X. „Die Bibelfrage wurde eine Plage



und Biblischen Literatur Frankreichs. 193

(obsession) für Leo XIII. ; sie betrübte ihn während seiner
letzten Krankheit. Er sprach davon in seinen
Fieberphantasien wie in seinen lichten Augenblicken." „Pius
zeigte als Patriarch in einem Hirtenschreiben, daß er der
Bibel nicht allein ihre traditionelle Auslegung, sondern
auch ihre legendären Entwicklungen bewahrte."

In seiner Schrift: „Um ein kleines Buch" äußert Loisy:
„Der Fortschritt der Wissenschaft bringt das Gottesproblem
in eine neue Fassung, ebenso der Fortschritt der Geschichte
das Problem Christi und das der Kirche." Das „vierte
Evangelium" stelle fest, daß dieses Werk nicht von Johannes,
dem Sohne des Zebedäus, verfaßt und auch keine geschichtliche

Erzählung, sondern eine symbolische These sei.
In Nr. VII: „Um die Verurteilung des Abbé Loisy"

wird das Schreiben des Kardinalstaatssekretärs mitgeteilt.
Dasselbe nennt als sehr schwere Irrtümer in L.s Schriften
jene, welche die Uroffenbarung, die Authentizität der
evangelischen Berichte und Lehren, die Gottheit und das Wissen
Christi, die Auferstehung, die göttliche Stiftung der Kirche,
die Sakramente betreffen.

In einer Instruktion des Bischofs von Chalons lesen
wir gegenüber dem von Loisy betreffs der Worte: bapti-
zantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti
geäußerten Zweifel die Worte: C'est là, vis-à-vis de
l'Église et du Sauveur lui-même une insolence, que nous
ne tolérerons pas; et nous nous bornerons à répondre
avec l'autorité du Christ et des siècles de son Église:
„Voyons, monsieur l'abbé, dites, qui êtes vous?"

Über Loisys Vorträge äußert sich M. Aulard, Prof.
der Sorbonne : „Sie wissen, daß M. Loisy gesteht, zwei
Naturen in sich zu fühlen: den Gläubigen und den
Kritiker; jener, der Gläubige, nimmt blindlings die hl. Bücher
als göttliche Wahrheiten an; dieser, der Kritiker, erklärt
dieselben Bücher, wie man Titus Livius erklärt, ohne jede
Verehrung und ohne Bedenken, darin Interpolationen,
Phantasien, Aufschneidereien (bourdes) hervorzuheben."

Der Abschnitt schließt mit den Worten der Revue
Augustinienne: „Es ist festgestellt, daß dieses System (Loisys
Apologetik) vollständig gescheitert ist. Von den Theologen
zensuriert, von den Protestanten und Ungläubigen
belächelt von Rom verworfen, ist von der
historischphilosophischen Synthese M. Loisys nichts aufrecht
geblieben."

Jahrbuch fttr Philosophie etc. XXIII. 13



194 Aus der jüngsten Religionsgeschichtlieben

Nr. VIII: Die Resultate der Apologetik Loisys. „Die
zwei kleinen Schriften L.s haben mehr Einfluß gehabt als
das Leben Jesu Rénans. Viele Gläubige wurden durch
sie verwirrt. Vor allem zeigten sie dem Klerus, daß die
rationalistischen Einwürfe nicht armselige Lappalien sind,
wie sie ihm von seinen Erziehern bis jetzt hingestellt
wurden. Wie es sich auch mit der Frage verhalten möge,
ob der Urheber von Umstellungen (transpositions), die
solche Bemerkungen und Kommentare erregen, das Recht
hat, sich Katholik zu nennen, und die Kirche ihn zu ihren
Gläubigen zählen kann, seine wissenschaftliche Einlage
(apport) wird bleiben und zur noch weiteren Widerlegung
(confondre) der alten theologischen Systeme beitragen."
Loisy habe die Rechte der Bibelkritik gegen ebenso
intolerante als falsche Ansprüche des traditionellen
Dogmatismus aufrechterhalten. „Wenn sein Unternehmen
erfolglos blieb, der religiösen Gesellschaft, deren Priester
er war, Verteidigungsmittel zu verschaffen, so war es eben
unmöglich." „Wiewohl er oft mit Harnack und den
liberalen Protestanten Streit suchte, so steht L. diesen
doch näher als seinen Glaubensgenossen." „Man sieht den
Tag anbrechen, da man die vorväterlichen Legenden der
Wahrheit opfern wird. Sehr wenige Geschichtschreiber
haben der alten Dogmatik schärfere Streiche versetzt."

Nr. IX. Der erste, der nach L. denunziert wurde, war
P. Lagrange, Korrespondent der Akademie der Inschriften
und schönen Wissenschaften. Er behauptet wie auch die
Exegeten seiner Schule, die Enzyklika ,Providentissimus'
und verschiedene Zeugnisse der Väter gestatteten die
Annahme, daß die hl. Schriftsteller, gleichwie sie vom Auf-
und Untergehen der Gestirne reden, auch Legenden, Volkssagen,

falsche in ihrer Umgebung kursierende Nachrichten
aufzeichneten.

Bald nach Lagrange war auch der Erzbischof von
Albi, Mgr. Mignot denunziert worden. Auch Mgr. Batiffol
und das Institut, dessen Vorstand er ist, entging nicht
der Verdächtigung durch „inquisitorischen Eifer", obgleich
sie mehr als sonst jemand „L'Evangile et l'Église" bekämpft
hatten.

Wie die katholischen Exegeten so rückte auch eine
Philosophenschule, an deren Spitze Blondel stand, von
Loisy ab, obgleich sie zuvor seine Arbeiten mit Sympathie
angesehen hatte.



und Biblischen Literatur Frankreichs. 195

Nr. X : „Kleine Polemiken." „Während die Theologen
sich stritten, ohne ihre Lehren ins Gleichgewicht zu bringen,
versuchte die katholische Presse, den Glauben ihrer Leser
durch kräftiges Wiederholen der hergebrachten Behauptungen

und möglichstes Herabsetzen der Eroberungen der
Wissenschaft festzunageln."

„Vom ersten Kapitel der Genesis bis zum letzten der
Apokalypse scheint die traditionalistische Schule alle ihre
Positionen behauptet zu haben. Mögen aber die Kritiker
auch als verdächtig betrachtet oder verurteilt werden, die
von ihnen gestellten Probleme lassen sich nicht mehr
unterdrücken. Die Jugend erwägt sie mit dem Geiste der
Freiheit, der unsere Epoche kennzeichnet."

„Die Progressisten wissen, daß die Zukunft der
Kritik recht geben wird, und daß sie wenigstens die
Genugtuung haben werden, nicht als Angeführte noch als
Mitschuldige in den zahlreichen Rückzügen dazustehen,
die das 20. Jahrhundert wird antreten müssen."

Nr. XI: „Die Bibelfrage in Rom." Auf eine Anfrage
betreffend die Erzählungen der Hl. Schrift, ob sie nicht
zuweilen nur anscheinend Geschichte enthalten und
vielmehr eine Lehre in geschichtliche Form einkleiden, erfolgte
die Antwort der Bibelkommission: „Negativ, den Fall, der
nicht leichthin anzunehmen sei, ausgenommen, daß unter
Vorbehalt des Urteils der Kirche durch solide Gründe
bewiesen ist, der hl. Schriftsteller wolle keine eigentliche
Geschichte geben, sondern unter dem Anschein und der
Form einer solchen eine Parabel oder Allegorie darbieten."

In der Revue du clergé français werden als Beispiele
angeführt „manches Kapitel der Genesis oder Bücher wie
Tobias".

Im weiteren kommt der Verf. auf P. Delattre S. J.
zu sprechen, der dem Prinzip huldigt, in der Bibel müsse
man „entweder alles annehmen oder alles lassen". P.
Lagrange schrieb eine sehr gemäßigte Replik gegen das
Buch Delattres. Lagrange wurde nach Rom beordert ad
audiendum verbum, und der Mag. S. Palatii befahl ihm,
derartigen Veröffentlichungen zu entsagen.

Ein einziges Mal habe der Papst (Pius X.) weniger
Worte des Lobes für die Anhänger der absolut
konservativen Exegese, nämlich in seinem Schreiben an den
Bischof v. Rochelle, wo er das Verhalten derjenigen nicht
billigt, qui n'osent en aucune façon rompre avec l'exégèse

13*



196 Aus der jüngsten Religionsgeschichtlichen

scripturaire ayant eu cours jusqu' à présent, alors même
que la foi demeurant, d'ailleurs sauve, le sage progrès
des études les y invite impérieusement.

Nr. XII handelt von den biblischen Studien in England.
Ein Kanonikus von Westminster, M. Hensley Henson,
veröffentlichte einen Artikel über einen Punkt der neutesta-
mentlichen Kritik, der ihm den öffentlichen Tadel des
Londoner Bischofs zuzog, weil er die Auferstehung Jesu
leugnete. Dies veranlaßte einen Londoner Kleriker, in
einem Manifest die Freiheit der Kritik auf dem Felde des
N. T. zu reklamieren. Er setzte ein Komitee von 21
Mitgliedern ein, das 80 weitere Kleriker anwarb, die so ein
Korps von 101 „Patronatsmitgliedern" bildeten.

Der Standard reproduziert die von ihnen unterzeichnete

Erklärung, indem er sie als ein zur Erkämpfung der
Duldung fortgeschrittener Ansichten betreffs der
jungfräulichen Geburt und der Auferstehung darstellt. Die
dagegen gerichteten (orthodoxen) Kommentare sind
„Wutschreie von Zorn, Haß und Intoleranz".

Der Kanonikus Max Coli klagt, daß die Erklärung
zu unbestimmt sei, und verlangt, bevor er unterschreibe,
die jungfräuliche Geburt müsse aus der Kategorie der
offenen Fragen ausgeschlossen werden.

„Tatsächlich duldet die Hierarchie in der Kirche eine
wachsende Anzahl von Gläubigen, für die der geschichtliche

Wert der Einzelheiten des Dogmas kein Interesse
bietet. Sie behalten davon nur, was sie den religiösen
Wert nennen, d. h. den erbaulichen Symbolismus."

Nr. XIII : „Die wirkliche Frage." „Die Kritiker leugnen
nicht a priori die Möglichkeit der Wunder; sie prüfen nur,
ob die von den Evangelien erzählten Wunder durch
annehmbare Zeugen beglaubigt sind."

„Die Geschichte wurde in vier Etappen umgestaltet,
1. Jesus Sohn Josephs, Nachkomme Davids; 2. die
jungfräuliche Geburt." „Der hl. Ignatius ist der erste und
einzige der apostolischen Väter, der von der wunderbaren
Geburt Jesu spricht." Ein weiteres Moment erwähnt eine
Anm., das zeigen soll, daß die Kirche nicht schon vom
Anfang an die jungfräuliche Geburt geglaubt habe. 3. Die
fortdauernde Jungfräulichkeit; diese habe evangelische
Texte gegen sich. — 4. Die Jungfräulichkeit Josephs. —
Der Vergöttlichung setzte sich eine Schmähschrift
entgegen, die Jesus zum filius adulterinus machte. „So wurde



und Biblischen Literatur Frankreichs. 197

die Wirklichkeit durch den Haß wie durch die Liebe
entstellt."

Die Frage sei nicht, ob eine Jungfrau durch göttlichen
Willen gebären könne, sondern ob die Texte nicht
interpoliert, verstümmelt seien. „Was würden Christen, die
sie mit geschlossenen Augen annehmen, sagen, wenn sie
sich statt auf Jesus auf Mohammed bezögen?"

„Der Punkt, der in der Geschichte Jesu auf den ersten
Blick am besten dokumentiert scheint, ist sein Leiden.
Gleichwohl stellen die Passionsberichte störende ,Inkonsi-
stenzen' dar." „Die methodische Analyse, der die
Evangelien unterzogen worden sind, hat die unparteiischen
Gelehrten zu folgenden Konsequenzen geführt: Von den
durch die Kirche anerkannten vier Evangelien stellen die
drei ersten einen sehr relativ-geschichtlichen Wert dar,
das vierte ist ein symbolisches Werk, dessen Zeugnis man
nie sicher anrufen kann." In der Evangelienfrage handle
es sich darum, zu wissen, ob diese Dokumente nach dem
gewöhnlichen Verfahren der Geschichtswissenschaften
beurteilt werden oder ob die Christen unglücklicherweise
zu ihren Gunsten ein Minimum von Kritik beanspruchen
sollen, eine besondere Behandlung, die für jeden
aufrichtigen Menschen einem Eingeständnis oder einer
Verurteilung gleichkommen würde.

Ein Anhang enthält außer anderem 1. das Dekret des
Konzils von Trient über die kanonischen Schriften; 2.

deren Gebrauch; 3. das Dekret des Vatikanums sowie
Dokumente in der Sache Loisys; 4. das apostolische
Schreiben Papst Pius' X. über den biblischen Unterricht
in den Seminarien sowie bibliographische Notizen und
zahlreiche Preßstimmen über die erste Auflage des Buches.

s»-s-«


	Aus der jüngsten religionsgeschichtlichen und biblischen Literatur Frankreichs

