Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 23 (1909)

Artikel: Aus der jungsten religionsgeschichtlichen und biblischen Literatur
Frankreichs

Autor: Glossner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762056

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

178 ~ Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

fleiBige Untersuchung, ich vermag seinem Rat ,in einer
Neuauflage mein Buch von den Fesseln der neuzeitlichen
Theorie . . . zu befreien und unabhingig davon die
bernardinische Theorie der Mystik zu entwickeln“, nicht
zu entsprechen und zwar deshalb nicht, weil ich von
solchen Fesseln nichts weifl, und weil ich die bernardi-
nische Theorie der Mystik in meinem Buche unabhingig
bereits entwickelt habe. Wenn diese Theorie mit der des
Verfassers nicht harmoniert, trage nicht ich, sondern der
hl. Bernard dieSchuld, dessen treuer Interpret gewesenzusein
ich mir bewullt bin und zwar nicht blo8 in den iibrigen,
sondern ebenso im letzten Abschnitt meines Buches.

—

AUS DER JUNGSTEN RELIGIONSGESCHICHTLICHEN

UND BIBLISCHEN LITERATUR FRANKREICHS.
(Guignebert. Dimnet. Houtin.)

Von Dr. M. GLOSSNER.
LA
Ch. Guignebert, Manuel d’histoire du Christianisme.

Les Origines.

Der Verf. will seinen Gegenstand ausschlieBlich als
Historiker, mnicht als Theologe behandeln. Glaube oder
Erziehung und Umgebung sollen uns nur zu sehr geneigt
machen, das Christentum als eine ausnahmsweise Er-
scheinung anzusehen, ebenso wie als etwas Besonderes in
seiner Entwicklung und Vereinzeltes im antiken Leben.
Verantwortlich fiir diese falschen Vorstellungen seien der
Begriff der Unbeweglichkeit, den die katholische Unver-
dnderlichkeit und bis zu einem gewissen Grade die prote-
stantische Orthodoxie voraussetzen (sic). Die moderne
Forschung offenbare uns ein Christentum, das von dem-
jenigen, welches eine schlechtverstandene oder entstellte
Uberlieferung uns darstelle, sehr verschieden sei.

Dieses Christentum sei zunichst ein jiidisches Phi-
nomen; Seine universelle Bedeutung verdanke es der
Verbindung mit der weltlichen Macht, jedoch um den
Preis seiner wahren Mission, ja sogar seiner Natur selbst.



und Biblischen Literatur Frankreichs. 179

Vom Standpunkt seiner Stellung in der Welt wie vom
dogmatischen Gesichtspunkt gebe es zwar zwischen dem
Christentum des Neuen Testamentes und dem des Konzils
von Nicda eine Briicke, diese aber fiihre iiber einen
Abgrund. ‘

Die geschichtlichen Quellen flieBen spirlich und triib;
es seien teils Schriften, teils Inschriften, Gemilde, ver-
schiedene Gegenstinde, die uns durch die Arbeiten der
Archidologen wiedergegeben wurden. VerhiltnismiBig
haben wir fiir das vierte Jahrhundert weniger Verluste
zu beklagen als fiir das erste und zweite. Die Datierung
der Evangelien differiert nahezu um ein Jahrhundert. Die
Benutzung der Dokumente der christlichen Literatur ist
eine heikle Sache. Fast jeder christliche Schriftsteller ist
tendenzids, plidiert oder greift an, preist oder verdichtigt.
Was wir unter dem Namen ,Evangelien* besitzen, bildet
eine eigene schwer zu fassende Gattung, worin die wahren
Tatsachen einer Entstellung wunterzogen sind, die wir
leichter sehen als bemessen kénnen, worin der Verfasser
mehr um Sinn und Zweck der Tatsachen als um diese
selbst besorgt ist. Von den Briefen Pauli ist nicht einer
unbestritten geblieben. Die liberale Kritik, die sich be-
sonders im 19. Jahrhundert einer geduldigen Arbeit in
Forschungen und Exegese unterzog, gesteht die Authen-
tizitdt der Mehrzahl der neutestamentlichen Schriften nicht
mehr zu. Unhaltbar ist die Annahme der Theologen, daf3
die Widerspriiche nur anscheinende oder belanglose seien.
Die Gesamtheit der christlichen Dokumente leidet an
Méngeln derselben Art und muB mit derselben Vorsicht
behandelt werden.

Die Entstehung des christlichen Glaubens war vor-
bereitet durch eine innere Umgestaltung des palistinen-
sischen Judentums, die vorziiglich in den Christo voran-
gehenden zwei Jahrhunderten bewerkstelligt wurde. In
den jiidischen Gemeinden der Diaspora bildeten sich ein
judischer Sondergeist und eine jiidisch-griechische Mischung,
ein Synkretismus, die nach allen Gesichtspunkten dem
Christentum die Wege bereiteten.

Die Vorstellung von einer Erbsiinde war die Folge
der Schwierigkeit, das ganze mehr und mehr verwickelt
gewordene Gesetz zu erfiillen. — Was die Angelologie und
Diamonologie betrifft, so ist es wahrscheinlich, daB sie auf
persischem Einfluff beruhen: doch finden sich Stellen in

12*



180 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

der Bibel, auf die man eine Dimonologie begriinden konnte;
die Schlange der Bibel aber wurde erst sehr spit mit dem
Teufel identifiziert. In der Diaspora verminderte sich der
Abscheu vor allem Nichtjiidischen; es bildete sich ein
hellenisiertes und philosophisches Judentum.

In den Tendenzen und dem Geiste des phllomschen
Judentums sind die Elemente enthalten fiir das KompromiB,
aus dem die Dogmatik und die Theologie des Christentums
hervorgehen sollten. Die Versuche des Augustus und
seiner Nachfolger, die heidnische Religion durch Ver-
feinerung neu zu beleben, scheiterten, da sie sich tat-
séchlich auf Auﬁerhchkelten beschrankten Der Glaube
an die Gotter war geschwunden. gt

Eine Reaktion fand statt im 2. Jahrhundert. Die
Ereignisse — die Herrschaft von Tyrannen, wie Caligula,
Nero, Domitian — triibten die klare Vernunft, man warf
sich in blinde Devotion, die sich im Glauben an das Wunder
ausdriickt. Es zeigt sich da wie im Entwurf die christ-
liche Lehre von der Stinde, der Bufle, der Reinigung. Ein
ausgepriagter religioser Humanismus ersetzt im BewuBltsein
den alten Nationalismus der griechischen und lateinischen
Kulte. Demnach begreift sich der Erfolg des Christentums
in der griechisch-romischen Welt, aber auch, dal es sich
vor dem Eindringen von Ideen nicht zu schiitzen ver-
mochte, die, obgleich den seinigen verwandt, es mit seinem
Wesen fremden Elementen belasteten. Unter der derben
und anst6Bigen Immoralitit, welche die hthnenden Ausfille
der Christen herausforderte, entwickeln sich in der
romischen Gesellschaft tiefe moralische Bestrebungen, die
sich des religiosen BewuBtseins bemichtigen und die Reli-
gionen, selbst die der Reinheit am meisten Wlderstreben-
den, umgestalten.

Diese noch unbestimmten Tendenzen fithrten im ersten
Jahrhundert so viele Proselyten dem Judentum zu. Von
da an erscheine uns das Christentum als die befriedigendste
Synthese der religiésen Wiinsche und Ideen der Epoehe
seiner Entstehung.

Das Christentum fithre seinen Ursprung auf dJesus
Christus zuriick. Die orthodoxe Tradition behauptet, seine
menschliche Geschichte in den Evangelien zu Dbesitzen;
wir wissen aber, daB uns diese nur fernliegende, indirekte,
oft widersprechende, immer willkiirlich geordnete, der
Sorge um Genauigkeit und objektive Wahrheit ganz fremde



und Biblischen Literatur Frankreichs. 181

Zeugnisse aufbewahrt haben. Es sei unmdglich, uns das
Leben Jesu mit einer geniigend wahrscheinlichen Genauig-
keit vorzustellen., Die Geburt aus der Jungfrau sei dem
2. Evangelium unbekannt, das 4. widerspreche ihr, da es
zweimal die Abstammung Jesu Joseph zuschreibe.

Es sei ganz evident, daB die erste christliche Uber-
lieferung nicht iiber die Taufe Jesu zuriickgehe. Was die
Auferstehung betrifft, so fanden die Frauen das Grab leer,
das Weitere ist reine Hypothese, abgesehen von der ortho-
doxen LOsung; diese sei nach dem gegenwirtigen Stand
der Wissenschaft physiologisch unannehmbar.

,Die Einbildung und untrdstliche Liebe der hl. Frauen
tun die ersten Schritte auf dem Wege, auf den bald jeder-
mann durch die gemeinsame Uberspannung gefiihrt wird.
Diese These wurde von Renan mit unvergleichlichem psy-
chologischem Scharfsinn vertreten.“

,2Miindliche Uberheferung unter der Macht des zwei-
fachen Glaubens an die Messianitit und die Auferstehung,
iibrigens beide enge verbunden, hat alle Ziige im Leben
Jesu entstellt, noch bevor die Schrift sie fixieren konnte.*

Bald begriffen die Christen die Eindriicke der Jiinger
bei der Kreuzigung nicht mehr und entstellten sie; sie
hielten Visionen fiir greifbare Tatsachen.

»2In Wahrheit wissen wir mit einem Anschein von
Genauigkeit nur, was uns in den Apostelakten berichtet
wird, Jesus von Nazareth war ein von Gott erprobter
Mann und voll seiner Gaben; er lebte von Ort zu Ort
wandelnd und Gutes wirkend, die vom Teufel unterdriickten
Kranken heilend und starb am Kreuze durch . die Hand
von Bosewichtern.“

Was die Lehre Jesu betrifft, so hatte sie keinen
anderen Verwahrungsort wiahrend vielleicht fiinfundzwanzig
oder dreiBig Jahren als die magddooic oder miindliche
Uberlieferung. Warum sollte also diese nicht die Gebote
modifiziert haben, wie sie die Tatsachen alterierte?

Die Jiinger Jesu siumten nicht, ihm die Messiaswiirde
zuzuschreiben, und er nahm sie schlieflich an..

Die synoptischen Evangelien wissen tatsichlich nichts
von den drei Hauptdogmen der Orthodoxie: Menschwerdung,
Gottheit Christi und Erldosung.

Der Verf. ist geneigt, anzunehmen, daB die Apostel
in Galilda in. bestindigem Kontakt mit Jesu lebten, ihn
fithlten, ahnten, um sich sahen. -



182 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

Die Johannes betreffende Uberlieferung ist nicht auf-
rechtzuerhalten; die Petrus betreffende ist jedoch wahr-
scheinlich.

Uber das Wunder auf dem Wege nach Damaskus ist
nicht weniger Tinte geflossen als iiber das der Auf-
erstehung, ohne viel bessere Resultate. Man miisse aber
zugeben, daBl Paulus sein Leben lang an seine Wirklichkeit
glaubte. Es bleibe nur iibrig, an eine durch ein duBleres
Phémonen hervorgerufene Sinnestduschung zu denken.

Im ersten Korintherbrief macht sich Paulus frei von
der Synagoge; es ist um die Illusion der Judenchristen
von Jerusalem geschehen, die die Ausbreitung des Glaubens
auf die Klienten Israels beschrinken zu kénnen glaubten;
Jesu Wille selbst war iiberholt.

Was das ,Babylon“ im Briefe Petri betrifft, so ist es
unwahrscheinlich, daB das wirkliche Babylon gemeint sei;
doch bleibt ein Zweifel bestehen. Die Zeugnisse iiber den
Aufenthalt der Apostel in Rom seien zu unbestimmt, um
iiberzeugen zu konnen.

Wenn Paulus sich auf Offenbarungen beruft, so sei
es evident, dal} sie seinen eigenen Reflexionen entspringen.
- Der Jesus Pauli sei subjektive Konstruktion, eine Ver-
knipfung der Logik und Metaphysik eines Pharisiers,
die auf einige wirkliche Tatsachen angewandt wurden:
,»Es ist eine Gnosis“. Die Eschatologie Pauli sei mit Ziigen
entworfen, die in den pharisidischen Schulen lingst fest-
gestellt worden waren.

Vom ,Klerus“ habe man in den paulinischen Ge-
meinden nichts gewuBit. Die drei Pastoralbriefe seien nicht
authentisch.

Der Apostel Johannes habe sich nicht in Asien auf-
gehalten, wie die Tradition will; er habe in Jerusalem
zur Zeit des groflen Aufstandes getdtet werden konnen.
Der Christus der Apokalypse sei der judische Messias,
keine philosophische Vorstellung berge sich unter seinem
Materialismus; der fleischgewordene Logos des 4. Evan-
geliums sei das kithne Produkt des philonischen Gedankens.
Unmoéglich sei es, die ,Briefe“ dem Apostel Johannes zu-
zuschreiben. Der Lieblingsjiinger des Evangeliums sei
der Jiinger an sich, der vollkommene Jiinger ohne Ver-
bindung mit einer personlichen Realitit.

Der Brief an die Hebrider sei das Werk eines Juden-
christen im Strome der paulinischen Literatur.



- und Biblischen Literatur Frankreichs. 183

Der Jesus des IV. Evangeliums habe weder ein Ver-
hiltnis zu dem der Synoptiker noch zur Wirklichkeit.

Was die Organisation der christlichen Gemeinden
betreffe, so sei alles, was sich sagen lasse, dies, dal} sie
eine schwankende und unbestimmte gewesen sei.

. yDas Wenige, was wir von Jesus wissen, verdanken
wir jenen niedrigen (humbles) Christen, von denen Irenius
im 2. und Origines im 3. Jahrhundert so germgschatmg
reden werden.“

Der Brief des Jakobus kénne unmoglich dem Apostel,
dem Bruder des Herrn, zugeschrieben werden. An dem
Tage, da die Christen glauben werden, daB die Altesten
den einfachen Briidern unzugfingliche Dinge verrichten
konnen, wird der christliche ,Priester* geboren sein.

Die Urspriinge der romischen Kirche seien dunkel,
Petri Aufenthalt in Rom sei nicht unwahrscheinlich, —
Die Besonderung der kirchlichen Funktionire sei durch
die Entwicklung des Ritualismus begiinstigt worden; denn
dieser erheische wegen seiner starren Regelméafligkeit eine
mehr und mehr komplizierte Einfiihrung und immer
schérfere Besonderung. Hierzu miisse man den ebenfalls
sehr romischen Instinkt fiir militdrischen Gehorsam fiigen,
dann werde man verstehen, wie sich eine der kirchlichen
,Assisen® bildete.

Schon in den ersten Zeiten sei der rabbinische Geist
durch den EinfluBl eines auBerordentlichen Mannes, des
Paulus, in den Glauben eingedrungen. Bald werde vom
wahren Jesus und von seiner Lehre nichts als eine vage
Erinnerung tiibrigbleiben.

Die Idee eines Gottmenschen, unverstindlich fiir einen
Juden, sei den Heiden familidr erschienen. Die Gewohn-
heit der Taufe, d. h. einer feierlichen Reinigung durch
Wasser, sei tief in die antiken Gebriduche eingedrungen.

Sowohl aus dem Briefe Polykarps als aus verschiede-
nen Texten des Ignatius gehe hervor, daf der Bischof in
den Kirchen, an die sie gerichtet sind, noch nicht die
Stelle von spiter einnehme. — Um die hoheren Klassen
zu gewinnen, werde man erwarten miissen, da8 die grie-
chische Philosophie sich mit dem Christentum befasse.



184 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

I1.
E. Dimnet, La pensée catholique dans L’Angleterre
contemporaine.

Der Verf. erklirt im Vorwort, daBl der Leser seinen
personlichen Gedanken hauptsidchlich aus der Einleitung
und dem letzten Kapitel: Entwicklung und Theologie er-
sehen werde; dies sei ein wahrhafter Epilog, und er kénne
fast sagen, ein Glaubensbekenntnis.

Der Einleitung zufolge (S. IIIff.) habe man bisher iiber
dem Détail den vitalen Punkt vergessen, in welchem sich
der Katholizismus in England mit allem Wesentlichen des
modernen Gedankens beriihrte. Die Gegnerschaft, mit der
es der Katholizismus in der Gegenwart zu tun habe, sei
viel gefihrlicher als diejenige der mit den Waffen des
Spottes angreifenden Enzyklopéddisten. Man behandelt ihn
gewOhnlich mit einer ,ruhigen Superioritit“; bei vielen
ist es Indifferenz oder Dilettantismus.

Der Verf. will nur die auffallenden Ahnlichkeiten des
Newmanschen Gedankens mit den zeitgendssischen Lehren
zeigen, zuerst beziiglich des logischen Wertes der Begriffe,
dann beziiglich der Art ihrer Erwerbung. (XX))

In dem MaBe, in welchem man die Grammatik und
die Predigten studiert, wird man finden, daB Newman
um vierzig oder fiinfzig Jahre den Bestrebungen voraus-
eilte, die Fesseln zu losen, in denen der Katholizismus
eingeschlossen schien, und ihm eine derartige Freiheit zu
geben, daf} seine Anpassung von selbst sich ergebe. (5. XXV.)

Die Ecclesia discens spielt ihre Rolle zur Seite der
Ecclesia docens. Es ist ein beklagenswerter Irrtum, sich
die Kirche aus zwei Teilen gebildet vorzustellen, dem
einen, der fithrt, dem andern, der folgt, ohne daB dieser
den germgsten ElnfluB auf den ersten hat.

Das erste Kapitel behandelt den ,Vorldufer®, Kardmal
Wiseman, im AnschluB an Wards: ,Life and Times of
Card. Wiseman.“ " W.s. Ruhm bestehe in dem Verstéindnis
seiner .Zeit und der Einfithrung seiner Landsleute in die
groBlen Ideenverinderungen, welche die erste Halfte dieses
Jahrhunderts bezeichneten und die neuen Formen reli-
gioser Betitigung, die deren Folgen waren. Irlinder nach
Geburt und Temperament blieb er, wie unzihlige Einzel-
heiten beweisen, bis ans Ende seines Lebens Kind. Die
stets gleiche Formel seiner Tatigkeit war, zu zeigen, daf8



und Biblischen Literatur Frankreichs. 185

die katholische Kirche zu allen Zeiten sowie noch jetzt
durch ihre regelmiBige Entwicklung die religiosen, sitt-
lichen, #sthetischen, sozialen und politischen Bestrebungen
der Menscheit befriedigte und befriedigt. Der Zustand,
in welchem W. bei seiner Riickkehr aus Rom die Katho-
liken Englands traf, war eine Mischung von einem eigen-
tiimlichen Gallikanismus und latentem Protestantismus.

Er besaB eine gerade Seele und eine instinktive Ab-
neigung gegen die Kontroverse. Schmerzlich enttduschte
ihn die stete Berufung auf die unbeugsame Ordensregel,
wenn er in selnen Missionsbestrebungen auf Widerstand
stiefl. |

Trotz der errungenen Triumphe scheine es nicht, daB
man W. einen Mann von Genie nennen diirfe; er besal
nur eine wunderbare Leichtigkeit. Seine Stirke kam ihm
von einer intellektuellen Neugierde, die sich nach allen
Richtungen mit der gleichen Sympathie und ohne Hinter-
gedanken ausdehnte, durch tiefe, aber einfache und natiir-
liche christliche Uberzeugung gestarkt und unbehindert.

Das zweite Kapitel ist Newman, dem Seher (Voyant)
gewidmet. Von seinem Gedanken w1rd gesagt, er sel zu
sehr geformt gewesen, als daB die groBen klassischen
Theologen viel Einflul darauf gehabt hitten. Der Verf.
wZlaubt“ nicht, da N. den hl. Thomas zitiert hitte. Sein
wahres Feld sei die positive und apologetische Theologie
cgewesen. Die Dogmen gelten ihm im Grunde nur als
Symbole eines gottlichen Faktors, der so weit entfernt ist,
durch sie ganz bedeckt zu werden, dafl tausend andere
nicht dazu gelangen wirden, ihn zu erschopfen oder nur
zu ergriinden. Ubrigens soll nach dem Verf. N.s Theorie
von der Relativitit der dogmatischen Formeln, obgleich
sie leicht in einem naturalistischen Sinne gedeutet werden
konne, doch zweifellos von N. in einem ganz kathohschen
Sinne gemeint sein.

Die Apologetik sei nicht demonstrativ. Zwei Griinde
verhindern dies: die Notwendigkeit, Prinzipien fiir die
angewendeten Argumente zu postulieren, und die Unmog-
lichkeit, die wirklich iiberzeugenden Argumente strenge
ausemanderzusetzen Der geoffenbarten Wahrheit soll man
zwar nicht auf Grund strenger Beweisfiihrung, sondern
auf dem moralischer GewiBheit Glauben schenken.

Die positive Apologetik N.s sei genau jene De Maistres,
Lamennais’, Bonalds und selbst Nicolas’. Es seien dieselben,



186 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

auf der gleichen oberflichlichen Kenntnis der Geschichte
der Religionen oder vielmehr der Verkennung einer Menge
von heutzutage bekannten Tatsachen beruhenden Ansichten.

Die traditionalistische Apologetik N.s beriihrt uns nicht
mehr, dagegen seine moralische Apologetik: die Riick-
erstattung des Vorrangs im Glaubensakt an den Willen
und die Gnade, die Erhebung der Moglichkeit zur mora-
lischen GewilBheit seien auf Analysen begriindef, denen
man nicht widersprechen werde; hitte er nur diese frucht-
baren Gedanken angedeutet, sie wiirden mit seiner zugleich
kithnen und einsichtigen Theorie der Relativitit dogma-
tischer Formeln und seiner Analyse ihrer Entwicklung
genligen, ihn unter die hohen Geister, die tiefer als ihre
Zeit blickten, einzureihen.

Das dritte Kapitel wendet sich zu dem P. G. Tyrrell
unter der Uberschrift: Théologie et Dévotion. Der Verf.
will dem P. T. nicht Leichtfertigkeit des Gedankens vor-
werfen; wohl aber fehle ihm methodisches Denken. T. ist
Philosoph und wird wahrscheinlich Mystiker sein. Er
iibt vor allem Kritik. ,,Wenn P. Tyrrell an Gott glaubt,
so geschieht es nicht, als schiene ihm die theistische Meta-
physik von Zweifeln frei, sondern weil er dieselben Zweifel
auf dem Grunde anderer Metaphysiken findet, die weniger
verstindlich sind als der Theismus. Er ist also Theist,
weil ihm der Theismus weniger unverstiandlich dinkt als
die entgegengesetzten Systeme.*

T.s Apologetik ist zweischneidig. Wenn er die Ge-
lehrten widerlegt, bekimpft er die Wissenschaft, als ob er
ihr miBtraute; wenn er unbequemen Theologen Angst
machen will, spricht er von der nimlichen Wissenschaft
mit Achtung. ,Die Offenbarung ist mehr eine konkrete
Religion als ein Symbol; mehr eine lex orandi als eine
lex credendi. Nicht die Scholastik ziehe die modernen
Geister und Gemiiter an, sondern was im Theismus Er-
hebendes und Beruhigendes sei.“ ,Im intellektuellen Apo-
stolat der gebildeten Klassen ist T. offenbar Anhénger
der Methode der Immanenz.“ ,Das Verlangen zu glauben,
der pius credulitatis affectus ist die treibende und be-
stimmende Ursache des Glaubens. Dazu fiigt T. die Lehre
von der Immanenz des Ubernatiirlichen und der Wechsel-
durchdringung (compénétration) von Natur und Gnade.
Diese Immanenzdes Ubernatiirlichen ist,,das vorherrschende
Merkmal der thomistischen und augustinischen Theologie,



und Biblischen Literatur Frankreichs. 187

zu der Papst Leo XIIIL uns zuriickrief.“ ,Der Katholizismus

. wihlte die aristotelische Philosophie prizis, weil sie
zur Zeit der Wahl die verbreitetste war, sagt aber damit
nicht, daB sie die einzig gute oder die moglich beste
sel.” (?)

,2Der wirkliche Irrtum der Scholastiker war ihr tiber-
triebenes Vertrauen in die Philosophie, Geschichte, Physik
und Kritik ihrer Zeit.“ Die neue Apologetik kennzeichne
sich durch das Uberwiegen des moralischen Beweises, die
Einleitungen in die HI. Schriften seien einschneidend
modifiziert. Danach garantiere die Inspiration nicht die
Genauigkeit im einzelnen, die Werturteile, Reden und
Selbsterzdhlungen, von denen der Verf. keine direkte
Kenntnis besaB. :

,Das Buch Tyrrells rithrt uns durch den Sinn fiir einen
vom Glauben unzertrennlichen Fortschritt, durch die
Mischung von Geist und Gemiit (dme).“

Das vierte Kapitel ist unter dem Titel: Theismus und
Moral dem Konvertiten W. S. Lilly gewidmet. In seinen
,Renaissance-Typen“ entwirft er ein einnehmendes Bild
von Erasmus, dem er jedoch selbst durch seine Anhéng-
lichkeit an die Kirche und seine Moralwissenschaft iiber-
legen ist. Aus seiner Vorliebe fiir die praktischen Glaubens-
grinde erklirt sich seine Sympathie wie fiir Erasmus so
auch fiir Kant und Newman, der zweifellos auf ihn tiefen
EinfluB tbte.

Es bediirfe eines Glaubensaktes zum Eintritt in den
Theismus wie zu dem in die Wissenschaft; dies miisse
man den Wichtern der Orthodoxie sowie den krittlerischen
Geistern sagen, denen wir zuweilen an den Zugingen zum
Glauben begegnen. Die Lehre, daB man in direkten Ver-
kehr mit Gott eintreten koénne, und daB die GewiBheit,
seine Stimme auf diese Weise vernommen zu haben, die
einer Tatsache, unvergleichlich eindringlicher als logische
GewiBheiten, sei, wird von keinem wahren Philosophen
verworfen; nur beschrinkte und durch die Scholastik
ausgetrocknete (!) Geister stoBen sich daran.

Das fiinfte Kapitel ist W. Barry, dem Priester und
Literaten, gewidmet. Dieser klagt, daB die katholischen
Theologen und Philosophen zu einer abstrusen schola-
stischen Phraseologie zuriickgekehrt seien. ,,Unsere Sprache
sollte literarisch sein, sie ist technisch; statt modern zu
sein, ist sie veraltet.“ Es sei iberfliissig, zur christlichen



188 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

Welt in einer Sprache zu reden, die sie nicht mehr ver-
stehe, und mit einem Vertrauen in eine Logik, der sie
keinen Glauben mehr schenke.

Die Lowener Schule, die sich entschlossen der Biologie
und experimentellen Psychologie zuwandte, stand dem
Geiste Leos XIII. ndher als die Verfertiger von Sorites.
Die generelle Behauptung der Wahrheit, die man noch
vor kurzem demonstratio christiana nannte, gentige nicht
mehr.

In dem Kritiker Barry seien zwei Menschen, die sich
gliicklich ergéinzen, der Philosoph, der gelehrte Priester,
dessen Jugend im Studium der Metaphysik verging, und
der fest iiberzeugt ist, dafi die Grundlehren des Aristote-
lismus die unentbehrliche Basis jeder gesunden Philosophie
sind. Zwischen diesem Aristoteliker jedoch und jenen,
von welchen unsere Jugend litt, oder deren Vertrauen in
ihr Abcbuch, das sie Philosophie nennen, den Effekt eines
kindischen und ldcherlichen Anachronismus macht, besteht
ein Abgrund.

Barry hatte das Gliick, friihzeitig einigen Minnern
von Oxford, Konvertiten, zu begegnen, in denen sich eine
gewinnende Kultur mit der tiefsten Religion verband. Er
schrieb erfolgreiche Romane: die neue Antigone, die zwei
Fahnen, die Herolde des Aufruhrs, denen spiter drei
weitere folgten: Harden Massiter, Band (nceud) des
Zauberers und Frithling des Tags. B. schreibt Romane
und Literarkritik ebensowohl wie philosophische Unter-
suchungen; er sinnt (réve), nachdem er gepredigt, weil
er will, daB die Religion an all unseren Vermdgen teil-
habe, und daBl alle Vermogen sich in der religidosen Atmo-
sphéare entfalten.

Das sechste Kapitel (Entwicklung und Theologie) be-
handelt Wilfrid Ward. Der Verf. riithmt an ihm dieselbe
Aufrichtigkeit und den diesen Namen verdienenden Fort-
schritt, der auch Wiseman auszeichnet; er huldige dem
nZeitgeist® in dem Sinne der Richtung auf die Forschung
nach den Ursachen, auf Geschichte, und des MiBtrauens
gegen das a priori. Der wissenschaftliche Evolutionismus
anerkenne gegenwirtig die Notwendigkeit einer Teleo-
logie, eines Fortschrittsprinzips, ohne das es keine Ent-
wicklung gebe..

Die Wissenschaft werde in dem Mafe theistisch, in
welchem sie ihren Evolutionismus vervollkommne. In den



und Biblischen Literatur Frankreichs. 189

Erklirungen einer fortgeschrittenen Wissenschaft habe
sich der Gedanke der Beziehungen des Menschen zu Gott
in besonderem Malle erweitert, Es sei ein groBer Kampf
gewesen, der zur Vorherrschaft des Aristotelismus fiihrte;
seine Methode und seine Sprache seien den Vitern bis
auf St. Bernard ebenso antipathisch gewesen, als sie in
der Folge in den theologischen Schulen Mode und in den
Konzilien selbst natiirlich.wurden. Der Aristotelismus habe
sich nur langsam akklimatisiert. Der hl. Thomas selbst
sei von der (?) kirchlichen Autoritit wegen seiner ratio-
nalistischen Tendenzen und seinem Geschmack am Neuen
verurteilt worden. (Uber diese , Verurteilung“ s. Werner,
Der hl. Thomas v. Aquino I. 8. 863 ff.) Gleichwohl sei
bei seinem Tode die Verquickung des Dogmas mit dieser
Philosophie vollstindig und dauernd geworden. Die Zeiten,
in denen die Theologie eine Anpassung. des Glaubens an
die Prinzipien, welche die Philosophie, die Exegese und
die Geschichte beherrschen, sein wird, seien vielleicht nicht
sehr ferne. ,Die Woge, die so viele junge Leute, Laien
und Priester in die Stromung des zeitgenoOssischen Ge-
dankens zieht, kann jene erschrecken, die diesen Gedanken
fiir ihrem Glauben unheilbar feindlich halten, kann sie
aber in keinem Falle dariiber in Unkenntnis lassen, was
die néichste Zukunft sein wird. Anderseits, wie soll man
nicht sehen, mit einer gewissen zuriickkehrenden Sicherheit
nicht sehen, dal Manner von hochstem Werte ihren Glauben
auf Schliisse der modernen Wissenschaft und Philosophie
stiitzen konnen, ohne sie fiir weniger gesichert zu halten?
Man konnte ein bereits langes Verzeichnis von Theologen,
Exegeten oder Gelehrten, Laien oder Priestern, selbst
Bischofen aufstellen, die sich in der zeitgendssischen
Wissenschaft zu Hause fiihlen, wie der amerikanische
Klerus in der Demokratie.* ,Man hat es hundertmal
gesagt, es gibt nichts Unbewegliches auBer, was tot ist,
und die gr6Bte Unbill, die man einer Idee zufiigen kann,
ist, sie fiir immer abgeschlossen zu erkldren.“ ,Ein ge-
wisser Spiritualismus ist veraltet, aber die Psychologie
unserer Tage hiitet sich, die Seele zu leugnen, wenn sie
behauptet, daB dieses Wort ebenso schwach, als die Sache
unbegreiflich ist. ,Man kann neue Methoden in das
Studium des Wunders und der Offenbarung einfiihren,
ohne dem wahren Begriff des Ubernatiirlichen unrecht
zu tun“ ,Es ist unniitz zu fragen, was das Christentum



190 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

in den Handen der Neuerer werden wird. Es gibt keine
Neuerer, es gibt keine Religion der Zukunft.“ ,Der Ge-
danke, daB die Wahrheit um ihrer selbst willen gesucht
und verkiindet werden miisse, ist protestantisch. Fiir den
Ratholiken ist die Wahrheit im SchoBle der Kirche ver-
borgen und darf nur mit ihrer Zustimmung davon ent-
bunden werden.“ ,Weise Freiheit fiir die Individuen,
Klugheit und selbst Mifitrauen in der (?) Autoritdt: dies
ist die Aktionsformel der Kirche in der Anpassung ihrer
Lehre.“ Diese Anpassung verlangt nur ,die Beseitigung der
Einwiirfe, die ganz an eine veraltete Fassung der Probleme
gekniipft sind. Sie bedeutet nicht, Gott und Kirche demon-
strieren, sondern Christentum und Katholizismus Tausenden
aufrichtiger Menschen annehmbar machen, die unfihig
sind, auf religiose Dinge intellektuelle Formeln anzuwenden,
die sie nie gekannt oder deren sie sich entwdhnt haben.

I11.
Alb. Houtin, La Question Biblique au XX¢ Siécle.
2. Ed. Paris. 1906.

Dem Vorwort zufolge will der Verf. das Bild der
y,neu eingetretenen Periode der biblischen Kontroverse
entwerfen“. In der gesamten Katholizitit habe es nur
einen dunklen Punkt gegeben: die Haltung des Abbé
Loisy, der die Schwierigkeiten der Bibelfrage zu ,inkar-
nieren“ schien. ,Der minder strenge englische Geist suchte
auf friedlichem Wege die neue Wissenschaft mit den alten
Dogmen zu vereinbaren, wobei besonders zwei Punkte die
Aufmerksamkeit auf sich zogen: die jungfrauliche Geburt
und die Auferstehung Christi.

Demvom Verf. mitgeteilten Schreiben Kaiser WilhelmsII.
an den Admiral Hollmann entnehmen wir die Worte:
y,Einer der Minner, die Gottes Hauch beriihrte, war
Hammurabi ebenso wie Moses, Abraham, Homer, Karl der
GroBie, Luther, Shakespeare, Goethe, Kant, Wilhelm der
Grofie.* ,Die Erlaubnis oder vielmehr der Befehl, den
der Kaiser gab, von seinem Schreiben den weitesten Ge-
brauch zu machen, wurde sofort befolgt.“

Unter der Uberschrift: Die Frage der Inspiration
behandelt der Verf. die verschiedenen Auffassungen ihres
Begriffs. Bei den protestantischen Theologen (wie sich



und Biblischen Literatur Frankreichs. 191

auch im Schreiben des Kaisers zeige) nehme dieses Wort
einen weiten Sinn an, der auf die Bewegung des Genies
anwendbar sei, welche den Dichter, Kiinstler, Krieger,
Gesetzgeber zur Schaffung von Meisterwerken fiihre.

Die folgende Abhandlung gilt den liberalen Prote-
stanten Sabatier, Eugen Ménégoz, Adolf Harnack und
Jean Réville. Nach Sabatier lasse sich die Predigt Christi
auf drei Hauptpunkte zuriickfiihren: das Reich Gottes
und sein Kommen, Gott Vater und der unendliche Wert
der Menschenseele, die hohere Gerechtigkeit und das
Gebot der Liebe.

Auf die Frage: Was machen die liberalen Protestanten
aus der Bibel? antwortet einer von ihnen, J. Réville: sie
hegen fiir die Bibel eine groBle Verehrung und innigen
Dank, konnen aber in ihr nicht mehr ein einzigartiges
Buch sehen, das sich von allen anderen literarischen Er-
zeugnissen der Vergangenheit unterscheide. Wenn sich
in der Bibel zahlreiche Seiten finden, iiber die der Hauch
hoéchster religioser und moralischer Inspiration weht, so
ist diese nicht von anderer Natur als jene, welche iiber
die armseligen Bedingungen menschlicher MittelméBigkeit
die Denker, die edlen Kiinstler, die Dichter, die Helden
des Gewissens, die grofien Wohltiter der Menschheit zu
allen Epochen und in allen Sozietdten der Vergangenheit
erhoben hat, und welche in dem Geheimnis ihrer unerklir-
lichen Entstehung iiberall und zu allen Zeiten die wirkende
gottliche Kraft des langsamen Aufsteigens der Menschheit
zu einem hoheren Leben gewesen ist.

Nr. IV: ,Theologische Stellung M. Loisys.“ Loisy,
ein Schiiler des Kardinals Newman, sucht die Fragen nach
dem Wesen des Christentums und der Lehre Jesu zu be-
antworten. Um den Konflikt zwischen Wissenschaft und
Kirchenlehre zu schlichten, wandte er sich der Dogmen-
geschichte zu. Nach einer AuBerung des Mgr. Turinaz
hat der iibertriebene Enthusiasmus einer Gruppe von
Katholiken und Priestern fiir den Kard. Newman zweifellos
seinen Grund darin, daB sie in ihm eine Stiitze zugunsten
ihrer Neuerungen in den wesentlichen Begriffen des
Glaubens und besonders in dem zu finden meinen, was
sie die Entwicklung des Dogmas nennen, wobei nicht zu
leugnen sei, da es dem Wort und den Darlegungen des
Kardinals oft an Klarheit fehlt, und dafl seine Methode im
ganzen nicht gebilligt werden kann. Seitdem N. seine



192 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

Theorie ausgearbeitet habe, behaupten die ,Kritiker“ die
Losung einer groBen Anzahl von geschichtlichen Problemen
gefunden zu haben. Namentlich glauben sie bewiesen zu
haben, dafl die ersten Kapitel der Genesis nur mythische
und legendire Erzihlungen seien, und daBl die Grundidee
der Predigt Christi die bevorstehende Errichtung des von
den Juden, seinen Zeitgenossen, erwarteten Reiches gewesen
sei. Jedenfalls scheint Loisy iiber Newman weit hinaus-
gegangen zu sein.

Die Absurditdten, zu denen die Leugnung der Gottheit
Christi fiihre, bewirken, daBl man diese Gottheit mit prak-
tischer Notwendigkeit behauptet. Gleichwohl bleibe es
wahr, dal eine Anzahl von Christum betreffenden Thesen,
wie seine Auferstehung, seine jungfréuliche Empfingnis,
die Einsetzung des Papsttums, geschichtlich nicht bewiesen
werden konne. Wenn die intransigenten Theologen Loisy
seine Stellungnahme bitter vorwerfen, so frage es sich,
welche Haltung mehr falsch sei, ob desjenigen, der be-
hauptet, der Christ miisse den Glauben an die Auferstehung
annehmen, obgleich er sie nicht beweisen konne, oder
derjenigen, die hartnickig mit Legenden beweisen wollen,
die vielleicht dem Mittelalter geniigten, fiir den modernen
Geist aber, der sie der Irrtiimer und Widerspriiche be-
schuldigt, unannehmbar sind.

Nr. V betitelt sich: Die Verdffentlichung von L'Evan:
gile et L’Eglise. Wir entnehmen daraus die durch den
Kardinal Richard auf folgende Griinde hin erfolgte Ver-
urteilung dieser Schrift: erstens daBl das Buch ohne das
von den Kirchengesetzen vorgeschriebene Imprimatur
veroffentlicht wurde; zweitens, dall es geeignet sei, den
Glauben an die Grunddogmen der katholischen Lehre zu
erschiittern, namentlich der Autoritit der HI. Schriften
und der Tradition, an die Gottheit Christi, sein unfehl-
bares Wissen, die Erlosung durch seinen Tod, seine Auf-
erstehung, die Eucharistie, die gottliche Einsetzung des
Primates und Episkopates. Weit entfernt, die verworfenen
Lehren aufzugeben, fuhr Loisy fort, in der Revue d’histoire
et littérature religieuses und in der Revue critique Artikel
zu veroffentlichen, welche dieselben Prinzipien atmen, wie
das verurteilte Buch, und ganz ebenso die traditionelle
Theologie untergraben

Nr. VI tridgt die Uberschrift: Die Anfinge (débuts)
des Pontifikats Pius’ X. ,Die Bibelfrage wurde eine Plage



- und Biblischen Literatur Frankreichs. - 193

(obsession) fiir Leo XIIL; sie betriibte ihn wihrend seiner
letzten Krankheit. Er sprach davon in seinen Fieber-
phantasien wie in seinen lichten Augenblicken.“ ,Pius
zeigte als Patriarch in einem Hirtenschreiben, daB er der
Bibel nicht allein ihre traditionelle Auslegung, sondern
auch ihre legenddren Entwicklungen bewahrte.“

In seiner Schrift: ,,Um ein kleines Buch“ dulert Loisy :
sDer Fortschritt der Wissenschaft bringt das Gottesproblem
in eine neue Fassung, ebenso der Fortschritt der Geschichte
das Problem Christi und das der Kirche.“ Das,vierte Evan-
gelium* stelle fest, dafl dieses Werk nicht von Johannes,
dem Sohne des Zebedius, verfaBt und auch keine geschicht-
liche Erzihlung, sondern eine symbolische These sei.

In Nr. VII: ,Um die Verurteilung des Abbé Loisy*
wird das Schreiben des Kardinalstaatssekretirs mitgeteilt.
Dasselbe nennt als sehr schwere Irrtiimer in L.s Schriften
jene, welche die Uroffenbarung, die Authentizitit der evan-
gelischen Berichte und Lehren, die Gottheit und das Wissen
Christi, die Auferstehung, die gotthche Stiftung der Kirche,
die Sakramente betreffen.

In einer Instruktion des Bischofs von Chalons lesen
wir gegeniiber dem von Loisy betreffs der Worte: bapti-
zantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti
gedubBerten Zweifel die Worte: C’est la, vis-d-vis de
VEglise et du Sauveur lui-méme une 1nsolence, que -nous
ne tolérerons pas; et nous nous bornerons & répondre
avec l’autorité du Christ et des siécles de son Eglise:
»voyons, monsieur 1’abbé, dites, qui &tes vous?“

Uber Loisys Vortrﬁge éiuBert sich M. Aulard, Prof.
der Sorbonne: ,Sie wissen, daBl M. Loisy ... gesteht, zwei
Naturen in sich zu fithlen: den Gldubigen und den Kri-
tiker; jener, der Glidubige, nimmt blindlings die hl. Biicher
als gottliche Wahrheiten an; dieser, der Kritiker, erklart
dieselben Biicher, wie man Titus Livius erklirt, ohne jede
Verehrung und ohne Bedenken, darin Interpolationen,
Phantasien, Aufschneidereien (bourdes) hervorzuheben.*

- Der Abschnitt schlieBt mit den Worten der Revue
Augustinienne: ,Esist festgestellt, daB dieses System (Loisys
Apologetik) vollstindig gescheitert ist. Von den Theologen
zensuriert, von den Protestanten und Ungldubigen be-
ldchelt . . ., von Rom verworfen, ist von der historisch-
philosophischen Synthese M. Loisys mnichts aufrecht
geblieben.* ‘ "

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIII. 13



194 Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

Nr. VIII: Die Resultate der Apologetik Loisys. ,Die
zwei kleinen Schriften L.s haben mehr EinfluBl gehabt als
das Leben Jesu Rénans, Viele Gliubige wurden durch
sie verwirrt. Vor allem zeigten sie dem Klerus, daB die
rationalistischen Einwiirfe nicht armselige Lappalien sind,
wie sie ihm von seinen Erziehern bis jetzt hingestellt
wurden. Wie es sich auch mit der Frage verhalten moge,
ob der Urheber von Umstellungen (transpositions), die
solche Bemerkungen und Kommentare erregen, das Recht
hat, sich Katholik zu nennen, und die Kirche ihn zu ihren
Glaubigen zidhlen kann, seine wissenschaftliche Einlage
(apport) wird bleiben und zur noch weiteren Widerlegung
(confondre) der alten theologischen Systeme beitragen.*
Loisy habe die Rechte der Bibelkritik gegen ebenso
intolerante als falsche Anspriiche des traditionellen Dog-
matismus aufrechterhalten. ,Wenn sein Unternehmen
erfolglos blieb, der religiosen Gesellschaft, deren Priester
er war, Verteidigungsmittel zu verschaffen, so war es eben
unmoglich.  ,,Wiewohl er oft mit Harnack und den
liberalen Protestanten Streit suchte, so steht L. diesen
doch nidher als seinen Glaubensgenossen.” ,Man sieht den
Tag anbrechen, da man die vorviterlichen Legenden der
Wahrheit opfern wird. Sehr wenige Geschichtschreiber
haben der alten Dogmatik schéirfere Streiche versetzt.*

Nr. IX. Der erste, der nach L. denunziert wurde, war
P, Lagrange, Korrespondent der Akademie der Inschriften
und schonen Wissenschaften. Er behauptet wie auch die
Exegeten seiner Schule, die Enzyklika ,Providentissimus*
und verschiedene Zeugnisse der Viter gestatteten die An-
nahme, dafl die hl. Schriftsteller, gleichwie sie vom Auf-
und Untergehen der Gestirne reden, auch Legenden, Volks-
sagen, falsche in ihrer Umgebung kursierende Nachrichten
aufzeichneten.

Bald nach Lagrange war auch der Erzbischof von
Albi, Mgr. Mignot denunziert worden. Auch Mgr. Batiffol
und das Institut, dessen Vorstand er ist, entging nicht
der Verdachtlgung durch ,inc u151tor1schen Eifer“, obgleich
sie mehr als sonst jemand , L’Evangile et ’Eglise“ bekampft
hatten.

Wie die katholischen Exegeten so riickte auch eine
Philosophenschule, an deren Spitze Blondel stand, von
Loisy ab, obgleich sie zuvor seine Arbeiten mit Sympathie
angesehen hatte,



und Biblischen Literatur Frankreichs. 195

Nr. X: ,Kleine Polemiken.“ ,Wihrend die Theologen
sich stritten, ohne ihre Lehren ins Gleichgewicht zu bringen,
versuchte die katholische Presse, den Glauben ihrer Leser
durch kriftiges Wiederholen der hergebrachten Behaup-
tungen und moglichstes Herabsetzen der Eroberungen der
Wissenschaft festzunageln.“

,vom ersten Kapitel der Genesis bis zum letzten der
Apokalypse scheint die traditionalistische Schule alle ihre
Positionen behauptet zu haben. Mogen aber die Kritiker
auch als verdichtig betrachtet oder verurteilt werden, die
von ihnen gestellten Probleme lassen sich nicht mehr
unterdriicken. Die Jugend erwégt sie mit dem Geiste der
Freiheit, der unsere Epoche kennzeichnet.“

»Die Progressisten . . . wissen, daB die Zukunft der
Kritik recht geben wird, und daB sie wenigstens die Ge-
nugtuung haben werden, nicht als Angefithrte noch als
Mitschuldige in den zahlreichen Riickziigen dazustehen,
die das 20. Jahrhundert wird antreten miissen.”

Nr. XI: ,Die Bibelfrage in Rom.“ Auf eine Anfrage
betreffend die Erzéhlungen der HI. Schrift, ob sie nicht
zuweilen nur anscheinend Geschichte enthalten und viel-
mehr eine Lehre in geschichtliche Form einkleiden, erfolgte
die Antwort der Bibelkommission: ,Negativ, den Fall, der
nicht leichthin anzunehmen sei, ausgenommen, dafi unter
Vorbehalt des Urteils der Kirche durch solide Griinde
bewiesen ist, der hl. Schriftsteller wolle keine eigentliche
Geschichte geben, sondern unter dem Anschein und der
Form einer solchen eine Parabel oder Allegorie darbieten.*

In der Revue du clergé frangais werden als Beispiele
angefithrt ,manches Kapitel der Genesis oder Biicher wie
Tobias*.

Im weiteren kommt der Verf. auf P. Delattre S. J.
zu sprechen, der dem Prinzip huldigt, in der Bibel miisse
man ,entweder alles annehmen oder alles lassen“ P.
Lagrange schrieb eine sehr gemiBigte Replik gegen das
Buch Delattres. Lagrange wurde nach Rom beordert ad
audiendum verbum, und der Mag. S, Palatii befahl ihm,
derartigen VeroOffentlichungen zu entsagen.

Ein einziges Mal habe der Papst (Pius X.) weniger
Worte des Lobes fiir die Anhi#nger der absolut konser-
vativen Exegese, nimlich in seinem Schreiben an den
Bischof v. Rochelle, wo er das Verhalten derjenigen nicht
billigt, qui n’osent en aucune fagon rompre avec l’exégése

18*



196 Aus der ;ungsten Rellglonsgeschlchthchen

scripturaire ayant eu cours jusqu’ & présent, alors méme
que la foi demeurant, d’ailleurs sauve, le sage progreés
des études les y invite impérieusement.

Nr. XII handelt von den biblischen Studien in England.
Ein Kanonikus von Westminster, M. Hensley Henson, ver-
offentlichte einen Artikel iiber einen Punkt der neutesta-
mentlichen Kritik, der ihm den o6ffentlichen Tadel des
Londoner Bischofs zuzog, weil er die Auferstehung Jesu
leugnete. Dies veranlafite einen Londoner Kleriker, in
einem Manifest die Freiheit der Kritik auf dem Felde des
N. T. zu reklamieren. Er setzte ein Komitee von 21 Mit-
gliedern ein, das 80 weitere Kleriker anwarb, die so ein
Korps von 101 ,Patronatsmitgliedern® bildeten.

Der Standard reproduziert die von ihnen unterzeich-
nete Erkldrung, indem er sie als ein zur Erké&mpfung der
Duldung fortgeschrittener Ansichten betreffs der jung-
friulichen Geburt und der Auferstehung darstellt. Die
dagegen gerichteten (orthodoxen) Kommentare sind ,,Wut-
schreie von Zorn, Hal und Intoleranz*.

Der Kanonikus Max Coll klagt, daBl die Erklirung
zu unbestimmt sei, und verlangt, bevor er unterschreibe,
die jungfréauliche Geburt miisse aus der Kategorie der
offenen Fragen ausgeschlossen werden.

,Tatsichlich duldet die Hierarchie in der Kirche eine
wachsende Anzahl von Gliubigen, fiir die der geschicht-
liche Wert der Einzelheiten des Dogmas . .. kein Interesse
bietet. Sie behalten davon nur, was sie den religiosen
Wert nennen, d. h. den erbaulichen Symbolismus.“

Nr. XIII: ,Die wirkliche Frage.“ ,Die Kritiker leugnen
nicht a priori die Moglichkeit der Wunder; sie priifen nur,
ob die von den Evangelien erzihlten Wunder durch an-
nehmbare Zeugen beglaubigt sind.*

,2Die Geschichte wurde in vier Etappen umgestaltet,
1. Jesus Sohn Josephs, Nachkomme Davids; 2. die jung-
friauliche Geburt.“ ,Der hl. Ignatius ist der erste und
einzige der apostolischen Viter, der von der wunderbaren
Geburt Jesu spricht. Ein weiteres Moment erwihnt eine
Anm, das zeigen soll, daB die Kirche nicht schon vom
Anfang an die jungfriuliche Geburt geglaubt habe. 3. Die
fortdauernde Jungfridulichkeit; diese habe evangelische
Texte gegen sich. — 4. Die Jungfréulichkeit Josephs. —
Der Vergottlichung setzte sich eine Schméihschrift ent-
gegen, die Jesus zum filius adulterinus machte. ,So wurde



und Biblischen Literatur Frankreichs. 197

die Wirklichkeit durch den HalB wie durch die Liebe
entstellt. '

Die Frage sei nicht, ob eine Jungfrau durch goéttlichen
Willen gebiren konne, sondern ob die Texte nicht inter-
poliert, verstiimmelt - seien. ,Was wiirden Christen, die
sie mit geschlossenen Augen annehmen, sagen, wenn sie
sich statt auf Jesus auf Mohammed bezdgen 2

yDer Punkt, der in der Geschichte Jesu auf den ersten
Blick am besten dokumentiert scheint, ist sein Leiden.
Gleichwoll stellen die Passionsberichte storende ,Inkonsi-
stenzen‘ dar.“ ,Die methodische Analyse, der die Evan-
gelien unterzogen worden sind, hat die unparteiischen
Gelehrten zu folgenden Konsequenzen gefiithrt: Von den
durch die Kirche anerkannten vier Evangelien stellen die
drei ersten einen sehr relativ-geschichtlichen Wert dar,
das vierte ist ein symbolisches Werk, dessen Zeugnis man
nie sicher anrufen kann.“ In der Evangelienfrage handle
es sich darum, zu wissen, ob diese Dokumente nach dem
gewohnlichen Verfahren der Geschichtswissenschaften be-
urteilt werden oder ob die Christen ungliicklicherweise
zu ihren Gunsten ein Minimum von Kritik beanspruchen
sollen, eine besondere Behandlung, die fiir jeden auf-
richtigen Menschen einem Eingestindnis oder einer Ver-
urteilung gleichkommen wiirde.

Ein Anhang enthdlt auBler anderem 1. das Dekret des
Konzils von Trient iiber die kanonischen Schriften; 2.
deren Gebrauch; 3. das Dekret des Vatikanums sowie
Dokumente in der Sache Loisys; 4. das apostolische
Schreiben Papst Pius’ X. iiber den biblischen Unterricht
in den Seminarien sowie bibliographische Notizen wund
zahlreiche Prefistimmen iiber die erste Auflage des Buches.



	Aus der jüngsten religionsgeschichtlichen und biblischen Literatur Frankreichs

