
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 23 (1909)

Artikel: Die Kontemplationsarten nach der Lehre des Hl. Bernard

Autor: Ries, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


150 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

DIE KONTEMPLATIONSARTEN NACH DER LEHRE
DES HL. BERNARD.

Von DE. J. RIES.
—

Die eingehende Besprechung, welche P. Joseph a

Spir. S. dem letzten Teile meines Buches über „Das geistliche

Leben nach der Lehre des hl. Bernard" in XXII, 4
S. 453 ff. dieser Zeitschrift zuteil werden läßt, veranlaßt
mich zu einer ausführlicheren Erwiderung. Es will dem
Verfasser genannten Artikels „wenigstens bezüglich des
letzten Abschnittes (der Mystik) des Buches scheinen, daß
die darin dargelegte Lehre des hl. Bernard über die
Kontemplation in manchen Punkten von den Anschauungen
des großen Mystikers abweicht und daher nicht den
Anspruch erheben kann, eine in jeder Hinsicht unanfechtbare

Darstellung der Lehre des Heiligen zu sein". Das
ist in der Tat ein schwerwiegender Vorwurf, der an
Gewicht noch gewinnt durch die Eigenart seiner
Begründung: „Man kann sich nämlich der Wahrnehmung
nicht verschließen, daß Dr. Ries mit einer fertigen
Theorie in der Hand an die Untersuchung der bernardi-
nischen Mystik herantrat und seine Aufgabe darin
verlegte, den hl. Bernard in das mitgebrachte Schema, das
er aus Philippus a ss. Trin. und anderen auf diesem
Mystiker fußenden mystischen Schriftstellern geholt hatte,
hineinzuzwängen" (S. 453).

1. Damit erhebt der Verfasser des betr. Artikels einen
Vorwurf gegen meine wissenschaftliche Arbeitsmethode.
Ich kann ihm die Versicherung geben, daß seine
Bemerkungen unzutreffend sind. Ich weiß nicht, ob P. Joseph
a Spir. S. schon in der Lage war, die Ansichten eines
Autors auf irgendeinem Gebiete) der Theologie quellenmäßig

zu bearbeiten. Er wird mir jedoch die Frage
gestatten, welchen von zwei Bearbeitern er für fähiger
hält, die Lehren beispielsweise eines Kirchenvaters auf
irgendeinem Zweige der Theologie darzustellen, denjenigen,
der völlig unorientiert über den betr. Traktat an seine
Arbeit herantritt, oder denjenigen, der zuvor auf dem
betr. Gebiete sich umgesehen und seine theologischen
Vorstudien gemacht, sich also die nötigen wissenschaftlichen



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 151

Vorkenntnisse erworben hat? Ich gestehe: ich habe die
Theorie der Mystik zuvor studiert, bevor ich an
die Bearbeitung der bernardinischen Mystik herantrat.
Hält Verfasser dies für einen wissenschaftlichen Fehler?
Hält er überhaupt eine Bearbeitung der bernardinischen
Mystik für möglich ohne mystische Vorstudien?

Was ich dagegen nicht zugestehen kann, das ist
die Behauptung, die, wie sich zeigen wird, durch nichts
begründete Behauptung, ich sei mit „einer fertigen
Theorie in der Hand" an meine Untersuchung
herangetreten. Und mein Kritiker fühlt sich sogar in der
glücklichen Lage, mir apodiktisch den Gewährsmann
nennen zu können, aus dem ich mein „mitgebrachtes
Schema" entnommen; es ist „Philippus a s s. Trin. und
andere auf diesem Mystiker fußende mystische
Schriftsteller". Ich vermag dem Rezensenten für seine Belehrung
nicht zu danken; ich bedauere, daß sie unrichtig ist. Ich
gebe dem Hochw. Herrn die Versicherung, daß ich die
Mystik des hl. Bernard in der Hauptsache fertig hatte,
bevor ich Philippus auch nur zur Hand nahm. Meine
Vorstudien über Mystik machte ich überhaupt nicht aus
Philippus, sondern aus S and a eus S. J. Theologia mystica
Moguntiae 1627. Daß dieser bewährte Autor „auf Philippus
nicht fußt", wird mir Verfasser zugestehen müssen, wenn
er erwägt, daß Philippus a ss. Trinitate 1671 erst
gestorben ist.

Ist somit die Annahme, meine Auffassung, die ich an
Bernards Mystik heranbrachte, stamme aus Philippus,
unrichtig, so muß ich mich ebenso verwahren gegen die
Art, wie mein Kritiker meine Arbeitsmethode auffaßt: er
nimmt an, ich zwänge Bernard in ein erst später
ausgebildetes System hinein, das ich fertig an ihn herantrage.

Dem ist nicht so. Wenn der Verfasser sich die
Mühe nicht will verdrießen lassen, meine Darstellung der
Mystik mit der von Philippus a ss. Trinitate zu vergleichen,
so wird er herausfinden, daß von einer Übereinstimmung
im „Schema" keine Rede sein kann; und nur die große
Kühnheit und Sicherheit in seinen Annahmen, die durch
sachliche Prüfungen nicht fundamentiert ist, befähigt ihn
zu einer solchen Aufstellung. Ich lehne im Gegenteil die
Möglichkeit einer gleichwertigen Übertragung von
Begriffen, welche erst in der späteren, besonders spanischen
Mystik zur Ausbildung kamen, auf Bernard ab, wenn ich



152 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

S. 315 f. schreibe: „Fast alle jene zahlreichen Beschauungs-
stufen, welche die spätere Mystik, insbesondere des
Karmeliterordens unter dem Einfluß der hl. Theresia und des
hl. Johannes vom Kreuz ausgebildet, finden sich dem
Namen nach schon bei Bernard. Sicherlich haben seine
mystischen Reden zum Hohenlied auf die reiche
Ausgestaltung der mystischen Terminologie einen maßgebenden
Einfluß geübt. Wenn wir gleichwohl von einer besonderen
Besprechung dieser Beschauungsgrade abstehen, so
bestimmt uns hierzu der Umstand, daß die mystischen
termini bei Bernard noch nicht fest ausgeprägt sind. Was
die klassische Mystik begrifflich scheidet, fließt bei ihm
als synonym noch vielfach ineinander Es sind
verschiedene Namen, welche höchstens verschiedene Seiten
derselben Sache, nicht aber verschiedenartige Zustände
oder Stufen bezeichnen wollen, weshalb sie vielfach pro-
miscue füreinander eintreten." Ich wüßte nicht, wie ich
jeden Versuch, die bernardinische Mystik in ein aus
Philippus a ss. Trinité oder irgendeinem von ihm
abhängigen Mystiker geschöpftes System „einzuzwängen",
entschiedener ablehnen könnte. Oder ist vielleicht meine
Stoff teilung und Stof fbehandlung mit diesen Mystiker
übereinstimmend? Möge mein geehrter Kritiker doch
den Versuch einer Vergleichung unternehmen.

Ich habe keinen Grund, dem Verfasser des erwähnten
Artikels den freien Blick in meine Arbeits werk Stätte
zu verwehren. Nach vorläufiger Orientierung über die
Sache selbst an der Hand zuverlässiger Führer begab ich
mich an die Lektüre der bernardinischen Schriften. Ich
habe sämtliche echten Schriften Bernards mit der Feder
in der Hand studiert. Die Notizen wurden nach ganz
allgemeinen Gesichtspunkten, z. B. Tugendlehre, Geistesgaben,

Mystik gruppiert und erst nach vollendeter
Lektüre, aus welcher das Gesamtbild der Einteilung allmählich
sich herausschälte, ging ich an die Disponierung und
Ausarbeitung. Wie ist also mein Schema der Mystik
erwachsen? Aus dem Stoff, den mir der hl. Bernard
selbst darbot, nicht aus einem vorgefaßten Schema. Ich
habe zudem die Lehre Bernards zuerst vollständig
dargestellt, ehe ich an die einschlägige Literatur und die
Ausarbeitung der Anmerkungen herantrat. Das ist meine
Methode, die meines Wissens noch auf keiner Seite, außer
der n^eines Kritikers Anlaß zu Ausstellungen gab, und



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 153

wohl auch vor jeder ernsten wissenschaftlichen Kritik
bestehen kann.

2. Nun ist es insbesondere eine erste pièce de
résistance, welche die Kritik des Verfassers in die Schranken
rief. Er schreibt: „Der Gedanke an eine Abhängigkeit
des Autors von den genannten neueren Mystikern drängt
sich einem besonders lebhaft da auf, wo der Verfasser
die Existenz einer zweifachen Art der Kontemplation,

nämlich einer erworbenen und einer eingegossenen,

zu beweisen sucht; denn nach meiner Ansicht hätte
der Verfasser diese Einteilung wohl kaum beim hl. Bernard
entdeckt, wenn er nicht die Vertreter einer doppelten Art
von Beschauung als Wegweiser benutzt hätte. Gerade
aus Bernard läßt sich unwiderleglich, wie mir scheint, die
Haltlosigkeit der Aufstellung jener zweifachen
Kontemplationsart nachweisen, und es hätte daher der Verfasser
durch eine voraussetzungslose Wiedergabe der bernardi-
nischen Mystik jene Theorie von einer doppelten
Beschauung bedeutend ins Wanken gebracht." S. 453 f. Im
Interesse der Klarheit scheide ich zwei Gesichtspunkte
in diesen Behauptungen des Verfassers aus.

Ich behandle zunächst den prinzipiellen Standpunkt:

Was ist von der obigen Unterscheidung der
Kontemplation zu halten? Und sodann die Stellung
Bernards zu dieser Frage.

Die erste dieser beiden Fragen scheint mir den Schlüssel
zu bieten zum psychologischen Verständnis der Kritik
meiner Mystik. Der Verfasser hat nämlich im 4. Heft
dieser Zeitschrift Jahrgang 1907 S. 43ti ff. einen Aufsatz:
„Über die Arten der Kontemplation" veröffentlicht. In
diesem Aufsatze hat er den Nachweis versucht, „daß in
der älteren Mystik die Kontemplation nur unter dem
bestimmten, konkreten Begriffe eines durch ein übernatürliches

Licht bewirkten, aber dunklen Gottschauens des
über sich selbst erhabenen Geistes auftritt." Vgl. S. 4(54 f.

Diese seine Auffassung von der Beschauung
hat er alsdann an die Lektüre meines Buches
herangebracht und in demselben nicht bestätigt, sondern
einen entgegengesetzten Standpunkt vertreten, oder besser
kurz erwähnt gefunden. Unter diesem Gesichtswinkel las
er nun meine bernardinische Mystik, und sein Urteil war
gefällt: Das ist nicht Bernards wahre, sondern in ein
fremdartiges System gezwängte Lehre. Ich könnte hier



154 Die Kontomplationsarteii nach der Lehre des hl. Bernard.

so unhöflich sein und dem Verfasser den Vorwurf, daß
er seine „fertige Theorie" an die Untersuchung meiner
Arbeit herangetragen und sie demgemäß gerichtet hat,
daß er Bernards Mystik in sein „mitgebrachtes Schema
einzuzwängen" sucht, zurückgeben. Ich will indes die
Sache selbst prüfen.

Verfasser kennzeichnet die Lehre von einer doppelten
Beschauung als neuere Lehre; er spricht mit Bezug auf
Philippus a ss. Trin. und andere auf diesem Mystiker
fußenden mystischen Schriftsteller als „neueren Mystikern"
(S. 453) und nennt ihre Theorie eine „neuzeitliche". (S. 466).
Als Vater dieser Distinktion betrachtet der Verfasser den
Karmeliter Philippus a ss. Trinitate (f 1671). „Wenn ich
nicht irre," schreibt er (XXI, 462), „ist er der erste
gewesen, der die Theorie von einer doppelten Spezies von
Kontemplation aufgestellt." Verfasser irrt sich
aber: wir finden sie schon bei Sandaeus in seinem 1627
erschienenen Werke S. 68. Möge er deswegen seinen
hochverdienten Ordensgenossen von diesem falschen Argwohne
reinigen; ob er recht tut, nun den Jesuiten Sandaeus
dieser in seinen Augen wenig verdienstlichen Tat zu
beschuldigen, bin ich augenblicklich nicht in der Lage zu
beurteilen. Die Sache selbst, wenn auch nicht der
terminus, findet sich jedenfalls weit früher und zwar
bei den hervorragendsten Vertretern der mystischen Theologie.

Verfasser lese beispielsweise, was einer der aller-
bedeutendsten Theoretiker dieser theologischen Disziplin,
Jacobus Alvarez de Paz im 3. Bande seiner opera
spirituals (Moguntiae 1619) S. 1654 ff. schreibt: de modo
facillimo, quo per creaturas ad Dei cognitionem contem-
plator accedat; und er wird mir zugeben müssen, daß hier
von der contemplatio acquisita bezw. acquirenda die Rede
ist, zum Unterschiede von der eingegossenen Kontemplation,

von deren verschiedenen Graden er 1747 ff. redet.
Und wir stehen trotz der Versuche unseres Gegners,
diese Tatsache zu negieren, nicht an, Vallgornera (f 1665),
einem Zeitgenossen des Philippus a ss. Trinitate, völlig
beizustimmen, wenn er diese Unterscheidung bei St.
Thomas gleichfalls nicht dem terminus nach — denn dieser
ist Sache späterer Ausprägung gewesen — wohl aber der
Sache nach findet. Zwar suchte unser verehrter Gegner
der Beweiskraft der Stelle (S. th. II, 2 q. 180 a 3 c.)
damit zu begegnen, daß er einwendet : Wenn Thomas



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 155

daselbst von der erworbenen Beschauung spreche, wo er
dann eigentlich die eingegossene behandle? Die Antwort
ist sehr einfach: er lese Artikel 5 derselben Quästion; er
lese, wenn ihm das lieber ist, den Kommentar des heil.
Thomas zu der von ihm als grundlegend angesehenen
Stelle des Pseudoareopagiten. Alle Deutungsversuche
ferner, den Viktoriner Richard auf Seite der Gegner der
erworbenen Beschauung zu ziehen, werden an der rauhen
Wirklichkeit scheitern. Wir hoffen, daß eine in Aussicht
stehende genauere Untersuchung über die Mystik dieses
bedeutenden Theologen in diese Frage die gewünschte
Klarheit bringen wird. Wenn der hochw. P. Josephus a

Spir. s. sich insbesondere umsieht in der Zeit, in welcher
die eigentliche Systematisierung der Mystik vollzogen
wurde, also in der Zeit nach der hl. Theresia, in welcher
die großen und großartigen Systeme der Mystik besonders
in Spanien und zwar unter Vorantritt der Theoretiker
seines eigenen und des Jesuitenordens entstanden sind, so
wird er kaum auch nur einen einzigen Autor finden,
der ein prinzipieller Gegner der erworbenen Kontemplation
wäre. Sobald der Begriff geprägt, die Unterscheidung
getroffen war, fand er Aufnahme und zwar allgemein in
ausnahmslos alle Systeme der theoretischen Mystik. Zwar
glaubt unser Gegner auf Schräm als auf eine Ausnahme
verweisen zu dürfen; er täuscht sich jedoch: Schräm
bekennt sich gleichfalls zur Sache; nur wählt er im
Anschluß an Reguera für erworbene und eingegossene die
synonymen Bezeichnungen ordentliche und
außerordentliche Beschauung. Wird man uns bestreiten, daß
diese Wendungen mit den vorhergehenden gleichbedeutend
sind? Dann lese man das Scholium Schrams zu § 250,
wo er bemerkt: Nostra divisio ex P. Reguera petita
magis placet, cum allati mox termini (nämlich contem-
platio acquisita et infusa, activa et passiva) etiam ex
mente suorum auctorum ad nostram reducantur, uti ex
dicendis patebit. Es besteht mithin kein Recht, Schräm
ausscheiden zu wollen aus der Zahl der Mystiker, die sich
zu unserer Unterscheidung bekennen. Unser Gegner findet
sich hier der geschlossenen Gegnerschaft der
gesamten theoretischen Mystik seit Theresia gegenüber:

Vermag ihm das nicht zu imponieren? Achtet er
jene Männer, vor allem seine eigenen großen Ordensgenossen,

einen Philippus a ss. Trinitate, einen Antonius a



156 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

Spiritu sancto, einen Josephus a Spiritu sancto und alle
übrigen Theoretiker seines auf diesem Gebiete hochverdienten

Ordens so gar gering, daß er sie mit Achselzucken
als verirrte Schäflein glaubt beiseite stellen zu können?
Ich bekenne: ich habe denn doch vor diesen Männern
eine höhere Ehrfurcht: es waren Männer von gründlicher
Gelehrsamkeit, klarem Verstände, imponierendem Wissen
auf dem Gebiete der Mystik, die ihre Einteilung und
Begriffsbestimmungen doch wahrlich nicht aus den Fingern
gesogen, sondern aus dem reichen mystischen Wissensstoff,

den insbesondere die experimentelle Mystik einer
hl. Theresia, eines Johannes vom Kreuz und der großen
erfahrenen Mystiker des Mittelalters in ihren Schriften
aufgespeichert. Die dort niedergelegten Erfahrungen
suchten sie begrifflich zu bestimmen und durch scharfe
Unterscheidungen gegenseitig voneinander abzugrenzen,
wahrhaftig nicht aus bloßer willkürlicher Lust an diesen
Distinktionen, sondern weil die Erfahrung solche innere
Tatsachen beglaubigte. Hören diese Tatsachen nun damit,
daß sie klassifiziert und nach ihren unterscheidenden
Momenten abgeteilt und spezifiziert werden, auf, Realitäten
zu sein, und werden die dadurch entwickelten Begriffe zu
bloßen entia rationis, wie unser Gegner will? Über diese
Frage möge er sich Rats erholen in einem beliebigen
System der Philosophie. Sie haben vielmehr uns durch
ihre scharfen Begriffsbestimmungen den flüssig-unsicheren
Stoff der experimentellen Mystik in scharf umrissene
Formen gegossen, Formen, die sie nicht aufgezwängt,
sondern aus dem dargebotenen Tatsachenmaterial
abgeleitet und gewonnen haben. Dieses mystische
Tatsachenmaterial ist freilich, wie wir zeigen werden, zu
reichhaltig, als daß es in den engen Rahmen des von ihm
verfochtenen Kontemplationsbegriffes sich fassen ließe.
Nun behauptet zwar unser Gegner, es bestände in der
Frage der erworbenen Kontemplation unter deren
Anhängern keine Klarheit, und eine einheitliche Antwort
sei nicht zu erlangen. (Vgl. XXI, 460.) Das hindert
ihn freilich nicht, schon auf der folgenden Seite (Nr. 2)
von der Definition des Philippus a ss. Trinitate : Contem-
platio aquisita est simplex intuitus veritatis, qui propi'io
studio comparatur, zu sagen: „Diese Begriffsbestimmung
ist beinahe stereotyp geworden; denn wir treffen sie
bei fast allen Anhängern dieser Spezies von Kontemplation".



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bornard. 157

Auch mich weiß der Autor in Abhängigkeit von
Philippus a ss. Tr., wenn er (XXII, 454) bemerkt, nachdem

er meine Begriffsbestimmung der erworbenen
Beschauung zitiert: „Wer den Karmeliter Philippus a ss.
Trin. gelesen, entdeckt hier unschwer dessen Ideen." Einer
Entdeckung bedurfte es hier überhaupt nicht, da ich an
Ort und Stelle selbst diesen Autor erwähnte, freilich neben
und nach Scaramelli und nebenSandaeus ; tatsächlich stützen
jene Angaben sich unmittelbar auf Scaramelli und nicht
in erster Linie auf Philippus. Eine erste Schwierigkeit,
welche der Verfasser gegen die Berechtigung der
erworbenen Kontemplation erhebt, kleidet er in die an
uns gerichteten Worte: „Wenn schon die niederste Be-
schauungsart (die erworbene Beschauung) eine hohe
sittliche Kraftanstrengung fordert, so noch mehr die
eingegossene". (L. c. S. 455.) Diesen Schluß vermag ich nicht
zuzulassen. Vielmehr besteht gerade darin das unter-
scheidene Moment zwischen der erworbenen und
eingegossenen Beschauung, daß jene zu ihrem jeweiligen
Zustandekommen bestimmte Gebetsakte voraussetzt, als deren
Frucht, Krönung und Abschluß sie erscheint und zwar
derart, daß sie niemals ohne diese vorausgehenden inneren
Gebets- und diskursiven Denkakte eintritt. Sie ist derart
an diese Akte gebunden, daß diese die conditio sine qua
non bilden für die erworbene Beschauung und zwar
zugleich in dem Sinne, daß sie den Inhalt der
vorausgehenden innerlich betrachtenden Gebetsakte zu ihrem
eigenen Inhalte hat, denselben unter dem Lichte einer
inneren Begnadigung in einem einfachen Blicke zu schauen
und geistig zu genießen gibt. Demgegenüber betonen wir
als unterscheidendes Moment der eingegossenen
Kontemplation, daß sie ohne diese vorausgehenden
Akte eintreten kann zu beliebiger Zeit, unabhängig von
der Beschäftigung und in ihrem Inhalt unabhängig von
den augenblicklichen Gedanken des also Begnadigten: die
inneren Erleuchtungen gehen nicht aus der geistigen
Tätigkeit des Kontempianten hervor, sondern drängen sich
ihm oft unvermutet, oft mit vehementer, unwiderstehlicher
Gewalt, oft selbst gegen seinen Willen auf. Findet der
verehrte Herr Rezensent den Unterschied zwischen diesen
beiden Gruppen von inneren Vorgängen nicht groß
genug, daß er sie einer Unterscheidung für wert
erachtet? Mag er es immerhin tun: wir werden es ihm



158 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

nicht als Verbrechen anrechnen; denn auch für uns ist
diese Unterscheidung kein articulus stantis et cadentis
ecclesiae. Nur möge er der großen Überzahl
hochangesehener Mystiker das Recht zu dieser Unterscheidung
lassen.

Und ein solches Recht haben sie aus guten
Gründen. Zwar macht er sich anheischig „eine Reihe
von Stellen aus den Schriften des hl. Bernard anzuführen,
in denen die Notwendigkeit einer sittlichen Disposition zur
Erlangung der Kontemplationsgnade in nachdrucksanier
Weise betont wird. Der Autor fordert daher auch für
die eingegossene Beschauung eine sittliche Vorbereitung.
Aber warum findet er dann beim hl. Bernard doch zwei
Kontemplationsarten? Welchen Sinn hat dann der
Ausdruck „erworbene Kontemplation", wenn sie nicht das
Resultat eigener Bemühungen ist, sondern nur die
eingegossene als freies Geschenk Gottes betrachtet werden
muß?" (L. c. S. 456.) Auf die erste dieser beiden Fragen
werde ich nachher antworten. Auf die letzte Frage
erlaube ich mir die Gegenfrage, wo ich denn behauptet
habe, daß die erworbene Kontemplation nicht das Resultat
eigener Bemühung ist? Ich habe im Gegenteil gesagt, daß
sie dies sei, daß sie nie ohne jeweilige Bemühung und
innere entsprechende Disponierung zustande kommt. Gewiß
fordert der hl. Bernard auch für die Begnadigung mit
der eingegossenen Kontemplation eine entsprechende „sittliche

Disposition", aber der verehrte Verfasser übersehe
nicht: er fordert dies nicht, wie wir das für die
jeweiligen Akte der erworbenen Beschauung fordern, für
die einzelnen Akte, sondern als allgemeine,
habituelle Disposition. Auch ist hier selbst die habituelle
Disposition nicht conditio sine qua non der Beschau-
ungsgnade: sowohl der hl. Bernard, als auch die heil.
Theresia kennen die Beschauung für alle drei Vollkommenheitsstufen,

freilich für die niedersten Stufen als Ausnahme.
Verfasser vergleiche bezüglich der hl. Theresia den Satz
aus der Schrift „Weg der Vollkommenheit" 16, 4.
(Übersetzung von Magnus Jocham 3, 98 f.): „Ich will also sagen,
daß Gott nach seinem Wohlgefallen manchmal Personen,
die noch in einem bösen Zustande sich befinden, die
große Gnade erweist, sie zur Kontemplation zu
erheben, um sie durch dieses Mittel den Klauen des Teufels
zu entreißen." Die eingegossene Kontemplation verlangt



Die Kontemplationsarten nach der Lehre dos hl. Bernard. 159

nicht, wie die erworbene, eine vorherige geistige Beschäftigung

mit dem Gegenstande, den wir beschauen; sie
verlangt, wenngleich ausnahmsweise, nicht einmal eine
entsprechende habituelle Disposition. Das ist aber ein
Unterschied, der doch wohl unserm Gegner einleuchten wird.
Welchen Sinn die erworbene Kontemplation habe,
fragt er uns, wenn auch die erworbene Kontemplation als
freies Geschenk Gottes (gratia gratis data) betrachtet
werden muß. Und später: „Hätte der Verfasser mit einigen
Mystikern, z. B. Joseph a Sp. s. die erworbene Kontemplation

als einen Habitus betrachtet, der analog dem
Habitus der Wissenschaft durch wiederholte Akte des
betrachtenden Gebetes, also unter Hilfe der gewöhnlichen
aktuellen Gnaden erworben wird, dann wäre, wenigstens
theoretisch, die Unterscheidung einer erworbenen und
eingegossenen Beschauung berechtigt gewesen." Verfasser
erlaube mir auch hier die Frage, wo ich das Gegenteil
sage: d. h. wo ich behaupte, daß die erworbene Kontemplation

nicht auf einem Habitus beruhe? Schließt er dies
aus dem Umstände, daß ich diese Begabung auf eine
gratia gratis data zurückführe? Aber es ist ihm doch
bekannt, daß die meisten gratiae gratis datae solche habitus
sind, welche die Seele zu außergewöhnlichen, zu ihrem
eigenen Seelenheile nicht notwendigen Handlungen
-befähigen, und die ebendeshalb nicht allen zuteil werden;
als solche fasse ich auch die erworbene Beschauung: sie
beruht auf einer nicht allen von Gott gegebenen inneren
Begnadigung, welche sie befähigt, den Gegenstand ihres
innerlichen Gebetes in einem einfachen klaren Blick zu
schauen. Wenn der verehrte Herr Autor die Gründe für
diese Unterscheidung nicht für zureichend hält, ich wiederhole,

ich lege auf diese Streitfrage weniger Gewicht als
er selbst; aber nicht aus dem Grunde, den er annimmt,
weil mich nämlich „das eingehende Studium der bernardi-
nischen Schriften belehrte, daß für diese Anschauung der
hl. Bernard nicht in Anspruch genommen werden kann;"
ich halte die Unterscheidung für sachlich berechtigt, ohne
einen casus belli aus ihr machen zu wollen.

„Dies eingehende Studium der bernardinischen
Schriften," das ich allerdings für mich in Anspruch
nehmen darf, hat mich weder für, noch gegen diese
Distinktion eingenommen. Es ist nämlich, und damit
komme ich auf die Beantwortung der 2. Frage, ein völliges



160 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

Mißverständnis seitens des Herrn Verfassers, zu glauben,
ich erblicke in St. Bernard einen Vertreter jener Theorie
von einer zweifachen Kontemplation. Ich habe das nirgends
in meiner Schrift behauptet. Durch eine Schlußfolgerung
glaubt mein verehrter Kritiker zwar gleichwohl mir diese
Meinung beilegen zu müssen. Ich stelle, so meint er, „die
Behauptung auf, daß der hl. Bernard eine Beschauung
kenne, welche ohne direkt eigenes Zutun von Gott
verliehen wird, die man daher füglich als eingegossene
bezeichnen könne. Indirekt ist damit auch behauptet: die
für die Existenz einer erworbenen Kontemplation
angeführten Stellen lassen diese Beschauungsart deswegen als
eine besondere, von der eingegossenen verschiedene
erscheinen, weil dort die Tugendübung (sage ich nirgends!)
und Meditation den Charakter eines direkt eigenen Zutuns
behufs Erlangung der Kontemplationsgnade annehmen".
(S. 457.) Wie ich den Unterschied der Dispositionsakte
in beiden Beschauungsarten auffasse, habe ich bereits
dargelegt. Im übrigen möge Verfasser die Versicherung
entgegennehmen, daß ich obige Unterscheidung in mein
Buch nicht deshalb aufnahm, weil ich sie formell bei
Bernard entdeckt hatte: ich gebe ihm völlig recht, wenn
er sagt, daß ich „diese Einteilung wohl kaum bei Bernard
entdeckt hätte", wenn ich nicht die Absicht gehabt hätte,
nicht „die Vertreter der doppelten Art der Beschauung als
Wegweiser zu benutzen". (S. 453.) Meine Absicht war, ein
ungefähres Gesamtbild, einen kurzen Überblick über
die Mystik zu geben. Ich schickte deswegen allgemein
orientierende Bemerkungen voraus, von denen ich
nirgends behaupte, daß sie aus Bernard stammen. Zu
diesen ergänzenden Bemerkungen zählt, wiewohl es im
folgenden Paragraphen steht, auch das, was ich über den
Unterschied von erworbener und eingegossener Kontemplation

sage. Es soll nicht als eine aus Bernard geschöpfte,
sondern die bernardinische Mystik ergänzende Beigabe
aus der Mystik im allgemeinen sein, um das
Gesamtbild abzurunden. Eine fremdartige Schab
Ionisierung wäre diese Zutat nur, wenn ich diese Distinktion
als eine bernardinische ausgäbe, was sie nicht ist,
und wenn sie zugleich dem Geiste der bernardinischen
Mystik fremd wäre. Ich muß sowohl das eine, wie das
andere negieren.

Ich sage nirgends, daß ich diese doppelte Kontern-



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 161

plation formell bei Bernard ausgesprochen finde. Es ist
ein Mißverständnis, wenn der Verfasser zwei von mir
zitierte Stellen aus Bernard als vermeintlichen Beleg
für diese meine angebliche Annahme auffaßt. Als
erste Stelle zitiert er In circumcis. Dom. s. 3. n. 10. „Viele
streben ihr ganzes Leben danach," — nach der Kontemplation

— „und erreichen es dennoch nicht etc." Wie
kann Verfasser annehmen, daß ich in dieser Stelle einen
Beweis erblicke für die erworbene Kontemplation? Sie
enthält ja nur eine pure Negation. Der Zusammenhang
zeigt doch dem Verfasser ganz klar den Zweck, zu dem
sie zitiert wird, nämlich um zu beweisen, daß die Kontemplation,

gleichgültig welche, nicht erzwingbar und „vielen
trotz eifrigster Übung" nicht zuteil wird, weil sie gratia
gratis data ist. Von einem Unterschiede ist dort nicht
die Rede. In der zweiten Stelle erblicke ich allerdings
einen indirekten Hinweis auf die erworbene
Kontemplation, nicht aber in dem Sinne, als ob Bernard
diesen Unterschied formell hervorgehoben hätte, sondern
nur in dem Sinne, daß „auch diese Art der Beschauung
(nämlich die erworbene) in Clairvaux wohl bekannt
und zur Zeit Bernards nicht selten war"; es ist die Seite
281 angeführte Stelle aus der 57. Rede in Cantica. Was
ich also behaupte, ist folgendes — ich hätte nicht geglaubt,
daß ein Mißverständnis auch nur möglich sei — : Bernard
kannte das, was die spätere Mystik mit dem Namen der
erworbenen Kontemplation belegt hat. Zu dieser Annahme
halte ich mich nach wie vor für vollberechtigt. Ich finde
mich hierbei in bester Gesellschaft. Auch der hl. Thomas
zitiert an jener Stelle, wo er das erklärt, was die spätere
Mystik erworbene Kontemplation nennt, den hl. Bernard
als Kronzeugen. (Vgl. Thomas II, 2 qu. 180 a. 3 c und
ad 1. mit Bernard, De consid. 1. V, c. 14 n. 32.) Somit
ist es kein der bernardinischen Mystik fremdartiges
Element, das seine Gedankenwelt in eine ganz andersartige

Beleuchtung rückte, wenn wir von der erworbenen
Beschauung sprechen bei Darlegung seiner Lehre. Freilich
kennt Bernard selbst diesen terminus nicht, wie er
und viele andere Mystiker, deren Erfahrungen vor die
Systematisierung der Mystik fallen, auch viele andere
später allgemein acceptierte Begriffe nicht kannte; so ist
ihm beispielsweise auch die Unterscheidung zwischen
experimenteller und doktrineller Mystik, auf welche wir

Jahrbuch für Philosophie etc. XXIII. 11



162 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

gleichfalls in unserem Buche kurz hingewiesen, eine
unbekannte Distinktion; aber die Sache selbst ist ihm
bekannt; denn er redet oft von denjenigen, welche über
die Beschauung sprechen, ohne sie zu kennen, und von
solchen, welche sie aus inneren Erlebnissen schöpfen. Man
darf, was unser verehrter Kritiker nicht übersehen wolle,
von der nicht systematisierten Mystik nicht verlangen, daß
sie bereits die Begriffsbestimmung der späteren spekulativen

Mystik kenne. Man wird sich zufrieden geben müssen,
bei ihnen die Sache wiederzufinden, die später begrifflich
formuliert und durch Unterscheidungen scharf abgegrenzt
wurde.

Da ich nun nirgends sage, daß Bernard tatsächlich
diese Unterscheidung macht, sondern nur, daß sich sachliche

Belege für das Bestehen dessen bei ihm nachweisen
lassen, was später zu dieser Unterscheidung Anlaß gab,
so kann ich dem Verfasser nur recht geben, wenn er
(S. 463) mit Bezug auf mich von „einem angeblichen
Bestreben" spricht, „den hl. Bernard zu einem Vertreter
der Theorie von einer zweifachen Kontemplationsart zu
stempeln". Dieses Bestreben ist in der Tat nur ein
angebliches: ich weiß mich frei davon und habe dem
Verfasser zu dieser Annahme keine Berechtigung geboten.
Diese Tatsache möge der Verfasser auch aus dem Umstand
entnehmen, daß ich die erworbene Beschauung mit der
Bemerkung „verabschiede": „Uns beschäftigt hier nur die
eingegossene Kontemplation." Das soll nicht heißen, wie
Verfasser vermutet: „Mit der erworbenen Kontemplation
ist nichts anzufangen, die Theorie von der eingegossenen
und erworbenen Beschauung läßt sich nicht durchführen."
Sondern es soll heißen: Der hl. Bernard bietet seinen
mystischen Stoff nicht unter dieser Scheidung,
und deshalb sehen wir bei Behandlung seiner Lehre auch
völlig von ihr ab. Ich behandle sie deswegen nicht, weil
ich eben das nicht tun wollte, was mein Rezensent
mir zu Unrecht vorhält: weil ich ihn nicht „in ein
mitgebrachtes Schema einzwängen wollte". Gerade aus
dieser meiner Behandlungsweise hätte der Verfasser
entnehmen können, daß ich meine Gesichtspunkte für die
tatsächliche Behandlung aus meinem aus Bernard
gesammelten Material erfließen ließ und nur zur Abrundung
des Ganzen einige ergänzende Gesichtspunkte beifügte, die
aber als Ergänzungen jedermann sofort erkenntlich sein



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 163

mußten, der sine ira et studio meine Arbeit las. Statt
dies anzuerkennen, erhebt nun P. Joseph a Spir. s. hier
eine neue Anklage gegen mich: „Wenn diese Theorie von
der zweifachen Kontemplationsart in den Schriften des
hl. Bernard begründet und haltbar ist, dann durfte ein
Buch, das den Anspruch erhebt, die Entwicklungsstufen
des geistlichen Lebens nach dem hl. Bernard erschöpfend
zu behandeln, die niederste Beschauungsart nicht mit
einigen Sätzen abfertigen". Verfasser möge sich beruhigen:
ich habe sie insoweit behandelt und zwar erschöpfend,
als sie bei meinem Autor sich fand: dort fand sie sich
der Sache nach angedeutet, nicht der bewußten und
ausdrücklichen Unterscheidung nach, und so habe ich sie
behandelt: ich habe sie nur kurz angedeutet, weil diese
Unterscheidung bei Bernard keine Rolle spielt und darum
auch für mich keinen wichtigen, sondern höchstens en
passant zu streifenden Gegenstand bildete.

3. Viel wichtiger indes als die Unterscheidung zwischen
erworbener und eingegossener Kontemplation ist für mich
die Frage nach dem Wesen und Begriff derselben.

Hier hat nun mein verehrter Gegner einen Standpunkt

vertreten, den ich mit aller Entschiedenheit als
unberechtigt ablehne. Er hat diese seine Auffassung
bereits im früheren Aufsatz „Über die Arten der Kontemplation"

vertreten und wiederholt sie in seinem neuen
„Über die Kontemplationsarten nach der Lehre des heil.
Bernard". Er glaubt in jenem ersten Aufsatz den Nachweis

geliefert zu haben, „daß in der älteren Mystik die
Kontemplation nur unter dem bestimmten, konkreten
Begriffe eines durch ein übernatürliches Licht
bewirkten, aber dunklen Gottschauens des über sich
selbst erhobenen Geistes auftritt". Und er behauptet
nun, und das trotz einer großen Reihe von Stellen, in
welchen Bernard das direkte Gegenteil sagt und die er
in meinem Buche zitiert findet, dasselbe sei auch die
Auffassung Bernards. Diese seine, er möge mir
verzeihen, sehr kühne Aufstellung stützt er nun auf einen
einzigen Satz Bernards : Speculativa est consideratio se in
se colligens et, quantum divinitus adiuvatur, rebus hu-
manis eximens ad contemplandum Deum (De consid. 1. 5.
v. 2 n. 4). „Auf diese Definition," fährt er nach sehr
einfacher Arbeitsmethode fort, „lassen sich meines Erachtens
alle anderen Stellen zurückführen, in denen der hl. Bernard

11*



164 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

die geheimnisvolle Natur des kontemplativen Gebetes
beschreibt." Was berechtigt den Verfasser zu diesem
seinem „Erachten"? Ich erkläre ihm, und zwar auf Grund
restloser Lektüre • der bernardinischen Schriften : rein
nichts! Wenn die Sache so einfach wäre, wie Verfasser
sie sich denkt, daß nämlich die ganze Mystik Bernards
im wesentlichen auf diesen einen Satz sich reduzieren
ließe, dann hätte ich mir wahrlich ein gutes Stück Arbeit
ersparen können. Ich kann meinem Widerpart versichern,
daß die 60 Seiten der Mystik mir ebensoviel Arbeit
brachten als der ganze übrige Teil meines Buches, daß
ich ferner auf keinen Teil eine größere Sorgfalt verwandte
als auf diesen. Ich lade den sehr verehrten Herrn Rezensenten

ein, bevor er sein Urteil über Bernards Mystik
abschließt, mit mir sämtliche mystischen Schriften des
Heiligen, vor allem seine sermones in Cantica zu lesen.
Wenn er dann immer noch der Meinung ist, daß die Lehre
von der Beschauung sich auf jenes eine Sätzchen
reduzieren lasse, dann — nun dann bewundere ich seinen Mut.

Und warum will er das Unmögliche unternehmen und
gerade auf jenen Satz die bernardinische Kontemplationslehre

reduziert haben? Weil er, „wie ihm bedünkt,
ganz areopagitisch klingt." (S. 466.) Und damit hätte er
dann sein Ziel glücklich erreicht und auch den hl. Bernard,
wie manche andere Mystiker, in den Schraubstock der
areopagitischen Mystik gespannt. Über das Unmögliche
dieses Versuches später.

Zuvor möge der Verfasser auch uns ein Wort gestatten
über seine Arbeitsmethode. Wenn ich seinen gegen
mich erhobenen Vorwurf, daß ich nämlich die verschiedenen

Mystiker in eine vorgefaßte Theorie hineinzwänge,
hier retorquiere, so trägt er selbst die Schuld.

Wie ist P. Josephus a Spir. s. verfahren, um den
Beweis zu erbringen, daß die ältere Mystik bis auf Johannes
vom Kreuz und Theresia „die Kontemplation nur unter
dem bestimmt konkreten Begriffe eines durch ein
übernatürliches Licht bewirkten, aber dunklen Gottschauens
des über sich selbst erhobenen Geistes auftritt"? Er hat
beim Areopagiten eine Hauptstelle gefunden, in
welcher dieser Beschauungsbegriff vertreten wird. Vgl.
XXI, 439. Diesen Begriff trägt er nun als Maßstab der
Beurteilung an die von ihm gewürdigten Mystiker heran.
Und es wird ihm nicht schwer, ganz parallele Gedanken



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 165

bei diesen zu finden. Warum? Weil er vor allem, ja
fast ausschließlich solche Autoren zu Worte kommen
läßt, welche auf der areopagitischen Mystik fußen.
Sind ja doch fast sämtliche von ihm aufgerufenen Mystiker
Kommentatoren des Areopagiten gewesen. Was
Wunder, daß auch dessen Ansichten bei diesen Mystikern
mehr oder weniger sich wiederfinden. Er zitiert —,
weshalb an erster Stelle, weiß ich nicht —, den Kartäuser
Dionysius: er ist ein trefflicher Kommentator des
Areopagiten; er zitiert Richard von St. Viktor, den er
allerdings an erster Stelle hätte nennen müssen: Richard
war nach Scotus Erigena der erste, der durch seine
Übersetzung den Areopagiten im Abendland nach längerer
Vergessenheit bekannt machte. Er zitiert Thomas von
A quin, der gleichfalls einen Kommentar zur theologia
mystica verfaßt, desgleichen Bonaventura. Unter den
späteren beruft er sich auf Ruysbroek, Johannes vom
Kreuz und die hl. Theresia. Daß er ganz bedeutende
Abstriche machen muß, um Richard von St. Viktor für
sich beanspruchen zu können, und seine Zuflucht nehmen
muß zur Ünterscheidung eines Unterschieds im Gebrauch
des Wortes Kontemplation, möge der Leser (XXI, 445)
selbst nachlesen. Mit welchem Rechte er den hl. Thomas,
Johannes vom Kreuz und Theresia zu seinen Kronzeugen
macht, werden wir sehen.

Verfasser möge uns die Bemerkung nicht verübeln,
daß er die Akten über den Kontemplationsbegriff
zu früh geschlossen. Er durfte nicht bloß jene Richtung
unter den Mystikern zu Rate ziehen, welche unter dem
unmittelbaren Einfluß des Areopagiten gestanden. Er
durfte vor allem jene andere Richtung, die von ihm völlig
unabhängig ist, nicht außer acht lassen. Diese letztere
Richtung ist gesunder, theologisch weit korrekter,
über die Gefahr des Pantheismus und anderer Irrungen
weit erhabener als jene. Er durfte vor allem also an
Augustin und der von ihm beeinflußten Richtung, an
Gregor dem Großen, an Bernard und den von seinem
Geiste getragenen großen deutschen Mystikern Suso
und Tauler nicht vorbeigehen. Warum tat er dies?
Weil er hier keine Bestätigung, sondern einen vollen Gegensatz

zu dem von ihm aufgestellten Kontemplationsbegriff
gefunden hätte.

An dieser von den areopagitischen unberührt oder



166 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

nebensächlich beeinflußten Richtung durfte er um so
weniger vorübergehen, als sie die gesündere, weil ganz
auf christlichem Boden erwachsene Mystik darstellt.

Damit kommen wir zur sachlichen Würdigung des
von unserem Rezensenten aufgestellten Beschauungsbe-
griffes. Er bezeichnet den Pseudoareopagiten als „den
Fürsten der mystischen Theologie" (S. XXII, 465), als
princeps mystarum (XXI, 439); gewiß, er ist es durch
Jahrhunderte gewesen; er verdankt es seiner Falsifikation.

Seitdem er den Nimbus des Apostelschülers
verloren, insbesondere seitdem ihm seine Abhängigkeit von
der neuplatonischen Philosophie, vor allem von
Proklus nachgewiesen ist, hat er den Namen eines Mystikerfürsten

verwirkt.
Seine Mystik wurzelt in neuplatonischem Grunde und

ist nur durch christliche Elemente veredelt. Und speziell
jene Stelle, welche unser Gegner zur Grundlage
seines Kontemplationsbegriffes gewählt, trägt den Stempel
des Neuplatonismus an der Stirne. „Beim Areopagiten
liegt das Wesen des Kontemplationsaktes nicht in einer
Zustimmung unseres Verstandes zu irgend einer göttlichen
Wahrheit, sondern in einem Akte des über sich selbst
erhobenen Geistes, welchen er als dyvmaia bezeichnet, und
darin stimmt mit ihm der hl. Bernard überein". (XXII,
465.) Das letztere werden wir später prüfen. Die nach
Ansicht des Verfassers klassische Stelle des Areopagiten

lautet: „Du aber, lieber Timotheus, verlasse in der
intensiven Hingabe an die mystische Kontemplation die
Sinneswahrnehmungen und die Verstandestätigkeiten, ebenso
alle sinnenfälligen und intellektuellen Dinge, (überhaupt)
alles, was Sein und Nichtsein hat, und erhalte dich nach
Möglichkeit in der Weise des Nichterkennens (dyvmarcog)
zur Vereinigung mit demjenigen, der über jedes Sein und
über jedes Erkennen erhaben ist; denn durch dieses
unaufhaltsame und wahrhaft ungehemmte Hinausgehen über
sich selbst und über alle Dinge wirst du, alles abstreifend
und von allem losgetrennt, zum überwesentlichen Strahl
der göttlichen Dunkelheit emporgetragen werden". (XXI,
439.) Den Inhalt dieser Stelle interpretiert unser Rezensent

richtig, wenn er sagt, er schließe ein doppeltes
Moment in sich: „Das Verlassen der verschiedenen
Stufen der natürlichen Erkenntnisweise und der
ihnen entsprechenden Objekte, sodann die Einigung



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 167

des menschlichen Geistes mit Gott durch das
Eintreten „in den überwesentlichen Strahl der göttlichen
Dunkelheit". Ersteres Moment könnte man bezeichnen als
terminus a quo, letzteres als terminus ad quem". Das
„Ruhen der natürlichen Erkenntnistätigkeit" erklärt
Verfasser in der Weise, daß er sagt: „Das Subjekt fühlt sich
— im Akte der Beschauung — innerlich gedrängt, die
durch Vorstellungen und Begriffe vermittelten Formen
der Gotteserkenntnis zurückzustellen, wenn das Licht der
Beschauung sich geltend macht, oder jener illapsus divini
luminis, das zur Kontemplation erhebt, sich vollzieht".
Hier scheint uns Verfasser die Gedanken des Areopagiten
nicht ganz zutreffend kommentiert zu haben; im Texte
des Areopagiten nämlich erscheint das Verlassen aller
sinnlichen und intellektuellen Dinge, das völlige Sistieren
und Ruhen jeder Verstandestätigkeit als unerläßliche
Vorbedingung des Aufsteigens zu Gott, die negative
Arbeit, welche zuerst getan sein muß, das Hinaufsteigen
über alles Geschöpfliche, das in den Gegensatz des Seins
und Nichtseins fällt: und erst wenn die Seele diese Arbeit
geleistet, sich also über die ganze irdische Gedankenwelt
hinausgehoben, wird sie zur Kontemplation fähig und zwar
derart, daß diese negative Arbeit zum vorbereitenden
Mittel wird, um zur Beschauung zu gelangen: „Durch dieses
unaufhaltsame Hinausgehen über sich selbst und über alle
Dinge wirst du, alles abstreifend und von allem losgetrennt,
zum überwesentlichen Strahl der göttlichen Dunkelheit
emporgetragen werden". Unser Verfasser stellt die Sache
so dar, läßt wenigstens die Auffassung zu, als würde erst
unter dem bereits wirkenden Licht der Beschauung
die Seele sich zum Abstreifen der durch Vorstellungen
und Begriffe vermittelten Formen der Gotteserkenntnis
„gedrängt fühlen". Um uns klar auszusprechen: im ersten
Fall würde das Abstreifen als Vorbedingung des
Eintrittes der Kontemplation vorausgehen; in der anderen,
vom Verfasser dargelegten Auffassung wäre sie eine
Begleiterscheinung des bereits wirkenden Beschau-
ungslichtes. Nimmt Verfasser das letztere tatsächlich
an, dann darf er nicht mehr bloß von einem „sich gedrängt
fühlen" sprechen, als ob die Seele freitätig diese negative
Tätigkeit vollzöge, sondern er muß auch dieses Abstreifen
der anderweitigen Geistestätigkeit als eine Wirkung und
Folge des göttlichen Wirkens in der Seele ansehen, als



168 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

ein divina pati, nicht als ein facere, genau so wie die
Ursache dieser Wirkung, das Erleben des kontemplativen
Lichtes selbst. Nun bekämpft er aber ausdrücklich Saud-
rean, weil er von einem „Empfinden der Beschauung"
spricht; „denn diese ist nicht eine passio, sondern ein Akt
und zwar des Verstandes". (XXI, 457.) Allein Verfasser hat
hier in dieser Polemik übersehen, daß das divina pati eine
aus dem Areopagiten stammende Bezeichnung für die
Eigenart der mystischen Kontemplation ist. Dieser sagt in
de div. nom. c. 2. von seinem Lehrer Hierotheus: erat
divina patiens (Vgl. Mutz, Aszetik. Paderborn 1907 S. 227).
Gewiß ist das Emporsteigen über alles Geschaffene beim
Areopagiten eine Tätigkeit, und schon darin zeigt sich
der Gegensatz seiner Mystik zur bernardinischen, welche
dieses völlige Sichselbstentschwinden und Sicheinsammeln
aller Kräfte auf das innere kontemplative Erlebnis als
eine Folge und Wirkung des inneren Beschauungs-
aktes auffaßt: Die Seele wird derart vom Glanz des
inneren Lichtes gebannt, daß ihr jede Empfindung für die
Außenwelt und für sich selbst verloren geht. Vgl. die
Behandlung des Gegenstandes S. 298 ff. unseres Buches.
Auch Bernard kennt also ein Hinausgehobenwerden über
die Sinnenwelt, aber im Gegensatz zum Areopagiten als
eine Folge, nicht selbst getätigte Vorbedingung derselben,
wie der Areopagite lehrt.

Der Gegensatz der bernardinischen und areopagi-
tischen Mystik tritt indes erst ganz scharf hervor in der
Auffassung des Beschauungsaktes selbst, in dem
nämlich, was unser Kritiker richtig als das zweite Moment
der mystischen Kontemplation des Areopagiten bezeichnet:
„Das Emporgetragenwerden des menschlichen Geistes zum
überwesentlichen Strahl der göttlichen Dunkelheit", „die
Einigung mit demjenigen, der über jedes Wesen und jede
Erkenntnis erhaben ist", das Eintreten „in das wahrhaft
geheimnisvolle Dunkel des Nichterkennens" (XXI, 441).
Er interpretiert diese Gedanken richtig im Sinne des
Dionysius, wenn er sagt : „Gegenstand der kontemplativen
Einigung ist also Gott und zwar präzis, insofern er das
Sein schlechthin und solchergestalt über jedes naturhafte
Erkennen erhaben ist. Im Akte des kontemplativen Schauens
findet also die Vereinigung des Verstandes mit Gott nicht
durch Vermittelung von geschaffenen
Vorstellungen und Begriffen von Gott statt; denn das



Die Kontemplatiousarten nach der Lehre des hl. Bernard. 169

wäre nicht dyvcooia Wenn nun aber die Kontemplation
das Mittel der naturhaften Vorstellungen und Ideen
ablehnt und ablehnen muß, und wenn ein das Urbild
vollkommen wiedergebendes Gegenbild von Gott in das Reich
des Imaginären gehört, so fragt es sich, wie denn Gottes
Wesenheit in die Perspektive der Erkenntniskraft gerückt
werden kann, oder wie sich in diesem sterblichen Leben
eine solche Einigung zwischen Erkenntniskraft und Gott
denken läßt, daß der menschliche Verstand Gott als das
Sein schlechthin ergreift, ohne das lumen gloriae zu haben.
Die Antwort gibt uns der Areopagite durch die Äußerung :

„Du wirst emporgehoben zum überwesentlichen Strahl der
göttlichen Dunkelheit", um über die Vernunft zu erkennen.
Das Prinzip also dieser übervernünftigen Gotteserkenntnis
ist ein die Erkenntniskraft durchgeistigender, erhebender,
verklärender, übernatürlicher Lichtstrahl, wodurch sich
Gott unmittelbar ohne das Medium geschaffener
Ideen zum Gegenstand einer über die natürliche und über
die Glaubenserkenntnis hinausgreifenden, aber doch nicht
den Schleier des Glaubens durchbrechenden Erkenntnis
macht." Und warum nicht? „Gottes Wesen ist dem
Beschaulichen immer noch im Dunkel gehüllt; denn der
Areopagite bezeichnet es als „göttliche Dunkelheit" oder
„Finsternis". Aber immerhin wird man dieses Verklärungslicht

in die nächste Beziehung zum lumen gloriae bringen
und seine Natur vielleicht als Ansatz zu letzteren bestimmen
dürfen". L. c. S. 442. Wir glauben dem Verfasser das
Zeugnis geben zu dürfen, daß er hier die Gedanken
des Areopagiten richtig wiedergegeben, damit aber
auch zugleich deren inneren neuplatonischen Ursprung
und unausgleichbaren Gegensatz zur bernardi-
nischen und thomistischen Mystik aufgewiesen hat.

Dieser Kontemplationsbegriff ist neuplatonisch: er
beruht auf Plotin und Proklus. Ersterer gibt uns
folgendes Bild von der Beschauung: „Der mystische Visionär

gleicht dem Manne, welcher in das Ädyton eingedrungen
ist und die Götterbilder im Tempel hinter sich gelassen
hat"; — wir haben hier das vor uns, was Dionysius das
„Verlassen der SinnesWahrnehmungen und Verstandestätigkeiten"

nennt, jene negative Arbeit, die er als
Vorbedingung der Beschauung verlangt — „drinnen (nämlich
im Adyton) genießt er Schau und Umgang (&éa[ia xal
ovvovöiav) mit dem, was nicht Gestalt und Bild, sondern



170 Die Kontemplationsarten nach der Lehre de3 hl. Bernard.

das Wesen selbst ist" — also erscheint das göttliche
Wesen unmittelbar „ohne das Medium geschaffener
Ideen". Dies ist aber eigentlich nicht mehr ein Schauen,
sondern ein äXXog tqojioç tov iôtlv, nämlich eine Ekstase,
Vereinfachung und Hingabe seiner selbst, ein Streben nach
Berührung, eine Ruhe und ein Sinnen auf Vereinigung,
wenn überhaupt einer das Wesen im Adyton schauen wird.
Auch als ein „Sehen, durch Nichtsehen": [xrjôhv ogäv $£«-
oao&ai, also als dyvœoia bezeichnet Plotin die Kontemplation.
„Auch Plotin hebt mit Nachdruck die Transzendenz Gottes
hervor, sein Hinausragen über Sein und Erkennen: ov /zrjv
avro, XéyofiBv ovôs yvcöoiv ovôs vôrjOiv syofjsv avtov. Die
Belegstellen und weiteres Material vergleiche bei H. Koch,
Das mystische Schauen beim hl. Gregor von Nyssa, Tübinger
Quartalschrift 68, 414 ff. Sehen durch Nichtsehen und
Erkennen durch Nichterkennen ist auch ein Lieblingsgedanke

des Proklus. Er schreibt de provid. et fato I,
41 sq. (ed. Cousin): superintelligens autem anima et se
ipsam et illa ignorât clausa cognitionibus Fiat
igitur unum ut videat to unum, magis autem ut non videat
to unum. Videns enim intellectuale videbit et non supra
intellectum et quoddam unum intelliget et non to auto-
unum, vgl. mit letzterem den Areopagiten Ep. 1: „Wenn
einer Gott gesehen und begriffen hat, was er gesehen, so
hat er ihn nicht gesehen, sondern etwas von seinem
Seienden und Erkennbaren. Er aber ist hocherhaben über
Vernunft und Wesen dadurch, daß er überhaupt nicht
erkannt wird und nicht ist ; er ist überwesentlich und wird
übergeistig erkannt. Und jene bessere vollständige
Unkenntnis ist eine Kenntnis dessen, der über allem Erkennbaren

ist". Koch 1. c. S. 410. Nehmen wir noch hinzu,
was Dionysius in Ep. 5 sagt, daß nämlich „die göttliche
Dunkelheit das unzugängliche Licht ist, in welchem Gott
wohnt, daß jeder in dieses Dunkel kommt, der
gewürdigt wird Gott zu erkennen und zu sehen durch Nichtsehen,

indem er in einen über Sehen und Erkennen
erhabenen Zustand kommt und gerade das erkennt, daß
Gott nach allem Wahrnehmbaren und Intelligiblen kommt",
so glauben wir das Übereinstimmende zwischen dem
Areopagiten einerseits und Plotin und Proklus anderseits
genügend angedeutet zu haben. Den genaueren Nachweis
der Abhängigkeit des Dionysius von Proklus führte Koch



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 171

in seinem anerkannt gründlichen Werke über den Areo-
pagiten selbst.

Es bleibt nach all dem kein Zweilei, daß Dionysius
den Kontempianten die unmittelbare, ohne Erkenntnisbild

sich vollziehende Anschauung des
göttlichen Wefeens selbst beilegt, und zwar legt er diese
Fähigkeit allen bei, die dieser Gnade gewürdigt sind.

Wie stellt sich nun zu dieser Lehre der hl. Bernard?
Lehrt er, die Kontemplation bestehe im unmittelbaren
Schauen des göttlichen Wesens selbst? Im Gegenteil: er
negiert ausdrücklich die Möglichkeit einer unmittelbaren,

d. h. bildlich nicht vermittelten Anschauung
Gottes auf Erden. Ihm ist ein Schauen des göttlichen
Wesens selbst hier unmöglich, auch die höchste Beschauung
ist Glaubensakt, d. h. ein Schauen per speculum in aenig-
mate. Bernard zieht scharfe Grenzlinien zwischen der
visio beata und visio mystica. Letztere ist abstraktiv,
d. h. ein dem Wesen Gottes entnommenes, geschaffenes,
wenn auch höchst vollkommenes Bild, das sie allerdings
intuitiv schaut; aber was sie schaut, ist eben nur ein
Bild des Wesens, nicht das Wesen Gottes selbst:
„Non est autem vultus iste, (nämlich was die Gottesbraut
im höchsten Beschauungsakt schaut) vultum gloriae Domini
invenisse, qui est super Cherubim, qui universitati ange-
lorum purissimus et clarissimus exhibetur, nobis vero
speculatoriis et umbratibilibus adumbratur imaginibus". De
div. s. 41. n. 11. Und in n. 12 derselben Rede sagt er:
„Hic vultum Dei sicuti est, videre non possumus licet
videamus, non tarnen penetramus": wir schauen wohl, aber wir
vermögen bis zum Wesen Gottes selbst nicht vorzudringen.
Auch in n. 13 nennt er diese geistigen Erkenntnisbilder
intelligentias spirituales. Er betont in derselben Rede:
„De ipso vides, non ipsum vides", also nicht Gott selbst,
sondern etwas Geschaffenes, das von ihm verliehen, eine
überaus erhabene geistige Anschauung vom Wesen Gottes,
nicht aber dieses selbst zu schauen gibt. Wir zitieren
noch, um diesen wesentlichen Unterschied zwischen der
bernardinischen und areopagitischen Mystik herauszuheben,

einen Satz aus in cant. s. 31. 2: „Et unus quidem
apparet quibus vult; sed sicuti vult, non sicuti est. Non
sapiens, non sanctus, non propheta videre illum sicuti
est, potest aut potuit in corpore hoc mortali; poterit
autem in immortali, qui dignus habebitur. Itaque videtur



172 Die Kontemplationsarten nach dor Lehre des hl. Bernard.

et his, sed sicut videtur ipsi, et non sicuti est." Bernard
kennt drei Kontemplationen von ganz außerordentlicher

Erhabenheit: Die des hl. Benediktus, die des
hl. Paulus und die höchste und erhabenste, welche je einem
Menschen zuteil wurde, die des Moses. Nimmt er nun von
diesen wenigen Fällen wenigstens an, daß ein Schauen
Gottes selbst in ihnen stattgefunden habe? Mit Bezug auf
den hl. Benedikt, von welchem Gregor der Große in
seinen Dialogen sagt, daß er sub uno solis radio mundum
Universum conspexit, ist Bernard schwankend. Die Autorität

Gregors läßt es ihm möglich erscheinen, daß der
Heilige ad excellentiam istam, nämlich in Creatore notitiam
habere creaturae, wenn auch nur ad modicum rapta fuisse
videtur. Vgl. de div. s. 9. n. 1. t. II. pg. 565. Das ließe
die Annahme offen, daß dem Heiligen eine unmittelbare
Schau des göttlichen Wesens nach Art der Engel gewährt
worden sei. Die Worte zwingen jedoch nicht zu dieser
Annahme, da auch das erhabene Bild vom Wesen Gottes
zugleich Erkenntnismittel des Geschaffenen gewesen
sein kann. In Zusammenhalt mit den übrigen Stellen
werden wir sogar das letztere annehmen müssen, wenn
wir nicht Bernard mit sich selbst in Widerspruch setzen
wollen. Sagt er ja doch ausdrücklich in obiger Stelle (In
cant. 81, 2), daß „kein Weiser, kein Heiliger, kein Prophet
je vermochte, noch vermag, Gott zu schauen, wie er ist".
Jene Mystiker, welche sonst die Möglichkeit, das Wesen
Gottes unmittelbar zu schauen, negieren, nehmen vielfach
den hl. Paulus aus. Der hl. Bernard lehnt eine visio
substantiva Dei durch Paulus auf das bestimmteste ab,
wenn er In cant. 8, 8. n. 814 sagt: „Quantum libet sursum
porrigat os, etiamsi usque ad tertium coelum extendat, citra
os Altissimi tarnen necesse est, ut remaneat, et modo suo
contentus in se subsistât; et cum pertingere ad vultum
gloriae non valebit, condescendi sibi et ex alto transmitti
osculum humiliter petat." Nur bei Moses scheint der heil.
Abt eine Ausnahme anzunehmen, ohne sich jedoch auch
hier zur bestimmten Aussprache verstehen zu
können, daß Moses das Wesen Gottes selbst zu schauen
gewürdigt wurde. Er sagt nur, Moses habe Gott nicht
geschaut per figuras et aenigmata seu per somnia uti
prophetae alii, sed modo plane praecellenti atque inexperto
ceteris, sibi noto et Deo. Vgl. In cant. s. 33 n. 6.

Wir ersehen hieraus, daß Bernard auf einem dem



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 173

areopagitischen ganz entgegengesetzten Standpunk te
steht: für jenen ist das göttliche Wesen selbst und zwar
„ohne das Medium geschaffener Ideen" regelmäßiger
Gegenstand und einziger Gegenstand der Beschauung;
nach Bernard hat „kein Weiser, kein Heiliger, kein Prophet
je vermocht, Gott zu schauen, wie er ist, sondern nur, wie
es ihm gutdünkt, sich zu offenbaren. Alles Schauen
vollzieht sich speculatoriis et uinbratibilibus imagi-
nibus." Damit aber ist ein grundlegender Unterschied
zwischen beiden Mystikern statuiert. Bernard geht in
diesem Punkte weiter als Augustin und Thomas, welche
wenigstens wenige Ausnahmen zugunsten des hl. Paulus
und Moses zulassen und eine substantive Gottesschau bei
beiden annehmen. Den Nachweis siehe bei Scaramelli II,
254. In seinem Buche de veritate qu. 13. a. 2 ad 9 spricht
der hl. Thomas von einem alius modus, secundum quod
intellectus videt Deum per essentiam et ad hoc fuit raptus
Paulus. Vgl. hierzu auch Vallgornera II, 190 f. Im übrigen
stimmt hier der hl. Thomas nicht mit dem Areopa-
giten, sondern völlig mit Bernard überein; auch
er lehrt ausdrücklich S. th. II. 2 qu. 180 a. 5 ad 2, daß
die Kontemplation im Stande des gegenwärtigen Lebens
nicht absque phantasmatibus stattfinden kann. Der
Versuch, dieses gewichtige Zeugnis des großen Theologen und
auch Mystikers abzuschwächen und mit dem Areopagiten
in Einklang zu bringen, den Verfasser (XXI, 448)
unternommen, ist absolut verfehlt und zeigt nicht von
vorurteilsfreier Würdigung des gegebenen Textes. Der heil.
Thomas steht hier auf Seite der bernardinisch-augusti-
nischen Mystik gegen den Areopagiten; und er hätte nicht
der große Theologe gewesen sein müssen, wenn es anders
wäre. Der areopagitische Kontemplationsbegriff hat
unstreitig jene ungesunden Extravaganzen
verschuldet, welche uns später bei den Begarden und Quie-
tisten begegnen, nach welchen der Mensch bereits hienieden
die finale Seligkeit erlangen könne und zwar secundum
omnem gradum perfectionis. Vgl. Denzinger, Enchiridion
Nr. 402 S. 136. In der Tat: wenn es möglich ist, ja wenn
das Wesen der Kontemplation darin zu suchen ist, Gott
wesenhaft ohne Vermittelung eines geschaffenen Erkenntnisbildes

zu schauen, so ist ein wesentlicher Unterschied
zwischen visio beata und visio mystica nicht mehr
vorhanden; der Unterschied ist dann höchstens ein



174 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

gradueller: in beiden Fällen schaut die Seele das Wesen
Gottes in sich selbst, und zwar in beiden Fällen kraft
eines göttlichen Lichtes, das ihren Geist zu diesem Schauen
des Wesens Gottes von Angesicht zu Angesicht befähigt.
Diese Tatsache wird dadurch nicht beseitigt, daß man mit
dem Verfasser sagt: „Gottes Wesen ist dem Beschaulichen
in Dunkel gehüllt; denn der Areopagite bezeichnet es als
„göttliche Dunkelheit" oder „Finsternis". Dunkel, d. h.
nicht adäquat begriffen, voll geheimnisvoller Tiefen, die
der Menschengeist nicht zu durchdringen vermag, ist
Gott auch in der visio beata; ich wiederhole: auf
diesem Wege läßt sich höchstens noch ein gradueller, kein
wesentlicher Unterschied mehr zwischen der Gottesschau
in statu viae und patriae behaupten. Man braucht dann
nur einen Schritt noch zu tun, den minderen Grad zu
negieren, und man ist bei der oben erwähnten Irrlehre
der Begarden angelangt, namentlich wenn man diesen
höchsten Grad der Kontemplation zur Regel bzw. zum
Wesen der Kontemplation selbst macht.

Nicht bloß in der Art, wie die Gottesschau innerlich
sich vollzieht, auch im Gegenstand derselben waltet
zwischen Bernard und dem Areopagiten ein völliger Gegensatz

ob. Und auch hier steht Thomas auf der Seite der
gesunden Mystik des Abtes von Clairvaux und seines
großen Lehrmeisters Augustin.

Nach Bernard und Thomas ist die Kontemplation die
höchste Weise des Gebetes; da das Gebet nach Thomas
zwar wesentlich ein Akt des Verstandes (actus elicitus
intellectus) ist, aber zugleich den Willen und die Affekte
umfaßt und den ganzen inneren Menschen auf Gott
hinführt, so kann die vollendetste Gebetsweise nicht
bloß eine Seelenkraft beschäftigen: gerade sie muß,
wenn anders sie vollkommenste Form des Gebetes sein
soll, alle Kräfte in Gott hineinführen. Zwischen Thomas
und Bernard waltet insofern ein Unterschied ob, als der
letztere das Wesen des Gebetes und mithin der Beschauung
der Hauptsache nach in die Liebe verlegt, worin ihm
Bonaventura und die Franziskanerschule gefolgt ist,
während der hl. Thomas das Gebet, wie erwähnt, Akt des
Intellektes sein läßt; aber beide harmonieren darin, daß
sie die Kontemplation alle Kräfte der Seele umfassen
lassen, also auch Wille und Affekte. Diese Ansicht bekämpft
aber unser Kritiker in einer Polemik gegen Saudrean,



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 175

jedenfalls mit Bezug auf die Affekte im Gegensatz zu
Thomas (vgl. II, 2 qu. 180 a 3.); für Bernard habe ich
den Nachweis reichlich geführt in § 31 n. 3 S. 313 f.

Zu eng, wie in den inneren seelischen Akten, faßt
unser Autor den Kontemplationsbegriff auch in Hinsicht
auf den Gegenstand. Nach ihm ist das göttliche Wesen
allein Gegenstand der Beschauung. Demgegenüber ist
es ausdrückliche Lehre Bernards und des hl. Thomas, wie
des hl. Augustin und Gregor, daß der Gegenstand des
Glaubens zwar primarie und in erster Linie Gott selbst,
in zweiter Linie auch alle göttlichen Vollkommenheiten
und Wahrheiten überhaupt umschließt. Wie mit den
Gebetsakten hinsichtlich der inneren Tätigkeiten stimmt
die Beschauung hinsichtlich des Gegenstandes mit
dem Glauben in den Hauptsachen überein. Was Gegenstand

des Glaubens ist und sein kann, kann auch Gegenstand

der Beschauung werden. Das ist die Lehre des heil.
Thomas, der 1. c. a. 4 den Nachweis führt, daß die Kontemplation

zum primären Gegenstand Gott habe, zum sekundären

Gegenstand aber auch andere Wahrheiten, welche
auf Gott Bezug haben. Dasselbe aber bestimmt er in II,
2 qu. 1. a. 1. als Gegenstand des Glaubens. Ich habe in
§ 29 den Nachweis geführt, daß das große Thema der
Mystik der Weg der Seele zu Gott, dem Ziel- und Angelpunkt

aller Beschauung sei und daß ihr Inhalt sich im
wesentlichen decke mit dem Glaubensinhalt. Was außer
Gott, ihrem primären Gegenstand, der Beschauung unterliegt,

ist für die beschauliche Seele entweder Aufweg vom
Geschöpfe zu Gott oder Abweg von Gott zu den Geschöpfen.
Genau dasselbe bestimmt der hl. Thomas 1. c. als Gegenstand

des Glaubens: „Si consideremus materialiter ea, quibus
fides assentit, non solum est ipse Deus, sed etiam multa
alia, quae tarnen sub assensu fidei non cadunt, nisi secundum

quod ordinem ad Deum." Der hl. Bernard spricht
sich über den Beschauungsgegenstand klar genug aus,
wenn er sagt, der Beschauende betrachte, „was Gott in
der Welt, was er in den Menschen, was er von den Engeln,
was er in sich selbst und den Verworfenen ist". Nicht
bloß Gottes Wesen, auch Gottes Eigenschaften und
Wirkungen sind Beschauungsobjekt. Die Beschauung läßt
die Seele Gott schauen „als den Lenker und Herrscher
der Welt, als Retter und Helfer der Menschen, als Wonne
und Schmuck der Engel, als Ausgang und Ziel seiner



176 Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

selbst, als Schrecken und Entsetzen der Verworfenen",
und zeigt ihn mithin als „wunderbar in den Geschöpfen,
als liebenswürdig in den Menschen, als begehrenswert in
den Engeln und unerträglich in den Verworfenen". De
div, s. 48. Den Nachweis im einzelnen habe ich zur
Genüge geführt in meinem Buche Seite 288 ff. Es nützt
meinem Gegner wenig, wenn er dem Beweis, daß der
Beschauungsgegenstand bei Bernard ein sehr
vielseitiger ist, damit zu begegnen sucht, daß das Wort
contemplari hier im weiteren Sinne genommen werden
müsse. Damit legt er nicht den Kontemplationsbegriff
Bernards aus, sondern legt ihm den seinigen bezw. den
areopagitischen unter. Es ist nun einmal Bernards Lehre,
daß die Kontemplation im eigentlichen Sinne genommen
einen vielfältigen Gegenstand hat, wie Bernard an
zahlreichen Stellen dartut. Entweder anerkennt der Gegner
dies, oder er leugnet es und versucht Bernard in das
Prokrustesbett seines areopagitischen Kontemplationsbegriffes

hineinzuzwängen. Wenn er das will, dann gibt es
bei Bernard überhaupt keine eigentliche Kontemplation.

Denn Avir haben gezeigt, daß eine Gottesschau
im Sinne des Pseudoareopagiten nach Bernard überhaupt
unmöglich ist.

Wie Bernard, wie Thomas, so sträuben sich auch
Richard von St. Viktor gegen diese unzulässige Einengung
des Beschauungsobjektes (vgl. De contempl. 1. 1. c. 3. und
1. 4. c. 12), nicht weniger auch die größten deutschen
Mystiker Suso und Tauler, die in diesem Punkte ganz im
Geiste Bernards lehrten. Aber auch seine eigenen großen
Ordensstifter Johannes vom Kreuz und Theresia von Jesu
stehen dieser seiner Auffassung ablehnend gegenüber.
Wird P. Joseph a Spir. s. den Beweis wagen, Johannes
vom Kreuz habe nur diese eine Beschauungsart gekannt,
die er im „Aufstieg zum Berge Karmel" etwa in den
Kapiteln über die „dunkle Nacht des Geistes" oder „die
Nacht der Seele" beschreibt? Er war ein Freund —
und wir dürfen wohl das Verhältnis so bestimmen —,
ein Jünger der großen hl. Mystikerin Theresia. Die
letztere aber erinnert, wie Verfasser richtig bemerkt,
in vieler Beziehung an den hl. Bernard; ihre ganze
Mystik atmet bernardinischen Geist. Hat die heil.
Theresia auch keinen anderen Gegenstand der
Beschauung gekannt als das Wesen Gottes? Ver-



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 177

fasser lese, um nur an eine Stelle zu erinnern, was die
Heilige sagt in ihrer „Seelenburg" 6, 8, 3 (Übersetzung
von Magnus Jocham 4, 295), wo sie von „den imaginären
Visionen" und „der intellektuellen Vision" spricht, eine
nach dem Kontemplationsbegriff unseres Autors völlig
unzulässige Unterscheidung. Er wird dort eine Kontemplation

in herrlichen, echt theresianischen Strichen
gezeichnet finden, die sie selbst erlebt. Und was war der
Gegenstand derselben? Etwa das Wesen Gottes? Nein!
Der Heiland; und sie sah ihn nicht bloß innerlich geistig;
sie hörte ihn auch bestimmte Worte reden; wenn der
Verfasser einige Seiten weiter blättert, wird er. finden, daß
sie Seite 299 auch von ähnlichen innerlichen Visionen
spricht, deren Gegenstand die Heiligen sind. Wird
Verfasser, wenn er jene von der hl. Theresia gegebene
Schilderung, wie sie den Heiland „zu ihrer rechten Seite"
gegenwärtig schaute, gelesen, den Mut haben, gleichfalls
von einem contemplari im uneigentlichen Sinne zu reden?

Verfasser, das ist unser Rat an ihn, gebe den Versuch,
den areopagitischen Kontemplationsbegriff in seiner engsten
Fassung gegen die Lehre der Mystik und zwar nicht bloß
seit der hl. Theresia zur Geltung zu bringen, als
aussichtslos auf. Das ist übrigens Sache seines eigenen
Ermessens. — Jedenfalls aber ist es ein vergebliches
Unterfangen, den hl. Bernard in das Strombett der
areopagitischen Mystik zu leiten. Beide stehen in so vielen
grundlegenden Auffassungen einander entgegen, daß nur
eine Vergewaltigung der herrlichen Mystik des großen
Geisteslehrers von Clairvaux eine Harmonisierung mit
Dionysius Areopagita möglich macht. Zu reich, zu lebenswahr,

zu sehr aus Schrift und eigenem Innenleben
geschöpft, als daß sie eine neuplatonische Umtaufung ertrüge,
ist uns die Mystik des „letzten Kirchenvaters" auch viel
zu kostbar, als daß wir sie einer Verstümmelung aussetzen
ließen. Bernard hat die Schriften des Areopagiten nicht
gekannt, und dessen Lehre ist seiner eigenen durchaus
fremd. Es besteht zwischen seiner Lehre und „den Theorien

der neueren Mystiker" absolut kein Gegensatz, schon
deshalb nicht, weil diese Theoretiker ihre Lehre und
Einteilungen vielfach aus Bernard geschöpft; wohl. aber
besteht dieser Gegensatz, wie gezeigt, zwischen ihm und dem
Kontemplationsbegriffe des Areopagiten.

So dankbar ich dem Verfasser also bin für seine
Jahrbuch für Philosophie etc. XXIII. 12



178 Aus der jüngsten Keligionsgesehichtlichen

fleißige Untersuchung, ich vermag seinem Rat „in einer
Neuauflage mein Buch von den Fesseln der neuzeitlichen
Theorie zu befreien und unabhängig davon die
bernardinische Theorie der Mystik zu entwickeln", nicht
zu entsprechen und zwar deshalb nicht, weil ich von
solchen Fesseln nichts weiß, und weil ich die bernardinische

Theorie der Mystik in meinem Buche unabhängig
bereits entwickelt habe. Wenn diese Theorie mit der des
Verfassers nicht harmoniert, trage nicht ich, sondern der
hl. Bernard die Schuld, dessen treuer Interpret gewesen zu sein
ich mir bewußt bin und zwar nicht bloß in den übrigen,
sondern ebenso im letzten Abschnitt meines Buches.

AUS DER JÜNGSTEN RELIGIONSGESCHICHTLICHEN
UND BIBLISCHEN LITERATUR FRANKREICHS.

(Guignebert. Dimnet. Houtin.)

Von DR. M. GLOSSNER.
«553

I.
Ch. Guignebert, Manuel d'histoire du Christianisme.

Les Origines.
Der Verf. will seinen Gegenstand ausschließlich als

Historiker, nicht als Theologe behandeln. Glaube oder
Erziehung und Umgebung sollen uns nur zu sehr geneigt
machen, das Christentum als eine ausnahmsweise
Erscheinung anzusehen, ebenso wie als etwas Besonderes in
seiner Entwicklung und Vereinzeltes im antiken Leben.
Verantwortlich für diese falschen Vorstellungen seien der
Begriff der Unbeweglichkeit, den die katholische Unver-
änderlichkeit und bis zu einem gewissen Grade die
protestantische Orthodoxie voraussetzen (sie). Die moderne
Forschung offenbare uns ein Christentum, das von
demjenigen, welches eine schlechtverstandene oder entstellte
Überlieferung uns darstelle, sehr verschieden sei.

Dieses Christentum sei zunächst ein jüdisches
Phänomen ; seine universelle Bedeutung verdanke es der
Verbindung mit der weltlichen Macht, jedoch um den
Preis seiner wahren Mission, ja sogar seiner Natur selbst.


	Die Kontemplationsarten nach der Lehre des Hl. Bernard

