Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 23 (1909)

Artikel: Die Kontemplationsarten nach der Lehre des HI. Bernard
Autor: Ries, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

150  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

DIE KONTEMPLATIONSARTEN NACH DER LEHRE
DES HL. BERNARD.
Vox Dr. J. RIES.
S

Die eingehende Besprechung, welche P. Joseph a
Spir. S. dem letzten Teile meines Buches iiber ,Das geist-
liche Leben nach der Lehre des hl. Bernard“ in XXII, 4
S. 453 ff. dieser Zeitschrift zuteil werden 14Bt, veranlafBt
mich zu einer ausfiihrlicheren Erwiderung. Es will dem
Verfasser genannten Artikels ,wenigstens beziiglich des
letzten Abschnittes (der Mystik) des Buches scheinen, daB
die darin dargelegte Lehre des hl. Bernard uber die
Kontemplation in manchen Punkten von den Anschauungen
des groBen Mystikers abweicht und daher nicht den An-
spruch erheben kann, eine in jeder Hinsicht unanfecht-
bare Darstellung der Lehre des Heiligen zu sein®“. Das
ist in der Tat ein schwerwiegender Vorwurf, der an
Gewicht noch gewinnt durch die Eigenart seiner Be-
griundung: ,Man kann sich nimlich der Wahrnehmung
nicht verschliefen, daB Dr. Ries mit einer fertigen
Theorie in der Hand an die Untersuchung der bernardi-
nischen Mystik herantrat und seine Aufgabe darin ver-
legte, den hl. Bernard in das mitgebrachte Schema, das
er aus Philippus a ss. Trin. und anderen auf diesem
Mystiker fuBenden mystischen Schriftstellern geholt hatte,
hineinzuzwangen* (S. 433).

1. Damit erhebt der Verfasser des betr. Artikels einen
Vorwurf gegen meine wissenschaftliche Arbeitsmethode.
Ich kann ihm die Versicherung geben, dall seine Bemer-
kungen unzutreffend sind. Ich weill nicht, ob P. Joseph
a Spir. S. schon in der Lage war, die Ansichten eines
Autors auf irgendeinem Gebiete! der Theologie quellen-
mifBig zu bearbeiten. Er wird mir jedoch die Frage
gestatten, welchen von zwei Bearbeitern er fir fidhiger
hilt, die Lehren beispielsweise eines Kirchenvaters auf
irgendeinem Zweige der Theologie darzustellen, denjenigen,
der vollig unorientiert iiber den betr. Traktat an seine
Arbeit herantritt, oder denjenigen, der zuvor auf dem
betr. Gebiete sich umgesehen und seine theologischen
Vorstudien gemacht, sich also die nétigen wissenschaftlichen



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 151

Vorkenntnisse erworben hat? Ich gestehe: ich habe die
Theorie der Mystik zuvor studiert, bevor ich an
die Bearbeitung der bernardinischen Mystik herantrat.
Hilt Verfasser dies fiir einen wissenschaftlichen Fehler ?
Hilt er iiberhaupt eine Bearbeitung der bernardinischen
Mystik fiir moglich ohne mystische Vorstudien?

Was ich dagegen nicht zugestehen kann, das ist
die Behauptung, die, wie sich zeigen wird, durch nichts
begriindete Behauptung, ich sei mit ,einer fertigen
Theorie in der Hand“ an meine Untersuchung heran-
getreten. Und mein Kritiker fiihlt sich sogar in der
gliicklichen Lage, mir apodiktisch den Gewéhrsmann
nennen zu koOnnen, aus dem ich mein ,mitgebrachtes
Schema* entnommen; es ist ,Philippus a ss. Trin. und
andere auf diesem Mystiker fuBende mystische Schrift-
steller, Ich vermag dem Rezensenten fiir seine Belehrung
nicht zu danken; ich bedauere, daB sie unrichtig ist. Ich
gebe dem Hochw. Herrn die Versicherung, daB ich die
Mystik des hl. Bernard in der Hauptsache fertig hatte,
bevor ich Philippus auch nur zur Hand nahm. Meine
Vorstudien iiber Mystik machte ich {iberhaupt nicht aus
Philippus, sondern aus Sandaeus S. J. Theologia mystica
Moguntiae 1627. Dal} dieser bewihrte Autor ,auf Philippus
nicht fulit, wird mir Verfasser zugestehen miissen, wenn
er erwigt, dafl Philippus a ss. Trinitate 1671 erst ge-
storben ist.

Ist somit die Annahme, meine Auffassung, die ich an
Bernards Mystik heranbrachte, stamme aus Philippus, un-
richtig, so muB ich mich ebenso verwahren gegen die
Art, wie mein Kritiker meine Arbeitsmethode auffafit: er
nimmt an, ich zwinge Bernard in ein erst spiter aus-
gebildetes System hinein, das ich fertig an ihn heran-
trage. Dem ist nicht so. Wenn der Verfasser sich die
Miihe nicht will verdrieBen lassen, meine Darstellung der
Mystik mit der von Philippus a ss. Trlmtate zu vergleichen,
so wird er herausfinden, daB von einer Ubereinstimmung
im ,,Schema“ keine Rede sein kann; und nur die grofie
Kithnheit und Sicherheit in seinen Annahmen, die durch
sachliche Priifungen nicht fundamentiert ist, befihigt ihn
zu einer solchen Aufstellung. Ich lehne im Gegenteil die
Moglichkeit einer gleichwertigen Ubertragung von Be-
griffen, welche erst in der spéteren, besonders spanischen
Mystik zur Ausbildung kamen, auf Bernard ab, wenn ich



152  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

S. 315 f. schreibe: ,,Fast alle jene zahlreichen Beschauungs-
stufen, welche die spitere Mystik, insbesondere des Karme-
literordens unter dem EinfluB der hl. Theresia und des
hl. Johannes vom Kreuz ausgebildet, finden sich dem
Namen nach schon bei Bernard. Sicherlich haben seine
mystischen Reden zum Hohenlied auf die reiche Ausge-
staltung der mystischen Terminologie einen mafigebenden
EinfluB geiibt. Wenn wir gleichwohl von einer besonderen
Besprechung dieser Beschauungsgrade abstehen, so be-
stimmt uns hierzu der Umstand, daB die mystischen ter-
mini bei Bernard noch nicht fest ausgeprigt sind. Was
die klassische Mystik begrifflich scheidet, flieBt bei ihm
als synonym noch vielfach ineinander ... Es sind ver-
schiedene Namen, welche hoéchstens verschiedene Seiten
derselben Sache, nicht aber verschiedenartige Zustinde
oder Stufen bezeichnen wollen, weshalb sie vielfach pro-
miscue fiireinander eintreten.“ Ich wiiBte nicht, wie ich
jeden Versuch, die bernardinische Mystik in ein aus
Philippus a ss. Trinite oder irgendeinem von ihm ab-
hangigen Mystiker geschopftes System ,einzuzwingen*,
entschiedener ablehnen konnte. Oder ist vielleicht meine
Stoffteilung und Stoffbehandlung mit diesen Mystiker
iibereinstimmend? Moge mein geehrter Kritiker doch
den Versuch einer Vergleichung unternehmen.

Ich habe keinen Grund, dem Verfasser des erwihnten
Artikels den freien Blick in meine Arbeitswerkstitte
zu verwehren. Nach vorlidufiger Orientierung iiber die
Sache selbst an der Hand zuverlissiger Fiihrer begab ich
mich an die Lektiire der bernardinischen Schriften. Ich
habe simtliche echten Schriften Bernards mit der Feder
in der Hand studiert. Die Notizen wurden nach ganz
allgemeinen Gesichtspunkten, z. B. Tugendlehre, Geistes-
gaben, Mystik gruppiert und erst nach vollendeter Lek-
tiire, aus welcher das Gesamtbild der Einteilung allm#hlich
sich herausschilte, ging ich an die Disponierung und Aus-
arbeitung., Wie ist also mein Schema der Mystik er-
wachsen? Aus dem Stoff, den mir der hl Bernard
selbst darbot, nicht aus einem vorgefaBten Schema. Ich
habe zudem die Lehre Bernards zuerst vollstindig dar-
gestellt, ehe ich an die einschligige Literatur und die
Ausarbeitung der Anmerkungen herantrat. Das ist meine
Methode, die meines Wissens noch auf keiner Seite, auBer
der meines Kritikers AnlaB zu Ausstellungen gab, und



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl, Bernard, 153

wohl auch vor jeder ernsten wissenschaftlichen Kritik
bestehen kann.

2. Nun ist es insbesondere eine erste piéce de rési-
stance, welche die Kritik des Verfassers in die Schranken
rief. Er schreibt: ,Der Gedanke an eine Abhingigkeit
des Autors von den genannten neueren Mystikern dringt
sich einem besonders lebhaft da auf, wo der Verfasser
die Existenz einer zweifachen Art der Kontem-
plation, nimlich einer erworbenen und einer eingegosse-
nen, zu beweisen sucht; denn nach meiner Ansicht hétte
der Verfasser diese Einteilung wohl kaum beim hl. Bernard
entdeckt, wenn er nicht die Vertreter einer doppelten Art
von Beschauung als Wegweiser benutzt hitte. Gerade
aus Bernard 148t sich unwiderleglich, wie mir scheint, die
Haltlosigkeit der Aufstellung jener zweifachen Kontem-
plationsart nachweisen, und es hétte daher der Verfasser
durch eine voraussetzungslose Wiedergabe der bernardi-
nischen Mystik jene Theorie von einer doppelten Be-
schauung bedeutend ins Wanken gebracht.“ S. 453 f. Im
Interesse der Klarheit scheide ich zwei Gesichtspunkte
in diesen Behauptungen des Verfassers aus.

Ich behandle zunfchst den prinzipiellen Stand-
punkt: Was ist von der obigen Unterscheidung der
Kontemplation zu halten? Und sodann die Stellung
Bernards zu dieser Frage.

Die erste dieser beiden Fragen scheint mir den Schliissel
zu bieten zum psychologischen Verstindnis der Kritik
meiner Mystik. Der Verfasser hat némlich im 4. Heft
dieser Zeitschrift Jahrgang 1907 S. 43¢ ff. einen Aufsatz:
,Uber die Arten der Kontemplation® veroffentlicht. In
diesem Aufsatze hat er den Nachweis versucht, ,,daB in
der ilteren Mystik die Kontemplation nur unter dem be-
stimmten, konkreten Begriffe eines durch ein iibernatiir-
liches Licht bewirkten, aber dunklen Gottschauens des
iiber sich selbst erhabenen Geistes auftritt.“ Vgl. S. 464 f.

Diese seine Auffassung von der Beschauung
hat er alsdann an die Lektiire meines Buches heran-
gebracht und in demselben nicht bestitigt, sondern
einen entgegengesetzten Standpunkt vertreten, oder besser
kurz erwihnt gefunden. Unter diesem Gesichtswinkel las
er nun meine bernardinische Mystik, und sein Urteil war
gefdllt: Das ist nicht Bernards wahre, sondern in ein
fremdartiges System gezwingte Lehre. Ich koOnnte hier



154  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

so unhoflich sein und dem Verfasser den Vorwurf, daB
er seine ,fertige Theorie* an die Untersuchung meiner
Arbeit herangetragen und sie demgem&B gerichtet hat,
dafl er Bernards Mystik in sein ,mitgebrachtes Schema
einzuzwidngen* sucht, zuriickgeben. Ich will indes die
Sache selbst prifen.

Verfasser kennzeichnet die Lehre von einer doppelten
Beschauung als neuere Lehre; er spricht mit Bezug auf
Philippus a ss. Trin. und andere auf diesem Mystiker
fuBenden mystischen Schriftsteller als ,neueren Mystikern*
(S. 453) und nennt ihre Theorie eine ,neuzeitliche. (S. 466).
Als Vater dieser Distinktion betrachtet der Verfasser den
Karmeliter Philippus a ss. Trinitate (f 1671). ,,Wenn ich
nicht irre,” schreibt er (XXI, 462), ,,ist er der erste ge-
wesen, der die Theorie von einer doppelten Spezies von
Kontemplation . . . aufgestellt.“ Verfasser irrt sich
aber: wir finden sie schon bei Sandaeus in seinem 1627
erschienenen Werke S. 68. Moge er deswegen seinen hoch-
verdienten Ordensgenossen von diesem.falschen Argwohne
reinigen; ob er recht tut, nun den Jesuiten Sandaeus
dieser in seinen Augen wenig verdienstlichen Tat zu be-
schuldigen, bin ich augenblicklich nicht in der Lage zu
beurteilen. Die Sache selbst, wenn auch nicht der
terminus, findet sich jedenfalls weit frither und zwar
bei den hervorragendsten Vertretern der mystischen Theo-
logie. Verfasser lese beispielsweise, was einer der aller-
bedeutendsten Theoretiker dieser theologischen Disziplin,
Jacobus Alvarez de Paz im 3. Bande seiner opera spiri-
tualia (Moguntiae 1619) S. 1654 ff. schreibt: de modo
facillimo, quo per creaturas ad Dei cognitionem contem-
plator accedat; und er wird mir zugeben miissen, daf} hier
von der contemplatio acquisita bezw. acquirenda die Rede
ist, zum Unterschiede von der eingegossenen Kontem-
plation, von deren verschiedenen Graden er 1747 ff. redet.
Und wir stehen trotz der Versuche unseres Gegners,
diese Tatsache zu negieren, nicht an, Vallgornera (f 1665),
einem Zeitgenossen des Philippus a ss. Trinitate, vollig
beizustimmen, wenn er diese Unterscheidung bei St.
Thomas gleichfalls nicht dem terminus nach — denn dieser
ist Sache spiiterer Auspriigung gewesen -— wohl aber der
Sache nach findet. Zwar suchte unser verehrter Gegner
der Beweiskraft der .Stelle (S. th. I, 2 q. 180 a 3 c.)
damit zu begegnen, dall er einwendet: Wenn Thomas



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 159

daselbst von der erworbenen Beschauung spreche, wo er
dann eigentlich die eingegossene behandle? Die Antwort
ist sehr einfach: er lese Artikel 5 derselben Quistion; er
lese, wenn ihm das lieber ist, den Kommentar des heil.
Thomas zu der von ihm als grundlegend angesehenen
Stelle des Pseudoareopagiten. Alle Deutungsversuche
ferner, den Viktoriner Richard auf Seite der Gegner der
erworbenen Beschauung zu ziehen, werden an der rauhen
Wirklichkeit scheitern. Wir hoffen, dafl eine in Aussicht
stehende genauere Untersuchung iiber die Mystik dieses
bedeutenden Theologen in diese Frage die gewiinschte
Klarheit bringen wird. Wenn der hochw. P. Josephus a
Spir. s. sich insbesondere umsieht in der Zeit, in welcher
die eigentliche Systematisierung der Mystik vollzogen
wurde, also in der Zeit nach der hl. Theresia, in welcher
die grofen und groBartigen Systeme der Mystik besonders
in Spanien und zwar unter Vorantritt der Theoretiker
seines eigenen und des Jesuitenordens entstanden sind, so
wird er kaum auch nur einen einzigen Autor finden,
der ein prinzipieller Gegner der erworbenen Kontemplation
wire. Sobald der Begriff gepriigt, die Unterscheidung
getroffen war, fand er Aufnahme und zwar allgemein in
ausnahmslos alle Systeme der theoretischen Mystik. Zwar
glaubt unser Gegner auf Schram als auf eine Ausnahme
verweisen zu diirfen; er tduscht sich jedoch: Schram
bekennt sich gleichfalls zur Sache; nur wihlt er im
Anschlufl an Reguera fiir erworbene und eingegossene die
synonymen Bezeichnungen ordentliche und auBer-
ordentliche Beschauung. Wird man uns bestreiten, dalB
diese Wendungen mit den vorhergehenden gleichbedeutend
sind? Dann lese man das Scholium Schrams zu § 250,
wo er bemerkt: Nostra divisio ex P. Reguera . . . petita
magis placet, cum allati mox termini (nidmlich contem-
platio acquisita et infusa, activa et passiva) etiam ex
mente suorum auctorum ad nostram reducantur, uti ex
dicendis patebit. Es besteht mithin kein Recht, Schram
ausscheiden zu wollen aus der Zahl der Mystiker, die sich
zu unserer Unterscheidung bekennen. Unser Gegner findet
sich hier der geschlossenen Gegnerschaft der ge-
samten theoretischen Mystik seit Theresia gegen-
Uber: Vermag ihm das nicht zu imponieren? Achtet er
jene Ménner, vor allem seine eigenen groBen Ordensge-
nossen, einen Philippus a ss. Trinitate, einen Antonius a



156  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

Spiritu sancto, einen Josephus a Spiritu sancto und alle
iibrigen Theoretiker seines auf diesem Gebiete hochver-
dienten Ordens so gar gering, daB er sie mit Achselzucken
als verirrte Schiflein glaubt beiseite stellen zu kénnen?
Ich bekenne: ich habe denn doch vor diesen Ménnern
eine hohere Ehrfurcht: es waren Minner von griindlicher
Gelehrsamkeit, klarem Verstande, imponierendem Wissen
auf dem Gebiete der Mystik, die ihre Einteilung und Be-
griffsbestimmungen doch wahrlich nichtausdenFingern
gesogen, sondern aus dem reichen mystischen Wissens-
stoff, den insbesondere die experimentelle Mystik einer
hl. Theresia, eines Johannes vom Kreuz und der grofBien
erfahrenen Mystiker des Mittelalters in ihren Schriften
aufgespeichert. Die dort niedergelegten Erfahrungen
suchten sie begrifflich zu bestimmen und durch scharfe
Unterscheidungen gegenseitig voneinander abzugrenzen,
wahrhaftig nicht aus bloBer willkiirlicher Lust an diesen
Distinktionen, sondern weil die Erfahrung solche innere
Tatsachen beglaubigte. Hdren diese Tatsachen nun damit,
daBl sie klassifiziert und nach ihren unterscheidenden
Momenten abgeteilt und spezifiziert werden, auf, Realititen
zu sein, und werden die dadurch entwickelten Begriffe zu
bloBen entia rationis, wie unser Gegner will? Uber diese
Frage moOge er sich Rats erholen in einem beliebigen
System der Philosophie. Sie haben vielmehr uns durch
ihre scharfen Begriffsbestimmungen den fliissig-unsicheren
Stoff der experimentellen Mystik in scharf umrissene
Formen gegossen, Formen, die sie nicht aufgezwingt,
sondern aus dem dargebotenen Tatsachenmaterial ab-
geleitet und gewonnen haben. Dieses mystische Tat-
sachenmaterial ist freilich, wie wir zeigen werden, zu
reichhaltig, als daB es in den engen Rahmen des von ihm
verfochtenen Kontemplationsbegriffes sich fassen lielle.
Nun behauptet zwar unser Gegner, es bestinde in der
Frage der erworbenen Kontemplation unter deren An-
héngern keine Klarheit, und eine einheitliche Antwort
sei nicht zu erlangen. (Vgl. XXI, 460.) Das hindert
ihn freilich nicht, schon auf der folgenden Seite (Nr. 2)
von der Definition des Philippus a ss. Trinitate: Contem-
platio aquisita est simplex intuitus veritatis, qui proprio
studio comparatur, zu sagen: ,Diese Begriffsbestimmung
ist beinahe stereotyp geworden; denn wir treffen sie
bei fast allen Anhingern dieser Spezies von Kontemplation.



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 157

Auch mich wei der Autor in Abhingigkeit von
Philippus a ss. Tr, wenn er (XXII, 454) bemerkt, nach-
dem er meine Begriffsbestimmung der erworbenen Be-
schauung zitiert: ,,Wer den Karmeliter Philippus a ss.
Trin. gelesen, entdeckt hier unschwer dessen Ideen.“ Einer
Entdeckung bedurfte es hier iiberhaupt nicht, da ich an
Ort und Stelle selbst diesen Autor erwahnte, freilich neben
und nach Scaramelli und nebenSandaeus; tatsiachlich stiitzen
jene Angaben sich unmittelbar auf Scaramelli und nicht
in erster Linie auf Philippus. Eine erste Schwierigkeit,
welche der Verfasser gegen die Berechtigung der er-
worbenen Kontemplation erhebt, kleidet er in die an
uns gerichteten Worte: ,Wenn schon die niederste Be-
schauungsart (die erworbene Beschauung) eine hohe sitt-
liche Kraftanstrengung fordert, so noch mehr die ein-
gegossene*. (L. c. 8. 455.) Diesen Schlufl vermag ich nicht
zuzulassen. Vielmehr besteht gerade darin das unter-
scheidene Moment zwischen der erworbenen und einge-
gossenen Beschauung, daf jene zu ihrem jeweiligen Zu-
standekommen bestimmte Gebetsakte voraussetzt, als deren
Frucht, Kronung und AbschluB sie erscheint und zwar
derart, dalB} sie niemals ohne diese vorausgehenden inneren
Gebets- und diskursiven Denkakte eintritt. Sie ist derart
an diese Akte gebunden, dafB} diese die conditio sine qua
non bilden fiir die erworbene Beschauung und zwar
zugleich in dem Sinne, daBl sie den Inhalt der voraus-
gehenden innerlich betrachtenden Gebetsakte zu ihrem
eigenen Inhalte hat, denselben unter dem Lichte einer
inneren Begnadigung in einem einfachen Blicke zu schauen
und geistig zu genieBen gibt. Demgegeniiber betonen wir
als unterscheidendes Moment der eingegossenen
Kontemplation, dafl sie ohne diese vorausgehenden
Akte eintreten kann zu beliebiger Zeit, unabhingig von
der Beschaftigung und in ihrem Inhalt unabhéngig von
den augenblicklichen Gedanken des also Begnadigten: die
inneren Erleuchtungen gehen nicht aus der geistigen
Téatigkeit des Kontemplanten hervor, sondern dringen sich
ihm oft unvermutet, oft mit vehementer, unwiderstehlicher
Gewalt, oft selbst gegen seinen Willen auf. Findet der
verehrte Herr Rezensent den Unterschied zwischen diesen
beiden Gruppen von inneren Vorgingen nicht groB
genug, daB er sie einer Unterscheidung fir wert
erachtet? Mag er es immerhin tun: wir werden es ihm



158  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

nicht als Verbrechen anrechnen; denn aueh fiir uns ist
diese Unterscheldung kein artlculus stantis et cadentis
ecclesiae. Nur moge er der grofen Uberzahl hochan-
gesehener Mystiker das Recht zu dieser Unterscheidung
lassen.

Und ein solches Recht haben sie aus guten
Griinden. Zwar macht er sich anheischig ,eine Reihe
von Stellen aus den Schriften des hl. Bernard anzufiihren,
in denen die Notwendigkeit einer sittlichen Disposition zur
Erlangung der Kontemplationsgnade in nachdrucksamer
Weise betont wird. Der Autor fordert daher auch fiir
die eingegossene Beschauung eine sittliche Vorbereitung.
Aber warum findet er dann beim hl. Bernard doch zwei
Kontemplationsarten? Welchen Sinn hat dann der Aus-
druck ,erworbene Kontemplation, wenn sie -nicht das
Resultat eigener Bemiihungen ist, sondern nur die ein-
gegossene als freies Geschenk Gottes betrachtet werden
muBie“ (L. c. S. 456.) Auf die erste dieser beiden Fragen
werde ich nachher antworten. Auf die letzte Frage
erlaube ich mir die Gegenfrage, wo ich denn behauptet
habe, dafi die erworbene Kontemplation nicht das Resultat
eigener Bemiihung ist? Ich habe im Gegenteil gesagt, daB
sie dies sei, daB sie nie ohne jeweilige Bemiihung und
innere entsprechende Disponierung zustande kommt. Gewifi
fordert der hl. Bernard auch fiir die Begnadigung mit
der eingegossenen Kontemplation eine entsprechende ,sitt-
liche Disposition¥, aber der verehrte Verfasser tibersehe
nicht: er fordert dies nicht, wie wir das fiir die je-
weiligen Akte der erworbenen Beschauung fordern, fir
die einzelnen Akte, sondern als allgemeine, habi-
tuelle Disposition. Auch ist hier selbst die habituelle
Disposition nicht conditio sine qua non der Beschau-
ungsgnade: sowohl der hl. Bernard, als auch die heil
Theresia kennen die Beschauung fiir alle drei Vollkommen-
heitsstufen, freilich fiir die niedersten Stufen als Ausnahme.
Verfasser Verglemhe beziiglich der hl. Theresia den Satz
aus der Schrift ,Weg der Vollkommenheit® 16, 4. (Uber-
setzung von Magnus Jocham 3, 981£.): ,Ich will also sagen,
daf Gott nach seinem Wohlgefallen— manchmal Personen,
die noch in einem bodsen Zustande sich befinden, die
groBe Gnade erweist, sie zur Kontemplation zu er-
heben, um sie durch dieses Mittel den Klauen des Teufels
zu entreifen. Die eingegossene Kontemplation verlangt



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 199

S i ; il

nicht, wie die erworbene, eine vorherige geistige Beschifti-
gung mit dem Gegenstande, den wir beschauen; sie ver-
langt, wenngleich ausnahmsweise, nicht einmal eine ent-
sprechende habituelle Disposition. Das ist aber ein Unter-
schied, der doch wohl unserm Gegner einleuchten wird.
Welchen Sinn die erworbene Kontemplation habe,
fragt er uns, wenn auch die erworbene Kontemplation als
freies Geschenk Gottes (gratia gratis data) betrachtet
werden muBl. Und spiter: ,Hitte der Verfasser mit einigen
Mystikern, z. B. Joseph a Sp. s. die erworbene Kontem-
plation als einen Habitus betrachtet, der analog dem
Habitus der Wissenschaft durch wiederholte Akte des be-
trachtenden Gebetes, also unter Hilfe der gewshnlichen
aktuellen Gnaden erworben wird, dann wéire, wenigstens
theoretisch, die Unterscheidung einer erworbenen und ein-
gegossenen Beschauung berechtigt gewesen.“ Verfasser
erlaube mir auch hier die Frage, wo ich das Gegenteil
sage: d. h. wo ich behaupte, dafi die erworbene Kontem-
plation nicht auf einem Habitus beruhe? SchlieBt er dies
aus dem Umstande, daB ich diese Begabung auf eine
gratia gratis data zuriickfiihre? Aber es ist ihm doch
bekannt, dafl die meisten gratiae gratis datae solche habitus
sind, welche die Seele zu aufBlergew(hnlichen, zu ihrem
eigenen Seelenheile nicht notwendigen Handlungen -be-
fahigen, und die ebendeshalb nicht allen zuteil werden;
als solche fasse ich auch die erworbene Beschauung: sie
beruht auf einer nicht allen von Gott gegebenen inneren
Begnadigung, welche sie befidhigt,- den Gegenstand ihres
innerlichen Gebetes in einem einfachen klaren Blick zu
schauen. -Wenn der verehrte Herr Autor die Griinde fiir
diese Unterscheidung nicht fiir zureichend hilt, ich wieder-
hole, ich lege auf diese Streitfrage weniger Gewicht als
er selbst; aber nicht aus dem Grunde, den er annimmt,
weil mich nédmlich , das eingehende Studium der bernardi-
nischen Schriften belehrte, daB fiir diese Anschauung der
hl. Bernard nicht in Anspruch genommen werden kann;“
ich halte die Unterscheidung fiir sachlich berechtigt, ohne
einen casus belli aus ihr machen zu wollen.

,Dies eingehende Studium der bernardinischen
Schriften,“ das ich allerdings fiir mich in Anspruch
nehmen darf, hat mich weder fiir, noch gegen diese
Distinktion eingenommen. Es ist nimlich, und damit
komme ich auf die Beantwortung der 2. Frage, ein volliges



160  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

MiBverstindnis seitens des Herrn Verfassers, zu glauben,
ich erblicke in St. Bernard einen Vertreter jener Theorie
von einer zweifachen Kontemplation. Ich habe das nirgends
in meiner Schrift behauptet. Durch eine Schlulifolgerung
glaubt mein verehrter Kritiker zwar gleichwohl mir diese
Meinung beilegen zu miissen. Ich stelle, so meint er, ,die
Behauptung auf, daB der hl. Bernard eine Beschauung
kenne, welche ohne direkt eigenes Zutun von Gott ver-
liehen wird, die man daher fiiglich als eingegossene be-
zeichnen konne. Indirekt ist damit auch behauptet: die
fir die Existenz einer erworbenen Kontemplation ange-
fihrten Stellen lassen diese Beschauungsart deswegen als
eine besondere, von der eingegossenen verschiedene er-
scheinen, weil dort die Tugendiibung (sage ich nirgends!)
und Meditation den Charakter eines direkt eigenen Zutuns
behufs Erlangung der Kontemplationsgnade annehmen*.
(S. 457.) Wie ich den Unterschied der Dispositionsakte
in beiden Beschauungsarten auffasse, habe ich bereits
dargelegt. Im iibrigen moge Verfasser die Versicherung
entgegennehmen, dafl ich obige Unterscheidung in mein
Buch nicht deshalb aufnahm, weil ich sie formell bei
Bernard entdeckt hatte: ich gebe ihm vo6llig recht, wenn
er sagt, daB ich ,diese Einteilung wohl kaum bei Bernard
entdeckt hitte”, wenn ich nicht die Absicht gehabt hitte,
nicht ,die Vertreter der doppelten Art der Beschauung als
Wegweiser zu benutzen®. (S. 453) Meine Absicht war, ein
ungefihres Gesamtbild, einen kurzen Uberblick uber
die Mystik zu geben. Ich schlckte deswegen allgemein
orientierende Bemerkungen voraus, von denen ich
nirgends behaupte, dal sie aus Bernard stammen. Zu
diesen erginzenden Bemerkungen =z#hlt, wiewohl es im
folgenden Paragraphen steht, auch das, was ich iiber den
Unterschied von erworbener und eingegossener Kontem-
plation sage. Es soll nicht als eine aus Bernard geschopite,
sondern die bernardinische Mystik erginzende Beigabe
aus der Mystik im allgemeinen sein, um das Ge-
samtbild abzurunden. Eine fremdartige Schabloni-
sierung wére_diese Zutat nur, wenn ich diese Distinktion
als eine bernardinische ausgibe, was sie nicht ist,
und wenn sie zugleich dem Geiste der bernardinischen
Mystik fremd wire. Ich muBl sowohl das eine, wie das
andere negieren.

Ich sage nirgends, daB ich diese doppelte Kontem-



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 161

plation formell bei Bernard ausgesprochen finde. Es ist
ein Mifverstindnis, wenn der Verfasser zwei von mir
zitierte Stellen aus Bernard als vermeintlichen Beleg
fiir diese meine angebliche Annahme auffat. Als
erste Stelle zitiert er In eircumecis. Dom. s. 3. n. 10. ,Viele
streben ihr ganzes Leben danach, — nach der Kontem-
plation — ,und erreichen es dennoch nicht etc.* Wie
kann Verfasser annehmen, daB ich in dieser Stelle einen
Beweis erblicke fiir die erworbene Kontemplation? Sie
enthélt ja nur eine pure Negation. Der Zusammenhang
zeigt doch dem Verfasser ganz klar den Zweck, zu dem
sie zitiert wird, ndmlich um zu beweisen, daBl die Kontem-
plation, gleichgiiltig welche, nicht erzwingbar und ,vielen
trotz eifrigster Ubung“ nicht zuteil wird, weil sie gratia
gratis data ist. Von einem Unterschiede ist dort nicht
die Rede. In der zweiten Stelle erblicke ich allerdings
einen indirekten Hinweis auf die erworbene Kon-
templation, nicht aber in dem Sinne, als ob Bernard
diesen Unterschied formell hervorgehoben hitte, sondern
nur in dem Sinne, dafl ,auch diese Art der Beschauung
{(ndmlich die erworbene) in Clairvaux wohl bekannt
und zur Zeit Bernards nicht selten war‘; es ist die Seite
281 angefiihrte Stelle aus der 57. Rede in Cantica. Was
ich also behaupte, ist folgendes — ich hitte nicht geglaubt,
dalB ein MiBverstindnis auch nur mdoglich sei —: Bernard
kannte das, was die spitere Mystik mit dem Namen der
erworbenen Kontemplation belegt hat. Zu dieser Annahme
halte ich mich nach wie vor fiir vollberechtigt. Ich finde
mich hierbei in bester Gesellschaft. Auch der hl. Thomas
zitiert an jener Stelle, wo er das erklirt, was die spétere
Mystik erworbene Kontemplation nennt, den hl. Bernard
als Kronzeugen. (Vgl. Thomas II, 2 qu. 180 a. 3 ¢ und
ad 1. mit Bernard, De comnsid. 1. V, c¢. 14 n. 32.) Somit
ist es kein der Dbernardinischen Mystik fremdartiges
Element, das seine Gedankenwelt in eine ganz anders-
artige Beleuchtung riickte, wenn wir von der erworbenen
Beschauung sprechen bei Darlegung seiner Lehre. Freilich
kennt Bernard selbst diesen terminus nicht, wie er
und viele andere Mystiker, deren Erfahrungen vor die
Systematisierung der Mystik fallen, auch viele andere
spiter allgemein acceptierte Begriffe nicht kannte; so ist
ihm beispielsweise auch die Unterscheidung zwischen ex-
perimenteller und doktrineller Mystik, auf welche wir

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIII, i §



162  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

—

gleichfalls in unserem Buche kurz hingewiesen, eine un-
bekannte Distinktion; aber die Sache selbst ist ihm be-
kannt; denn er redet oft von denjenigen, welche iiber
die Beschauung sprechen, ohne sie zu kennen, und von
solchen, welche sie aus inneren Erlebnissen schopfen. Man
darf, was unser verehrter Kritiker nicht iibersehen wolle,
von der nicht systematisierten Mystik nicht verlangen, daf
sie bereits die Begriffsbestimmung der spiteren spekula-
tiven Mystik kenne. Man wird sich zufrieden geben miissen,
bei ihnen die Sache wiederzufinden, die spiter begrifflich
formuliert und durch Unterscheidungen scharf abgegrenzt
wurde.

Da ich nun nirgends sage, daBl Bernard tatsidchlich
diese Unterscheidung macht, sondern nur, dafl sich sach-
liche Belege fiir das Bestehen dessen bei ihm nachweisen
lassen, was spédter zu dieser Unterscheidung AnlaB gab,
so kann ich dem Verfasser nur recht geben, wenn er
(S. 463) mit Bezug auf mich von ,einem angeblichen
Bestreben“ spricht, ,,den hl. Bernard zu einem Vertreter
der Theorie von einer zweifachen Kontemplationsart zu
stempeln®. Dieses Bestreben ist in der Tat nur ein an-
gebliches: ich wei mich frei davon und habe dem Ver-
fasser zu dieser Annahme keine Berechtigung geboten.
Diese Tatsache moge der Verfasser auch aus dem Umstand
entnehmen, daBl ich die erworbene Beschauung mit der
Bemerkung , verabschiede“: ,,Uns beschiftigt hier nur die
eingegossene Kontemplation. Das soll nicht heiflen, wie
Verfasser vermutet: ,Mit der erworbenen Kontemplation
ist nichts anzufangen, die Theorie von der eingegossenen
und erworbenen Beschauung 148t sich nicht durchfiihren.”
Sondern es soll heilen: Der hl. Bernard bietet seinen
mystischen Stoff nicht unter dieser Scheidung,
und deshalb sehen wir bei Behandlung seiner Lehre auch
vollig von ihr ab. Ich behandle sie deswegen nicht, weil
ich eben das nicht tun wollte, was mein Rezensent
mir zu Unrecht vorhilt: weil ich ihn nicht ,in ein
mitgebrachtes Schema einzwingen wollte“. Gerade aus
dieser meiner Behandlungsweise héitte der Verfasser ent-
nehmen koénnen, daB ich meine Gesichtspunkte fir die
tatsichliche Behandlung aus meinem aus Bernard ge-
sammelten Material erfliefen lieB und nur zur Abrundung
des Ganzen einige erginzende Gesichtspunkte beifiigte, die
aber als Ergidnzungen jedermann sofort erkenntlich sein



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 163

muBten, der sine ira et studio meine Arbeit las. Statt
dies anzuerkennen, erhebt nun P. Joseph a Spir. s. hier
eine neue Anklage gegen mich: ,Wenn diese Theorie von
der zweifachen Kontemplationsart in den Schriften des
hl. Bernard begriindet und haltbar ist, dann durfte ein
Buch, das den Anspruch erhebt, die Entwicklungsstufen
des geistlichen Lebens nach dem hl. Bernard erschdpfend
zu behandeln, die niederste Beschauungsart nicht mit
einigen Sitzen abfertigen“. Verfasser moge sich beruhigen:
ich habe sie insoweit behandelt und zwar erschopfend,
als sie bei meinem Autor sich fand: dort fand sie sich
der Sache nach angedeutet, nicht der bewuliten und aus-
driicklichen Unterscheidung nach, und so habe ich sie be-
handelt: ich habe sie nur kurz angedeutet, weil diese
Unterscheidung bei Bernard keine Rolle spielt und darum
auch fiir mich keinen wichtigen, sondern hdochstens en
passant zu streifenden Gegenstand bildete.

3. Viel wichtiger indes als die Unterscheidung zwischen
erworbener und eingegossener Kontemplation ist fiir mich
die Frage nach dem Wesen und Begriff derselben.

Hier hat nun mein verehrter Gegner einen Stand-
punkt vertreten, den ich mit aller Entschiedenheit als
unberechtlgt ablehne Er hat diese seine Auffassung
bereits im fritheren Aufsatz ,Uber die Arten der Kontem-
plation“ vertreten und wiederholt sie in seinem neuen
,Uber die Kontemplatlonsarten nach der Lehre des heil
Bernard“. Er glaubt in jenem ersten Aufsatz den Nach-
weis geliefert zu haben, ,dafl in der #lteren Mystik die
Kontemplation nur unter dem bestimmten, konkreten
Begriffe eines durch ein iibernatiirliches Licht be-
wirkten, aber dunklen Gottschauens des iiber sich
selbst erhobenen Geistes auftritt“. Und er behauptet
nun, und das trotz einer grofen Reihe von Stellen, in
welchen Bernard das direkte Gegenteil sagt und die er
in meinem Buche zitiert findet, dasselbe sei auch die
Auffassung Bernards. Diese seine, er moge mir ver-
zeihen, sehr kiihne Aufstellung stiitzt er nun auf einen
einzigen Satz Bernards: Speculativa est consideratio se in
se colligens et, quantum divinitus adiuvatur, rebus hu-
manis eximens ad contemplandum Deum (De consid. 1. 5.
v. 2 n. 4). ,, Auf diese Definition,“ fihrt er nach sehr ein-
facher Arbeitsmethode fort, ,lassen sich meines Erachtens
alle anderen Stellen zuriickfiihren, in denen der hl. Bernard

1§ L



164  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

die geheimnisvolle Natur des kontemplativen Gebetes
beschreibt.“ Was berechtigt den Verfasser zu diesem
seinem ,Erachten“? Ich erklire ihm, und zwar auf Grund
restloser Lektiire . der bernardinischen Schriften: rein
nichts! Wenn die Sache so einfach wire, wie Verfasser
sie sich denkt, daB nimlich die ganze Mystik Bernards
im wesentlichen auf diesen einen Satz sich reduzieren
lieBe, dann hétte ich mir wahrlich ein gutes Stiick Arbeit
ersparen konnen. Ich kann meinem Widerpart versichern,
daB die 60 Seiten der Mystik mir ebensoviel Arbeit
brachten als der ganze iibrige Teil meines Buches, dal
ich ferner auf keinen Teil eine grofere Sorgfalt verwandte
als auf diesen. Ich lade den sehr verehrten Herrn Rezen-
senten ein, bevor er sein Urteil iiber Bernards Mystik
abschlieft, mit mir sdmtliche mystischen Schriften des
Heiligen, vor allem seine sermones in Cantica zu lesen.
Wenn er dann immer noch der Meinung ist, da} die Lehre
von der Beschauung sich auf jenes eine Satzchen redu-
zieren lasse, dann — nun dann bewundere ich seinen Mut.

Und warum will er das Unmégliche unternehmen und
gerade auf jenen Satz die bernardinische Kontempla-
tionslehre reduziert haben? Weil er, ,wie ihm bediinkt,
ganz areopagitisch klingt.“ (S. 466.)) Und damit hétte er
dann sein Ziel gliicklich erreicht und auch den hl. Bernard,
wie manche andere Mystiker, in den Schraubstock der
areopagitischen Mystik gespannt. Uber das Unmogliche
dieses Versuches spiter.

Zuvor moge der Verfasser auch uns ein Wort gestatten
iber seine Arbeitsmethode. Wenn ich seinen gegen
mich erhobenen Vorwurf, dafl ich nimlich die verschiede-
nen Mystiker in eine vorgefafite Theorie hineinzwinge,
hier retorquiere, so triagt er selbst die Schuld.

Wie ist P. Josephus a Spir. s. verfahren, um den
Beweis zu erbringen, daBl die dltere Mystik bis auf Johannes
vom Kreuz und Theresia ,die Kontemplation nur unter
dem bestimmt konkreten Begriffe eines durch ein iiber-
natiirliches Licht bewirkten, aber dunklen Gottschauens
des iiber sich selbst erhobenen Geistes auftritt“? Er hat
beim Areopagiten eine Hauptstelle gefunden, in
welcher dieser Beschauungsbegriff vertreten wird. Vgl
XXI, 439. Diesen Begriff trigt er nun als MaBstab der
Beurteilung an die von ihm gewiirdigten Mystiker heran.
Und es wird ihm nicht schwer, ganz parallele Gedanken



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl, Bernard, 165

bei diesen zu finden. Warum? Weil er vor allem, ja
fast ausschlieBlich solche Autoren zu Worte kommen
1a8t, welche auf der areopagitischen Mystik fufBen.
Sind ja doch fast simtliche von ihm aufgerufenen Mystiker
Kommentatoren des Areopagiten gewesen. Was
Wunder, daB auch dessen Ansichten bei diesen Mystikern
mehr oder weniger sich wiederfinden. Er zitiert —, wes-
halb an erster Stelle, weiBl ich nicht —, den Kartiuser
Dionysius: er ist ein trefflicher Kommentator des Areo-
pagiten; er zitiert Richard von St. Viktor, den er
allerdings an erster Stelle hiitte nennen miissen: Richard
war nach Scotus Erigena der erste, der durch seine Uber-
setzung den Areopagiten im Abendland nach lingerer
Vergessenheit bekannt machte. Er zitiert Thomas von
Aquin, der gleichfalls einen Kommentar zur theologia
mystica verfafit, desgleichen Bonaventura. Unter den
spidteren beruft er sich auf Ruysbroek, Johannes vom
Kreuz und die hl. Theresia. DalB er ganz bedeutende
Abstriche machen mufi, um Richard von St. Viktor fir
sich beanspruchen zu koénnen, und seine Zuflucht nehmen
mufl zur Unterscheidung eines Unterschieds im Gebrauch
des Wortes Kontemplation, moége der Leser (XXI, 445)
selbst nachlesen. Mit welchem Rechte er den hl. Thomas,
Johannes vom Kreuz und Theresia zu seinen Kronzeugen
macht, werden wir sehen.

Verfasser mdge uns die Bemerkung nicht veriibeln,
daBl er die Akten iiber den Kontemplationsbegriff
zu frih geschlossen. Er durfte nicht bloB jene Richtung
unter den Mystikern zu Rate ziehen, welche unter dem
unmittelbaren EinfluB des Areopagiten gestanden. Er
durfte vor. allem jene andere Richtung, die von ihm vollig
unabhingig ist, nicht auBler acht lassen. Diese letztere
Richtung ist gesunder, theologisch weit korrekter,
iiber die Gefahr des Pantheismus und anderer Irrungen
weit erhabener als jene. Er durfte vor allem also an
Augustin und der von ihm beeinfluliten Richtung, an
Gregor dem GroBen, an Bernard und den von seinem
Geiste getragenen groBen deutschen Mystikern Suso
und Tauler nicht vorbeigehen. Warum tat er dies?
Weil er hier keine Bestétigung, sondern einen vollen Gegen-
satz zu dem von ihm aufgestellten Kontemplationsbegriff
gefunden hitte.

An dieser von den areopagitischen unberiihrt oder



166 - Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

nebenséichlich beeinfluliten Richtung durfte er um so
weniger voriibergehen, als sie die gesiindere, weil ganz
auf christlichem Boden erwachsene Mystik darstellt.

Damit kommen wir zur sachlichen Wiirdigung des
von unserem Rezensenten aufgestellten Beschauungsbe-
griffes. Er bezeichnet den Pseudoareopagiten als ,den
Fursten der mystischen Theologie“ (S. XXII, 465), als
princeps mystarum (XXI, 439); gewill, er ist es durch
Jahrhunderte gewesen; er verdankt es seiner Falsifi-
kation. Seitdem er den Nimbus des Apostelschiilers ver-
loren, insbesondere seitdem ihm seine Abhéingigkeit von
der neuplatonischen Philosophie, vor allem von
Proklus nachgewiesen ist, hat er den Namen eines Mystiker-
fiirsten verwirkt.

Seine Mystik wurzelt in neuplatonischem Grunde und
ist nur durch christliche Elemente veredelt. Und speziell
jene Stelle, welche unser Gegner zur Grundlage
seines Kontemplationsbegriffes gewihlt, trigt den Stempel
des Neuplatonismus an der Stirne. ,Beim Areopagiten
liegt das Wesen des Kontemplationsaktes nicht in einer
Zustimmung unseres Verstandes zu irgend einer gottlichen
Wahrheit, sondern in einem Akte des iiber sich selbst
erhobenen Geistes, welchen er als ayvweia bezeichnet, und
darin stimmt mit ihm der hl. Bernard iiberein“ (XXII,
465.) Das letztere werden wir spiter priifen. Die nach
Ansicht des Verfassers klassische Stelle des Areopa-
giten lautet: ,Du aber, lieber Timotheus, verlasse in der
intensiven Hingabe an die mystische Kontemplation die
Sinneswahrnehmungenund die Verstandestitigkeiten, ebenso
alle sinnenfilligen und intellektuellen Dinge, (iiberhaupt)
alles, was Sein und Nichtsein hat, und erhalte dich nach
Moglichkeit in der Weise des Nichterkennens (dyraorwmg)
zur Vereinigung mit demjenigen, der iiber jedes Sein und
iiber jedes Erkennen erhaben ist; denn durch dieses un-
aufhaltsame und wahrhaft ungehemmte Hinausgehen iiber
sich selbst und iiber alle Dinge wirst du, alles abstreifend
und von allem losgetrennt, zum uberwesentlichen Strahl
der gottlichen Dunkelheit emporgetragen werden® (XXI,
439.) Den Inhalt dieser Stelle interpretiert unser Rezen-
sent richtig, wenn er sagt, er schliefe ein doppeltes
Moment in sich: ,Das Verlassen der verschiedenen
Stufen der natiirlichen Erkenntnisweise und der
ihnen entsprechenden Objekte, sodann die Einigung



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 167

des menschlichen Geistes mit Gott durch das Ein-
treten ,in den iiberwesentlichen Strahl der gé6ttlichen
Dunkelheit“. Ersteres Moment konnte man bezeichnen als
terminus a quo, letzteres als terminus ad quem“. Das
sRuhen der natiirlichen Erkenntnistitigkeit“ erklirt Ver-
fasser in der Weise, daB er sagt: ,,Das Subjekt fiithlt sich
— im Akte der Beschauung — innerlich gedringt, die
durch Vorstellungen und Begriffe vermittelten Formen
der Gotteserkenntnis zuriickzustellen, wenn das Licht der
Beschauung sich geltend macht, oder jener illapsus divini
luminis, das zur Kontemplation erhebt, sich vollzieht*.
Hier scheint uns Verfasser die Gedanken des Areopagiten
nicht ganz zutreffend kommentiert zu haben; im Texte
des Areopagiten ndmlich erscheint das Verlassen aller
sinnlichen und intellektuellen Dinge, das vdllige Sistieren
und Ruhen jeder Verstandestitigkeit als unerléBliche
Vorbedingung des Aufsteigens zu Gott, die negative
Arbeit, welche zuerst getan sein muB, das Hinaufsteigen
iiber alles Geschopfliche, das in den Gegensatz des Seins
und Nichtseins fillt: und erst wenn die Seele diese Arbeit
geleistet, sich also tiber die ganze irdische Gedankenwelt
hinausgehoben, wird sie zur Kontemplation fihig und zwar
derart, daBl diese negative Arbeit zum vorbereitenden
Mittel wird, um zur Beschauung zu gelangen: ,Durch dieses
unaufhaltsame Hinausgehen iiber sich selbst und iiber alle
Dinge wirst du, alles abstreifend und von allem losgetrennt,
zum 1iiberwesentlichen Strahl der go6ttlichen Dunkelheit
emporgetragen werden“. Unser Verfasser stellt die Sache
so dar, laBt wenigstens die Auffassung zu, als wiirde erst
unter dem bereits wirkenden Licht der Beschauung
die Seele sich zum Abstreifen der durch Vorstellungen
und Begriffe vermittelten Formen der Gotteserkenntnis
»gedriangt fithlen., Um uns klar auszusprechen: im ersten
Fall wiirde das Abstreifen als Vorbedingung des Ein-
trittes der Kontemplation vorausgehen; in der anderen,
vom Verfasser dargelegten Auffassung wire sie eine Be-
gleiterscheinung des bereits wirkenden Beschau-
ungslichtes. Nimmt Verfasser das letztere tatsichlich
an, dann darf er nicht mehr blo8 von einem ,sich gedringt
fiihlen*“ sprechen, als ob die Seele freititig diese negative
Tatigkeit vollzoge, sondern er mufl auch dieses Abstreifen
der anderweitigen Geistestitigkeit als eine Wirkung und
Folge des gottlichen Wirkens in der Seele ansehen, als



168  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

ein divina pati, nicht als ein facere, genau so wie die
Ursache dieser Wirkung, das Erleben des kontemplativen
Lichtes selbst. Nun bekdmpft er aber ausdriicklich Saud-
rean, weil er von einem- ,Empfinden der Beschauung‘
spricht; ,,denn diese ist nicht eine passio, sondern ein Akt
und zwar des Verstandes®. (XXI, 457.) Allein Verfasser hat
hier in dieser Polemik iibersehen, dafl das divina pati eine
aus dem Areopagiten stammende Bezeichnung fiir die
Eigenart der mystischen Kontemplation ist. Dieser sagt in
de div. nom. ¢. 2. von seinem Lehrer Hierotheus: erat
divina patiens (Vgl. Mutz, Aszetik. Paderborn 1907 S. 227).
Gewill ist das Emporsteigen iiber alles Geschaffene beim
Areopagiten eine Titigkeit, und schon darin zeigt sich
der Gegensatz seiner Mystik zur bernardinischen, welche
dieses vollige Sichselbstentschwinden und Sicheinsammeln
aller Krifte auf das innere kontemplative Erlebnis als
eine Folge und Wirkung des inneren Beschauungs-
aktes auffaBt: Die Seele wird derart vom Glanz des
inneren Lichtes gebannt, daf ihr jede Empfindung fiir die
Auflenwelt und fiir sich selbst verloren geht. Vgl. die
Behandlung des Gegenstandes S. 298 ff. unseres Buches.
Auch Bernard kennt also ein Hinausgehobenwerden iiber
die Sinnenwelt, aber im Gegensatz zum Areopagiten als
eine Folge, nicht selbst getitigte Vorbedingung derselben,
wie der Areopagite lehrt.

Der Gegensatz der bernardinischen und areopagi-
tischen Mystik tritt indes erst ganz scharf hervor in der
Auffassung des Beschauungsaktes selbst, in dem
nidmlich, was unser Kritiker richtig als das zweite Moment
der mystischen Kontemplation des Areopagiten bezeichnet:
,2Das Emporgetragenwerden des menschlichen Geistes zum
iiberwesentlichen Strahl der goéttlichen Dunkelheit®, ,die
Einigung mit demjenigen, der iiber jedes Wesen und jede
Erkenntnis erhaben ist“, das Eintreten ,in das wahrhaft
geheimnisvolle Dunkel des Nichterkennens® (XXI, 441).
Er interpretiert diese Gedanken richtig im Sinne des
Dionysius, wenn er sagt: ,,Gegenstand der kontemplativen
Einigung ist also Gott und zwar prézis, insofern er das
Sein schlechthin und solchergestalt iiber jedes naturhafte
Erkennen erhaben ist. Im Akte des kontemplativenSchauens
findet also die Vereinigung des Verstandes mit Gott nicht
durch Vermittelung von geschaffenen Vor-
stellungen und Begriffen von Gott statt; denn das



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard, 169

wire nicht dyvwoia ... Wenn nun aber die Kontemplation
das Mittel der naturhaften Vorstellungen und Ideen ab-
lehnt und ablehnen muB, und wenn ein das Urbild voll-
kommen wiedergebendes Gegenbild von Gott in das Reich
des Imagindiren gehort, so fragt es sich, wie denn Gottes
Wesenheit in die Perspektive der Erkenntniskraft geriickt
werden kann, oder wie sich in diesem sterblichen Leben
eine solche Einigung zwischen Erkenntniskraft und Gott
denken 148t, daB der menschliche Verstand Gott als das
Sein schlechthm ergreift, ohne das lumen gloriae zu haben.
Die Antwort gibt uns der Areopagite durch die AuBerung:
»Du wirst emporgehoben zum iiberwesentlichen Strahl der
géttlichen Dunkelheit”, um iiber die Vernunft zu erkennen.
Das Prinzip also dieser iiberverniinftigen Gotteserkenntnis
ist ein die Erkenntniskraft durchgeistigender, erhebender,
verkldrender, iibernaturlicher Lichtstrahl, wodurch sich
Gott unmittelbar ohne das Medium geschaffener
Ideen zum Gegenstand einer iiber die natiirliche und iiber
die Glaubenserkenntnis hinausgreifenden, aber doch nicht
den Schleier des Glaubens durchbrechenden Erkenntnis
macht.“ Und warum nicht? ,Gottes Wesen ist dem Be-
schaulichen immer noch im Dunkel gehiillt; denn der
Areopagite bezeichnet es als ,gottliche Dunkelheit“ oder
nwhinsternis“. Aber immerhin wird man dieses Verklidrungs-
licht in die nédchste Beziehung zum lumen gloriae bringen
und seine Natur vielleicht als Ansatz zu letzteren bestimmen
diirfen®“. L. c. S. 442. Wir glauben dem Verfasser das
Zeugnis geben zu diirfen, daBl er hier die Gedanken
des Areopagitenrichtig wiedergegeben, damit aber
auch zugleich deren inneren neuplatonischen Ursprung
und unausgleichbaren Gegensatz zur bernardi-
nischen und thomlstlschen Mystik aufgewiesen hat.

Dieser Kontemplationsbegriff ist neuplatonisch: er
beruht auf Plotin und Proklus. Ersterer gibt uns
folgendes Bild von der Beschauung: ,Der mystische Visio-
nir gleicht dem Manne, welcher in das Adyton eingedrungen
ist und die Goétterbilder im Tempel hinter sich gelassen
hat“; — wir haben hier das vor uns, was Dionysius das
»verlassen der Sinneswahrnehmungen und Verstandestiitig-
keiten“ nennt, jene negative Arbeit, die er als Vorbe-
dingung der Beschauung verlangt — ,drinnen (nidmlich
im Adyton) genieft er Schau und Umgang (9%éaua xai
ovrovsier) mit dem, was nicht Gestalt und Bild, sondern



170  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

das Wesen selbst ist“ — also erscheint das gdttliche
Wesen unmittelbar ,ohne das Medium geschaffener
Ideen®. Dies ist aber eigentlich nicht mehr ein Schauen,
sondern ein @llog Teomoz Tov Idelv, nimlich eine Ekstase,
Vereinfachung und Hingabe seiner selbst, ein Streben nach
Beriithrung, eine Ruhe und ein Sinnen auf Vereinigung,
wenn iiberhaupt einer das Wesen im Adyton schauen wird.
Auch als ein ,Sehen, durch Nichtsehen*“: undtv opav 9ec-
oacdae, also als dyvweia bezeichnet Plotin die Kontemplation.
,Auch Plotin hebt mit Nachdruck die Transzendenz Gottes
hervor, sein Hinausragen iiber Sein und Erkennen: ov unv
avTo, Afyousy 0V0t yrdow ovdt wvonoy Eyouev evrov. Die
Belegstellen und weiteres Material vergleiche bei H. Koch,
Das mystische Schauen beim hl. Gregor von Nyssa, Tiibinger
Quartalschrift 68, 414 ff. Sehen durch Nichtsehen und
Erkennen durch Nichterkennen ist auch ein Lieblings-
gedanke des Proklus. Er schreibt de provid. et fato I,
41 sq. (ed. Cousin): superintelligens autem anima et se
ipsam et illa ignorat . .. clausa cognitionibus . .. Fiat
igitur unum ut videat ro unum, magis autem ut non videat
7o unum. Videns enim intellectuale videbit et non supra
intellectum et quoddam unum intelliget et non 7o auto-
unum, vgl. mit letzterem den Areopagiten Ep. 1: ,Wenn
einer Gott gesehen und begriffen hat, was er gesehen, so
hat er ihn nicht gesehen, sondern etwas von seinem
Seienden und Erkennbaren. Er aber ist hocherhaben tiber
Vernunft und Wesen dadurch, dafl er iiberhaupt nicht er-
kannt wird und nicht ist; er ist tiberwesentlich und wird
tibergeistig erkannt. Und jene -bessere vollstindige Un-
kenntnis ist eine Kenntnis dessen, der iiber allem Erkenn-
baren ist“. Koch 1. e. S. 410. Nehmen wir noch hinzu,
was Dionysius in Ep. 5 sagt, da ndmlich ,die gottliche
Dunkelheit das unzugingliche Licht ist, in welchem Gott
wohnt, daB jeder in dieses Dunkel kommt, der ge-
wiirdigt wird Gott zu erkennen und zu sehen durch Nicht-
sehen, indem er in einen iiber Sehen und Erkennen er-
habenen Zustand kommt und gerade das erkennt, dafB
Gott nach allem Wahrnehmbaren und Intelligiblen kommt*,
so glauben wir das Ubereinstimmende zwischen dem Areo-
pagiten einerseits und Plotin und Proklus anderseits ge-
niigend angedeutet zu haben. Den genaueren Nachweis
der Abhingigkeit des Dionysius von Proklus fithrte Koch



Die Kontemplationsarten nach der Lebhre des hl. Bernard, 171

in seinem anerkannt griindlichen Werke iiber den Areo-
pagiten selbst.

Es bleibt nach all dem kein Zweifel, daB Dionysius
den Kontemplanten die unmittelbare, ohne Erkennt-
nisbild sich vollziehende Anschauung des gott-
lichen Webkens selbst beilegt, und zwar legt er diese
Fahigkeit allen bei, die dieser Gnade gewiirdigt sind.

Wie stellt sich nun zu dieser Lehre der hl. Bernard?
Lehrt er, die Kontemplation bestehe im unmittelbaren
Schauen des gottlichen Wesens selbst? Im Gegenteil: er
negiert ausdriicklich die M6glichkeit einer unmittel-
baren, d. h. bildlich nicht vermittelten Anschauung
Gottes auf Erden. Ihm ist ein Schauen des gottlichen
Wesens selbst hier unmdéglich, auch die hdchste Beschauung
ist Glaubensakt, d. h. ein Schauen per speculum in aenig-
mate. Bernard zieht scharfe Grenzlinien zwischen der
visio beata und visio mystica. Letztere ist abstraktiv,
d. h. ein dem Wesen Gottes entnommenes, geschaffenes,
wenn auch hochst vollkommenes Bild, das sie allerdings
intuitiv schaut; aber was sie schaut, ist eben nur ein
Bild des Wesens, nicht das Wesen Gottes selbst:
sNon est autem vultus iste, (ndmlich was die Gottesbraut
im hochsten Beschauungsakt schaut) vultum gloriae Domini
invenisse, qui est super Cherubim, qui universitati ange-
lorum purissimus et clarissimus exhibetur, nobis vero
speculatoriis et umbratibilibus adumbratur imaginibus®. De
div. s. 41. n. 11. Und in n. 12 derselben Rede sagt er:
,Hic vultum Dei sicuti est, videre non possumus... licet
videamus, non tamen penetramus®: wir schauen wohl, aber wir
vermogen bis zum Wesen Gottes selbst nicht vorzudringen.
Auch in n. 13 nennt er diese geistigen Erkenntnisbilder
intelligentias spirituales. Er betont in derselben Rede:
sDeipso vides, non ipsum vides* also nicht Gott selbst,
sondern etwas Geschaffenes, das von ihm verliehen, eine
iiberaus erhabene geistige Anschauung vom Wesen Gottes,
nicht aber dieses selbst zu schauen gibt. Wir zitieren
noch, um diesen wesentlichen Unterschied zwischen der
bernardinischen und areopagitischen Mystik herauszu-
heben, einen Satz aus in cant. s. 31. 2: ,Et unus quidem
apparet quibus vult; sed sicuti vult, non sicuti est. Non
sapiens, non sanctus, non propheta videre illum sicuti
est, potest aut potuit in corpore hoc mortali; poterit
autem in immortali, qui dignus habebitur. Itaque videtur



172  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

et his, sed sicut videtur ipsi, et non sicuti est.“ Bernard
kennt drei Kontemplationen von ganz aullerordent-
licher Erhabenheit: Die des hl. Benediktus, die des
hl. Paulus und die héchste und erhabenste, welche je einem
Menschen zuteil wurde, die des Moses. Nimmt er nun von
diesen wenigen Fiéllen wenigstens an, dafl ein Schauen
Gottes selbst in ihnen stattgefunden habe? =~ Mit Bezug auf
den hl. Benedikt, von welchem Gregor der GroBe in
seinen Dialogen sagt, daB er sub uno solis radio mundum
universum conspexit, ist Bernard schwankend. Die Auto-
ritit Gregors 148t es ihm moglich erscheinen, dal der
Heilige ad excellentiam istam, nimlich in Creatore notitiam
habere creaturae, wenn auch nur ad modicum rapta fuisse
videtur. Vgl. de div. s. 9. n. 1. t. II. pg. 565. Das lieBe
die Annahme offen, daB dem Heiligen eine unmittelbare
Schau des goéttlichen Wesens nach Art der Engel gewihrt
worden sei. Die Worte zwingen jedoch nicht zu dieser
Annahme, da auch das erhabene Bild vom Wesen Gottes
zugleich Erkenntnismittel desGeschaffenengewesen
sein kann. In Zusammenhalt mit den {iibrigen Stellen
werden wir sogar das letztere annehmen miissen, wenn
wir nicht Bernard mit sich selbst in Widerspruch setzen
wollen. Sagt er ja doch ausdriicklich in obiger Stelle (In
cant. 31, 2), daB ,kein Weiser, kein Heiliger, kein Prophet
je vermochte, noch vermag, Gott zu schauen, wie er ist‘
Jene Mystiker, welche sonst die Moglichkeit, das Wesen
Gottes unmittelbar zu schauen, negieren, nehmen vielfach
den hl. Paulus aus. Der hl. Bernard lehnt eine visio
substantiva Dei durch Paulus auf das bestimmteste ab,
wenn er In cant. 8, 8. n. 814 sagt: ,,Quantum libet sursum
porrigat os, etiamsi usque ad tertium coelum extendat, citra
os Altissimi tamen necesse est, ut remaneat, et modo suo
contentus in se subsistat; et cum pertingere ad vultum
gloriae non valebit, condescendi sibi et ex alto transmitti
osculum humiliter petat.“ Nur bei Moses scheint der heil.
Abt eine Ausnahme anzunehmen, ohne sich jedoch auch
hier zur bestimmten Aussprache verstehen zu
konnen, dal Moses das Wesen Gottes selbst zu schauen
gewiirdigt wurde. Er sagt nur, Moses habe Gott nicht
geschaut per figuras et aenigmata seu per somnia uti
prophetae alii, sed modo plane praecellenti atque inexperto
ceteris, sibi noto et Deo. Vgl. In cant. s. 33 n. 6.

Wir ersehen hieraus, daB Bernard auf einem dem



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 173

areopagitischen ganz entgegengesetzten Standpunkte
steht: fiir jenen ist das gottliche Wesen selbst und zwar
,ohne das Medium geschaffener Ideen“ regelmiBiger
Gegenstandund einziger Gegenstand der Beschauung;
nach Bernard hat ,kein Weiser, kein Heiliger, kein Prophet
je vermocht, Gott zu schauen, wie er ist, sondern nur, wie
es ihm gutdiinkt, sich zu offenbaren. Alles Schauen
vollzieht sich speculatoriis et umbratibilibus imagi-
nibus“ Damit aber ist ein grundlegender Unterschied
zwischen beiden Mystikern statuiert. Bernard geht in
diesem Punkte weiter als Augustin und Thomas, welche
wenigstens wenige Ausnahmen zugunsten des hl. Paulus
und Moses zulassen und eine substantive Gottesschau bei
beiden annehmen. Den Nachweis siehe bei Scaramelli II,
254. In seinem Buche de veritate qu. 13. a. 2 ad 9 spricht
der hl. Thomas von einem alius modus, secundum quod
intellectus videt Deum per essentiam et ad hoc fuit raptus
Paulus. Vgl hierzu auch Vallgornera II, 190f. Im tibrigen
stimmt hier der hl. Thomas nicht mit dem Areopa-
giten, sondern voillig mit Bernard iiberein; auch
er lehrt ausdriicklich S. th. II. 2 qu. 180 a. 5 ad 2, daB
die Kontemplation im Stande des gegenwéartigen Lebens
nicht absque phantasmatibus stattfinden kann. Der Ver-
such, dieses gewichtige Zeugnis des groBen Theologen und
auch Mystikers abzuschwichen und mit dem Areopagiten
in Einklang zu bringen, den Verfasser (XXI, 448) unter-
nommen, ist absolut verfehlt und zeigt nicht von vorur-
teilsfreier Wiirdigung des gegebenen Textes. Der heil.
Thomas steht hier auf Seite der bernardinisch-augusti-
nischen Mystik gegen den Areopagiten; und er hitte nicht
der groBe Theologe gewesen sein miissen, wenn es anders
wire. Der areopagitische Kontemplationsbegriff hat
unstreitig jene ungesunden Extravaganzen ver-
schuldet, welche uns spiter bei den Begarden und Quie-
tisten begegnen, nach welchen der Mensch bereits hienieden
die finale Seligkeit erlangen kénne und zwar secundum
omnem gradum perfectionis. Vgl. Denzinger, Enchiridion
Nr. 402 S. 136. In der Tat: wenn es moglich ist, ja wenn
das Wesen der Kontemplation darin zu suchen ist, Gott
wesenhaft ohne Vermittelung eines geschaffenen Erkennt-
nisbildes zu schauen, so ist ein wesentlicher Unterschied
zwischen visio beata und visio mystica nicht mehr vor-
handen; der Unterschied ist dann hochstens ein



174  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

gradueller: in beiden Fillen schaut die Seele das Wesen
Gottes in sich selbst, und zwar in beiden Fillen kraft
eines gottlichen Lichtes, das ihren Geist zu diesem Schauen
des Wesens Gottes von Angesicht zu Angesicht befidhigt.
Diese Tatsache wird dadurch nicht beseitigt, da man mit
dem Verfasser sagt: ,,Gottes Wesen ist dem Beschaulichen
in Dunkel gehiillt; denn der Areopagite bezeichnet es als
,Zottliche Dunkelheit“ oder ,Finsternis“. Dunkel, d. h.
nicht addquat begriffen, voll geheimnisvoller Tiefen, die
der Menschengeist nicht zu durchdringen vermag, ist
Gott auch in der visio beata; ich wiederhole: auf
diesem Wege 148t sich hochstens noch ein gradueller, kein
wesentlicher Unterschied mehr zwischen der Gottesschau
in statu viae und patriae behaupten. Man braucht dann
nur einen Schritt noch zu tun, den minderen Grad zu
negieren, und man ist bei der oben erwihnten Irrlehre
der Begarden angelangt, namentlich wenn man diesen
h6échsten Grad der Kontemplation zur Regel bzw. zum
Wesen der Kontemplation selbst macht.

Nicht bloB in der Art, wie die Gottesschau innerlich
sich vollzieht, auch im Gegenstand derselben waltet
zwischen Bernard und dem Areopagiten ein volliger Gegen-
satz ob. Und auch hier steht Thomas auf der Seite der
gesunden Mystik des Abtes von Clairvaux und seines
grofen Lehrmeisters Augustin.

Nach Bernard und Thomas ist die Kontemplation die
hochste Weise des Gebetes; da das Gebet nach Thomas
zwar wesentlich ein Akt des Verstandes (actus elicitus
intellectus) ist, aber zugleich den Willen und die Affekte
umfaBt und den ganzen inneren Menschen auf Gott hin-
fithrt, so kann die vollendetste Gebetsweise nicht
bloB eine Seelenkraft beschiftigen: gerade sie muB,
wenn anders sie vollkommenste Form des Gebetes sein
soll, alle Kréafte in Gott hineinfiihren. Zwischen Thomas
und Bernard waltet insofern ein Unterschied ob, als der
letztere das Wesen des Gebetes und mithin der Beschauung
der Hauptsache nach in die Liebe verlegt, worin ihm
Bonaventura wund die Franziskanerschule gefolgt ist,
wihrend der hl. Thomas das Gebet, wie erwidhnt, Akt des
Intellektes sein 14Bt; aber beide harmonieren darin, daf}
sie die Kontemplation alle Krifte der Seele umfassen
lassen, also auch Wille und Affekte. Diese Ansicht bekampft
aber unser Kritiker in einer Polemik gegen Saudrean,



Die Kontemplationsarten nach der Lehro des hl. Bernard, 175

jedenfalls mit Bezug auf die Affekte im Gegensatz zu
Thomas (vgl. II, 2 qu. 180 a 3.); fiir Bernard habe ich
den Nachweis reichlich gefithrt in § 31 n. 3 S. 313 £,

Zu eng, wie in den inneren seelischen Akten, faft
unser Autor den Kontemplationsbegriff auch in Hinsicht
auf den Gegenstand. Nach ihm ist das g6ttliche Wesen
allein Gegenstand der Beschauung. Demgegeniiber ist
es ausdriickliche Lehre Bernards und des hl. Thomas, wie
des hl. Augustin und Gregor, daB der Gegenstand des
Glaubens zwar primarie und in erster Linie Gott selbst,
in zweiter Linie auch alle gé6ttlichen Vollkommenheiten
und Wahrheiten iiberhaupt umschlieft. Wie mit den
Gebetsakten hinsichtlich der inneren Tétigkeiten stimmt
die Beschauung hinsichtlich des Gegenstandes mit
dem Glauben in den Hauptsachen iiberein. Was Gegen-
stand des Glaubens ist und sein kann, kann auch Gegen-
stand der Beschauung werden. Das ist die Lehre des heil.
Thomas, der 1 c. a. 4 den Nachweis fithrt, dal die Kontem-
plation zum primé#ren Gegenstand Gott habe, zum sekun-
dédren Gegenstand aber auch andere Wahrheiten, welche
auf Gott Bezug haben. Dasselbe aber bestimmt er in II,
2 qu. 1. a. 1. als Gegenstand des Glaubens. Ich habe in
§ 29 den Nachweis gefiihrt, dal das groBie Thema der
Mystik der Weg der Seele zu Gott, dem Ziel- und Angel-
punkt aller Beschauung sei und daB ihr Inhalt sich im
wesentlichen decke mit dem Glaubensinhalt. Was aulBler
Gott, ihrem primiren Gegenstand, der Beschauung unter-
liegt, ist fiir die beschauliche Seele entweder Aufweg vom
Geschopfe zu Gott oder Abweg von Gott zu den Geschopfen.
Genau dasselbe bestimmt der hl. Thomas 1. e. als Gegen-
stand des Glaubens: ,,Si consideremus materialiter ea, quibus
fides assentit, non solum est ipse Deus, sed etiam multa
alia, quae tamen sub assensu fidei non cadunt, nisi secun-
dum quod ordinem ad Deum.* Der hl. Bernard spricht
sich {iber den Beschauungsgegenstand klar genug aus,
wenn er sagt, der Beschauende betrachte, ,was Gott in
der Welt, was er in den Menschen, was er von den Engeln,
was er in sich selbst und den Verworfenen ist“. Nicht
bloB Gottes Wesen, auch Gottes Eigenschaften wund
Wirkungen sind Beschauungsobjekt. Die Beschauung 1Bt
die Seele Gott schauen ,als den Lenker und Herrscher
der Welt, als Retter und Helfer der Menschen, als Wonne
und Schmuck der Engel, als Ausgang und Ziel seiner



176  Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard.

selbst, als Schrecken und Entsetzen der Verworfenen*,
und zeigt ihn mithin als ,wunderbar in den Geschopfen,
als liebenswiirdig in den Menschen, als begehrenswert in
den Engeln und unertrdglich in den Verworfenen“. De
div. s. 48. Den Nachweis im einzelnen habe ich zur Ge-
niige gefithrt in meinem Buche Seite 288 ff. Es niitzt
meinem Gegner wenig, wenn er dem Beweis, daB der
Beschauungsgegenstand bei Bernard ein sehr viel-
seitiger ist, damit zu begegnen sucht, daB das Wort
contemplari hier im weiteren Sinne genommen werden
miisse. Damit legt er nicht den Kontemplationsbegriff
Bernards aus, sondern legt ihm den seinigen bezw. den
areopagitischen unter. Es ist nun einmal Bernards Lehre,
daB die Kontemplation im eigentlichen Sinne genommen
einen vielfdltigen Gegenstand hat, wie Bernard an zahl-
reichen Stellen dartut. Entweder anerkennt der Gegner
dies, oder er leugnet es und versucht Bernard in das
Prokrustesbett seines areopagitischen Kontemplationsbe-
griffes hineinzuzwingen. Wenn er das will, dann gibt es
bei Bernard iiberhaupt keine eigentliche Kontem-
plation. Denn wir haben gezeigt, daB eine Gottesschau
im Sinne des Pseudoareopagiten nach Bernard iiberhaupt
unmoglich ist.

Wie Bernard, wie Thomas, so strduben sich auch
Richard von St. Viktor gegen diese unzulissige Einengung
des Beschauungsobjektes (vgl. De contempl. 1. 1. ¢. 3. und
1. 4. ¢. 12), nicht weniger auch die groBten deutschen
Mystiker Suso und Tauler, die in diesem Punkte ganz im
Geiste Bernards lehrten. Aber auch seine eigenen grofien
Ordensstifter Johannes vom Kreuz und Theresia von Jesu
stehen dieser seiner Auffassung ablehnend gegeniiber.
Wird P. Joseph a Spir. s. den Beweis wagen, Johannes
vom Kreuz habe nur diese eine Beschauungsart gekannt,
die er im ,Aufstieg zum Berge Karmel“ etwa in den
Kapiteln iiber die ,dunkle Nacht des Geistes“ oder ,die
Nacht der Seele“ beschreibt? Er war ein Freund —
und wir diirfen wohl das Verhiltnis so bestimmen —,
ein Jinger der grofien hl. Mystikerin - Theresia. Die
letztere aber erinnert, wie Verfasser richtig bemerkt,
in vieler Beziehung an den hl. Bernard; ihre ganze
Mystik atmet Dbernardinischen Geist. Hat die heil
Theresia auch keinen anderen Gegenstand der
Beschauung gekannt als das Wesen Gottes? Ver-



Die Kontemplationsarten nach der Lehre des hl. Bernard. 177

fasser lese, um nur an eine Stelle zu erinnern, was die
Heilige sagt in ihrer ,Seelenburg® 6, 8, 3 (Ubersetzung
von Magnus Jocham 4, 295), wo sie von ,den imaginiren
Visionen“ und ,der intellektuellen Vision“ spricht, eine
nach dem Kontemplationsbegriff unseres Autors vdéllig
unzulissige Unterscheidung. Er wird dort eine Kontem-
plation in herrlichen, echt theresianischen Strichen ge-
zeichnet finden, die sie selbst erlebt. Und was war der
Gegenstand derselben? Etwa das Wesen Gottes? Nein!
Der Heiland; und sie sah ihn nicht bloB innerlich geistig;
sie horte ihn auch bestimmte Worte reden; wenn der Ver-
fasser einige Seiten weiter blittert, wird er. finden, daB
sie Seite 299 auch von idhnlichen innerlichen Visionen
spricht, deren Gegenstand die Heiligen sind. Wird Ver-
fasser, wenn er jene von der hl. Theresia gegebene Schil-
derung, wie sie den Heiland ,zu ihrer rechten Seite“
gegenwirtig schaute, gelesen, den Mut haben, gleichfalls
von einem contemplari im uneigentlichen Sinne zu reden?

Verfasser, das ist unser Rat an ihn, gebe den Versuch,
den areopagitischen Kontemplationsbegriff in seiner engsten
Fassung gegen die Lehre der Mystik und zwar nicht bloB
seit der hl. Theresia zur Geltung zu bringen, als aus-
sichtslos auf. Das ist {ibrigens Sache seines eigenen
Ermessens. — Jedenfalls aber ist es ein vergebliches Unter-
fangen, den hl. Bernard‘in das Strombett der-areo-
pagitischen Mystik zu leiten. Beide stehen in so vielen
grundlegenden Auffassungen einander entgegen, daBl nur
eine Vergewaltigung der herrlichen Mystik des grofien
Geisteslehrers von Clairvaux eine Harmonisierung mit
Dionysius Areopagita moglich macht. Zu reich, zu lebens-
wahr, zu sehr aus Schrift und eigenem Innenleben ge-
schopft, als daf sie eine neuplatonische Umtaufung ertriige,
ist uns die Mystik des ,letzten Kirchenvaters“ auch viel
zu kostbar, als daB wir sie einer Verstiimmelung aussetzen
lieBen. Bernard hat die Schriften des Areopagiten nicht
gekannt, und dessen Lehre ist seiner eigenen durchaus
fremd. Es besteht zwischen seiner Lehre und ,,den Theo-
rien der neueren Mystiker* absolut kein Gegensatz, schon
deshalb nicht, weil diese Theoretiker ihre Lehre und Ein-
teilungen vielfach aus Bernard geschoépft; wohl. aber be-
steht dieser Gegensatz, wie gezeigt, zwischen ihm und dem
Kontemplationsbegriffe des Areopagiten.

So dankbar ich dem Verfasser also bin fiir seine

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIIIL 12



178 ~ Aus der jiingsten Religionsgeschichtlichen

fleiBige Untersuchung, ich vermag seinem Rat ,in einer
Neuauflage mein Buch von den Fesseln der neuzeitlichen
Theorie . . . zu befreien und unabhingig davon die
bernardinische Theorie der Mystik zu entwickeln“, nicht
zu entsprechen und zwar deshalb nicht, weil ich von
solchen Fesseln nichts weifl, und weil ich die bernardi-
nische Theorie der Mystik in meinem Buche unabhingig
bereits entwickelt habe. Wenn diese Theorie mit der des
Verfassers nicht harmoniert, trage nicht ich, sondern der
hl. Bernard dieSchuld, dessen treuer Interpret gewesenzusein
ich mir bewullt bin und zwar nicht blo8 in den iibrigen,
sondern ebenso im letzten Abschnitt meines Buches.

—

AUS DER JUNGSTEN RELIGIONSGESCHICHTLICHEN

UND BIBLISCHEN LITERATUR FRANKREICHS.
(Guignebert. Dimnet. Houtin.)

Von Dr. M. GLOSSNER.
LA
Ch. Guignebert, Manuel d’histoire du Christianisme.

Les Origines.

Der Verf. will seinen Gegenstand ausschlieBlich als
Historiker, mnicht als Theologe behandeln. Glaube oder
Erziehung und Umgebung sollen uns nur zu sehr geneigt
machen, das Christentum als eine ausnahmsweise Er-
scheinung anzusehen, ebenso wie als etwas Besonderes in
seiner Entwicklung und Vereinzeltes im antiken Leben.
Verantwortlich fiir diese falschen Vorstellungen seien der
Begriff der Unbeweglichkeit, den die katholische Unver-
dnderlichkeit und bis zu einem gewissen Grade die prote-
stantische Orthodoxie voraussetzen (sic). Die moderne
Forschung offenbare uns ein Christentum, das von dem-
jenigen, welches eine schlechtverstandene oder entstellte
Uberlieferung uns darstelle, sehr verschieden sei.

Dieses Christentum sei zunichst ein jiidisches Phi-
nomen; Seine universelle Bedeutung verdanke es der
Verbindung mit der weltlichen Macht, jedoch um den
Preis seiner wahren Mission, ja sogar seiner Natur selbst.



	Die Kontemplationsarten nach der Lehre des Hl. Bernard

