Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 23 (1909)

Artikel: Die gottliche Erkenntnis der Einzelndinge und die Vorsehung bei
Averroés

Autor: Manser, P. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




A X @

MICHAEL -GLOSSNER:- THEOLOGVS

ANTISTES - VRBANVS
ECCLESIAE : CATHEDRALIS : TIRASPOLIEN - CANONICVS + AD - HON.
EQVES . CAES - RUSS - ORDINVM
S« STANISLAI - CL - JI- S+ ANNAE - CL - I1I
CRVCE . PECTORALI - NICOLAT - IMP - INSIGNITVS
QVEM - PIVS - X - LAVDIBVS - EXTVLIT - SVMMIS
QVOD - IN - AMPLISSIMIS - ECCLESIASTICI - MINISTERII - OFFICILS
SCITE - GNAVITERQUE - EXPLENDIS
IVGITER - EXHIBVIT - PIETATIS « ERVDITIONIS - PRUDENTIAE - CONSILII
AC . PROVEHENDAE - CATHOLICAE - FIDEI - ZELI - TESTIMONIA
VERVS - ET - GERMANYVS - CATHOLICAE - VERITATIS . DOCTOR
QVI - CAELESTI - PHILOSOPHIAE - NIHIL - PRAEPOSVIT
NEQVE - HOMINIS - CVIVSPIAM . AUCTORITATEM
NEQVE . AMOREM - NEQVE - INGENIVM - NEQVE - ELOQVENTIAM
NON - SOLVM * PROVECTOS - INSTRVXIT - SED « ETTAM - TIRONES . ERVDIVIT
IVRA - ECCLESIAE - PONTIFICISQVE - ROMANI - TVTATVS
SAPIENTIAM - SVBTILISSIMAM - D - THOMAE - AQVINATIS
QVEM - DVCEM - DOMINVM - MAGISTRVM - HABEBAT
STRENVE - DEFENDIT - CVSTODIVIT - PROMOVIT
PHILOSOPHIAM - RECENTIORVM - RECENSVIT - AESTIMATOR . ACERRIMVS
LIBRIS - GRAVISSIMIS - STILO - CONCINNO - ARGVTA . FIRMAQVE - SENTENTIA - CONSCRIPTIS
DE - STATV . ANNALIUM : NOSTRORVM : QVIBVS - OPVS . POSTVMVM - INSERITVR
PER - QVINQVE - FERE - LVSTRA . OPTIME - MERITVS
SACERDOS . INTEGERRIMYVS
SPRETIS - MORTALIVM . VICIBVS
ARDVA . PENNIS - ASTRA . SECVTVS ‘
AEQVAM . REBVS - IN . ASPERIS - SERVAVIT - MENTEM
EXANTLATYVS . LABORIBVS
OBIIT - MONACHII - IIT . NON - APRIL - A - MCMIX
ANNOS - NATVS - LXXI-M - VI . D . XVI
PACEM - CHRISTI . EXPOSCVNT
SOCII - MOERENTES
INSIGNI - GERMANORVM - MAGISTRO



DIE GOTTLICHE ERKENNTNIS DER EINZELNDINGE
UND DIE VORSEHUNG BEI AVERROLS.

Vox P. G. MANSER O. P.
_.._Q_Q)_._...._

Ibn Roschd (1126—1198), den die Lateiner Averroés
nannten, ist eine der markantesten Gestalten der mittel-
alterlich-arabischen Philosophen. Munk hilt ihn fiir den
GroBten.! Jedenfalls kann ihm von den sarazenischen Philo-
sophen in Spanien keiner an die Seite gestellt werden.
Unter den fritheren arabischen Forschern, welche der
orientalischen Gruppe angehoren, iibertraf ihn vielleicht
Ibn Sina (980—1037) an Universalitit des Wissens und der
skeptische dialektisch gewandte Algazel (1058—1111) durch
eine gewisse Originalitit. An Denkschirfe aber und metho-
discher Strenge wurde er sicherlich von keinem iiber-
troffen. -

Das christliche Abendland hat keinen arabischen Philo-
sophen verschiedener beurteilt und wohl auch verurteilt
als Ibn Roschd. Seine Stellung zum Koranglauben, sein
Verhiltnis zu Aristoteles sind mit so vielen anderen Fragen
auch heute noch grofiten Teils unabgeklirte Probleme.
Die Grundsitze, welche er iiber Glauben und Wissen auf-
stellte, luden auf sein Haupt nicht blo8 den ganzen fana-
tischen HaB seiner Glaubensbriider samt fiirstlicher
Ungnade und Verbannung, sondern auch den Fluch des
christlichen Mittelalters. Sein vielleicht mildester und
riicksichtsvollster mittelalterlicher Kritiker, der ruhige
Thomas von Aquin, nennt ihn dennoch einen ,depravator¥,
einen , Entsteller* der peripatetischen Philosophie.? Scotus
und - andere fithren noch eine weit herbere Sprache. Noch
E. Renan wies auf den groBen Lehrunterschied zwischen dem

t Mélanges de Philosophie juive et arabe. 2iéme livraison, Paris 1859,
p. 418.

2  qui non tam fuit Peripateticus, quam Peripateticae philosophiae
depravator.“ De Unitate Intellectus ¢, IV.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIIIL 1



2 Die gbttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés-

Stagiriten und dem Sarazenen hin,! wihrend Mandonnet
in dem letzteren einen im allgemeinen treuen Erklirer des
ersteren erblickt.?

Die Zukunft wird bei noch tieferem Eindringen in die
Werke unseres Philosophen und bei einer noch schéarferen
Unterscheidung zwischen Averroés und Averroismus viel-
leicht manches bereits gefillte Urteil wieder modifizieren,
vermutlich nicht in allen Fillen zuungunsten des berithmten
Kommentators. Wir denken hierbei vor allem an eine
schwere Anschuldigung, die gegen ihn — unserer Ansicht
nach unberechtigterweise — bis auf den heutigen Tag
vorgebracht wird:

Die Leugnung der goéttlichen Kenntnis der
Einzelndinge und der gdttlichen Vorsehung fiir
dieselben.

Irren wir nicht, so hat Averroés gegen diesen Vorwurf
bis dato keinen Verteidiger gefunden. Wie hiufig anderswo,
so hatte auch hier die merkwiirdige Ubereinstimmung der
Historiker die blendende und verblendende Wirkung, daB
man an der Richtigkeit des Vorwurfes kaum je gezweifelt
hat. Ein Zweifel hieriiber schien iibrigens um so unbe-
griindeter, da schwerwiegende Griinde fiir die Behauptung:
Averroés hitte die gottliche Kenntnis der Einzelndinge
und damit die Vorsehung selbst geleugnet, zu sprechen
schienen, Griinde, welche wir hier der Klarheit halber auf
drei Quellen zuriickfithren: solche, die den philosophischen
Grundprinzipien des Averroés entnommen sind; andere,
welche Teilstiicke seiner ausdriicklichen Lehre iiber das
Wissen und die Vorsehung Gottes bilden; endlich solche,
die sich auf duBere historische Zeugnisse stiitzen.

1. Keine These hat Averroés mit solcher Entschieden-
heit sowohl gegen die Christen als die sarazenischen Theo-
logen die sog. Mutakallimin verfochten, wie die ewig
unerschaffene Welt.? Die Leugnung der Weltschopfung
ist bei ihm ein philosophisches Grunddogma. Mit ihr ist
aber — so schlieBt man weiter — die Leugnung der gott-

1 ,Si 'on compare la doctrine contenue dans les écrits d’ibn-Rosehd
avec celle d’Aristote, on reconnait du premier coup les graves alterations
qu’a subies le péripatétisme entre ces deux termes extrdmes“ (Averroés ct
I’Averroisme, par Ernest Renan, Paris 1867, p. 91).

2 ,nous pensons aussi, qu'Averrdés est geénéralement entré dans l'in-
telliger)lce des doctrives du Philosophe“ (Siger de Brabant, Fribourg 1899,

. 172).
g 8 Renan, das. S. 109.



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averrogs. 3

lichen Vorsehung als notwendige Folgerung gegeben, denn,
sagt Stockl, ,jist Gott nicht Schopfer der Welt, steht viel-
mehr diese Gott als ein anderes gegeniiber, iiber welches
er keine andere Gewalt hat, als daB er ihr bewegendes
Prinzip ist, so kann von einer Fiirsorge Gottes fiir die
besonderen Dinge der Welt gar nicht mehr die Rede sein“!
Vor Stockl hatte schon Renan, der leider einen viel zu
groflen EinfluB auf die Beurteilung des Averroés ausgeiibt
hat, auf den notwendigen Zusammenhang zwischen Welt-
schopfung und Vorsehung einerseits, und Weltewigkeit und
Leugnung der Vorsehung anderseits hingewiesen.? Dem-
nach hitten wir die Leugnung des gottlichen Wissens der
Einzelndinge und der Vorsehung bei Averroés als eine
notwendige fast wie selbstverstindliche SchluBfolgerung
seiner ewig-unerschaffenen Welt zu betrachten. So bestech-
lich derartige Beweisfiihrungen an sich sind, ebenso ge-
fihrlich sind sie auf historischem Gebiete, wo es sich
schlieBlich gar nicht darum handelt: ob etwas notwendig
aus einem anderen folge, sondern ob es tatsdchlich
gefolgert wurde.

2. Aber dieses etwas stark aprioristisch gefarbte Argu-
ment erhélt einen scheinbar sehr realen Untergrund in
verschiedenen ausdriicklichen AuBerungen iiber die gott-
liche Kenntnis der Einzelndinge und die Vorsehung bei
Averroés. Sitze wie die folgenden: Gott erkennt nur
sich selbst, was unter ihm steht, erkennt er nicht,
wie es wirklich ist, — er erkennt nur die allge-
meinen Gesetze des Universums und kiimmert sich
daher nur um die Spezies, nicht die Individuen;
— wiirde er das veridnderliche Einzelne kennen,
so gidbe es bei ihm Neuerungen, — seine Erkennt-
nis ist weder die Erkenntnis des Allgemeinen
noch des Individuellen der Einzelndinge, — wiirde
sich die gottliche Vorsehung auf das Einzelne
und Individuelle beziehen,so wire er auch Urheber

1 Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. IL, S, 109.

2 _La philosophie n’a jamais proposé que deux hypothéses pour
expliquer le systéme de 1'univers: — d’un c6té, Dieu libre, personnel, . . .
providence; causalité de l'univers transportée en Dieu . .. ... — d'un
autre c6té, matiére éternelle, évolution du germe par sa force latente,
Dicu indeterminé; lois, nature, nécessité, raison . . . . . . La philosophie
arabe et en particulier celle d’Ibn-Roschd se classe de la maniére la plus
décidée dans la seconde de ces catégories* (Averroés et 1'Averroisme,
p. 108). : "



4 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

der Ubel,! — solche und idhnliche Sitze, welche Stockl
und Renan aus den Werken des Averroés selbst ausgezogen
haben, leugnen doch offenbar sowohl die géttliche Kenntnis
der Einzelndinge als auch die Vorsehung. Hinzufiigen
wollen wir noch, daB schon Augustinus Niphus (f 1546),
dessen Erklarungen der 1560 in Venedig publizierten
lateinischen Ubersetzung beigefiigt wurden, mehrere von
diesen Schwierigkeiten aus Averroés ZItlert92

3. Zu all dem bereits Gesagten kommt noch ein
inBeres historisches Zeugnis hinzu, dessen bedeutende
Tragweite jedermann einleuchtet. Die beiden Sitze: ,Gott
erkennt die Einzelndinge nicht“, und , die menschlichen
Handlungen sind der goéttlichen Vorsehung nicht unter-
worfen*, gehdrten schon im 13.Jahrhundert zu dem Grund-
stocke des lateinischen Averroismus. Sie befinden sich
unter anderen averroistischen Thesen, welche Stephan
Tempier, Bischof von Paris, 1270 verurteilte.? Sie wurden
auch von dem Fiihrer der damaligen Averroisten Siger von
Brabant verfochten.* Endlich werden sie in dem sicher vor
1274 verfaBten Werke®: De erroribus Philosophorum, das
Renan ® und Denifle” dem Aegidius Romanus zuschrieben,
wihrend neuestens Mandonnet es einem spanischen Domini-
kaner zuerteilt,®ausdricklich dem Averroés zugeschrieben.?

Alles das macht es uns nicht allein begreiflich, warum
die beiden Thesen bisanhin anstandslos dem Averroés zu-
geschrieben wurden, sondern liBt es sogar auf den ersten

t Stockl, ebend. S. 105—108. Renan, p. 114. Die erwdhnten Sétze
gind vorziiglich ans Destr, Destr. disp. IX. u. XIII. u. aus dem Comment.
iiber das 12. B. der Met. geschopft. Wir gehen vorldufig auf die Quellen
nicht niher ein, da wir uns nachher eingehender damit zu beschiftigen
haben. ‘

2 Vgl. Destr. Destr. disput. XIIL pag. 294.

8 Mandonnet, Siger de Brabant. 1899. p. 128—129,

4 Ebenda S. 178 —179. '

5 Mandonnet, Siger de Brabant. Louvain 1908. p. XVIIL

6 Averroés et 1'averroisme, p. 252,

7 Chart. Univ. Paris I. p. 556. Mand. das. XXIIL

8 Ebenda S. XXVIII,

® Mandonnet hat soeben in der 2. Edition des Siger von Brabant den
Traktat de erroribus Philosophorum neu ediert. Daselbst lauten die beiden
Thesen also: ,Ulterius erravit dicens, Deum non cognoscere particularia,
quia sunt infinita . . .% (Siger de Brab. 1908, p. 9). ,Ulterius erravit in
dicto X1I°, dicens Deum non sollicitari nec habere curam sive providentiam
1nd1v1duorum hic inferius existentium, adducens pro ratione, quia hoc non
est conveniens divinae bonitati“ (ib.).



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 9

Blick als aussichtslos erscheinen, diese Zugehoérigkeit zu
bestreiten.

Dennoch konnten wir uns bisher nie {iberzeugen, weder
daB Averroés die géttliche Erkenntnis der Einzelndinge,
noch die Vorsehung geleugnet hat. Wir sind sogar der
festen Uberzeugung, daBl er beides und zwar in den ver-
schiedenen Werken wesentlich in der gleichen Art und
Weise verteidigt hat. Damit ist natiirlich nicht gesagt,
daB seine Erkldrung in allen Punkten liickenlos oder ein-
wandfrei sei. Das ist eine ganz andere Frage. Sie ist
aber in mehr als einem Punkte auch tief und in hohem
Grade interessant.

Die beiden Thesen: gottliche Erkenntnis der Einzeln-
dinge und Vorsehung sind zwar sehr eng miteinander
verkettet. Dennoch werden wir sie in den weiteren Aus-
fithrungen der Klarheit halber getrennt behandeln.

I. Die gottliche Erkenntnis der Einzelndinge.

Averroés hat in seinem beriihmten Werklein {iiber
Glauben und Wissen, welches M. J. Miiller im Jahre 1875
unter dem Titel ,Harmonie der Religion und Philosophie*
in deutscher Ubersetzung verodffentlichte,! Verwahrung
eingelegt gegen die Anschuldigung, als leugneten die
Aristoteliker das gottliche Wissen der Einzelndinge.? Dabei
wies er auf einen speziell iiber diesen Gegenstand ge-
schriebenen Aufsatz hin,® den Miiller ebenfalls ins Deutsche
libertrug und dem ersteren mit einem dritten Opuskulum
beifiigte.t In diesem Aufsatze, den iibrigens schon Rai-
mund Martinus im 13. Jahrhundert kannte,® protestiert

t Philosophie und Theologie von Averroés. Aus dem Arabischen iiber-
setzt von Marcus Joseph Miiller. Miinchen 1875.

2 Daselbst 8. 11. ,Wie kann man auch von den Peripatetikern sich
einbilden, daB sie behanpten sollen, Gott wisse nicht durch das ewige
Wissen die partikuliren Dinge, da sie den Satz aufstellen, daBl die wahre
Vision Vorahnungen von partikuldren Vorfillen in der Zukunft enthalte,
und daB dieses voraussagende Wissen dem Menschen im Schlafe von seiten
des uranfinglichen, alles anordnenden und beherrschenden Wissens komme.“

8 Ebenda.

4 Das weitere Opuskulum, welches Miiller in die kleine Sammlung
aufnahm, trigt die Uberschrift: ,Spekulative Dogmatik¥, daselbst S. 26.

5 Raimundi Martini Ordinis Praedicatorum Puagio fidei adversus
Mauros et Judaeos, Lipsiae 1687, p. I e. XXV, — Raimundus gibt hier
den Aufsatz in lateinischer Ubersetzung, welche, die ersten einleitenden
Sitze ausgenommen, im iibrigen, kleine Abweichungen abgerechnet, wortlich



6 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

Ibn Roschd neuerdings gegen die gleiche Beschuldigung.
,Wie kann man, so sagt er, sich vorstellen, dafl die Peri-
patetiker unter den Philosophen die Ansicht haben, daB
das ewige Wissen die Partikularia nicht erfasse, da sie
doch die Ansicht haben, dal es die Ursache der Vorher-
verkiindigungen in den Traumgesichten und der Offen-
barung und anderer verschiedener Inspirationen ist.“!
Wir stehen also vor einem feierlichen Protest, der iibrigens
durch das ganze Werklein durchklingt, und diese formelle
Verwahrung hat in uns, wir gestehen es, den ersten Zweifel
erweckt, Averroés wire ungerecht beurteilt worden. Unser
Zweifel wurde zur festen Uberzeugung, als wir ihn selbst
erkliren horten: daB alles, was in der Welt sich befindet,
eine Wirkung der gottlichen Weisheit sei, der jene das
erhabenste Attribut rauben, welche ihr das Wissen der
irdischen Dinge absprechen;? ferner, daB die Aristoteliker
nie behaupteten, Gott erkenne die Partikularia nicht, wohl
aber, daB er sie nicht mit einem bloB kreatiirlichen,
sondern viel erhabeneren ewigen Wissen erfasse.? Wir
waren vor allem dariiber ganz verbliifft, wie man dem
Kommentator jenen beriihmten Satz zuschreiben konnte:
,Gott erkennt nur das allgemeine des Partikularen, da er
selbst diese Ansicht ausdriicklich zuriickweist und erklirt:

mit der deutschen Ubersetzung von Miiller tibereinstimmt. Mandonnet setazt
die Abfassungszeit der Pugio fidei in das J. 1278. (Vgl. Siger de Brabant,
1908, S. XXVIII.)

1 Miiller, Philosophie u. Theologie v. Averroés, S. 122,

2 Destr. Destr. Disput. IX. (Venet. 1560) pag. 2568: ,sed credimus,
quod omue id, quod est in mundo, est ex scientia, licet deficiant vires nostri
ingenii in multis eorum, nam scientia arteficialis intelligitur ab intellectu
ex parte scientiae naturalis, et si mundus est quid factum in ultimitate
sapientiae, necesse est, ut sit hic unum sapiens, cuius esse indigent coelum et
terra et quidquid est in eis, nam nemo potest ponere factum a scientia
mirabili causam sui ipsius. Homines autem, quia voluerunt exaltare Deum
glor. abstulerunt scientiam ab eo et negaverunt de eo excellentissimum
attributorum eius.“

8 Miiller, Phil. u. Theol., S. 121. ,Dann steht das ewige Wissen mit
dem Existierenden nur in Verbindung auf eine Weise, welche verschieden
1st von der Weise, auf welche das hervorgebrachte Wissen damit ver-
bunden ist; nicht da8 es durchaus damit gar keine Verbindung hitte, wie
man von den Philosophen erzihlt, dal sie wegen dieses Zweifels sagen,
daB Gott die Partikularia nicht wisse. Aber die Sache verhilt sich nicht
go, wie man dieses von ihnen filschlich vorstellt: sondern sie haben die
Anpsicht, daB er die Partiknlaria nicht mit einem hervorgebrachten Wissen
wisse, zu dessen Bedingung es gehdrt, mit ihrem Entstehen zu entstehen,
da er diec Ursache von ihnen ist, nicht von ihnen verursacht ist, wie es
bei dem hervorgebrachten Wissen der Fall ist.“



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. ¢

er erkennt alles, das Allgemeine und Einzelne, weil er die
Ursache alles Seins ist durch sein Wissen.! Wir halten es
tbrigens fiir ganz bezeichnend, dall Raimund Martinus,
unzweifelhaft einer der besten Kenner der arabisch-
hebriischen Literatur, im 13. Jahrhundert den Beweis fiir
die gottliche Kenntnis der Einzelndinge gerade aus jenem
Averroés schopft, den eine mehrhundertjihrige nach-
folgende Tradition zu einem Gegner des gottlichen Einzeln-
wissens stempelte.?

Aus den vorliegenden Ausfithrungen eruieren wir vor-
laufig zwei Tatsachen: Erstens: es gab schon bei den
Arabern eine Partei, welche die Aristoteliker, als deren
Hauptvertreter Averroés galt, der Leugnung des géttlichen
Einzelnwissens beschuldigte. Es waren dies die sog.
Theologen. Bekanntlich hat schon Algazel unter den
20 gegen die Philosophen aufgestellten Thesen auch die
Anschuldigung vertreten: sie wiirden das Einzelnwissen
Gottes leugnen.® Diese erste Tatsache erkldrt uns schon
teilweise, wie der V{. ,De erroribus Philosophorum® mit
anderen gegen Averroés die gleiche Anschuldigung vor-
bringen konnte, iiberhaupt, wie bei den christlichen Schrift-
stellern des 13. Jahrhunderts Ibn Roschd unrichtig beur-
teilt wurde. Was wir zweitens aus dem oben Gesagten
weiter eruieren, ist die weitere Tatsache, daB Averroés
gegen den Vorwurf der Theologen: als erkennte Gott nach
den Aristotelikern die Einzelndinge nicht, bestimmt und
formell sich verwahrt. Er erkennt sie sowohl nach ihrem
allgemeinen als dem partikuliren Sein, viel vollkommener

1 sed scit utique ipsa singularia et universalia cum antiqua (aeterna)
scientia®, Diese Stelle aus der lat. Ubersetzung von Raimund Martini
stimmt zwar nicht genau mit der gleichen Stelle bei Miiller tiberein. Aber
sie wird durch die klassische Stelle im Com. des 12. Buches der Metaphys.
(n. 51 pag. 337) vollends bestiitigt: ,et ideo dixerunt quidam, quod ipse
(1reus) scit omnia, quae sunt hic scientia universali, non scientia particulari.
Et veritas est, quod primum scit omnia secundum quod scit se tantum
scientia in esse, quod est causa eorum esse“.

2 Schon in P. I e. XV seiner Pugio Fidei zitiert er Averroés fiir die
These: daB Gott die Dinge, welche auBer ihm sind, erkenne. Spiter d. h.
in Kapitel 25 fiihrt er dann das ganze Opuskulum des Averroés als Beweis
dafiir an, daB Gott die singularia kenne, indem er einleitend sagt: »Nunc
denique, ut per Philosophum melius retundamus Philosophos, id quod
Aben-Rost ad amicum suum in quadam epistola scribit, de ista quaestione,
interpretaturus sum.“

8 Das Verzeichnis der 20 Thesen findet sich bei Munk, Mélanges de
Philosophie juive et arabe, S. 376—378. '



8 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

als wir, weil er die Ursache derselben ist. — Aber, wenn
dem so ist, wie kann er dann auch sagen: Gott erkennt
nur sich selbst, nicht was unter ihm ist! — weiter: die

gottliche Erkenntnis von den Dingen ist weder allgemein
noch partikuldr,? — ferner: wiirde Gott die Particularia
kennen so wire er in potentia,® und wiirde seine Erkenntnis
je nach den entstehenden und vergehenden koérperlichen
Dingen sich verindern;* — endlich, wie kann er sagen:
Gott erkennt die Particularia nicht, weil sie unendlich
sind?5 Haben wir hier nicht den offensten Wider-
spruch, indem Averroés mit den Aristotelikern die beiden
kontradiktorischen Sédtze einander gegeniiber stellt: Gott

erkennt die Partikularia — Gott kennt die Particularia
nicht? Sind wir hier nicht erst bei der eigentlichen Haupt-
schwierigkeit angelangt? — Ohne Zweifel.

Merkwiirdigerweise kannte schon Averroés selbst diesen
angeblichen Widerspruch, den man in seine Auffassung
von dem gottlichen Wissen der Einzelndinge legen konnte.
Er katalogisiert den Widerspruch unter die fallacia dicti
simpliciter et secundum quid und 16st den TrugschluB} in
dem Sinne: wenn wir einerseits sagen, Gott erkennt die
Einzelndinge nicht, und wir meinen das in dem Sinne, er
kennt sie nicht in der unvollkommenen Weise, wie wir sie
erkennen und wenn wir anderseits sagen: Gott erkennt die
Einzelndinge aber durch eine viel vollkommenere ewige Er-
kenntnis, so ist das kein Widerspruch.® — Der Hauptfehler

1 Destr. Destr. Disput. XI. pag. 289. Dazu Stéckl, Philosophie des
Mittelalters, Bd. I[. S. 106.

2 Comment. Metaph. XII. n. 51. Destr. Destr. disp. XI1I. Dazu
Stockl, das. S. 106. )

3 Destr. Destr. disp. XI. Comment. Met. XII. n. 51. Dazu die Ex-
positio v. August. Niphus zu Destr. Destr. disp. XIII,

¢ Destr, Destr. disp. XIII. Renan, das. S. 114.

5 Comment, Met. XII. n. 51, Augustinus Niph., das.

¢ Epitomes in libros Metaph. tract. IV. (pag. 891): ,Et propter
hoe dictum acquiescent illi, qui dicunt, Deum scire res. Et propter secun-
dum dictum facies obmutescere eos, qui dicunt, quod ipse non scit id,
quod est sub ipso. Nam ipsi non advertunt aequivocationem notionis
scientiae et accipiunt ipsum, ac si significaret unam tantum rem; et sic
sequentur ex hoc duo dicta contradictoria, eo modo, quo sequuntur in pro-
positionibus, quae accipiuntur simpliciter. Et sic per hoc solventur illae
absurditates praedictae. Nam non cst defectus illi, qui cognoscit aliquid
scientia perfectiori, si non sciat illud scientia imperfectiori . . . Et istud,
quod diximus est id, quod ex via Aristotelis vel sociorum eius apparcre
potest, vel quod sequitur ex eorum via.“



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 9

besteht bei der Beurteilung des gottlichen Wissens darin, daB
man gottliches Wissen und menschlichesWissen, entstandenes
mit ewigem tOrichterweise zusammenwirft,! dal man das
Wort ,Wissen“ auf Gott und Mensch gleichdeutig statt
verschiedendeutig ,aequivoce” anwendet.? — Mit dieser
Unterscheidung haben wir den Sechliissel fiir die Lisung
der eben erwihnten angeblichen Widerspriiche und nicht
bloB das, die Basis fiir die ganze Abklirung der averro-
istischen Auffassung des gottlichen Wissens der Particularia,
Es gibt ein doppeltes Wissen der veréinderlichen irdischen
Einzelndinge, lehrt Averroés, von denen das eine Gott gar
nicht zukommt, wohl aber das andere. Worin besteht das
eine? Worin das andere?

a) Das menschliche entstandene Wissen.

Die menschliche Erkenntnis der Einzelndinge beginnt
mit den Sinnen und erhélt ihre Vollendung in der abstrakten
und daher allgemeinen Erkenntnis des Verstandes.® Das
tiefste charakteristische Kennzeichen dieser unvollkomme-
nen menschlichen Einzelnkenntnis besteht darin, daB das
Erkannte die Ursache ist von der Erkenntnis und
nicht die Erkenntnis die Ursache des Erkannten wie bei
Gott.* Daher ist bei dieser Erkenntnis der Erkennende
notwendig an den erkennbaren Gegenstand gebunden.? Aus

1 Destr. Destr. disp. XI, pag. 289: ,Fundamentum huius quaestionis
est assimilatio scientiae Dei gloriosi scientiae humanae et comperatio unius
duarim scientiarum alteri.“ Miiller, S. 11, Harmonie der Religion und
Philosophie: ,Wenn jemand die beiden Wissen miteinander gleichsetzt, so
identifiziert er Wesen und Eigenschaften von ganz entgegengesetaten Gegen-
stinden, und das ist der Gipfel der Torheit.“ Das. Miiller, S. 121.

2 Averroés wird nicht miide, das hervorzuheben. Wir zitieren nur:
Destr. Destr. disp. XIII. pag. 289; Comment. in Met. XII. n. 51: ,Et ideo
hoe nomen scientia aequivoce dicitur de scientia sua (Dei) et nostra.“ Har-
monie der Religion u. Philos., Miiller 8. 11. ,Wenn das Wort Wissen fiir
das entstandene und ewige Wissen gebraucht wird, so ist dies eine reine
Homonomie. “

8 Destr, Destr. disp. XIII. Diese Disputatio XIII mit der n. 51 im
Komment, in das 12. Bucb der Met. sind die eigentlich klass. Quellen fiir
die averroistische Erklirung des gottl. Wissens.

4 Causa comprehensionis est ipsommet comprehensnm.“ Destr, Destr,
disp. XI. p. 289. ,nam scientia nostra est causata ab entibus.“ Destr.
Destr. disp. XIIL. p. 292. Dasselbe Destr. Destr. disp. III. p. 121. ,Die
Existenz des Existierenden ist Ursache und Veranlassung unseres Wissens,
wihrend das ewige Wissen Ursache und Veranlassung des Existierenden ist, “
M. J. Miiller, das. S. 121. ’

& ,alligatus est ej, quod est.“ Destr., Destr. disp. XI. p. 289.



10  Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

diesem tiefsten entscheidenden Merkmale ergeben sich dann
eine ganze Reihe von weiteren Unterscheidungseigen-
schaften, die wir hier nur kurz skizzieren. Weil in der
menschlichen Erkenntnis das auBler der Erkenntnis exi-
stierende Sein die Ursache der Erkenntnis ist, folgt
daraus:

1. daB der erkennende menschliche Verstand die Dinge
nur aufler sich nicht in sich selbst in seipso erkennen
kann;!

2. daBl er daher vorerst von aullen angeregt werden
mull von dem erkennbaren Gegenstande und deshalb die
duBeren Einwirkungen aufnehmend wesentlich passiv d. h.
leidend sich verhilt;?

3. daBl je nach den Veridnderungen, welche in den
entstehenden und vergehenden Dingen eintreten, ent-
sprechend auch unsere menschliche Erkenntnis sich ver-
dndert und Neuerungen erleidet, weil sie von den Dingen
abhéingt; 3

4, daB endlich jede menschliche Erkenntnis sowohl die
abstrakte oder universalis,4 in welcher der Verstand
mittelst der abstrahierten Spezies von bereits Erkannten
zu weiteren allgemeinen Kenntnissen fortschreitet, als auch
die konkrete oder particularis, in der wir durch die
sinnliche Wahrnehmung successiv die einzelnen Individuen
erkennen, ® immer unvollkommen ist, weil eine cognitio in
potentia. ¢

Unermiidlich und mit einer staunenswerten Konsequenz
filhrt Ibn Roschd in seinen verschiedensten Werken immer
wieder den Gedanken durch: die hervorgebrachte mensch-
liche Erkenntnis ist ihrem innersten Wesen nach unvoll-
kommen, weil sie vom Gegenstande abhéngt und nicht der
Gegenstand von ihr, weil sie nicht Ursache des Seins,
sondern das Sein Ursache der Erkenntnis ist.

1 Comment. in Met. XII. n. 51,

2 Destr. Destr. disp. XIIL p. 289.

3 _non dubitatur de mutatione comprehensionis cum mutentur com-
prehensa et numeratione c¢ins, cum numerentur.“ Destr. Destr. disp. XIiI.
p. 289. Hieriiber anch Miiller, Philos. u. Theol. von Averroés, 8. 121.

4 Destr. Destr. disp. XIII. p. 289. Comment. in Met. XIL. n. 51.
Destr Destr. disp. IIL p. 121.

5 ,nam scientia individuorum est sensatio aut imaginatio.” Destr
Destr. disp. X1II. p. 289,

6 Comment, in Met, XII, n. 51.



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 11

-

b) Das ewige gottliche Wissen.

Ganz anders als die Menschen die irdischen Dinge er-
kennen, erkennt Gott dieselben, ganz anders, weil auf viel
erhabenere und vollkommenere Weise.! In Averroés
lebt der ganze erhabene Gottesbegriff des Aristoteles
wieder auf. In Gott, dem reinsten Geiste, ist kein Unter-
schied zwischen Erkennendem und Erkannten;? daher
auch keine Vielheit des Erkannten, sondern was in sich
als eine Vielheit existiert, wird in ihm eines im absolutesten
Sinne.® Und weil es in Gott keinen Unterschied gibt
zwischen Erkennendem und Erkanntem kraft seiner abso-
luten Einfachheit, erkennt er nichts auBer sich, ,nihil
praeter se“.* Dieser Satz war vielen unverstindlich. Was
heifit das: Gott erkennt nichts aufler sich? Soll das be-
sagen, er erkennt die von ihm verschiedenen Einzelndinge
nicht? Weit entfernt, denn in der gleichen Quelle und
nur wenige Sitze nachher weist er diese Ansicht mit der
uns bereits bekannten Erklirung zurilick: Gott erkennt
alles.? Aber es gibt — so insinuiert er es selbst — eine
doppelte verschiedene Beantwortung jener Frage: erkennt
Gott die von ihm verschiedenen Dinge ? eine negative und
eine affirmative. Gott erkennt sie nicht nach menschlicher
Erkenntnisweise, wo der Erkennende die Gegenstinde
aullerhalb sich selbst suchend durch die ihnen eigenen
Formen erfafit ,in seipsis® und wo daher das Erkannte
Ursache der Erkenntnis ist, denn seine Erkenntnis ist
nicht passiv, sondern nur aktiv.¢® Aber er erkennt die
Einzelndinge auf eine viel vollkommenere Weise, nimlich
in sich selbst, wie der spitere Thomas gesagt hat ,in

1 Destr. Destr. disp. XIII. Epitomes in libr. Met. tr. IV. Comment,
in Met. XII. n. 51. Destr. Destr. disp. IX. p. 258; Miiller das. 8. 121.

2 _intellectus et intellectum in eo idem sunt.“ Comment. in Met.
XII. n. 51.

8 ,contingit, ut intellecta multa plura, quae sunt Intellectus illius,
adupentur et fiant unum et simplex omnibus modis“. Das. n. 51. Dieselbe
Lehre bei Thomas, S. Th. I q. 14 a. 7 ad 1um,

4 _quia nibil intelligit extra se, cum sit simplex, tune, cum intelligit
se, non accidit ei transmutatio“; ,hoc non contradicit sermoni nostro,
cum diximus, quod intelligit se et nihil aliud extrinsecus. Comment. in
Met. XII. n. 51.

s  Et veritas est, quod primum scit omnia.“ Met. VIL. n. 51.

6 Destr. Destr. disp. XIII. ,et aliquo modo non intelligit aliud praeter
se ex eo, quod est scientia non passiva et aliquo modo intelligit aliud
praeter se, ex eo, quod ipsemet est scientia activa.“



12 Die gottl. Erkenntnis d. Einzeldinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

seipso“! weil in ihm, als dem reinen Akte, Erkennender
und Erkanntes dasselbe sind. Und wie erkennt er sie in
sich selbst, in seinem eigenen Sein? Indem sein eigenes
Wissen die Ursache des Seins der Dinge ist, weil sein
Wissen ein aktives ist, so daBl er sich als Ursache der Dinge
erkennend alles erkennt und doch nur sich erkennt und
daher bei ihm der Grundsatz gilt, den schon die alten
Weisen aufgestellt ,,non est ipse nisi ipse“.? Auch hierin
stimmt Thomas mit ihm {iiberein.?

Und nun von dieser hohen Warte aus: Gottes Wissen
ist die Ursache der Einzelndinge: will er alle Pro-
bleme, die mit dem gottlichen Wissen wverquickt sind,
betrachtet wissen und alle angeblichen Widerspriiche gelost
wissen. Und sie lassen sich in der Tat l6sen. Man fand
es merkwiirdig, daBl Averroés die beiden Behauptungen:
Gott erkennt das Particuldre und Universale und doch ist
seine scientia keine universalis und keine particularis’
aufstellte.4 Es ist kein Widerspruch. Er erkennt alle
allgemeinen Gesetze und alle Einzelndinge, aber er erkennt
sie nicht auf jene menschliche Erkenntnisweise, in der der
Erkennende durch Sinnestitigkeiten und durch abstraktiv
diskursives Forschen den Gegenstand aufier sich aufsucht,
denn alles das ist unvollkommenes Erkennen, sondern er
erfaBt sie in sich selbst, weil er ihre Ursache ist.> Mehr

1 8. Th. 1. q. 14 a, 5. ,Alia autem a se videt non in ipsis, sed in
seipso.“

2 et hoc est id, quod dicunt Antiqui, quod Deus gloriosus est omnia
entia, et est motor et agens eorum et ideo dixerunt principales Sophiorum,
non est ipse nisi ipse.“ Destr. Destr. disp. XIIL. p. 289.

88, Th. T q.14 a. 5. ,Unde cum virtus divina se extendat ad alia,
eo quod ipsa est prima causa effectiva omnium entium, necesse est quod
Dous alia a se cognoscat.”

4 Et cum dicit, quod numeratio specierum et generum facit numera-
tionem in scientia, est verum et propter hoc verificantes ex Philosophis,
non ponunt scientiam ipsius Dei gloriosi de entibus, non universalem, nec
particularem; nam secientia, cui baec eveniunt, est intellectus passivus et
causatus: primus vero intellectus est actus purus, et non comperatur scientia
cius scientiae humanae.“ Destr. Destr. disp. XIII. Zwei Dinge sind hin-
sichtlich dieser Frage hiufig verwechselt worden: das Allgemeine und
Einzelne erkennen und das Einzelne allgemein (= abstrakt) und einzeln
(= sinnlich) erkennen. Die ersteren beiden Sitze beziehen sich auf ver-
schiedene Objekte; die letzten auf die A1t und Weise der Erkenntnis.

5 Scientia igitur cius non dicitur esse universalis neque particularis;
ille nempe, cui scientia est universalis, secit particularia, quae sunt in actu
in potentia scita; ei igitur scientia necessario est scientia in potentla cum

universale non est nisi scientia rerum particularinm. Comment. in Met. X1L.
n. 51. Destr. Destr. disp. XIII. — Ib. III. p. 121.



Die gottl, Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 13

noch fiel es auf, wie der Kommentator den Satz aufstellen
konnte: Gott erkennt die Particularia nicht, weil sie
unendlich sind.! Averroés hat aber diesen Satz nicht so
aufgestellt, sondern er sagt, die Erkenntnis Gottes von
den Dingen ist nicht eine particularis? und darunter ver-
steht er unsere sinnliche Wahrnehmungserkenntnis,® die
successiv ein Ding nach dem anderen perzipiert und
die er wegen ihrer Unvollkommenheit Gott abspricht, denn
eine unendliche Anzahl von Einzelndingen, wie Averroés
sie als Folge der ewigen Welt annimmt, konnte tatséchlich
niemals durch successive Erkenntnis erschopft werden, weil
sie unendlich ist. Thomas bestreitet, daf die Einzelndinge
tatsichlich unendlich seien, aber er stimmt mit Averroés
iberein, daB, wenn es eine solche unendliche Reihe gébe,
sie niemals durch successive Erkenntnis erschopft werden
konnte.* Wiirde Gott also die Einzelndinge nur successiv
erkennen, wie wir, dann wéire seine Erkenntnis unvoll-
kommen, wie die unserige.

Welche Rolle bei Averroés die Kausalitdt des gott-
lichen Wissens spielte und wie unerschiitterlich fest in
ihm die Uberzeugung war, daB Gott alle irdischen Dinge
je nach ihren inneren und dufBleren, zeitlichen und o6rtlichen
Verinderungen kenne, zeigt uns seine Losung, die er von
einem der schwierigsten Probleme gibt, das in jener und
in spéteren Zeiten stets und héufig nicht ohne Leidenschaft
diskutiert wurde. Es handelt sich um die Beantwortung
der Frage: wie ist das unverénderliche go6ttliche Wissen
mit den sich fortwidhrend verindernden Dingen in Einklang
zu bringen ? Der ganze von Miiller verdffentlichte Aufsatz
handelt hieriiber. In Destr. Destr. disp. XIII. 16st er die
gleiche Schwierigkeit im gleichen Sinne.?

1 August. Niphvs, Exposit. in Destr. Destr. disp. XIII. p. 294.

2 Comment. in Met. XII. n. 51. ,Et magis manifestum est, quoniam
scientia eius non est particularis; particularia enim sunt infinita et non
determinata a scientia.“ .

3 Destr. Destr. disp. XIII.

¢ 8. Th. I. q. XIV, a. 12 ad 1um, ,Cognoscere ergo infinitum secun-
dum modum infiniti est cognoscere partem post partem; et sic nullo modo
contingit cognosci infinitum. Quia quantacumque quantitas partium acci-
platur, semper remanet aliquid extra accipientem. Deus autem non sic
cognoscit infinitum vel infinita, quasi enumerando partem post partem,
cum cognoscat omnia simul, non successive.“

5 Schon die Uberschrift dieser Disputatio ist interessant. Sie lautet also:
»De Destructione eius, quod dicunt, quod Deus gloriosus absit, ignorat



14 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

Wir konnen die Schwierigkeit, die er sich eingangs
selber stellt, folgendermaBen kurz resiimieren: alle Dinge
auf Erden sind im Wissen Gottes bevor sie wurden schon
gewesen; sind die nun nachdem sie geworden, im Wissen
Gottes anders als vorher ehe sie wurden? Wenn ,ja“ dann
ist das Wissen Gottes veridnderlich und das ist absurd;
wenn nein, dann ist das nicht existierende und das exi-
stierende Ding im Wissen Gottes identisch und dann kennt
Gott die Dinge nicht wie sie sind und das ist wieder
absurd 2! Welche Losung gibt er ? Immer dieselbe Unter-
scheidung! Wéire das gottliche Wissen wie unser mensch-
liches, dann wiirden in ihm mit den entstehenden und
sich veridndernden Dingen auch Neuerungen eintreten.
Weil aber das gottliche Wissen selbst Ursache der Dinge
ist und Gott von Ewigkeit her je nach den verschiedenen
Zeiten sie hervorbringen will, ist sein Wissen zugleich
unveridnderlich und mit den Dingen iibereinstimmend.
,Was nach unserer Ansicht diesen Zweifel 10st, ist, dal}
man erkennt, das Verhiltnis des ewigen Wissens zum
Existierenden sei verschieden von dem des hervor-
gebrachten Wissens zum Existierenden. Nimlich die Exi-
stenz des Existierenden ist Ursache und Veranlassung
unseres Wissens, wihrend das ewige Wissen Ursache und
Veranlassung des Existierenden ist . . .“2

Mit dem Gesagten glauben wir den stichhaltigen Be-
weis geleistet zu haben, dall Averroés keineswegs das gott-
liche Wissen der Particularia geleugnet habe, sondern
vielmehr mit aller wiinschbaren Entschiedenheit es ver-
teidigte. Die verschiedenen Schwierigkeiten, welche aus
seinen Werken dagegen vorgebracht wurden, erhalten eine
natiirliche Losung und Erklirung durch die konsequent
durchgefiihrte Unterscheidung der doppelten Erkenntnis-
weise, der menschlichen unvollkommenen veranderlichen,
welche Averroés wegen ihrer Unvollkommenheit von Gott

particularia divisa ad divisionem temporis, ad praesens, et praeteritum et
futurum“ (Destr. Destr. disp. XIIL p. 285).

1 Miiller, Philosophie u. Theologie von Averroés, S. 119—120.

? Miiller, das. S. 120—121. Die Antwort ist in der viel von uns
zitierten Disputatio XIII. Destr. Destr. genaun dieselbe. Trotzdem nun
verade Averroés hier und in dem bekannten Aufsatze immer betont: Gott
erkenne das Partikulare, aber ohne Neuerungen zu erleiden, kann ihm
Renan doch die entgegengesetzte Ansicht in den Mund legen ,car g'il
connaissait le particulier, il y aurait innovation perpétuelle dans son étre“.
Averroés et 1’Averroisme, p. 114.



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 19

leugnet, und der ewig kausalen, die er Gott allein zuspricht.
Auch die Entstehung jener seit dem 13. Jahrhundert sich
geltend machenden Tradition, welche Averroés der Leug-
nung des gottlichen Einzelwissens beschuldigte, findet eine
rationelle Erkldrung, teils darin, daB schon arabische Theo-
logen dem Averroés den gleichen Vorwurf machten, der
dann ganz natiirlicherweise auf das 13. Jahrhundert iiber-
ging, teils endlich in der konfusen Auffassung, die vor-
waltete iiber jene doppelte averroistische Erkenntnisweise.

- Eines diirfte indessen dem Sachkundigen in unserer
Frage immer noch rétselhaft erscheinen: wie konnte
gerade Averroés, der entschiedene Leugner des Welt-
schopfers und der Verfechter des blolen Weltbewegers,
in so ganz aullerordentlicher Weise die Kausalitit der
ersten Ursache urgieren? Ist mit der Leugnung der Welt-
schopfung nicht schon notwendigerweise jede eigentliche
Seinsabhéngigkeit der irdischen Dinge von Gott eben-
falls geleugnet oder wenigstens in Frage gestellt 2 Welches
mufl die ursfichliche Bedeutung eines derartigen Welt-
bewegers fiir die stofflichen Einzelndinge sein, da der
Urstoff als ewig ungewordener von Gott unabhingig ist?
Kann es sich hier um mehr handeln als um eine rein
duBerliche Bewegung, jener rotarischen #hnlich, die Averroés
den substantiell unverinderlichen Himmelsphiren und
Himmelskorpern zusprach?

Es unterliegt keinem Zweifel, dall der Wegfall der
Schopfungsidee in die averroistische Auffassung und Er-
kldrung der gottlichen Kausalitit eine Schwierigkeit hinein-
trug, die von enormer Tragweite war und die dem Kom-
mentator nicht unbekannt bleiben konnte. Die Einwinde,
welche Algazel gegen die unerschaffene Welt vorgebracht
hatte,! die zahlreichen Griinde, welche ebenderselbe, teil-
weise allerdings nicht ohne sophistisches Beiwerk, fiir den
Satz: daB der Gott der Aristoteliker iiberhaupt gar nicht
Wirkursache der Welt genannt werden konne, angefiihrt
hatte,? muBten ihm die Schwiche seiner gottlichen Welt-
ursdchlichkeit zum BewubBtsein gebracht haben. — Und
dennoch hat man den averroistischen Kausalititsbegriff
auch unterschétzt. Sein gottlicher Beweger iibt auf

1 Averroés sucht diese Einwinde in seiner Destr, Destr, disp, I. u, IL
zuriickzuweisen.

2 Hiermit beschéftigt sich Averroés vorziiglich in Destr. Destr. disp.
IL IV, u, X,



16 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

das Einzelnding nicht eine bloB auBlerliche Kausalitit aus,
sondern Gott ist bei ihm wirklich Ursache des inneren
substanziellen Einzelnseins. Wie so das? Das substanzielle
Séin des korperlichen Dinges konstituiert sich nimlich bei
Averroés wie bei Aristoteles durch die Vereinigung von
Materie und Form. Weder die im Einzelnwesen aktua-
lisierte Materie noch die sie aktualisierende Form existierten
vor der Vereinigung als solche, denn beide hatten nur
potentielles Sein. Durch die Verbindung von Materie
und Form entsteht also trotz der ewig ungeschaffenen
Materia prima das ganze substanzielle Einzelnding als
solches, das wieder die Unterlage bildet fiir die zu ihm
hinzutretenden accidentellen Seinsweisen. Nun aber ist
Gott bei Ibn Roschd die Ursache der Vereinigung von
Materie und Form, so zwar, daB es in seinen Augen eine
Erzeugung gar nicht gébe ! ohne den ersten Beweger; also
ist Gott die Wirkursache des substanziellen Einzelndinges.
Daher kann Averroés trotz der unerschaffenen Materie
prima dennoch mit Recht sagen, dall Gott das ganze
individuelle Einzelnding aus dem bloBen Moglichkeits-
zustande zum wirklichen Sein emporziehe, und er fiigt
hinzu, dafl es auch nicht einen einzigen Augenblick
weiter bestehen konnte, wenn es nicht von Gott in dem
erhaltenen Sein -erhalten wiirde.? Entstehung und
Erhaltung der sublunarischen Einzelndinge sind somit
das Resultat der gottlichen Wirksamkeit bei Averroés,
sodaB der averroistische Weltbeweger tatsdchlich eine

1 Comment. in Phys. II. n, 75. Hieriiber spiiter genauer. Destr.
Destr. disp. IIL. p. 80. ,Dixi ens compositum est duplex, aliquod nempe,
in quo compositio sit res addita ipsi esse compositorum, et aliquod, quod
est ipsummet esse compositorum in compositione eorum, sicut esse materiae
cum forma et hic modus entium non reperitur in intellectu, ita quod
praecedat esse eorum compositionem eorum: sed compositio est causa esse
et est praecedens ipsum esse; si igitur primum (Deus) fuerit causa compo-
sitionis partium mundi, quorum esse cst in compositione, est causa esse
eorum., Et non est dubium, quod omme id, quod est causa esse rei, est
agens eius. - Sic debet intelligi res in opinione Philosophorum.“

2 Destr. Destr. disp. III, p. 79. ,est agens (Deus) harum causarum
extrabens totum ex privatione ad esse et id conservat modo perfectiori,
et excellentiori, quam est in actionibus nobis apperentibus. 1b. ,totum
hoc, quod est in hoc mundo, est alligatum potentia, quae est in eo, pro-
veniente a Deo glorioso et nisi esset illa potentia in rebus non esset per-
manens ictu oculi.“ Destr, Destr. disp. 1V. p. 151: ,Philosophi autem,
quia crediderunt, quod motus est actio agentis, et quod esse mundi non
perficitur nisi cum motu, dixerunt, quod agens motus est agens mundi, et
si cessaret operatio eius ictu oculi a motione destrueretur mundus.“



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés, 17

entitative, innere, substantielle Wirksamkeit ausiibt auf
die korperlichen Einzelndinge.

Vielleicht hielten wir uns bei diesem Punkte ldnger
auf, als es gebithrend war. Aber gerade diese Erlduterung
diirfte nach riickwirts und vorwirts abklirend wirken.
Nach ,riickwirts“, denn hieraus wird uns erst so recht
klar, wie Averroés die géttliche Ursédchlichkeit zur Quelle
des Partikularwissens machen konnte; nach ,vorwéirts*
indem diese wirkende und erhaltende Téatigkeit, die Gott
auf das Einzelnding ausiibt, die Unterlage bildet fiir die
Erklirung der Vorsehung.

II. Die gottliche Vorsehung.

Gottliches Wissen und gottliche Vorsehung sind an
sich eng miteinander verkniipft. Sie sind es auch bei
Averroés. Wir erfahren das am klarsten, wenn wir uns
von ihm zwei Fragen beantworten lassen: Gibt es eine
gottliche Vorsehung? Auf was erstreckt sie sich?

L

Ihrem innersten Wesen nach ist die Vorsehung von
seiten Gottes: eine Hinordnung und Hinleitung der Einzeln-
dinge zu ihren bestimmten Zielen und der Gesamtheit
derselben zu einem letzten und daher hochsten Ziele.!
Insofern die Erreichung des Zweckes sowohl fiir das Ein-
zelne als auch fiir das Weltall gleichbedeutend ist mit
dem Wohle desselben, wird die Vorsehung auch , Fiirsorge“
genannt. Hieraus leuchtet es ein, warum der philosophische
Beweis fiir die Existenz einer goéttlichen Vorsehung not-
wendig auf der NaturzweckméiBigkeit basiert: denn die
zweckméaBig hervorgebrachten, angeordneten und in har-
monischer Einheit und Unterordnung sich bewegenden
Dinge verlangen eben eine erste ordnende, hervorbrin-
gende und bewegende Ursache. — Tritt Averroés fir die
Existenz einer gottlichen Vorsehung ein ?

Nichts ist sicherer als das. Er begriindet sie wieder-
holt aus dem Koran fast immer mit den gleichen Texten
und den gleichen Wendungen.? Sie ist ihm aber auch

1 Thomas, 8. Th. I. q. XXII a. 1; a. 3.

2 In seinem Werklein, das M. J. Miiller mit dem Titel ,Spekulative
Dogmatik® iiberschrieb und das derselbe ebenfalls unter dem allgemeineren
Titel ,Philosophie u. Theologie v. Averroés“ deutsch herausgab, Vgl. das,
S. 42—44 u. S. 77-79.

Jahrbuch fiir Philosophie ete XXIIL 2




18 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés,

eine philosophische Wahrheit, und zwar eine solche, welche
demonstrativ bewiesen werden kann.! Seine philoso-
phischen Beweise, die er in verschiedenen Werken wesent-
lich in der gleichen Weise und den gleichen Beispielen
entwickelt,? haben sogar das Eigentiimliche, daf} sie sprach-
lich einen Schwung und eine Lebhaftigkeit offenbaren, die
wir sonst bei ihm gar nicht kennen.? Wie will er die
Existenz der Vorsehung beweisen? Aus der wunderbaren
ZweckmiBigkeit der Natur, welche notwendig einen ersten
ordnenden Beweger verlangt.t Die Stellung der Gestirne
an bestimmtem Orte, mit zweckmiBig bestimmter Verbin-
dung,’ mit bestimmten Tétigkeiten, wodurch sie durch den
regelméafligen Wechsel von Tag und Nacht, von Sommer,
Winter, Frithling und Herbst, Licht, Regen und Wirme
spendend, die Tiere, Pflanzen und Mineralien erhalten,®
der Umstand, daBl sogar die kleinsten und gemeinsten
Organismen fiirsorglich mit Leben bedacht wurden,” vor
allem aber die Tatsache, daB die Gestirne, Tiere und
Pflanzen dem Menschen dienen und fiir ihn zweckent-
sprechend eingerichtet sind,® der seinerseits selbst in
seinem Bau und seinen Gliedern ein herrliches Werk der
ZweckmaiBigkeit ist,? alles das verlangt eine erste ordnende
bewegende Ursache, und das ist Gott, der wie ein Fiirst

1 Das. S. 43.

2 Destr. Destr. disp. IIL. p. 101—103; Comment. in Met, XII, n. 52.
Spek. Dogmatik, S. 40—41.

8 Auf die schwungvolle Sprache in Destr. Destr. disp. III hat Renan
hingewiesen mit dem Bemerken, dal die Beweisfithrung mehr volkstiimlick
sei und daB die Stelle von dem jiidischen Ubersetzer bedenklich modifiziert
zu sein scheine (Averroés et 1'Averroisme, p. 114). In Wirklichkeit stimmt
dieselbe vollig mit den entsprechenden anderen Stellen iiberein, die Renan
noch nicht kennen konnte. Auch ist die Beweisfiihrung in den Augen des
Averroés selbst nicht fiir die sog. Uneingeweihten d. h. das Volk berechnet.

4+ Et ex eo, quo apparet, quod omnes orbes moventur motu diurno,
licet moveantur motu proprio, verificatum est apud eos (Antiquos), quod
iubens in istis motibug est primum principium et est Deus gloriosus; et
quod ipse iussit omnibus principiis ut iubeant caeteris orbibus in aliis
motibus® Destr. Destr, disp. IIL. p. 101. Comment. in Met. XII. n. 52.

5 Destr, Destr. disp. III. p. 101.

¢ Destr. Destr. ib. p. 101—102.

7 wEt quod magis facit eum credere hoe, est, cum nos videmus multa
ex corporibus parvis, foetidis, vilibus, et obsuris, hic repertis non privari
vita . . . et quod bonitas divina eis influxit animam® Destr, ib.

8 ,et iam innuit lex providentia Dei in homine, cum submittantur ei
omnes orbes . . .“ Destr, Distr. ib. Spekulative Dogmatik b, Miiller p. 40—41;
76 fI. 102.

9 Spek. Dogm., Miiller p. 41.



Die gittl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averross. 19

an der Spitze der Untergebenen! oder wie ein Feldherr
an der Spitze des Heeres alles anordnet, bewegt und leitet.?
Daher ist ihm das Weltall ein fest verkettetes Ganzes, in
welchem ein jeglich Sein des Ersten wegen ist und eine
jede Titigkeit zu ihm als der ersten Ursache hingeordnet
ist.3 Den Materialisten gegeniiber, welche Werden und
Vergehen der Dinge bald dem bloBen Zufall, bald der
Naturnotwendigkeit zuschrieben, betont Averroés, daBl die
Annahme einer ersten bewegenden Ursache, derentwegen
alle anderen sich bewegen, sowohl fiir die Naturphilosophie
als auch die Metaphysik die erste und fundamentalste
Wahrheit bilde: fiir die erstere, weil es ohne einen
Erstbeweger keine untergeordneten Beweger und deshalb
auch keine Vereinigung von Materie und Form d. h. keine
korperlichen Dinge gibe; fiir die Metaphysik, weil die
Leugnung eines ersten Prinzips, das alle anderen unter-
geordneten bewegt und zu dem alle anderen als Ziel
hinstreben, den Beweis fiir die Vorsehung Gottes hin-
sichtlich der Dinge auf Erden verunmdéglicht.t — Die
gleiche gottliche Ursdchlichkeit, welche wir oben
als Grund des gottlichen Einzelwissens kennen
gelernt haben, ist somit auch wiederum der Grund
der Vorsehung. Auch hierin stimmt Averroés noch mit
Thomas iiberein.5

II.

Allein die Hauptschwierigkeit dreht sich gar nicht
um die Existenz der Vorsehung, sondern um ihre Aus-
dehnung. Niemand hat schlieflich Averroés jede Vor-
sehung abgesprochen. Sehr entschieden aber wurde es
bis dato bestritten, daB er dieselbe auch auf die irdischen

1 Destr. Destr. ib. p. 101; Comment. in Met. XII. n. 52.

2 Daselbst.

8  Apparet enim, quod hoec commune est omnibus scilicet, quod omnia
sunt propter unum, et quod actiones eorum sunt erga illud unum, et est
prima causa.” Comment. in Met. XII. n. 52.

4 Quia ista propositio est maxima et fundamentum in hae scientia
(Physica) et in scientia divina (Metaphysica): quoniam, si naturalis non
concesserit eam, negat principium finale et negat materiam esse propter
formam, ex quo sequitur ipsum negare agens; generans enim non generat,
nisi propter aliquid . . .; similiter, si divinus non concesserit eam, non
poterit probare, quod Deus habet solicitudinem circa ista, quae sunt hie,
ideo incoepit Aristoteles dicere, quod natura agit propter aliud.“ Comment.
in Phys. I. n. 75. Vgl. dazu das. n. 84.

5 8. Th. I. q. XXIL a. 1; a. 2.

2%



20 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

Einzelndinge ausgedehnt hitte. Von der fatalen Voraus-
setzung geleitet: Gott kennt nach Averroés nur die allge-
meinen Gesetze des Weltalls, schlossen Renan! und Stockl?
durchaus logisch: also kiimmert er sich nur um die Arten,
species, der sublunarischen Dinge und trigt keine Fiir-
sorge fiir die Individuen, wenigstens keine unmittel-
bare.? Aber was soll das heiBlen: keine unmittelbare Sorge ?
Hieriiber haben sich die beiden verdienten Kritiker so
ungenau und verworren als moglich geduBert. Bald scheinen
sie in dem Einflusse, den Ibn Roschd den Gestirnen auf
die sublunarischen Wesen einrdumt, eine Gefahr fiir eine
eigentliche Vorsehung zu erblicken.t Bald wieder — und
hier treffen wir einen tieferen Grund — iiberantworten
sie das irdische korperliche Einzelnding der fast aus-
schlieflichen Macht und Herrschaft der ungewordenen
Materie und ihren naturnotwendigen Gesetzen.? dJeden-
falls kennt Gott die irdischen Einzelndinge als solche gar
nicht und kann sich um dieselben schon deshalb nicht
kiitmmern, weil er sonst, nach der eigenen Aussage des
Averroés, der Urheber des Ubels und des Bosen wire."

Wie es sich mit dieser eigenen Aussage des Averroés
verhilt, werden wir spiter sehen bei der Erklirung der

1, Dieu, par conséquent, ne connait, que les lois générales de 1'univers;
il 8’occupe de 1’espéce et non de I'individu.“ Averroés et 1’Averroisme, p. 114.

2 ,Es ist klar, daB die Vorsehung nicht darin bestehen konne, daB
Gott fiir jedes einzelne Wesen, welches hier unter dem Monde sich befindet,
Sorge trage und seine Geschicke leite. Denn das wiirde voraussetzen, dal
Gott jedes einzelne Wesen nach seinem individuellen Sein erkenne, was, wie
wir wissen, nicht zugegeben werden kann . . . Es gibt also keine Vorsehung
Gottes iiber die Individuen dieser Welt.“ Geschichte der Phil. d. Mittel-
alters, Bd. IL. S. 108.

8 Eine unmittelbare Vorsehung Gottes iiber die Individuen wider-
streitet also sowohl der Vernunft, als auch der Erfahrung.“ Stockl, das.

+ 8o ist der ganze Naturlauf hier unter dem Monde durch die Be-
wegung der Gestirne bedingt und steht unter dem bestimmten Einfluf der-
selben. — Und daraus ergibt sich nun von selbst, inwiefern eine Vorsehung
anzunehmen ist. . . Stockl, das. u. S. 109.

§ ,Diese (die besonderen Dinge der Welt) sind vielmehr dem allge-
meinen Naturlauf als Teile der Welt anheimgegeben; sie tauchen im Strome
der Zeit aus dem SchooBe der Natur auf, um dann wieder in demselben
unterzugehen: keine auch nicht die gtttliche Macht kann hier eingreifen,
um die Schicksale der Individuen nach einem héheren Plane zu leiten.“
Stockl, das. S. 109. Renan, das. S. 115.

¢ ,D’ailleurs, si Dieu gouvernait tout immédiatement, le mal de 1'uni-
vers serait son ceuvre; ou bien il faudrait lui attribuer le pouvoir, de
réaliser 1'impossible.“ Renan, das, S. 114, Stockl, das. S. 108.



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 21

berithmten Stelle am Ende der Epitomes in die Metaphysik,!
auf die sich eigentlich die ganze soeben beschriebene Auf-
fassung der averroistischen Vorsehungslehre bezieht. Hier
miissen wir uns vorerst noch auf eine etwas breitere
Basis stellen, um die ganze verworrene Frage besser ab-
kléren zu konnen.

Wir leugnen bei Averroés weder jeden EinfluBl der
ewig ungewordenen Materie noch jenen der Gestirne auf
das sublunarische Einzelnding. Aber schlieBt das in seinen
Augen die gottliche Vorsehung von demselben aus? Das
bestreiten wir. Zur tieferen Klirung der Frage wollen
wir hier den dreifach verschiedenen EinfluB, den die
Gestirne, Gott und die Materie auf die irdischen Einzeln-
dinge geltend machen, kurz skizzieren.

1. Auch eine unmittelbare Vorsehung schliefit die
Wirksamkeit zweiter Ursachen noch keineswegs aus. Die
bloBe Wirksamkeit der hoheren Sphérenintelligenzen und
der Gestirne auf die irdischen Wesen ist daher an sich
noch gar kein Beweis gegen eine unmittelbare gottliche
Vorsehung derselben. Solches ist nur dann der Fall, wenn
Averroés die Kausalitdt der zweiten Ursachen von jener
der ersten Ursache sich unabhingig dachte. Hat er sich
aber die Wirksamkeit der zweiten Ursachen so vorgestellt,
daf sie von Gott selbst geplant und beabsichtigt, nur
die Ausfiithrung des goéttlichen Planes ist, dann ist er
ein Vertreter der unmittelbaren Vorsehung,? auch dann,
wenn dieselbe vielleicht mit anderen Voraussetzungen
seines Systems nicht vollig harmoniert. Die Geschichte
der Philosophie fragt nicht, was logisch aus dem einen
hitte gefolgert werden sollen, sondern was tatsidchlich
gefolgert wurde.

Averroés falit die ganze Schopfung als gottlichen Plan
auf, die, seinem absolut einfachen Wissen als Ursache ent-
sprungen, nur deshalb ZweckmiBigkeit aufweist, weil Gott
die Wesen wunderbar hervorbrachte,® sie einander unter-
ordnete, jedem seinen bestimmten Platz und seine Rolle

1 Epitomes in Met. tr. IV. p. 396 (ed. Venet. 1562).

2 8. Thomas, 8. Th. I. q. XXII. a. 3.

3  DaB diese Wesen wundervoll hervorgebracht sind, dies ist an und
fiir sich verstindlich von Tieren und Pflanzen . ., ., Von den Himmeln
wissen wir von seiten ihrer Bewegungen, die nie nachlassen, daB sie zur
Fiirsorge fiir das hier Existierende beauftragt und fiir uns dienstbar ge-
macht sind.“ Spek. Dogmatik bei Miiller, 8. 41.



22 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung b. Averroés.

zuwies, auch den Gestirnen,! wodurch im gewaltigen Ganzen
zuletzt alle Teile zu dem einen hingeordnet sind hin-
sichtlich des Seins und der Titigkeit.? Wie sehr er von
dem BewuBitsein durchdrungen war, dall auch die Tétig-
keiten der untergeordneten Wirkursachen den Plédnen
Gottes unterworfen sind, der sie zu jenen Zielen hinordnet,
die er ihnen gesteckt, darauf weisen die Bilder hin, in
denen er Gott mit dem Fiirsten vergleicht, dessen Unter-
gebene ihr ganzes Sein und Walten dem Fiirsten danken,?
oder mit dem Feldherrn, der seine Soldaten zur Ausfithrung
seines Planes beliebig in Bewegung setzt.* Auffallend hiufig
schiarft Averroés ein, daB hohere und niedrigere Welt-
prinzipien nur dem Befehle Gottes gehorchend tétig und
bewegend sind.> Den sarazenischen Theologen gegeniiber,
die vor Furcht, es mdéchte mit der Annahme untergeord-
neter Wirkprinzipien Ursachen geben mit AusschluBf Gottes,
beteuert er: ,Es gibt kein anderes Agens als Gott, da er
der wundervolle Hervorbringer der Ursachen ist und sie
zu einfluireichen Ursachen mit seiner Erméchtigung und
zum Zweck der Bewahrung ihrer Existenz gemacht hat.“®
Daselbst verspricht er dies Thema, d. h. das Verhiltnis
von erster Ursache und der subordinierten zweiten Ur-
sachen in der Behandlung iiber die Pridestination noch
eingehender ins Auge zu fassen.” Letzteres geschah auch
tatsdchlich.® Auf die Frage: wie ist der muhamedanische
Religionsgrundsatz: ,es ist kein Wirkender als Gott“ zu
erklidren, da es in der Welt doch verschiedene Wirkursachen

1 Destr Destr. disp. 1II. p. 101.

phoc commune est ommbus entibus sc. quod omnia sunt propter
unum et quod actiones eorum sunt erga illud unum.“ Comment. in Met. XII.
n. 52.

nhecesse est, ut Princeps primus sit ille, qui tribuit omnibus entibus
rem, qua. sunt entla, nam si aliquis est, cuius esse est, ut sit substitutus,
non est quidem ei esse, nisi propter dominum prlmum“ Destr. Destr
disp. IIL. p. 101.

+ Das. — Comment. in Met. XIL n. 52. :

3 Destr, Destr. disp. I1II. ,Ex eo, quo apparet, quod omnes orbes
moventur motu diurno, licet moveantur ‘motu proprio, verificatum est apud
eos, quod iubens in istis motibus est primum principium et est Deus.”
ylgitur moventur propter iussum et timorem evenientem eis ad conser-
vandum ea, quae sunt hic . .. et iubens est Deus.* — Dazu Muller
Theol. u. Phil. 8. 82 u. 104.

6 Spek. Dogmatik, Miller, S. 82.

7 [aselbst.

8 Das. 8. 101 ff.



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 23

gibt z. B. Seelen und die Gestirne,! erhalten wir eine
doppelte Antwort: in der ersten, welche mehr vulgir ist,
weist er darauf hin, daB Gott auch bei der Vielheit der
Wirkursachen doch nur die einzige eigentliche Ursache
sei, weil er jene zweiten Ursachen ,zur Existenz als Ur-
sachen gerufen hat . .. ihre Existenz als wirkende Ursachen
erhilt und ebenso die bewirkten Dinge, nachdem sie be-
wirkt sind, und ihre Substanzen bei der Vereinigung,
mit den Ursachen wundervoll hervorbringt“.? In der
zweiten Antwort, die seiner Ansicht nach philosophischer
ist, schreibt er die Hervorbringung der irdischen Einzeln-
substanzen ausschlieflich und allein Gott zu, riumt den
tibrigen Wirkursachen nur einen EinfluBl auf die Accidentien
ein: ,Unter den entstandenen Dingen gibt es solche Dinge,
welche Substanzen und konkrete Dinge, und solche, welche
Bewegungen, Wirme, Kilte, {iberhaupt Accidentien sind.
Die Substanzen und konkreten Dinge nun sind
nur von dem Schopfer hervorgebracht. Was mit
ihnen von Ursachen verbunden ist, hat bloB auf die’Acci-
dentien dieser konkreten Dinge EinfluB}, nicht auf ihre
Substanzen.“? Hinzufliigen wollen wir noch, daf er, die
Behandlung dieser Frage abschlieBend, also sagt: ,Du
mublt wissen, da}, wenn jemand leugnet, dafl die Ursachen
mit der Ermichtigung Gottes die verursachten Dinge
influenzieren, er die Weisheit und die Wissenschaft auf-
hebt.“* Es sei dahingestellt, ob Averroés hier nicht die
gottliche Urséichlichkeit auch aus opportunistischen Griinden
schiarfer als je anderwirts betont habe, da er es gerade
mit seinen Gegnern, die ihn fortwéihrend der Héiresie an-
klagten, zu tun hatte. Anderseits ist es von hoher Wichtig-
keit, daB er hier wie nirgend anderswo die Frage ex
professo behandelt hat. Jedenfalls stimmt alles das nicht
mit der Behauptung iiberein, wie wenn Ibn Roschd das
irdische Einzelnding der gottlichen Kenntnis und Wirksam-
keit entzogen hétte, da er die Ursdchlichkeit der Einzeln-
substanz sogar ausschlieBlich Gott zuerteilt.

2. Dagegen stimmt alles das iiberein mit dem, was wir
frither auseinandergesetzt. Die gleiche gottliche Ursich-
lichkeit, die wir als letzten Grund des Einzelnwissens

1 Das. S. 82 u, 101.

2 Das. S. 101.

3 Spek. Dogmat., Miiller, S. 102.
4 Daselbst S. 103.



24 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

kennen gelernt haben, die ferner auch der Grund der
Existenz einer Vorsehung ist, sie wird auch zur Ursache
der Partikularvorsehung. Weil Gott das irdische
Einzelnding durch die Verbindung von Materie und Form
hervorbringt! nach seinem ganzen spezifischen Sein, in
welchem wieder die entsprechenden Accidentia begriindet
sind, und weil er dasselbe jeden Augenblick erhilt, ohne
was dasselbe dem Untergange anheimfiele,?2 hierin besteht
die Vorsehung des Einzelndinges. Sie umfafit die Hervor-
bringung und Erhaltung des ganzen substantiellen Seins
des Individuums, seiner realen spezifischen Dingnatur, die
ihrerseits wieder Quelle und Subjekt aller wessentlichen
Eigenschaften ist. Der Satz: Gott sorgt nur fiir die Art,
fiir die species, ist nicht averroistisch. Er widerspricht
der ganzen Auffassung seiner Vorsehung, die in erster
Linie gerade auf die Hervorbringung des Individuums
sich bezieht; sodann auf ‘die konkrete Erhaltung desselben,
wozu Gott in ganz besonderer Weise den Wechsel von Tag
und Nacht, Sonne, Mond, Wasser, Feuer und Luft, viele
Tiere und Pflanzen beordert hat, damit sie es in seiner
individuellen Existenz erhalten.? Hiermit stimmt auch
jener schone Gedanke iiberein, daf die Giite Gottes selbst
fiir die kleinsten und unansehnlichsten Tiere gesorgt,indem
sie ihnen nach MaBligabe ihres korperlichen Seins eine Seele
gab, damit sie sich selbst leiten und selbst erhalten.?
Weiter stimmt damit seine Idee iiberein, dafl gerade das
Einzelnding ein kunstvolles Werk Gottes sei, aus dem wir
durch eifriges Studium die Fiirsorge Gottes zu erkennen

1 _est agens harum causarum extrahens totum ex privatione ad esse
et id conservat . . .* Destr. Destr. disp. IIL. p. 79.

2 Wiirde die gottliche Erhaltung sie nicht schiitzen, so wiirden sie
in einer bezeichneten Zeit nicht existieren d. h. sie wiirden nicht in derx
geringsten Zeitdauer, von der man wahrnehmen kann, daB sie eine Zeit ist,
existieren.“ Spek. Dog., Miiller, S. 101.

8 ,DaB sie (die existierenden Wesen) der Existenz des Menschen ange-
messen sind, geht mit Evidenz aus der Betrachtung der Ubereinstimmung
der Nacht und des Tages, der Sonne und des Mondes fiir die Existenz des
Menschen hervor . . .; ebenso klar ist die Ubereinstimmung vieler Tiere
fir sie und vieler Pflanzen und unorganischen Wesen und einer groBen
Anzahl von Partikularia, wie Regen, Fliisse, Meere, und tiberhaupt der
vier Elemente, Erde, Wasser, Feuer, Luft.“ Spek. Dogmat., Miiller,
S. 40—41.

+ ,Bonitas divina eis influxit animam et comprehensionem quandam,
qua regunt seipsa, et conservant esse suum.“ Destr. Destr. disp. IIL. p. 102.



Die gittl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 25

imstande sind.! So konkret hat Averroés die Vorsehung
der ersten Ursache aufgefalit, daBl er nicht einmal -unsern
irdischen Wohnort derselben entzieht? und das in jenen
Epitomes zur Metaphysik, in denen man die Leugnung
der individuellen Vorsehung zu finden glaubte, trotzdem
er auch gerade dort erklirt: alles, was wirklich Gutes auf
Erden sich vorfindet, ist das Werk seiner Absicht und
seines Willens.? .

Zwei Dinge sind es iibrigens, die bei Averroés wieder-
holt verwechselt wurden: die species abstrakt genommen
und die individualisierte species, die mit der spezifischen
Natur des Individuums gleichbedeutend ist. Letztere ent-
steht durch die Vereinigung von Materie und Form, die
zusammen die Dingnatur konstituieren, welche dann wieder
auf die abgeleiteten spezifischen Eigentiimlichkeiten des
Individuums bestimmend einwirkt, wihrend das individuell
Eigentiimliche im eigentlichen Sinne zufillig ist. Indem
nun Averroés das individualisierte spezifische Sein, — im
Gegensatz zu den individuell zufdlligen Eigentiimlichkeiten,
welche in jedem Individuum fortwihrend wechseln, ohne
das Subjekt in Gefahr zu bringen — in besonderer Weise
der gottlichen Vorsehung unterstellt, weil es von Gott
hervorgebracht ist und durch dasselbe die Existenz und
Erhaltung des Subjektes bedingt ist, schlof man irrtiimlich,
bei Averroés wiirde die Vorsehung sich nur auf die species
beziehen, und gemeint war damit die species in abstracto,
wiahrend der Kommentator ganz offenbar von der im
Individuum realisierten species spricht.* Der Irrtum be-
ruht auf der Verwechslung der metaphysischen und phy-
sischen species.

1 _Ebenso, um so eifriger jemand der Idee der Weisheit in jedem
Existens nachgeht, d. h. der Kenntnis der Ursache, um derentwillen es
geschaffen worden ist, und dem Zwecke, der damit erreicht werden wollte,
um so vollkommener wird seine Einsicht von dem Beweis der Fiirsorge.“
Spek. Dog., Miiller, S. 41.

2  Ergo prima cura de nobis est a Deo glorioso et ipse est causa
loci habitabilis super terram.“ Epit. in Met. tr. IV. p. 396.

8 ,Et quidquid invenitur hic de co, quod est bonum perfectum, pro-
venit quidem a voluntate et intentione sua.“ Daselbst.

4 Dicentes autem, quod Deus solicitus est circa unumquodque indi-
viduum aliqualiter est verum, ot aliqualiter non est quidem verum, quia
nullum individuum habet dispositionem propriam, nisi illa dispositio
inveniatur in aliquo modo illius speciei; hoc igitur modo verum est, Deum
solicitari cirea individua.* Comment. in Met. XII. n. 387.



26 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

3. Endlich macht neben Gott und den Gestirnen auch
die ewig ungewordene Materie noch ihren Einfluf} geltend
auf das irdische Einzelnwesen. In welchem Sinne ?

Mit all dem Gesagten sind ndmlich noch nicht alle
Schwierigkeiten, die gegen unsere Losung des Problems
erhoben werden konnten, beseitigt. Tatsdchlich macht
Averroés, sooft er auf die gottliche Fiirsorge des irdischen
Einzelndinges zu sprechen kommt, gleichsam zaudernd,
gewisse Vorbehalte. Nicht alles, was mit demselben in
Verbindung steht, scheint nach seiner Ansicht der Vor-
sehung unterworfen zu sein. Dabei sitzt immer auch noch
der gravierende Vorwurf auf Averroés, als hitte er in
seinem kleinen Kommentar —Epitomes — die Behauptung
ausgesprochen: wiirde die gottliche Vorsehung direkt auf
die Partikularia sich erstrecken, so ware er selbst Urheber
des Bosen, es miilite denn sein, dafl ihm, das Unmdogliche
moglich machend, das Bose gut wire.!

Vorerst einige kurze Benierkungen zu der beriihmten
Stelle aus den Epitomes zur Metaphysik. Averroés ver-
tritt daselbst keineswegs den Satz: wenn Gott unmittelbar
fiur das Einzelnding Fiirsorge triige, wire er Urheber des
Bosen. Diese Ansicht ist nicht die seinige, sondern jene
des Alexander Aphrodysias. Sie wurde ihm filschlich und
unerkliarlicherweise zuerteilt.? Sie widerspricht evident
seiner Lehre und Auffassung ® und wurde von ihm eben-

1 Et Alexander dicit, quod qui dieit, quod illa (principia seperata)
habent curam de omnibus singularibus est dictum valde erromenm, ut
quidam putabant; nam cura ab eis fiet ex eo, quod sciunt ut praedictum
fuit; quo pacto ergo poterunt habere novas notitias particulares, maxime
gquod erunt infinitae? et qui ita dicit, attribuit Deo impietatem etiam de
necessitate; nam si ipse procedit via regitiva uniuscuiusque individui, qua-
liter ergo patitur individuum mala, dum Deus regit ipsum? . . . Sed
maior pars illorum, qui credunt hanc opinionem de cura, putant tribuere
sibi possibilitatem: quoniam omuia sunt possibilia apud Deum et ideo
oportet secundum ipsos de necessitate attribuere ei impietatem vel in-
justitiam. Quod autem sit impossibile, omnia esse possibilia est mani-
festissimum. Nam impossibile est, corruptibile esse perpetuum et ipsum
aeternum esse corruptibile.“ Epit. in Met. tr. IV,

? Diese Zuteilung ist wirklich merkwiirdig; die ersten Worte des
Textes: ,Kt Alexander dicit, quod¥, einfach auslassend, beginnt Stéckl das
Zitat wie folgt: ,Qui dicit, quod illa“ ete. Das ,Qui“ wiirde natiirlich
auf Averroés bezogen (Stéckl, Bd. IL. S. 108).

3 Das erhellt schon daraus, daB der lLier Sprechende die gottliche
Erkenntnis der Partikularia als eine Neuerung im Wissen Gottes auffaBt
,quo pacto poterunt habere novas notitias particulares“, wahrend Averroés
in seinem Aufsatze immer erklirt: Gott erkenne zwar die Partikularia, aber
ohne daf damit Neuerungen verbunden wiiren.



Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés. 27

daselbst mit den noch anderen irrtiimlichen Meinungen
tiber die Vorsehung verurteilt.! Damit fdllt die Haupt-
stiitze der Behauptung, als wire Ibn Roschd Gegner der
gottlichen Partikularvorsehung gewesen.

Dagegen bleibt die andere Tatsache bestehen, daf
Averroés das irdische Einzelnding nicht unter jedem
Gesichtspunkte der gé6ttlichen Vorsehung unterstellt
wissen wollte. Er selbst gibt uns hieriiber Aufschluf.
Uber die Vorsehung, so berichtet er, gibt es zwei extreme
Ansichten:

a) Solche, welche sie auf alles ausdehnen, auch auf
die Ubel.? Gemeint sind hier die sog. Aschariten. Die
Unverédnderlichkeit der Dingwesenheiten samt der Existenz
des Naturgesetzes leugnend, wollten sie den Unterschied
zwischen Gut und B6s nur fiir uns auf Erden als Folge
des positiven Religionsgesetzes, nicht aber fiir Gott gelten
lassen. Sie waren daher der Ansicht, Gott wéire auch der
Urheber des Bosen, weil es fiir ihn iberhaupt nichts Boses
gabe. Averroés bekimpft ihre folgenschwere Theorie
unermiidlich und nicht ohne Bitterkeit und feine Ironmie.3

b) Solche, die jede Vorsehung wegleugneten gerade
wegen der mannigfachen Ubel, die mit allem Irdischen
verbunden sind.* Hierher gehorten vor allem die Materia-
listen.

Beide Ansichten verurteilt der Kommentator als ex-
treme. Die Wahrheit liegt seines Erachtens in der Mitte
und besteht darin: es gibt eine gdttliche Vorsehung; aber
das Ubel ist nicht das Werk Gottes noch irgendwie eine

1 Et omnes istae opiniones videntur esse similes Pythagorae; nos
autem explebimus declarare, quid enorme contineat, quem redarguemus
in tractatu illo post istum cum auxilio Dei gloriosi.“ Epit. in Met. tr. IV.
Es ist uns schlechterdings unbegreif lich, wie man diese Worte, die Averroés
unmittelbar nach der Anfiihrung der erwihnten Ansichten, hinzufiigt, villig
unberiicksichtigt lassen konnte,

2 Sunt enim quidam, qui dicunt, quemadmodum nihil est, de quo
Deus non habeat sollicitudinem. Dicunt enim, quod non licet sapienti
dimittere aliquid sine sollicitudine neque, ut faciat malum et quod omnes
actiones eiusdem sunt iustae.“ Comment. in Met. XII. n. 52.

8 Wir zitieren nur einige wenige Stellen, wo er ihre Ansicht ver-
urteilt: Comment. Met., XII. n. 52; Epit. in Met. tr. IV; Spek. Dogmat.,
Miiller, S. 104, 105, 107, 83. _

+ _Et alii, qui contradixerunt huic sermoni de hoe, quod invenitur,

quoniam multa mala sunt et debet sapiens dimittere ea. Comment. in
Met. XII. n. 52.



28 Die gottl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroés.

Folge einer mangelhaften Vorsehung, sondern von der
Naturnotwendigkeit der Materie verursacht.?

Die ewig unerschaffene Materie iibt also auch einen
EinfluB aus auf das Schicksal der. irdischen Wesen. Der-
selbe ist sogar von groBer Bedeutung. Derselbe macht
sich in erster Linie dadurch geltend, daB das irdische
Ding, im Gegensatz zu den Gestirnen, welche substantiell
notwendig und unverinderlich ihr reales Dasein haben,
kraft der Materie, von der es abhéingt, jeder realen Existenz
beraubt sein kann. In dieser absoluten Beraubung besteht
das groBte Ubel des Dinges.? Sodann macht sich die Macht
der Materie auch in dem bereits existierenden irdischen
Wesen noch geltend, weil es, wiederum kraft der Materie,
aus deren Potenzialitit dasselbe durch die Fiirsorge Gottes
zur Aktualitit gezogen wurde, auch wiederum nicht-sein,
d. h. seine Existenz verlieren kann. Die Verginglichkeit
und Hinfilligkeit all der irdischen Dinge samt den damit
notwendig verbundenen gebrechlichen Zustédnden haben
ihren Grund in der Materie.? Auch Gott steht dieser Macht
des ewig unerschaffenen Stoffes gegeniiber ohnméchtig da.
Seine Vorsehung, die das Einzelnding hervorbringt und
es eine Zeit lang zu erhalten vermag, mildert zwar das
Los des Irdischen auch noch dadurch, daBl sie erbarmungs-
voll ihm den immer dauernden Fortbestand der Art nach
verleiht,* ja sogar des Guten wegen gewisse rein zufillige
Ubel nicht abwendet.? Aber sie ist und bleibt immer an
eine Schranke gebunden, die sie nie zu iiberschreiten ver-
mag: die naturnotwendige Vergidnglichkeit aller
sublunarischen Wesen, und diese Schranke ist ihr

1 Et isti sunt in extremo contradictorio sc. quod nulla sollicitudo est
in eo omnino. Et veritas est in hoe, quod sollicitudo est et quod, si
aliqua sunt sine sollicitudine, proveniunt ex necessitate materiae non ex
diminutione agentis, ita quod hoc excitat quosdam ad dicendum duos deos
esse, quorum unus creat bona et alius non bona.“ Comment. Met. XII.
n. 52. — Spek. Dogm., Miiller, S. 107.

2 ,Vel quod non inveniantur istae res, quae patiuntur malum et sic
hoe erit maius malum.“ Epit. in Met. tr. IV.

8 ,Sed proveniunt mala propter necessitatem materiae sicut corruptio
et debilitas seu tabes et caetera alia.“ Epit. das.

4 ,Sollicitudo nempe divina, cum non potuerit facere ipsum permanere
in individuum, miserta est in dando ei virtutem, qua potet permanere in
specie et hoc non est dubium, scilicet, quod melius est in suo esse, quod
habeat istam virtutem, quam ut non habeat. Comment. De Anima, lib.
II. n. 84.

& Spek. Dogmat., Miiller, S. 107; Epit. in Met. tr. 1V,



"Der Kampf um das Entwicklungsproblem in Berlin. 29

durch die Materie gesetzt, welche als unerschaffenes
Prinzip Gott als eine fremde Macht gegeniiber tritt. Die
Leugnung der Weltschopfung récht sich hier in der
averroistischen Auffassung der gottlichen Vorsehung.

Fassen wir die Resultate, zu denen wir, wie wir glauben,
durch eine sorgsame objektive Priifung des ganzen Pro-
blems gelangt sind, kurz zusammen, so ergibt sich folgendes:
Averroés ist weder ein Gegner der gottlichen Erkenntnis,
noch der Vorsehung der irdischen Einzelndinge. Gott
erkennt nach ihm die Partikularia, und zwar als solche;
aber er kennt sie nicht wie wir sie erfassen; er erkennt
sie auf eine andere Weise als wir und vollkommener, weil
seine Erkenntnis die Ursache derselben ist. Diese gleiche
gottliche Ursédchlichkeit ist bei Ibn Roschd auch wiederum
der eigentliche Grund: warum es iiberhaupt eine Vorsehung
gibt und warum es fiir die irdischen Wesen eine gott-
liche Firsorge gibt. Letztere wird allerdings durch eine
Gott fremde Macht, die ewig unerschaffene Materie, be-
deutend beeintréichtigt.

DER KAMPF UM DAS ENTWICKLUNGSPROBLEM
IN BERLIN.!

Vox Dr. EUGEN ROLFES.

5

Es ist bekannt, welche ungewodhnliche Beachtung die
im Februar vorigen Jahres gehaltenen Berliner Vortrige
Wasmanns iiber die Entwicklungstheorie und der daran
anschliefende Diskussionsabend gefunden haben. Das zur
Erorterung gestellte Thema selbst, seine Behandlung in
Vortrigen in der Reichshauptstadt Berlin durch einen
Jesuitenpater, endlich der Ringkampf zwischen ihm und den
opponierenden gelehrten Freidenkern, denen noch, gleich-
sam als komische Figur, der Apostat Paul Hoensbroech,

1 Der Kampf um das Entwicklungsproblem in Berlin,
Ausfiihrlicher Bericht tiber die im Februar 1907 gehaltenen Vortrige und
iiber den Diskussionsabend von Erich Wasmann 8. J. gr. 8° (XII. u. 162).
Freiburg, Herder, 1907.



	Die göttliche Erkenntnis der Einzelndinge und die Vorsehung bei Averroës

