
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 23 (1909)

Artikel: Die göttliche Erkenntnis der Einzelndinge und die Vorsehung bei
Averroës

Autor: Manser, P. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




A >£ Q
MICHAEL • GLOSSNER • THEOLOGVS

ANTISTES • VRBANVS

ECCLESIAE • CATHEDRALIS • TIRASPOL1EN • CANONICVS • AD • HON.

EQVES CAES • RUSS • ORDINVM

S • STANISLAI • CL • II • S • ANNAE • CL • III
CRVCE PECTORALI • NICOLAI • IMP • INSI6NITYS

QVEM • PIVS X LAVDIBVS • EXTVLIT • SVMMIS

QVOD • IN AMPLISSIMIS • ECCLESIASTICI • MINISTERII • OPFICIIS

SCITE • GNAVITERQUE EXPLENDIS
1VGITER • EXHIBVIT • PIETATIS • ERVDITIONIS • PRUDENTIAE • CONSILII

AC • PROVEHENDAE CATHOLICAE • FIDEI • ZELI • TEST1MONIA

VERVS • ET • GERMANVS • CATHOLICAE • VERITATIS. DOCTOR

QVI • CAELESTI • PHILOSOPHIAE • NIHIL • PRAEPOSVIT

NEQVE • HOMINIS • CVIVSPIAM AUCTORITATEM

NEQVE AMOREM NEQYE • INGENIVM • NEQVE ELOQVENTIAM
NON • SOLYM • PROVECTOS • INSTRVXIT • SED • ETIAM • TIRONES • ERVDIVIT

IVRA • ECCLESIAE • PONTIFICISQVE • ROMANI • TVTAT'VS

SAPIENTIAM • SVBTILISSIMAM • D • THOMAE • AQYINATIS
QVEM • DVCEM • DOMINVM • MAGISTRVM • HABEBAT

STRENVE • DEFENDIT • CYSTODIVIT • PROMOVIT

PHILOSOPHIAM • RECENTIORVM • RECENSVIT • AEST1MATOR • ACERRIMVS
LIBRIS • GRAVISSIMIS STILO • CONCINNO - ARGVTA FIRMAQVE • SENTENTIA CONSCRIPTIS

DE • STATV • ANNALIUM • NOSTRORVM • QVIBVS • OPVS • POSTVMVM • INSERITVR
PER • QVINQVE • FERE LVSTRA • OPTIME • MERITVS

SACERDOS INTEGERRIMVS

SPRETIS • MORTALIVM VICIBVS
ARDVA • PENNIS • ASTRA SECVTVS

AEQVAM • REBVS • IN ASPERIS • SERVAVIT • MENTEM

EXANTLATVS • LABORIBVS

OBIIT • MONACHII • III • NON • APRIL • A MCMIX

ANNOS • NATVS • LXXI • M VI • D XVI
PACEM • CHRISTI. EXPOSCVNT

SOCII • MOERENTES

INSIGNI • GERMANORVM • MAGISTRO



DIE GÖTTLICHE ERKENNTNIS DER EINZELNDINGE
UND DIE VORSEHUNG BEI AVERROES.

YON P. G. MANSER O. P.

« <$9 0

Ibn Roschd (1126—1198), den die Lateiner Averroës
nannten, ist eine der markantesten Gestalten der
mittelalterlich-arabischen Philosophen. Münk hält ihn für den
Größten.1 Jedenfalls kann ihm von den sarazenischen
Philosophen in Spanien keiner an die Seite gestellt werden.
Unter den früheren arabischen Forschern, welche der
orientalischen Gruppe angehören, übertraf ihn vielleicht
Ibn Sina (980—1037) an Universalität des Wissens und der
skeptische dialektisch gewandte Algazel (1058—1111) durch
eine gewisse Originalität. An Denkschärfe aber und
methodischer Strenge wurde er sicherlich von keinem
übertroffen.

Das christliche Abendland hat keinen arabischen
Philosophen verschiedener beurteilt und wohl auch verurteilt
als Ibn Roschd. Seine Stellung zum Koranglauben, sein
Verhältnis zu Aristoteles sind mit so vielen anderen Fragen
auch heute noch größten Teils unabgeklärte Probleme.
Die Grundsätze, welche er über Glauben und Wissen
aufstellte, luden auf sein Haupt nicht bloß den ganzen
fanatischen Haß seiner Glaubensbrüder samt fürstlicher
Ungnade und Verbannung, sondern auch den Fluch des
christlichen Mittelalters. Sein vielleicht mildester und
rücksichtsvollster mittelalterlicher Kritiker, der ruhige
Thomas von Aquin, nennt ihn dennoch einen „depravator",
einen „Entsteller" der peripatetischen Philosophie.2 Scotus
und andere führen noch eine weit herbere Sprache. Noch
E. Renan wies auf den großen Lehrunterschied zwischen dem

1 Mélanges de Philosophie juive et arabe. 2ième livraison. Paris 1859,
p. 418.

2 „qui non tam fuit Peripateticus, quam Peripateticae philosophiae
depravator." De Unitate Intellectus c. IV.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXIII. 1



2 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes-

Stagiriten und dem Sarazenen hin,1 während Mandonnet
in dem letzteren einen im allgemeinen treuen Erklärer des
ersteren erblickt.2

Die Zukunft wird bei noch tieferem Eindringen in die
Werke unseres Philosophen und bei einer noch schärferen
Unterscheidung zwischen Averroës und Averroismus
vielleicht manches bereits gefällte Urteil wieder modifizieren,
vermutlich nicht in allen Fällen zuungunsten des berühmten
Kommentators. Wir denken hierbei vor allem an eine
schwere Anschuldigung, die gegen ihn — unserer Ansicht
nach unberechtigterweise — bis auf den heutigen Tag
vorgebracht wird:

Die Leugnung der göttlichen Kenntnis der
Einzelndinge und der göttlichen Vorsehung für
dieselben.

Irren wir nicht, so hat Averroës gegen diesen Vorwurf
bis dato keinen Verteidiger gefunden. Wie häufig anderswo,
so hatte auch hier die merkwürdige Ubereinstimmung der
Historiker die blendende und verblendende Wirkung, daß
man an der Richtigkeit des Vorwurfes kaum je gezweifelt
hat. Ein Zweifel hierüber schien übrigens um so
unbegründeter, da schwerwiegende Gründe für die Behauptung:
Averroës hätte die göttliche Kenntnis der Einzelndinge
und damit die Vorsehung selbst geleugnet, zu sprechen
schienen, Gründe, welche wir hier der Klarheit halber auf
drei Quellen zurückführen: solche, die den philosophischen
Grundprinzipien des Averroës entnommen sind; andere,
welche Teilstücke seiner ausdrücklichen Lehre über das
Wissen und die Vorsehung Gottes bilden; endlich solche,
die sich auf äußere historische Zeugnisse stützen.

1. Keine These hat Averroës mit solcher Entschiedenheit
sowohl gegen die Christen als die sarazenischen Theologen

die sog. Mutakallimün verfochten, wie die ewig
unerschaffene Welt.3 Die Leugnung der Weltschöpfung
ist bei ihm ein philosophisches Grunddogma. Mit ihr ist
aber — so schließt man weiter — die Leugnung der gött-

1 „Si l'on compare la doctrine contenue dans les écrits d'ibn-Roschd
avec celle d'Aristote, on reconnaît du premier coup les graves alterations
qu'a subies le péripatétisme entre ces deux termes extrêmes" (Averroès et
l'Averroîsme, par Ernest Renan, Paris 1867, p. 91).

2 „nous pensons aussi, qu'Averrôès est généralement entré dans
l'intelligence des doctriues du Philosophe" (Siger de Brabant, Fribourg 1899,
p. 172).

3 Renan, das. S. 109.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 3

liehen Vorsehung als notwendige Folgerung gegeben, denn,
sagt Stöckl, „ist Gott nicht Schöpfer der Welt, steht
vielmehr diese Gott als ein anderes gegenüber, über welches
er keine andere Gewalt hat, als daß er ihr bewegendes
Prinzip ist, so kann von einer Fürsorge Gottes für die
besonderen Dinge der Welt gar nicht mehr die Rede sein".1
Vor Stöckl hatte schon Renan, der leider einen viel zu
großen Einfluß auf die Beurteilung des Averroës ausgeübt
hat, auf den notwendigen Zusammenhang zwischen
Weltschöpfung und Vorsehung einerseits, und Weltewigkeit und
Leugnung der Vorsehung anderseits hingewiesen.2 Demnach

hätten wir die Leugnung des göttlichen Wissens der
Einzelndinge und der Vorsehung bei Averroës als eine
notwendige fast wie selbstverständliche Schlußfolgerung
seiner ewig-unerschaffenen Welt zu betrachten. So bestechlich

derartige Beweisführungen an sich sind, ebenso
gefährlich sind sie auf historischem Gebiete, wo es sich
schließlich gar nicht darum handelt: ob etwas notwendig
aus einem anderen folge, sondern ob es tatsächlich
gefolgert wurde.

2. Aber dieses etwas stark aprioristisch gefärbte Argument

erhält einen scheinbar sehr realen Untergrund in
verschiedenen ausdrücklichen Äußerungen über die
göttliche Kenntnis der Einzelndinge und die Vorsehung bei
Averroës. Sätze wie die folgenden: Gott erkennt nur
sich selbst, was unter ihm steht, erkennt er nicht,
wie es wirklich ist, — er erkennt nur die
allgemeinen Gesetze des Universums und kümmert sich
daher nur um die Spezies, nicht die Individuen;
— würde er das veränderliche Einzelne kennen,
so gäbe es bei ihm Neuerungen, — seine Erkenntnis

ist weder die Erkenntnis des Allgemeinen
noch des Individuellen der Einzelndinge, — würde
sich die göttliche Vorsehung auf das Einzelne
und Individuelle beziehen,so wäre er auchürheber

1 Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. II., S. 109.
2 „La philosophie n'a jamais proposé que deux hypothèses pour

expliquer le système de l'univers: — d'un côté, Dieu libre, personnel,
providence; causalité de l'univers transportée en Dieu — d'un
autre côté, matière éternelle, évolution du germe par sa force latente,
Dieu indéterminé; lois, nature, nécessité, raison La philosophie
arabe et en particulier celle d'Ibn-Roschd se classe do la manière la plus
décidée dans la seconde de ces catégories" (Averroès et l'Averroïsme,
p. 108).



4 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

der Übel,1 — solche und ähnliche Sätze, welche Stöckl
und Renan aus den Werken des Averroës selbst ausgezogen
haben, leugnen doch offenbar sowohl die göttliche Kenntnis
der Einzelndinge als auch die Vorsehung. Hinzufügen
wollen wir noch, daß schon Augustinus Niphus (f 1546),
dessen Erklärungen der 1560 in Venedig publizierten
lateinischen Übersetzung beigefügt wurden, mehrere von
diesen Schwierigkeiten aus Averroës zitierte.2

3. Zu all dem bereits Gesagten kommt noch ein
äußeres historisches Zeugnis hinzu, dessen bedeutende
Tragweite jedermann einleuchtet. Die beiden Sätze: „Gott
erkennt die Einzelndinge nicht", und „die menschlichen
Handlungen sind der göttlichen Vorsehung nicht
unterworfen", gehörten schon im 13. Jahrhundert zu dem Grundstocke

des lateinischen Averroismus. Sie befinden sich
unter anderen averroistischen Thesen, welche Stephan
Tempier, Bischof von Paris, 1270 verurteilte.3 Sie wurden
auch von dem Führer der damaligen Averroisten Siger von
Brabant verfochten.4 Endlich werden sie in dem sicher vor
1274 verfaßten Werke5: De erroribus Philosophorum, das
Renan6 und Denifle7 dem Aegidius Romanus zuschrieben,
während neuestens Mandonnet es einem spanischen Dominikaner

zuerteilt,8ausdrücklich dem Averroës zugeschrieben.9
Alles das macht es uns nicht allein begreiflich, warum

die beiden Thesen bisanhin anstandslos dem Averroës
zugeschrieben wurden, sondern läßt es sogar auf den ersten

1 Stöckl, ebend. S. 105—108. Renan, p. 114. Die erwähnten Sätze
sind vorzüglich ans Destr. Destr. disp. IX. u. XIII. u. aus dem Comment,
über das 12. B. der Met. geschöpft. Wir gehen vorläufig auf die Quellen
nicht näher ein, da wir uns nachher eingehender damit zu beschäftigen
haben.

2 Vgl. Destr. Destr. disput. XIII. pag. 294.
3 Mandonnet, Siger de Brabaut. 1899. p. 128—129.
* Ebenda S. 178—179.
6 Mandonnet, Siger de Brabant. Louvain 1908. p. XVIII.
6 Averroës et l'averroisme, p. 252.
7 Chart. Univ. Paris I. p. 556. Mand. das. XXIII.
8 Ebenda S. XXVIII.
9 Mandonnet hat soeben in der 2. Edition des Siger von Brabant den

Traktat de erroribus Philosophorum neu ediert. Daselbst lauten die beiden
Thesen also: „Ulterius erravit dicens, Deum non cognoseere particularia,
quia sunt infinita ." (Siger de Brab. 1908, p. 9). „Ulterius erravit in
dicto XII0, dicens Deum non sollicitari nec habere curam sive providentiam
individuorum hic inferius existentium, addncens pro ratione, quia hoc non
est conveniens divinae bonitati" (ib.).



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 5

Blick als aussichtslos erscheinen, diese Zugehörigkeit zu
bestreiten.

Dennoch konnten wir uns bisher nie überzeugen, weder
daß Averroës die göttliche Erkenntnis der Einzelndinge,
noch die Vorsehung geleugnet hat. Wir sind sogar der
festen Überzeugung, daß er beides und zwar in den
verschiedenen Werken wesentlich in der gleichen Art und
Weise verteidigt hat. Damit ist natürlich nicht gesagt,
daß seine Erklärung in allen Punkten lückenlos oder
einwandfrei sei. Das ist eine ganz andere Frage. Sie ist
aber in mehr als einem Punkte auch tief und in hohem
Grade interessant.

Die beiden Thesen : göttliche Erkenntnis der Einzelndinge

und Vorsehung sind zwar sehr eng miteinander
verkettet. Dennoch werden wir sie in den weiteren
Ausführungen der Klarheit halber getrennt behandeln.

I. Die göttliehe Erkenntnis der Einzelndinge.

Averroës hat in seinem Berühmten Werklein über
Glauben und Wissen, welches M. J. Müller im Jahre 1875
unter dem Titel „Harmonie der Religion und Philosophie"
in deutscher Übersetzung veröffentlichte,1 Verwahrung
eingelegt gegen die Anschuldigung, als leugneten die
Aristoteliker das göttliche Wissen der Einzelndinge.2 Dabei
wies er auf einen speziell über diesen Gegenstand
geschriebenen Aufsatz hin,8 den Müller ebenfalls ins Deutsche
übertrug und dem ersteren mit einem dritten Opuskulum
beifügte.4 In diesem Aufsatze, den übrigens schon
Raimund Martinus im 13. Jahrhundert kannte,5 protestiert

1 Philosophie und Theologie von Averroës. Aus dem Arabischen übersetzt

von Marcus Joseph Müller. München 1875.
2 Daselbst S. 11. „Wie kann man auch von den Peripatetikern sich

einbilden, daß sie behaupten sollen, Gott wisse nicht durch das ewige
Wissen die partikulären Dinge, da sie den Satz aufstellen, daß die wahre
Vision Vorahnungen von partikulären Vorfällen in der Zukunft enthalte,
und daß dieses voraussagende Wissen dem Menschen im Schlafe von Seiten
des uranfänglichen, alles anordnenden und beherrschenden Wissens komme."

3 Ebenda.
4 Das weitere Opuskulum, welches Müller in die kleine Sammlung

aufnahm, trägt die Überschrift: „Spekulative Dogmatik", daselbst S. 26.
5 Raimundi Martini Ordinis Praedicatorum Pugio fidei adversus

Mauros et Judaeos, Lipsiae 1687, p. I c. XXV. — Raimundus gibt hier
den Aufsatz in lateinischer Übersetzung, welche, die ersten einleitenden
Sätze ausgenommen, im übrigen, kleine Abweichungen abgerechnet, wörtlich



6 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

Ibn Roschd neuerdings gegen die gleiche Beschuldigung.
„Wie kann man, so sagt er, sich vorstellen, daß die Peri-
patetiker unter den Philosophen die Ansicht haben, daß
das ewige Wissen die Partikularia nicht erfasse, da sie
doch die Ansicht haben, daß es die Ursache der
Vorherverkündigungen in den Traumgesichten und der
Offenbarung und anderer verschiedener Inspirationen ist."1
Wir stehen also vor einem feierlichen Protest, der übrigens
durch das ganze Werklein durchklingt, und diese formelle
Verwahrung hat in uns, wir gestehen es, den ersten Zweifel
erweckt, Averroës wäre ungerecht beurteilt worden. Unser
Zweifel wurde zur festen Überzeugung, als wir ihn selbst
erklären hörten: daß alles, was in der Welt sich befindet,
eine Wirkung der göttlichen Weisheit sei, der jene das
erhabenste Attribut rauben, welche ihr das Wissen der
irdischen Dinge absprechen;2 ferner, daß die Aristoteliker
nie behaupteten, Gott erkenne die Partikularia nicht, wohl
aber, daß er sie nicht mit einem bloß kreatürlichen,
sondern viel erhabeneren ewigen Wissen erfasse.3 Wir
waren vor allem darüber ganz verblüfft, wie man dem
Kommentator jenen berühmten Satz zuschreiben konnte:
„Gott erkennt nur das allgemeine des Partikularen", da er
selbst diese Ansicht ausdrücklich zurückweist und erklärt :

mit der deutschen Übersetzung von Müller übereinstimmt. Mandonnet setzt
die Abfassungszeit der Pugio fidei in das J. 1278. (Vgl. Siger de Brabant,
1908, S. XXVIII.)

1 Müller, Philosophie u. Theologie v. Averroës, S. 122.
2 Destr. Destr. Disput. IX. (Venet. 1560) pag. 258: „sed credimus,

quod omne id, quod est in mundo, est ex scientia, licet defieiant vires nostri
ingenii in multis eorum, nam scientia arteficialis intelligitur ab intellectu
ex parte scientiae naturalis, et si mundus est quid factum in ultimitate
sapientiae, necesse est, ut sit hic unum sapiens, cuius esse indigent coelum et
terra et quidquid est in eis, nam nemo potest ponere factum a scientia
mirabili causam sui ipsius. Homines autem, quia voluerunt exaltare Deum
glor. abstulerunt scientiam ab eo et negaverunt de eo excellentissimura
attributorum eins."

8 Müller, Phil. u. Theo]., S. 121. „Dann steht das ewige Wissen mit
dem Existierenden nur in Verbindung auf eine Weise, welche verschieden
ist von der Weise, auf welche das hervorgebrachte Wissen damit
verbunden ist; nicht daß es durchaus damit gar keine Verbindung hätte, wie
man von den Philosophen erzählt, daß sie wegen dieses Zweifels sagen,
daß Gott die Partikularia nicht wisse. Aber die Sache verhält sich nicht
so, wie man dieses von ihnen fälschlich vorstellt: sondern sie haben die
Ansicht, daß er die Partikularia nicht mit einem hervorgebrachten Wissen
wisse, zu dessen Bedingung es gehört, mit ihrem Entstehen zu entstehen,
da er dio Ursache von ihnen ist, nicht von ihnen verursacht ist, wie es
bei dem hervorgebrachten Wissen der Fall ist."



Die göttl. Erkenntnis d, Einzelndinge u. d. Vorsehung hei Averroes. 7

er erkennt alles, das Allgemeine und Einzelne, weil er die
Ursache alles Seins ist durch sein Wissen.1 Wir halten es
übrigens für ganz bezeichnend, daß Raimund Martinus,
unzweifelhaft einer der besten Kenner der
arabischhebräischen Literatur, im 13. Jahrhundert den Beweis für
die göttliche Kenntnis der Einzelndinge gerade aus jenem
Averroës schöpft, den eine mehrhundertjährige
nachfolgende Tradition zu einem Gegner des göttlichen Einzelnwissens

stempelte.2
Aus den vorliegenden Ausführungen eruieren wir

vorläufig zwei Tatsachen: Erstens: es gab schon bei den
Arabern eine Partei, welche die Aristoteliker, als deren
Hauptvertreter Averroës galt, der Leugnung des göttlichen
Einzelnwissens beschuldigte. Es waren dies die sog.
Theologen. Bekanntlich hat schon Algazel unter den
20 gegen die Philosophen aufgestellten Thesen auch die
Anschuldigung vertreten: sie würden das Einzelnwissen
Gottes leugnen.3 Diese erste Tatsache erklärt uns schon
teilweise, wie der Vf. „De erroribus Philosophorum" mit
anderen gegen Averroës die gleiche Anschuldigung
vorbringen konnte, überhaupt, wie bei den christlichen Schriftstellern

des 13. Jahrhunderts Ibn Roschd unrichtig beurteilt

wurde. Was wir zweitens aus dem oben Gesagten
weiter eruieren, ist die weitere Tatsache, daß Averroës
gegen den Vorwurf der Theologen: als erkennte Gott nach
den Aristotelikern die Einzelndinge nicht, bestimmt und
formell sich verwahrt. Er erkennt sie sowohl nach ihrem
allgemeinen als dem partikulären Sein, viel vollkommener

1 „sed seit utique ipsa singularia et universalia cum antiqua (aeterna)
soientia". Diese Stelle aus der lat. Übersetzung von Raimund Martini
stimmt zwar nicht genau mit der gleichen Stelle bei Müller überein. Aber
sie wird durch die klassische Stelle im Com. des 12. Buches der Metaphys.
(n. 51 pag. 337) vollends bestätigt: „et ideo dixerunt quidam, quod ipse
(Ileus) seit omnia, quae sunt hic scientia univorsali, non scientia particulari.
Et Veritas est, quod primum seit omnia secundum quod seit se tantum
scientia in esse, quod est causa eorum esse".

» Schon in P. I c. XV seiner Pugio Fidei zitiert er Averroës für die
These: daß Gott die Dinge, welche außer ihm sind, erkenne. Später d. h.
in Kapitel 25 führt er dann das ganze Opuskulum des Averroës als Beweis
dafür an, daß Gott die singularia kenne, indem er einleitend sagt: »Nunc
denique, ut per Philosophum melius retundamus Philosophos, id quod
Aben-Rost ad arnicum suum in quadam epistola scribit, de ista quaestione,
interpretaturus sum."

0 Das Verzeichnis der 20 Thesen findet sich bei Münk, Mélanges de

Philosophie juivo et arabe, S. 376—378.



8 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës.

als wir, weil er die Ursache derselben ist. — Aber, wenn
dem so ist, wie kann er dann auch sagen: Gott erkennt
nur sich selbst, nicht was unter ihm ist1 — weiter: die
göttliche Erkenntnis von den Dingen ist weder allgemein
noch partikulär,2 -— ferner: würde Gott die Particularia
kennen so wäre er in potentia,3 und würde seine Erkenntnis
je nach den entstehenden und vergehenden körperlichen
Dingen sich verändern;4 — endlich, wie kann er sagen:
Gott erkennt die Particularia nicht, weil sie unendlich
sind?5 Haben wir hier nicht den offensten
Widerspruch, indem Averroës mit den Aristotelikern die beiden
kontradiktorischen Sätze einander gegenüber stellt: Gott
erkennt die Partikularia -— Gott kennt die Particularia
nicht? Sind wir hier nicht erst bei der eigentlichen
Hauptschwierigkeit angelangt? — Ohne Zweifel.

Merkwürdigerweise kannte schon Averroës selbst diesen
angeblichen Widerspruch, den man in seine Auffassung
von dem göttlichen Wissen der Einzelndinge legen konnte.
Er katalogisiert den Widerspruch unter die fallacia dicti
simpliciter et secundum quid und löst den Trugschluß in
dem Sinne: wenn wir einerseits sagen, Gott erkennt die
Einzelndinge nicht, und wir meinen das in dem Sinne, er
kennt sie nicht in der unvollkommenen Weise, wie wir sie
erkennen und wenn wir anderseits sagen : Gott erkennt die
Einzelndinge aber durch eine viel vollkommenere ewige
Erkenntnis, so ist das kein Widerspruch.6 — Der Hauptfehler

1 Destr. Destr. Disput. XI. pag. 289. Dazu Stöckl, Philosophie des

Mittelalters, Bd. II. S. 106.
2 Comment. Metaph. XII. n. 51. Destr. Destr. disp. XII. Dazu

Stöckl, das. S. 106.
3 Destr. Destr. disp. XI. Comment. Met. XII. n. 51. Dazu die Ex-

positio v. August. Niphus zu Destr. Destr. disp. XIII.
4 Destr. Destr. disp. XIII. Renan, das. S. 114.
6 Comment. Met. XII. n. 51, Augustinus Niph., das.
6 Epitomes in libros Metaph. tract. IV. (pag. 391): „Et propter

hoc dictum acquiescent illi, qui dicunt, Deum scire res. Et propter secundum

dictum faciès obmutescere eos, qui dicunt, quod ipse non seit id,
quod est sub ipso. Nam ipsi non advertunt aequivoeationem notionis
scientiae et accipiunt ipsum, ae si significaret tinam tantum rem; et sic
sequentur ex hoc duo dicta contradictoria, eo modo, quo sequuntur in pro-
positionibus, quae accipiuntur simpliciter. Et sic per hoc solventer illae
absurditates praedictae. Nam non est defectus illi, qui cognoscit aliquid
scientia perfection, si non sciat illud scientia imperfection Et istud,
quod diximus est id, quod ex via Aristotelis vel socioruin eius apparcre
potest, vel quod sequitur ex eorum via."



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 9

besteht bei der Beurteilung des göttlichen Wissens darin, daß
man göttliches Wissen und menschlichesWissen, entstandenes
mit ewigem törichterweise zusammenwirft,1 daß man das
Wort „Wissen" auf Gott und Mensch gleichdeutig statt
verschiedendeutig „aequivoce" anwendet.2 — Mit dieser
Unterscheidung haben wir den Schlüssel für die Lösung
der eben erwähnten angeblichen Widersprüche und nicht
bloß das, die Basis für die ganze Abklärung der averro-
istischen Auffassung des göttlichen Wissens der Particularia.
Es gibt ein doppeltes Wissen der veränderlichen irdischen
Einzelndinge, lehrt Averroës, von denen das eine Gott gar
nicht zukommt, wohl aber das andere. Worin besteht das
eine? Worin das andere?

a) Das menschliche entstandene Wissen.
Die menschliche Erkenntnis der Einzelndinge beginnt

mit den Sinnen und erhält ihre Vollendung in der abstrakten
und daher allgemeinen Erkenntnis des Verstandes.3 Das
tiefste charakteristische Kennzeichen dieser unvollkommenen

menschlichen Einzelnkenntnis besteht darin, daß das
Erkannte die Ursache ist von der Erkenntnis und
nicht die Erkenntnis die Ursache des Erkannten wie bei
Gott.4 Daher ist bei dieser Erkenntnis der Erkennende
notwendig an den erkennbaren Gegenstand gebunden.5 Aus

1 Destr. Destr. disp. XI. pag. 289: „Fundamentum huius quaestionis
est assimilatio scientiae Dei gloriosi scientiae humanae et comperatio unius
duarüm scientiarum alteri." Müller, S. 11, Harmonie der Koligion und
Philosophie: „Wenn jemand die beiden Wissen miteinander gleichsetzt, so
identifiziert er Wesen und Eigenschaften von ganz entgegengesetzten
Gegenständen, und das ist der Gipfel der Torheit." Das. Müller, S. 121.

2 Averroës wird nicht müde, das hervorzuheben. Wir zitieren nur:
Destr. Destr. disp. XIII. pag. 289; Comment, in Met. XII. n. 61: „Et ideo
hoc nomen scientia aequivoce dieitur de scientia sua (Dei) et nostra."
Harmonie der Eeligion u. Philos., Müller S. 11. „Wenn das Wort Wissen für
das entstandene und ewige Wissen gebraucht wird, so ist dies eine reine
Homonomie."

3 Destr. Destr. disp. XIII. Diese Disputatio XIII mit der n. 51 im
Komment, in das 12. Buch der Met. sind die eigentlich klass. Quellen für
die averroistische Erklärung des göttl. Wissens.

4 „Causa comprehensions est ipsommet comprehensum." Destr. Destr.
disp. XI. p. 289. „nam scientia nostra est causata ab entibus." Destr.
Destr. disp. XIII. p. 292. Dasselbe Destr. Destr. disp. III. p. 121. „Die
Existenz des Existierenden ist Ursache und Veranlassung unseres Wissens,
während das ewige Wissen Ursache und Veranlassung des Existierenden ist."
M. J. Müller, das. S. 121.

6 „alligatus est ej, quod est." Destr. Destr. disp. XI. p. 289.



10 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës.

diesem tiefsten entscheidenden Merkmale ergeben sich dann
eine ganze Reihe von weiteren Unterscheidungseigenschaften,

die wir hier nur kurz skizzieren. Weil in der
menschlichen Erkenntnis das außer der Erkenntnis
existierende Sein die Ursache der Erkenntnis ist, folgt
daraus:

1. daß der erkennende menschliche Verstand die Dinge
nur außer sich nicht in sich selbst in seipso erkennen
kann;1

2. daß er daher vorerst von außen angeregt werden
muß von dem erkennbaren Gegenstande und deshalb die
äußeren Einwirkungen aufnehmend wesentlich passiv d. h.
leidend sich verhält;2

3. daß je nach den Veränderungen, welche in den
entstehenden und vergehenden Dingen eintreten,
entsprechend auch unsere menschliche Erkenntnis sich
verändert und Neuerungen erleidet, weil sie von den Dingen
abhängt;3

4. daß endlich jede menschliche Erkenntnis sowohl die
abstrakte oder universalis,4 in welcher der Verstand
mittelst der abstrahierten Spezies von bereits Erkannten
zu weiteren allgemeinen Kenntnissen fortschreitet, als auch
die konkrete oder particularis, in der wir durch die
sinnliche Wahrnehmung successiv die einzelnen Individuen
erkennen,6 immer unvollkommen ist, weil eine cognitio in
potentia.li

Unermüdlich und mit einer staunenswerten Konsequenz
führt Ibn Roschd in seinen verschiedensten Werken immer
wieder den Gedanken durch : die hervorgebrachte menschliche

Erkenntnis ist ihrem innersten Wesen nach
unvollkommen, weil sie vom Gegenstande abhängt und nicht der
Gegenstand von ihr, weil sie nicht Ursache des Seins,
sondern das Sein Ursache der Erkenntnis ist.

1 Comment, in Met. XII. n. 51.
2 Destr. Destr. (iisp. XIII. p. 289.
3 „non clubitatur <!e mutatione comprehensionis eum mutenttir com-

prehcnsa et nnmerationo eins, cum numerentur." Destr. Destr. disp. XIII.
p. 289. Hierüber auch Müller, Philos, u. Theol. von Averroës, S. 121.

4 Destr. Destr. disp. XIII. p. 289. Comment, in Met. XII. n. 51.
Destr Destr. disp. III. p. 121.

8 „nam scientia individuorum est sensatio aut imagination Destr.
Destr. disp. XIII. p. 289.

6 Comment, in Met, XII. n. 51.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës. 1 l

b) Das ewige göttliche Wissen.

Ganz anders als die Menschen die irdischen Dinge
erkennen, erkennt Gott dieselben, ganz anders, weil auf viel
erhabenere und vollkommenere Weise.1 In Averroës
lebt der ganze erhabene Gottesbegriff des Aristoteles
wieder auf. In Gott, dem reinsten Geiste, ist kein Unterschied

zwischen Erkennendem und Erkannten ;2 daher
auch keine Vielheit des Erkannten, sondern was in sich
als eine Vielheit existiert, wird in ihm eines im absolutesten
Sinne.3 Und weil es in Gott keinen Unterschied gibt
zwischen Erkennendem und Erkanntem kraft seiner
absoluten Einfachheit, erkennt er nichts außer sich, „nihil
praeter se".4 Dieser Satz war vielen unverständlich. Was
heißt das: Gott erkennt nichts außer sich? Soll das
besagen, er erkennt die von ihm verschiedenen Einzelndinge
nicht? Weit entfernt, denn in der gleichen Quelle und
nur wenige Sätze nachher weist er diese Ansicht mit der
uns bereits bekannten Erklärung zurück: Gott erkennt
alles.5 Aber es gibt — so insinuiert er es selbst — eine
doppelte verschiedene Beantwortung jener Frage: erkennt
Gott die von ihm verschiedenen Dinge eine negative und
eine affirmative. Gott erkennt sie nicht nach menschlicher
Erkenntnisweise, wo der Erkennende die Gegenstände
außerhalb sich selbst suchend durch die ihnen eigenen
Formen erfaßt „in seipsis" und wo daher das Erkannte
Ursache der Erkenntnis ist, denn seine Erkenntnis ist
nicht passiv, sondern nur aktiv.6 Aber er erkennt die
Einzelndinge auf eine viel vollkommenere Weise, nämlich
in sich selbst, wie der spätere Thomas gesagt hat „in

1 Destr. Destr. disp. XIII. Epitomes in libr. Met. tr. IV. Comment,
in Met. XII. n. 51. Destr. Destr. disp. IX. p. 258; Müller das. S. 121.

2 „intellects et intellectum in eo idem sunt." Comment, in Met.
XII. u. 51.

3 „contingit, ut intellecta multa plura, quae sunt Intellectus illius,
adunentur et fiant unnm et simplex omnibus ruodis". Das. n. 51. Dieselbe
Lehre bei Thomas, S. Th. I q. 14 a. 7 ad lum.

4 „quia nihil intelligit extra se, cum sit simplex, tune, cum intelligit
se, non aeeidit ei transmutatio"; „hoc non contradicit sermoni nostro,
cum diximus, quod intelligit se et nihil aliud extrinsecus". Comment, in
Met. XII. n. 51.

6 „Et Veritas est, quod primum seit omnia." Met. VII. n. 51.
6 Destr. Destr. disp. XIII. „et aliquo modo non intelligit aliud praeter

se ex eo, quod est scientia non passiva et aliquo modo intelligit aliud
praeter se, ex eo, quod ipsemet est scientia activa."



12 Die göttl. Erkenntnis d. Einzeldinge u. d. Vorsehung bei Averroës.

seipso",1 weil in ihm, als dem reinen Akte, Erkennender
und Erkanntes dasselbe sind. Und wie erkennt er sie in
sich selbst, in seinem eigenen Sein? Indem sein eigenes
Wissen die Ursache des Seins der Dinge ist, weil sein
Wissen ein aktives ist, so daß er sich als Ursache der Dinge
erkennend alles erkennt und doch nur sich erkennt und
daher bei ihm der Grundsatz gilt, den schon die alten
Weisen aufgestellt „non est ipse nisi ipse".2 Auch hierin
stimmt Thomas mit ihm überein.3

Und nun von dieser hohen Warte aus: Gottes Wissen
ist die Ursache der Einzelndinge: will er alle
Probleme, die mit dem göttlichen Wissen verquickt sind,
betrachtet wissen und alle angeblichen Widersprüche gelöst
wissen. Und sie lassen sich in der Tat lösen. Man fand
es merkwürdig, daß Averroës die beiden Behauptungen:
Gott erkennt das Particuläre und Universale und doch ist
seine scientia keine universalis und keine particularis'
aufstellte.4 Es ist kein Widerspruch. Er erkennt alle
allgemeinen Gesetze und alle Einzelndinge, aber er erkennt
sie nicht auf jene menschliche Erkenntnisweise, in der der
Erkennende durch Sinnestätigkeiten und durch abstraktiv
diskursives Forschen den Gegenstand außer sich aufsucht,
denn alles das ist unvollkommenes Erkennen, sondern er
erfaßt sie in sich selbst, weil er ihre Ursache ist.5 Mehr

1 S. Th. I. q. 14 a. 5. „Alia autem a so videt non in ipsis, sed in
seipso."

2 „et hoc est id, quod dicunt Antiqui, quod Deus glorioses est omnia
entia, et est motor et agens eorum et ideo dixerunt principales Sophiorum,
non est ipso nisi ipso." Destr. Destr. disp. XIII. p. 289.

8 S. Th. I q. 14 a. 5. „Unde cum virtus divina so extendat ad alia,
eo quod ipsa est prima causa effectiva omnium entium, necesse est quod
I)ous alia a sc cognoseat."

4 Et cum dicit, quod numeratio specierum et generum faeit numera-
tionem in scientia, est verum et propter hoc verificantes ex Pkilosophis,
non ponunt scicntiam ipsius Dei gioriosi de entibus, non universalem, nec
partieularom; nam scientia, cui haec eveniunt, est intellectus passivus et
causatus: primus vero intellectus est actus purus, et non comperatur scientia
eins scientiao humanae." Destr. Destr. disp. XIII. Zwei Dinge sind
hinsichtlich dieser Frage häufig verwechselt worden: das Allgemeine und
Einzelne erkennen und das Einzelno allgemein abstrakt) und einzeln

sinnlich) erkennen. Die ersteren beiden Sätze beziehen sich auf
verschiedene Objekte; die letzten auf die Alt und Weise der Erkenntnis.

6 Scientia igitur eins non dicitur esse universalis neque particularis;
ille nempe, cui scientia est universalis, seit particularia, quae sunt in actu
in potentia seita; ei igitur scientia necessario est scientia in potentia, cum
universale non est nisi scientia rerum particularium. Comment, in Met. XII.
n. 51. Destr. Destr. disp. XIII. — Ib. III. p. 121.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge n. d. Vorsehung bei Averroës. 1 6

noch fiel es auf, wie der Kommentator den Satz aufstellen
konnte: Gott erkennt die Particularia nicht, weil sie
unendlich sind.1 Averroës hat aber diesen Satz nicht so
aufgestellt, sondern er sagt, die Erkenntnis Gottes von
den Dingen ist nicht eine particularis2, und darunter
versteht er unsere sinnliche Wahrnehmungserkenntnis,3 die
successiv ein Ding nach dem anderen perzipiert und
die er wegen ihrer Unvollkommenheit Gott abspricht, denn
eine unendliche Anzahl von Einzelndingen, wie Averroës
sie als Folge der ewigen Welt annimmt, könnte tatsächlich
niemals durch successive Erkenntnis erschöpft werden, weil
sie unendlich ist. Thomas bestreitet, daß die Einzelndinge
tatsächlich unendlich seien, aber er stimmt mit Averroës
überein, daß, wenn es eine solche unendliche Reihe gäbe,
sie niemals durch successive Erkenntnis erschöpft werden
könnte.4 Würde Gott also die Einzelndinge nur successiv
erkennen, wie wir, dann wäre seine Erkenntnis
unvollkommen, wie die unserige.

Welche Rolle bei Averroës die Kausalität des
göttlichen Wissens spielte und wie unerschütterlich fest in
ihm die Überzeugung war, daß Gott alle irdischen Dinge
je nach ihren inneren und äußeren, zeitlichen und örtlichen
Veränderungen kenne, zeigt uns seine Lösung, die er von
einem der schwierigsten Probleme gibt, das in jener und
in späteren Zeiten stets und häufig nicht ohne Leidenschaft
diskutiert wurde. Es handelt sich um die Beantwortung
der Frage: wie ist das unveränderliche göttliche Wissen
mit den sich fortwährend verändernden Dingen in Einklang
zu bringen Der ganze von Müller veröffentlichte Aufsatz
handelt hierüber. In Destr. Destr. disp. XIII. löst er die
gleiche Schwierigkeit im gleichen Sinne.5

1 August. Niphus, Exposit. in Destr. Destr. disp. XIII. p. 294.
2 Comment, in Met. XII. n. 51. „Et magis manifestum est, quoniam

scientia eius non est particularis; particularia enim sunt infinita et non
determinata a scientia."

3 Destr. Destr. disp XIII.
4 S. Th. I. q. XIV. a. 12 ad li. „Cognoscere ergo infinitum secundum

modum infiniti est cognoscere partem post partem; et sic nullo modo
contingit cognosci infinitum. Quia quantacumque quantitas partium acci-
piatur, semper remanet aliquid extra accipientem. Deus autem non sic
cognoscit infinitum vel infinita, quasi enumerando partem post partem,
cum cognoscat omnia simul, non successive."

5 Schon die Überschrift dieser Disputatio ist interessant. Sie lautet also :

»De Destructione eius, quod dicunt, quod Deus gloriosus absit, ignorât



14 Die göttl. Erkenntnis <1. Einzeindinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

Wir können die Schwierigkeit, die er sich eingangs
selber stellt, folgendermaßen kurz resümieren: alle Dinge
auf Erden sind im Wissen Gottes bevor sie wurden schon
gewesen; sind die nun nachdem sie geworden, im Wissen
Gottes anders als vorher ehe sie wurden? Wenn „ja" dann
ist das Wissen Gottes veränderlich und das ist absurd;
wenn nein, dann ist das nicht existierende und das
existierende Ding im Wissen Gottes identisch und dann kennt
Gott die Dinge nicht wie sie sind und das ist wieder
absurd?1 Welche Lösung gibt er Immer dieselbe
Unterscheidung Wäre das göttliche Wissen wie unser menschliches,

dann würden in ihm mit den entstehenden und
sich verändernden Dingen auch Neuerungen eintreten.
Weil aber das göttliche Wissen selbst Ursache der Dinge
ist und Gott von Ewigkeit her je nach den verschiedenen
Zeiten sie hervorbringen will, ist sein Wissen zugleich
unveränderlich und mit den Dingen übereinstimmend.
„Was nach unserer Ansicht diesen Zweifel löst, ist, daß
man erkennt, das Verhältnis des ewigen Wissens zum
Existierenden sei verschieden von dem des
hervorgebrachten Wissens zum Existierenden. Nämlich die
Existenz des Existierenden ist Ursache und Veranlassung
unseres Wissens, während das ewige Wissen Ursache und
Veranlassung des Existierenden ist ..."2

Mit dem Gesagten glauben wir den stichhaltigen
Beweis geleistet zu haben, daß Averroës keineswegs das
göttliche Wissen der Particularia geleugnet habe, sondern
vielmehr mit aller wünschbaren Entschiedenheit es
verteidigte. Die verschiedenen Schwierigkeiten, welche aus
seinen Werken dagegen vorgebracht wurden, erhalten eine
natürliche Lösung und Erklärung durch die konsequent
durchgeführte Unterscheidung der doppelten Erkenntnisweise,

der menschlichen unvollkommenen veränderlichen,
welche Averroës wegen ihrer Unvollkommenheit von Gott

particularia divisa ad divisionem temporis, ad praesens, et praeteritum et
futurum" (Destr. Destr. disp. XIII. p. 285).

1 Müller, Philosophie u. Theologie von Averroës, S. 119—120.
2 Müller, das. S. 120—121. Die Antwort ist in der viel von uns

zitierten Disputatio XIII. Destr. Destr. genau dieselbe. Trotzdem nun
gerade Averroës hier und in dem bekannten Aufsatze immer betont: Gott
erkenne das Partikulare, aber ohne Neuerungen zu erleiden, kann ihm
Kenan doch die entgegengesetzte Ansicht in den Mund legen „car s'il
connaissait le particulier, il y aurait innovation perpétuelle dans son être".
Averroës et l'Averroïsme, p. 114.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës. 15

leugnet, und der ewig kausalen, die er Gott allein zuspricht.
Auch die Entstehung jener seit dem 13. Jahrhundert sich
geltend machenden Tradition, welche Averroës der Leugnung

des göttlichen Einzelwissens beschuldigte, findet eine
rationelle Erklärung, teils darin, daß schon arabische Theologen

dem Averroës den gleichen Vorwurf machten, der
dann ganz natürlicherweise auf das 13. Jahrhundert überging,

teils endlich in der konfusen Auffassung, die
vorwaltete über jene doppelte averroistische Erkenntnisweise.
— Eines dürfte indessen dem Sachkundigen in unserer
Frage immer noch rätselhaft erscheinen: wie konnte
gerade Averroës, der entschiedene Leugner des
Weltschöpfers und der Verfechter des bloßen Weltbeweger s,
in so ganz außerordentlicher Weise die Kausalität der
ersten Ursache urgieren? Ist mit der Leugnung der
Weltschöpfung nicht schon notwendigerweise jede eigentliche
Seinsabhängigkeit der irdischen Dinge von Gott ebenfalls

geleugnet oder wenigstens in Frage gestellt Welches
muß die ursächliche Bedeutung eines derartigen
Weltbewegers für die stofflichen Einzelndinge sein, da der
Urstoff als ewig ungewordener von Gott unabhängig ist?
Kann es sich hier um mehr handeln als um eine rein
äußerliche Bewegung, jener rotarischen ähnlich, die Averroës
den substantiell unveränderlichen Himmelsphären und
Himmelskörpern zusprach?

Es unterliegt keinem Zweifel, daß der Wegfall der
Schöpfungsidee in die averroistische Auffassung und
Erklärung der göttlichen Kausalität eine Schwierigkeit hineintrug,

die von enormer Tragweite war und die dem
Kommentator nicht unbekannt bleiben konnte. Die Einwände,
welche Algazel gegen die unerschaffene Welt vorgebracht
hatte,1 die zahlreichen Gründe, welche ebenderselbe,
teilweise allerdings nicht ohne sophistisches Beiwerk, für den
Satz : daß der Gott der Aristoteliker überhaupt gar nicht
Wirkur sache der Welt genannt werden könne, angeführt
hatte,2 mußten ihm die Schwäche seiner göttlichen Welt-
ursächlichkeit zum Bewußtsein gebracht haben. — Und
dennoch hat man den averroistischen Kausalitätsbegriff
auch unterschätzt. Sein göttlicher Beweger übt auf

1 Averroës sucht diese Einwände in seiner Destr. Destr. disp, I. n. II.
zurückzuweisen.

2 Hiermit beschäftigt sich Averroës vorzüglich in Destr. Destr. disp.
III. IV. u. X.



16 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës.

das Einzelnding nicht eine bloß äußerliche Kausalität aus,
sondern Gott ist bei ihm wirklich Ursache des inneren
substanziellen Einzelnseins. Wie so das? Das substanzielle
Sein des körperlichen Dinges konstituiert sich nämlich bei
Averroës wie bei Aristoteles durch die Vereinigung von
Materie und Form. Weder die im Einzelnweseu
aktualisierte Materie noch die sie aktualisierende Form existierten
vor der Vereinigung als solche, denn beide hatten nur
potentielles Sein. Durch die Verbindung von Materie
und Form entsteht also trotz der ewig ungeschaffenen
Materia prima das ganze substanzielle Einzelnding als
solches, das wieder die Unterlage bildet für die zu ihm
hinzutretenden accidentellen Seinsweisen. Nun aber ist
Gott bei Ibn Roschd die Ursache der Vereinigung von
Materie und Form, so zwar, daß es in seinen Augen eine
Erzeugung gar nicht gäbe 1 ohne den ersten Beweger ; also
ist Gott die Wirkursache des substanziellen Einzelndinges.
Daher kann Averroës trotz der unerschaffenen Materie
prima dennoch mit Recht sagen, daß Gott das ganze
individuelle Einzelnding aus dem bloßen Möglichkeitszustande

zum wirklichen Sein emporziehe, und er fügt
hinzu, daß es auch nicht einen einzigen Augenblick
weiter bestehen könnte, wenn es nicht von Gott in dem
erhaltenen Sein erhalten würde.3 Entstehung und
Erhaltung der sublunarischen Einzelndinge sind somit
das Resultat der göttlichen Wirksamkeit bei Averroës,
sodaß der averroistische Weltbeweger tatsächlich eine

1 Comment, in Phys. II. n. 75. Hierüber später genauer. Destr.
Destr. disp. III. p. 80. „Dixi ens compositum est duplex, aliquod nempe,
in quo eompositio sit res addita ipsi esse compositorum, et aliquod, quod
est ipsummet esse compositorum in compositione eorum, sicut esse materiae
cum forma et hic modus entium non reperitur in intellectu, ita quod
praecedat esse eorum compositionem eorum: sed eompositio est causa esse
et est praecedens ipsum esse; si igitur primum (Deus) fuerit causa
compositions partium mundi, quorum esse est in compositione, est causa esse
eorum. Et non est dubium, quod omne id, quod est causa esse rei, est
agens eius. Sic debet intelligi res in opinione Philosophorum."

2 Destr. Destr. disp. III. p. 79. „est agens (Deus) barum causarum
extrahens totum ex privatione ad esse et id conservât modo perfection,
et excellentiori, quam est in aetionibus nobis apperentibus." Ib. „totum
hoc, quod est in hoc mundo, est alligatum potentia, quae est in eo, pro-
veniente a Deo glorioso et nisi esset illa potentia in rebus, non esset
permanens ictu oculi." Destr. Destr. disp. IV. p. 151: „Philosophi autem,
quia crediderunt, quod motus est actio agentis, et quod esse mundi non
perficitur nisi cum motu, dixerunt, quod agens motus est agens mundi, et
si cessaret operatio eius ictu oculi a motione destrueretur mundus."



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 17

entitative, innere, substantielle Wirksamkeit ausübt auf
die körperlichen Einzelndinge.

Vielleicht hielten wir uns bei diesem Punkte länger
auf, als es gebührend war. Aber gerade diese Erläuterung
dürfte nach rückwärts und vorwärts abklärend wirken.
Nach „rückwärts", denn hieraus wird uns erst so recht
klar, wie Averroës die göttliche Ursächlichkeit zur Quelle
des Partikularwissens machen konnte; nach „vorwärts"
indem diese wirkende und erhaltende Tätigkeit, die Gott
auf das Einzelnding ausübt, die Unterlage bildet für die
Erklärung der Vorsehung.

II. Die göttliche Vorsehung.

Göttliches Wissen und göttliche Vorsehung sind an
sich eng miteinander verknüpft. Sie sind es auch bei
Averroës. Wir erfahren das am klarsten, wenn wir uns
von ihm zwei Fragen beantworten lassen: Gibt es eine
göttliche Vorsehung? Auf was erstreckt sie sich?

I.
Ihrem innersten Wesen nach ist die Vorsehung von

Seiten Gottes : eine Hinordnung und Hinleitung der Einzelndinge

zu ihren bestimmten Zielen und der Gesamtheit
derselben zu einem letzten und daher höchsten Ziele.1
Insofern die Erreichung des Zweckes sowohl für das
Einzelne als auch für das Weltall gleichbedeutend ist mit
dem Wohle desselben, wird die Vorsehung auch „Fürsorge"
genannt. Hieraus leuchtet es ein, warum der philosophische
Beweis für die Existenz einer göttlichen Vorsehung
notwendig auf der Naturzweckmäßigkeit basiert: denn die
zweckmäßig hervorgebrachten, angeordneten und in
harmonischer Einheit und Unterordnung sich bewegenden
Dinge verlangen eben eine erste ordnende, hervorbringende

und bewegende Ursache. — Tritt Averroës für die
Existenz einer göttlichen Vorsehung ein?

Nichts ist sicherer als das. Er begründet sie wiederholt

aus dem Koran fast immer mit den gleichen Texten
und den gleichen Wendungen.2 Sie ist ihm aber auch

1 Thomas, S. Th. I. q. XXII a. 1 ; a. 3.
2 In seinem Werklein, das M. J. Müller mit dem Titel „Spekulative

Dogmatik" überschrieb und das derselbe ebenfalls unter dem allgemeineren
Titel „Philosophie u. Theologie v. Averroës" deutsch herausgab. Vgl. das.
S. 42—44 u. S. 77—79.

Jahrbuch für Philosophie etc XXIII. 2



18 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

eine philosophische Wahrheit, und zwar eine solche, welche
demonstrativ bewiesen werden kann.1 Seine
philosophischen Beweise, die er in verschiedenen Werken wesentlich

in der gleichen Weise und den gleichen Beispielen
entwickelt,2 haben sogar das Eigentümliche, daß sie sprachlich

einen Schwung und eine Lebhaftigkeit offenbaren, die
wir sonst bei ihm gar nicht kennen.8 Wie will er die
Existenz der Vorsehung beweisen? Aus der wunderbaren
Zweckmäßigkeit der Natur, welche notwendig einen ersten
ordnenden Beweger verlangt.4 Die Stellung der Gestirne
an bestimmtem Orte, mit zweckmäßig bestimmter Verbindung,5

mit bestimmten Tätigkeiten, wodurch sie durch den
regelmäßigen Wechsel von Tag und Nacht, von Sommer,
Winter, Frühling und Herbst, Licht, Regen und Wärme
spendend, die Tiere, Pflanzen und Mineralien erhalten,8
der Umstand, daß sogar die kleinsten und gemeinsten
Organismen fürsorglich mit Leben bedacht wurden,7 vor
allem aber die Tatsache, daß die Gestirne, Tiere und
Pflanzen dem Menschen dienen und für ihn
zweckentsprechend eingerichtet sind,8 der seinerseits selbst in
seinem Bau und seinen Gliedern ein herrliches Werk der
Zweckmäßigkeit ist,9 alles das verlangt eine erste ordnende
bewegende Ursache, und das ist Gott, der wie ein Fürst

1 Das. S. 43.
7 Destr. Destr. disp. III. p. 101—103 ; Comment, in Met. XII. n. 52.

Spek. Dogmatik, S. 40—41.
3 Auf die schwungvolle Sprache in Destr. Destr. disp. III hat Eenan

hingewiesen mit dem Bemerken, daß die Beweisführung mehr volkstümlich
sei und daß die Stelle von dem jüdischen Übersetzer bedenklich modifiziert
zu sein scheine (Averroës et l'Averroïsme, p. 114). In Wirklichkeit stimmt
dieselbe völlig mit den entsprechenden anderen Stellen überein, die Renan
noch nicht kennen konnte. Auch ist die Beweisführung in den Augen des
Averroës selbst nicht für die sog. Uneingeweihten d. h. das Volk berechnet.

4 „Et ex eo, quo apparet, quod omnes orbes moventur motu diurno,
licet moveantur motu proprio, verificatum est apud eos (Antiquos), quod
iubens in istis motibus est primum principium et est Ileus gloriosus; et
quod ipse iussit omnibus principiis ut iubeant caeteris orbibus in aliis
motibus" Destr. Destr. disp. III. p. 101. Comment, in Met. XII. n. 52.

6 Destr. Destr. disp. III. p. 101.
6 Destr. Destr. ib. p. 101—102.
7 „Et quod magis facit eum credere hoc, est, cum nos videmus multa

ex eorporibu8 parvis, foetidis, vilibus, et obsuris, hic repertis non privari
vita et quod bonitas divina eis influxit animam" Destr. ib.

8 „et iam innuit lex Providentia Dei in homine, cum submittantur ei
omnes orbes ." Destr. Distr. ib. Spekulative Dogmatik b. Müller p. 40—41;
78 ff. 102.

9 Spek. Dogm., Müller p. 41.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 19

an der Spitze der Untergebenen1 oder wie ein Feldherr
an der Spitze des Heeres alles anordnet, bewegt und leitet.2
Daher ist ihm das Weltall ein fest verkettetes Ganzes, in
welchem ein jeglich Sein des Ersten wegen ist und eine
jede Tätigkeit zu ihm als der ersten Ursache hingeordnet
ist.3 Den Materialisten gegenüber, welche Werden und
Vergehen der Dinge bald dem bloßen Zufall, bald der
Naturnotwendigkeit zuschrieben, betont Averroës, daß die
Annahme einer ersten bewegenden Ursache, derentwegen
alle anderen sich bewegen, sowohl für die Naturphilosophie
als auch die Metaphysik die erste und fundamentalste
Wahrheit bilde: für die erstere, weil es ohne einen
Erstbeweger keine untergeordneten Beweger und deshalb
auch keine Vereinigung von Materie und Form d. h. keine
körperlichen Dinge gäbe; für die Metaphysik, weil die
Leugnung eines ersten Prinzips, das alle anderen
untergeordneten bewegt und zu dem alle anderen als Ziel
hinstreben, den Beweis für die Vorsehung Gottes
hinsichtlich der Dinge auf Erden verunmöglicht.4 — Die
gleiche göttliche Ursächlichkeit, welche wir oben
als Grund des göttlichen Einzelwissens kennen
gelernt haben, ist somit auch wiederum der Grund
der Vor sehung. Auch hierin stimmt Averroës noch mit
Thomas überein.5

II.
Allein die Hauptschwierigkeit dreht sich gar nicht

um die Existenz der Vorsehung, sondern um ihre
Ausdehnung. Niemand hat schließlich Averroës jede
Vorsehung abgesprochen. Sehr entschieden aber wurde es
bis dato bestritten, daß er dieselbe auch auf die irdischen

1 Destr. Destr. ib. p. 101; Comment, in Met. XII. n. 52.
2 Daselbst.
3 „Apparet enim, quod hoc commune est omnibus scilicet, quod omnia

sunt propter unum, et quod actiones eorum sunt erga illud unum, et est
prima causa." Comment, in Met. XII. n. 52.

4 „Quia ista propositio est maxima et fundamentum in hac scientia
(Physica) et in scientia divina (Metaphysica) : quoniara, si naturalis non
concesserit earn, negat principium finale et negat materiam esse propter
formam, ex quo sequitur ipsum negare agens; generans enim non generat,
nisi propter aliquid .; similiter, si divinus non concesserit earn, non
poterit probare, quod Deus habet solicitudinem circa ista, quae sunt hie,
ideo incoepit Aristoteles dicere, quod natura agit propter aliud." Comment,
in Phys. II. n. 75. Vgl. dazu das. n. 84.

3 S. Th. I. q. XXII. a. 1; a. 2.
2*



20 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

Einzelndinge ausgedehnt hätte. Von der fatalen Voraussetzung

geleitet: Gott kennt nach Averroës nur die
allgemeinen Gesetze des Weltalls, schlössen Renan1 und Stöckl2
durchaus logisch: also kümmert er sich nur um die Arten,
species, der sublunarischen Dinge und trägt keine
Fürsorge für die Individuen, wenigstens keine unmittelbare.3

Aber was soll das heißen: keine unmittelbare Sorge?
Hierüber haben sich die beiden verdienten Kritiker so
ungenau und verworren als möglich geäußert. Bald scheinen
sie in dem Einflüsse, den Ibn Roschd den Gestirnen auf
die sublunarischen Wesen einräumt, eine Gefahr für eine
eigentliche Vorsehung zu erblicken.4 Bald wieder — und
hier treffen wir einen tieferen Grund —- überantworten
sie das irdische körperliche Einzelnding der fast
ausschließlichen M,acht und Herrschaft der ungewordenen
Materie und ihren naturnotwendigen Gesetzen.5 Jedenfalls

kennt Gott die irdischen Einzelndinge als solche gar
nicht und kann sich um dieselben schon deshalb nicht
kümmern, weil er sonst, nach der eigenen Aussage des
Averroës, der Urheber des Übels und des Bösen wäre.6

Wie es sich mit dieser eigenen Aussage des Averroës
verhält, werden wir später sehen bei der Erklärung der

1 „Dieu, par conséquent, ne connait, que les lois générales de l'univers;
il s'occupe de l'espèce et non de l'individu." Averroës et l'Averroïsme, p. 114.

2 „Es ist klar, daß die Vorsehung nicht darin bestehen könne, daß
Gott für jedes einzelne Wesen, welches hier unter dem Monde sich befindet,
Sorge trage und seine Geschicke leite. Denn das würde voraussetzen, daß
Gott jedes einzelne Wesen nach seinem individuellen Sein erkenne, was, wie
wir wissen, nicht zugegeben werden kann Es gibt also keine Vorsehung
Gottes über die Individuen dieser Welt." Geschichte der Phil. d. Mittelalters,

Bd. II. S. 108.
3 „Eine unmittelbare Vorsehung Gottes über die Individuen

widerstreitet also sowohl der Vernunft, als auch der Erfahrung." Stöckl, das.
4 „So ist der ganze Naturlauf hier unter dem Monde durch die

Bewegung der Gestirne bedingt und steht unter dem bestimmten Einfluß
derselben. — Und daraus ergibt sich nun von selbst, inwiefern eine Vorsehung
anzunehmen ist. Stöckl, das. u. S. 109.

5 „Diese (die besonderen Dinge der Welt) sind vielmehr dem
allgemeinen Naturlauf als Teile der Welt anheimgegeben; sie tauchen im Strome
der Zeit aus dem Schooße der Natur auf, um dann wieder in demselben
unterzugehen: keine auch nicht die göttliche Macht kann hier eingreifen,
um die Schicksale der Individuen nach einem höheren Plane zu leiten."
Stöckl, das. S. 109. Henau, das. S. 115.

6 „D'ailleurs, si Dieu gouvernait tout immédiatement, le mal de l'univers

serait son œuvre; ou bien il faudrait lui attribuer le pouvoir, de
réaliser l'impossible." Kenan, das. S. 114. Stöckl, das. S. 108.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës. 21

berühmten Stelle am Ende der Epitomes in die Metaphysik,1
auf die sich eigentlich die ganze soeben beschriebene
Auffassung der averroistischen Vorsehungslehre bezieht. Hier
müssen wir uns vorerst noch auf eine etwas breitere
Basis stellen, um die ganze verworrene Frage besser
abklären zu können.

Wir leugnen bei Averroës weder jeden Einfluß der
ewig ungewordenen Materie noch jenen der Gestirne auf
das sublunarische Einzelnding. Aber schließt das in seinen
Augen die göttliche Vorsehung von demselben aus? Das
bestreiten wir. Zur tieferen Klärung der Frage wollen
wir hier den dreifach verschiedenen Einfluß, den die
Gestirne, Gott und die Materie auf die irdischen Einzelndinge

geltend machen, kurz skizzieren.
1. Auch eine unmittelbare Vorsehung schließt die

Wirksamkeit zweiter Ursachen noch keineswegs aus. Die
bloße Wirksamkeit der höheren Sphärenintelligenzen und
der Gestirne auf die irdischen Wesen ist daher an sich
noch gar kein Beweis gegen eine unmittelbare göttliche
Vorsehung derselben. Solches ist nur dann der Fall, wenn
Averroës die Kausalität der zweiten Ursachen von jener
der ersten Ursache sich unabhängig dachte. Hat er sich
aber die Wirksamkeit der zweiten Ursachen so vorgestellt,
daß sie von Gott selbst geplant und beabsichtigt, nur
die Ausführung des göttlichen Planes ist, dann ist er
ein Vertreter der unmittelbaren Vorsehung,2 auch dann,
wenn dieselbe vielleicht mit anderen Voraussetzungen
seines Systems nicht völlig harmoniert. Die Geschichte
der Philosophie fragt nicht, was logisch aus dem einen
hätte gefolgert werden sollen, sondern was tatsächlich
gefolgert wurde.

Averroës faßt die ganze Schöpfung als göttlichen Plan
auf, die, seinem absolut einfachen Wissen als Ursache
entsprungen, nur deshalb Zweckmäßigkeit aufweist, weil Gott
die Wesen wunderbar hervorbrachte,3 sie einander
unterordnete, jedem seinen bestimmten Platz und seine Rolle

1 Epitomes in Met. tr. IV. p. 396 (ed. Venet. 1562).
2 S. Thomas, S. Th. I. q. XXII. a. 3.
3 „Daß diese Wesen wundervoll hervorgebracht sind, dies ist an und

für sich verständlich von Tieren und Pflanzen Von den Himmeln
wissen wir von Seiten ihrer Bewegungen, die nie nachlassen, daß sie zur
Fürsorge für das hier Existierende beauftragt und für uns dienstbar
gemacht sind." Spek. Dogmatik bei Müller, S. 41.



22 Die götti. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung b. Averroës.

zuwies, auch den Gestirnen,1 wodurch im gewaltigen Ganzen
zuletzt alle Teile zu dem einen hingeordnet sind
hinsichtlich des Seins und der Tätigkeit.2 Wie sehr er von
dem Bewußtsein durchdrungen war, daß auch die Tätigkeiten

der untergeordneten Wirkursachen den Plänen
Gottes unterworfen sind, der sie zu jenen Zielen hinordnet,
die er ihnen gesteckt, darauf weisen die Bilder hin, in
denen er Gott mit dem Fürsten vergleicht, dessen
Untergebene ihr ganzes Sein und Walten dem Fürsten danken,8
oder mit dem Feldherrn, der seine Soldaten zur Ausführung
seines Planes beliebig in Bewegung setzt.4 Auffallend häufig
schärft Averroës ein, daß höhere und niedrigere
Weltprinzipien nur dem Befehle Gottes gehorchend tätig und
bewegend sind.5 Den sarazenischen Theologen gegenüber,
die vor Furcht, es möchte mit der Annahme untergeordneter

Wirkprinzipien Ursachen geben mit Ausschluß Gottes,
beteuert er : „Es gibt kein anderes Agens als Gott, da er
der wundervolle Hervorbringer der Ursachen ist und sie
zu einflußreichen Ursachen mit seiner Ermächtigung und
zum Zweck der Bewahrung ihrer Existenz gemacht hat."6
Daselbst verspricht er dies Thema, d. h. das Verhältnis
von erster Ursache und der subordinierten zweiten
Ursachen in der Behandlung über die Prädestination noch
eingehender ins Auge zu fassen.7 Letzteres geschah auch
tatsächlich.8 Auf die Frage: wie ist der muhamedanische
Religionsgrundsatz: „es ist kein Wirkender als Gott" zu
erklären, da es in der Welt doch verschiedene Wirkursachen

1 Destr. Destr. disp. III. p. 101.
* „hoc commune est omnibus entibus sc. quod omnia sunt propter

unum et quod actiones eorum sunt erga illud unum." Comment, in Met. XII.
n. 52.

3 „necesse est, ut Princeps primus sit ille, qui tribuit omnibus entibus
rem, qua aunt entia, nam si aliquis est, cuius esse est, ut sit substitutus,
non est quidem ei esse, nisi propter dominum primum." Destr. Destr.
disp. III. p. 101.

i Das. — Comment, in Met. XII. n. 52.
6 Destr. Destr. disp. III. „Ex eo, quo apparet, quod omnes orbes

moventur motu diurno, licet moveantur motu proprio, verificatum est apud
eos, quod iubens in istis motibus est primum prineipium et est üeus."
„Igitur moventur propter iussum et timorem evenientem eis ad conser-
vandum ea, quae sunt hic et iubens est Deus." —- Dazu Müller,
Theol. u. Phil. S. 82 u. 104.

6 Spek. Dogmatik, Müller, S. 82.
' Daselbst.
3 Das. S. 101 ff.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 23

gibt z. B. Seelen und die Gestirne,1 erhalten wir eine
doppelte Antwort: in der ersten, welche mehr vulgär ist,
weist er darauf hin, daß Gott auch bei der Vielheit der
Wirkursachen doch nur die einzige eigentliche Ursache
sei, weil er jene zweiten Ursachen „zur Existenz als
Ursachen gerufen hat ihre Existenz als wirkende Ursachen
erhält und ebenso die bewirkten Dinge, nachdem sie
bewirkt sind, und ihre Substanzen bei der Vereinigung,
mit den Ursachen wundervoll hervorbringt".2 In der
zweiten Antwort, die seiner Ansicht nach philosophischer
ist, schreibt er die Hervorbringung der irdischen
Einzelnsubstanzen ausschließlich und allein Gott zu, räumt den
übrigen Wirkursachen nur einen Einfluß auf die Accidentien
ein: „Unter den entstandenen Dingen gibt es solche Dinge,
welche Substanzen und konkrete Dinge, und solche, welche
Bewegungen, Wärme, Kälte, überhaupt Accidentien sind.
Die Substanzen und konkreten Dinge nun sind
nur von dem Schöpfer hervorgebracht. Was mit
ihnen von Ursachen verbunden ist, hat bloß auf die'Accidentien

dieser konkreten Dinge Einfluß, nicht auf ihre
Substanzen."3 Hinzufügen wollen wir noch, daß er, die
Behandlung dieser Frage abschließend, also sagt: „Du
mußt wissen, daß, wenn jemand leugnet, daß die Ursachen
mit der Ermächtigung Gottes die verursachten Dinge
influenzieren, er die Weisheit und die Wissenschaft
aufhebt." 4 Es sei dahingestellt, ob Averroës hier nicht die
göttliche Ursächlichkeit auch aus opportunistischen Gründen
schärfer als je anderwärts betont habe, da er es gerade
mit seinen Gegnern, die ihn fortwährend der Häresie
anklagten, zu tun hatte. Anderseits ist es von hoher Wichtigkeit,

daß er hier wie nirgend anderswo die Frage ex
professo behandelt hat. Jedenfalls stimmt alles das nicht
mit der Behauptung überein, wie wenn Ibn Roschd das
irdische Einzelnding der göttlichen Kenntnis und Wirksamkeit

entzogen hätte, da er die Ursächlichkeit der
Einzelnsubstanz sogar ausschließlich Gott zuerteilt.

2. Dagegen stimmt alles das überein mit dem, was wir
früher auseinandergesetzt. Die gleiche göttliche
Ursächlichkeit, die wir als letzten Grund des Einzelnwissens

1 Das. S. 82 u. 101.
2 Das. S. 101.
3 Spek. Dogmat., Müller, S. 102.
4 Daselbst S. 103.



24 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

kennen gelernt haben, die ferner auch der Grund der
Existenz einer Vorsehung ist, sie wird auch zur Ursache
der Partikularvorsehung. Weil Gott das irdische
Einzelnding durch die Verbindung von Materie und Form
hervorbringt1 nach seinem ganzen spezifischen Sein, in
welchem wieder die entsprechenden Accidentia begründet
sind, und weil er dasselbe jeden Augenblick erhält, ohne
was dasselbe dem Untergange anheimfiele,2 hierin besteht
die Vorsehung des Einzelndinges. Sie umfaßt die
Hervorbringung und Erhaltung des ganzen substantiellen Seins
des Individuums, seiner realen spezifischen Dingnatur, die
ihrerseits wieder Quelle und Subjekt aller wessentlichen
Eigenschaften ist. Der Satz: Gott sorgt nur für die Art,
für die species, ist nicht averroistisch. Er widerspricht
der ganzen Auffassung seiner Vorsehung, die in erster
Linie gerade auf die Hervorbringung des Individuums
sich "bezieht; sodann auf die konkrete Erhaltung desselben,
wozu Gott in ganz besonderer Weise den Wechsel von Tag
und Nacht, Sonne, Mond, Wasser, Feuer und Luft, viele
Tiere und Pflanzen beordert hat, damit sie es in seiner
individuellen Existenz erhalten.8 Hiermit stimmt auch
jener schöne Gedanke überein, daß die Güte Gottes selbst
für die kleinsten und unansehnlichsten Tiere gesorgt, indem
sie ihnen nach Maßgabe ihres körperlichen Seins eine Seele
gab, damit sie sich selbst leiten und selbst erhalten.4
Weiter stimmt damit seine Idee überein, daß gerade das
Einzelnding ein kunstvolles Werk Gottes sei, aus dem wir
durch eifriges Studium die Fürsorge Gottes zu erkennen

1 „est agens harum eausarum extrahens totum ex privations ad esse
et id conservât ." Destr. Destr. disp. III. p. 79.

2 „Würde die göttliche Erhaltung sie nicht schützen, so würden sie
in einer bezeichneten Zeit nicht existieren d. h. sie würden nicht in der
geringsten Zeitdauer, von der man wahrnehmen kann, daß sie eine Zeit ist,
existieren." Spek. Dog., Müller, S. 101.

3 „Daß sie (die existierenden Wesen) der Existenz des Menschen
angemessen sind, geht mit Evidenz aus der Betrachtung der Übereinstimmung
der Nacht und des Tages, der Sonne und des Mondes für die Existenz des
Menschen hervor ; ebenso klar ist die Übereinstimmung vieler Tiere
für sie und vieler Pflanzen und unorganischen Wesen und einer großen
Anzahl von Partikularia, wie Regen, Flüsse, Meere, und überhaupt der
vier Elemente, Erde, Wasser, Feuer, Luft." Spek. Dogmat., Müller,
S. 40-41.

4 „Bonitas divina eis influxit animam et comprehensionem quandam,
qua regunt seipsa, et conservant esse suum." Destr. Destr. disp. III. p. 102.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroës. 25

imstande sind.1 So konkret hat Averroës die Vorsehung
der ersten Ursache aufgefaßt, daß er nicht einmal unsern
irdischen Wohnort derselben entzieht2 und das in jenen
Epitomes zur Metaphysik, in denen man die Leugnung
der individuellen Vorsehung zu finden glaubte, trotzdem
er auch gerade dort erklärt : alles, was wirklich Gutes auf
Erden sich vorfindet, ist das Werk seiner Absicht und
seines Willens.8

Zwei Dinge sind es übrigens, die bei Averroës wiederholt

verwechselt wurden : die species abstrakt genommen
und die individualisierte species, die mit der spezifischen
Natur des Individuums gleichbedeutend ist. Letztere
entsteht durch die Vereinigung von Materie und Form, die
zusammen die Dingnatur konstituieren, welche dann wieder
auf die abgeleiteten spezifischen Eigentümlichkeiten des
Individuums bestimmend einwirkt, während das individuell
Eigentümliche im eigentlichen Sinne zufällig ist. Indem
nun Averroës das individualisierte spezifische Sein, — im
Gegensatz zu den individuell zufälligen Eigentümlichkeiten,
welche in jedem Individuum fortwährend wechseln, ohne
das Subjekt in Gefahr zu bringen — in besonderer Weise
der göttlichen Vorsehung unterstellt, weil es von Gott
hervorgebracht ist und durch dasselbe die Existenz und
Erhaltung des Subjektes bedingt ist, schloß man irrtümlich,
bei Averroës würde die Vorsehung sich nur auf die species
beziehen, und gemeint war damit die species in abstracto,
während der Kommentator ganz offenbar von der im
Individuum realisierten species spricht.4 Der Irrtum
beruht auf der Verwechslung der metaphysischen und
physischen species.

1 „Ebenso, um so eifriger jemand der Idee der Weisheit in jedem
Existens nachgeht, d. Ii. der Kenntnis der Ursache, um derentwillen es
geschaffen worden ist, und dem Zwecke, der damit erreicht worden wollte,
um so vollkommener wird seine Einsicht von dem Beweis der Fürsorge."
Spek. Dog., Müller, S. 41.

2 „Ergo prima cura de nobis est a Deo glorioso et ipse est causa
loci habitabilis super terrain." Epit. in Met. tr. IV. p. 396.

3 „Et quidquid invenitur hic de co, quod est bonum perfectum, pro-
venit quidem a voluntate et intentione sua." Daselbst.

4 „Dicentes autem, quod Deus solicitus est circa unumquodque indi-
viduum aliqualiter est verum, et aliqualiter non est quidem verum, quia
nullum individuum habet dispositionem propriam, nisi ilia dispositio
inveniatur in aliquo modo illius speciei; hoc igitur modo verum est, Deum
solicitari circa individus." Comment, in Met. XII. n. 37.



üb Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Avorroës.

3. Endlich macht neben Gott und den Gestirnen auch
die ewig ungewordene Materie noch ihren Einfluß geltend
auf das irdische Einzelnwesen. In welchem Sinne

Mit all dem Gesagten sind nämlich noch nicht alle
Schwierigkeiten, die gegen unsere Lösung des Problems
erhoben werden könnten, beseitigt. Tatsächlich macht
Averroës, sooft er auf die göttliche Fürsorge des irdischen
Einzelndinges zu sprechen kommt, gleichsam zaudernd,
gewisse Vorbehalte. Nicht alles, was mit demselben in
Verbindung steht, scheint nach seiner Ansicht der
Vorsehung unterworfen zu sein. Dabei sitzt immer auch noch
der gravierende Vorwurf auf Averroës, als hätte er in
seinem kleinen Kommentar —Epitomes — die Behauptung
ausgesprochen: würde die göttliche Vorsehung direkt auf
die Partikularia sich erstrecken, so wäre er selbst Urheber
des Bösen, es müßte denn sein, daß ihm, das Unmögliche
möglich machend, das Böse gut wäre.1

Vorerst einige kurze Bemerkungen zu der berühmten
Stelle aus den Epitomes zur Metaphysik. Averroës
vertritt daselbst keineswegs den Satz: wenn Gott unmittelbar
für das Einzelnding Fürsorge trüge, wäre er Urheber des
Bösen. Diese Ansicht ist nicht die seinige, sondern jene
des Alexander Aphrodysias. Sie wurde ihm fälschlich und
unerklärlicherweise zuerteilt.3 Sie widerspricht evident
seiner Lehre und Auffassung 3 und wurde von ihm eben-

1 „Et Alexander (licit, quod qui dicit, quod ilia (principia seperata)
habent coram de omnibus smgularibus est dictum valde erroneum, ut
quidam putabant; nam cura ab eis fiet ex eo, quod sciunt ut praedictum
fuit; quo pacto ergo poterunt habere novas notitias particulares, maxime
quod erunt infinitaeï et qui ita dicit, attribuit Deo impietatem etiam de

necessitate; nam si ipse procedit via regitiva uniuscuiusque individui, qua-
liter ergo patitur individuum mala, dum Dens regit ipstim Sed
maior pars illorum, qui credunt banc opinionem de cura, putant tribuere
sibi possibilitatem : quoniam omnia sunt possibilia apud Deum et ideo
oportet secundum ipsos do necessitate attribuere ei impietatem vel in-
iustitiam. Quod autem sit impossibile, omnia esse possibilia est mani-
festissimum. Nam impossibile est, corruptibile esse perpetuum et ipsum
aeternum esse corruptibile." Epit. iu Met. tr. IV.

2 Diese Zuteilung ist wirklich merkwürdig; die ersten Worte des
Textes: „Et Alexander dicit, quod", einfach auslassend, beginnt Stöckl das
Zitat wie folgt: „Qui dicit, quod iila" etc. Das „Qui" würde natürlich
auf Averroës bezogen (Stöckl, Bd. II. S. 108).

3 Das erhellt schon daraus, daß der liier Sprechende die göttliche
Erkenntnis der Partikularia als eine Neuerung im Wissen Gottes auffaßt
„quo pacto poterunt habere novas notitias particulares", während Averroës
in seinem Aufsatze immer erklärt: Gott erkenne zwar die Partikularia, aber
ohne daß damit Neuerungen verbunden wären.



Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes. 27

daselbst mit den noch anderen irrtümlichen Meinungen
über die Vorsehung verurteilt.1 Damit fällt die Hauptstütze

der Behauptung, als wäre Ibn Roschd Gegner der
göttlichen Partikularvorsehung gewesen.

Dagegen bleibt die andere Tatsache bestehen, daß
Averroës das irdische Einzelnding nicht unter jedem
Gesichtspunkte der göttlichen Vorsehung unterstellt
wissen wollte. Er selbst gibt uns hierüber Aufschluß.
Über die Vorsehung, so berichtet er, gibt es zwei extreme
Ansichten :

a) Solche, welche sie auf alles ausdehnen, auch auf
die Übel.2 Gemeint sind hier die sog. Aschariten. Die
Unveränderlichkeit der DingWesenheiten samt der Existenz
des Naturgesetzes leugnend, wollten sie den Unterschied
zwischen Gut und Bös nur für uns auf Erden als Folge
des positiven Religionsgesetzes, nicht aber für Gott gelten
lassen. Sie waren daher der Ansicht, Gott wäre auch der
Urheber des Bösen, weil es für ihn überhaupt nichts Böses
gäbe. Averroës bekämpft ihre folgenschwere Theorie
unermüdlich und nicht ohne Bitterkeit und feine Ironie.3

b) Solche, die jede Vorsehung wegleugneten gerade
wegen der mannigfachen Übel, die mit allem Irdischen
verbunden sind.4 Hierher gehörten vor allem die Materialisten.

Beide Ansichten verurteilt der Kommentator als
extreme. Die Wahrheit liegt seines Erachtens in der Mitte
und besteht darin: es gibt eine göttliche Vorsehung; aber
das Übel ist nicht das Werk Gottes noch irgendwie eine

1 „Et omnc-s istae opiniones videntur esse similes Pythagorae; nos
autem explebimus deelararo, quid enorme contineat, quem redarguemus
in tractatu illo post istum cum auxilio Dei gloriosi." Epit. in Met. tr. IV.
Es ist uns schlechterdings unbegreiflich, wie man diese Worte, die Averroës
unmittelbar nach der Anführung der erwähnten Ansichten, hinzufügt, völlig
unberücksichtigt lassen konnte.

2 „Sunt enim quidam, qui dicunt, quemadmodutn nihil est, de quo
Deus non habeat sollicitudinem. Dicunt enim, quod non licet sapienti
dimittere aliquid sine sollicitudine neque, ut faciat malum et quod omnes
actioces eiusdein sunt iustae." Comment, in Met. XII. n. 52.

3 Wir zitieren nur einige wenige Stellen, wo er ihre Ansicht
verurteilt: Comment. Met. XII. n. 52; Epit. in Met. tr. IV; Spek. Dogmat.,
Müller, S. 104, 105, 107, 83.

4 „Et alii, qui eontradixerunt huic sermoni de hoc, quod invenitur,
quoniam multa mala sunt et debet sapiens dimittere ea." Comment, in
Met. XII. n. 52.



28 Die göttl. Erkenntnis d. Einzelndinge u. d. Vorsehung bei Averroes.

Folge einer mangelhaften Vorsehung, sondern von der
Naturnotwendigkeit der Materie verursacht.1

Die ewig unerschaffene Materie übt also auch einen
Einfluß aus auf das Schicksal der irdischen Wesen.
Derselbe ist sogar von großer Bedeutung. Derselbe macht
sich in erster Linie dadurch geltend, daß das irdische
Ding, im Gegensatz zu den Gestirnen, welche substantiell
notwendig und unveränderlich ihr reales Dasein haben,
kraft der Materie, von der es abhängt, jeder realen Existenz
beraubt sein kann. In dieser absoluten Beraubung besteht
das größte Übel des Dinges.2 Sodann macht sich die Macht
der Materie auch in dem bereits existierenden irdischen
Wesen noch geltend, weil es, wiederum kraft der Materie,
aus deren Potenzialität dasselbe durch die Fürsorge Gottes
zur Aktualität gezogen wurde, auch wiederum nicht-sein,
d. h. seine Existenz verlieren kann. Die Vergänglichkeit
und Hinfälligkeit all der irdischen Dinge samt den damit
notwendig verbundenen gebrechlichen Zuständen haben
ihren Grund in der Materie.3 Auch Gott steht dieser Macht
des ewig unerschaffenen Stoffes gegenüber ohnmächtig da.
Seine Vorsehung, die das Einzelnding hervorbringt und
es eine Zeit lang zu erhalten vermag, mildert zwar das
Los des Irdischen auch noch dadurch, daß sie erbarmungs-
voll ihm den immer dauernden Fortbestand der Art nach
verleiht,4 ja sogar des Guten wegen gewisse rein zufällige
Übel nicht abwendet.5 Aber sie ist und bleibt immer an
eine Schranke gebunden, die sie nie zu überschreiten
vermag: die naturnotwendige Vergänglichkeit aller
sublunarischen Wesen, und diese Schranke ist ihr

1 Et isti sunt in extremo contradictorio sc. quod nulla sollicitudo est
in eo omnino. Et Veritas est in hoc, quod sollicitudo est et quod, si
aliqua sunt sine sollicitudine, proveniunt ex necessitate materiae non ex
diminutions agentis, ita quod hoc excitât quosdam ad dicendura duos deos
esse, quorum unus creat bona et alius non bona." Comment. Met. XII.
n. 52. — Spek. Dogm., Möller, S. 107.

2 „Vel quod non inveniantur istae res, quae patiuntur malum et sie
hoc erit maius malum." Epit. in Met. tr. IV.

3 „Sed proveniunt mala propter necessitatem materiae sicut corruptio
et débilitas seu tabes et caetera alia." Epit. das.

4 „Sollicitudo nempe divina, cura non potuerit facere ipsum permanere
in individuum, miserta est in dando ei virtutem, qua potet permanere in
specie et hoc non est dubium, scilicet, quod melius est in suo esse, quod
habeat istam virtutem, quam ut non habeat." Comment. De Anima, lib.
II. n. 34.

6 Spek. Dogmat,, Müller, S. 107; Epit. in Met. tr. IV.



Der Kampf um das Entwicklungsproblem in Berlin. 29

durch die Materie gesetzt, welche als unerschaffenes
Prinzip Gott als eine fremde Macht gegenüber tritt. Die
Leugnung der Weltschöpfung rächt sich hier in der
averroistischen Auffassung der göttlichen Vorsehung.

Fassen wir die Resultate, zu denen wir, wie wir glauben,
durch eine sorgsame objektive Prüfung des ganzen
Problems gelangt sind, kurz zusammen, so ergibt sich folgendes:
Averroës ist weder ein Gegner der göttlichen Erkenntnis,
noch der Vorsehung der irdischen Einzelndinge. Gott
erkennt nach ihm die Partikularia, und zwar als solche;
aber er kennt sie nicht wie wir sie erfassen; er erkennt
sie auf eine andere Weise als wir und vollkommener, weil
seine Erkenntnis die Ursache derselben ist. Diese gleiche
göttliche Ursächlichkeit ist bei Ibn Roschd auch wiederum
der eigentliche Grund : warum es überhaupt eine Vorsehung
gibt und warum es für die irdischenWesen eine
göttliche Fürsorge gibt. Letztere wird allerdings durch eine
Gott fremde Macht, die ewig unerschaffene Materie,
bedeutend beeinträchtigt.

DER KAMPF UM DAS EKTWICKLUNGSPROBLEM
1K BERLIK.1

Von DR. EUGEN ROLFES.

Es ist bekannt, welche ungewöhnliche Beachtung die
im Februar vorigen Jahres gehaltenen Berliner Vorträge
Wasmanns über die Entwicklungstheorie und der daran
anschließende Diskussionsabend gefunden haben. Das zur
Erörterung gestellte Thema selbst, seine Behandlung in
Vorträgen in der Reichshauptstadt Berlin durch einen
Jesuitenpater, endlich der Ringkampf zwischen ihm und den
opponierenden gelehrten Freidenkern, denen noch, gleichsam

als komische Figur, der Apostat Paul Hoensbroech,

1 Der Kampf um das Entwicklungsproblem in Berlin.
Ausführlicher Bericht über die im Februar 1907 gehaltenen Vorträge und
über den Diskussionsabend von Erich ffasmann S. J. gr. 8° (XII. u. 162).
Freiburg, Herder, 1907.


	Die göttliche Erkenntnis der Einzelndinge und die Vorsehung bei Averroës

