Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 22 (1908)

Artikel: Die Erkenntnis der Engel
Autor: Schldssinger, Wilhelm
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Erkeuntnis der Engel. 325

DIE ERKENNTNIS DER ENGEL.
Vox Fr. WILHELM SCHLOSSINGER o. Ppr.

Akte, Funktionen, Titigkeiten eines Wesens setzen die
Natur und die Potenzen desselben voraus. Wie die Natur,
wie die Potenzen eines Wesens, so werden natiirlich auch
die Akte, die Betatlgungen AuBerungen dieses Wesens be-
schaffen sein. Darum miissen wir einiges iber Existenz
und Natur der Engel als Praeambula unserer These vor-
ausschicken, néimlich jene Grundwahrheiten uber Natur
und Existenz der Engel, welche uns die Hl Schrift, die
hl. Viiter und das unfehlbare Lehramt der Kirche propo-
nieren. Diese Wahrheiten bieten uns gewissermallen den
Kern, in dem alle philosophisch-theologischen Prinzipien
und Konsequenzen der Lehre iiber die Erkenntnis der
Engel enthalten sind und aus dem dieselben wie aus einem
lebendigen Quell hervorgehen; anderseits bilden die er-
wihnten Wahrhciten zugleich auch ein unerschiitterliches
Fundament, auf dem das ganze geistige Gebiude der Engel-
erkenntmslehre beruht. Ubrlgens mul} man ja doch zuerst
uber Existenz und Natur eines Dinges im klaren sein,
bevor man es unternimmt, iiber verschiedene Tatlgkelten
AuBerungen dieses Dlnges zu reden. Dies gilt insbeson-
dere vom hochsten Akte eines verniinftigen, persoénlichen
Wesens, vom Erkenntnisakte.

Auf die Praeambula soll dann die Erklirung der Er-
kenntnis der Engel folgen — stets unter Fithrung des heil.
Thomas von Aquin. Wir begegnen bei den Engeln einer
doppelten Erkenntnis, einer natiirlichen und einer iiber-
natiirlichen; beide Erkenntnisarten wollen wir, und zwar
getrennt, untersuchen, und diesbeziiglich sowohl die Er-
kenntnispotenz wie auch die Erkenntnismittel und - Ob]ekte
niher ins Auge fassen.

Mit der Erklarung des Gesagten ist denn wohl ein
grofBler Teil abgetan, aber noch lange nicht alles. Die
Engel sind ja, wie bewiesen werden soll, verniinftige, per-
sonliche Wesen, und als solche stehen sie im Verkehr, in
einem gewissen Gedankenaustausech miteinander. Somit
haben wir auch diesen zu untersuchen, welcher, wie wir
sehen werden, in der sogenannten illuminatio und locutio
besteht. Schlieflich miissen wir noch einen wichtigen Punkt



326 Die Erkenntnis der Engel,

in der Theorie der Engelerkenntnis beriihren. Die Offen-
barung spricht von zwei Arten von Geistern, von seligen
und unseligen, von Engeln und Teufeln. Angeswhts dieser
Offenbarungswahrheit taucht aber in uns sofort die hochst
interessante Frage auf: Erkennen sie beide, Engel und
Teufel, auf gleiche Weise, und zwar glelcherwelse Natiir-
liches und Ubernaturllches? Und wenn nein, inwieweit ver-
mogen wir das Wie? und das Was? der Erkenntms von
seiten der Engel und Teufel niher zu bestimmen ?

Mit Beantwortung aller dieser Fragepunkte diirften
wir — wenigstens soweit es im Rahmen eines wissenschaft-
lichen Artikels geschehen kann — so ziemlich die Theorie
der Engelerkenntnis erschopfend dargelegt haben. Aller-
dings darf nicht aufleracht gelassen werden, daBl auf dem
Gebiete der Angelologie und namentlich auf dem Gebiete
der Theorie der Engelerkenntnis dullerst wenig de fide,
Glaubenswahrheit ist, daB wir es also in der Engelerkennt-
nis — und von der soll ja ausschlieBlich die Rede sein —
mit den verschiedensten, oft widersprechendsten theologi-
schen Lehrmeinungen zu tun haben werden, deren haupt-
siachlichste wir anfithren und naher untersuchen wollen;
selbstverstindlich gilt es vor allem, die Lehre des heil.
Thomas klarzulegen, in deren Lichte die entgegenstehenden
Meinungen ihre Wiirdigung finden sollen.

Praeambula.

Existenz und Natur der Engel.

Kurz nur soll erwihnt werden, woriiber uns die Offen-
barung: Schrift, Viter und Lehramt der Kirche, bezughch
der Existenz und Natur der Engel belehrt.

Was den Namen ,Engel“ anbelangt, ist der Ausspruch
St. Augustins bekannt, der da sagt: ,,Spiritus angeli sunt,
et cum spiritus sunt, non sunt angeli; cum mittuntur, fiunt
angeli. Angelus enim officii nomen est, non naturae. Quae-
ris nomen huius naturae, spiritus est; quaeris officium,
angelus est; ex eo, quod est, spiritus est, ex eo, quod agit,
angelus est.“! Der gleichen Meinung ist auch Origenes.?
Der Name Engel, lat. angelus, kommt vom griechischen

1 8, Aug., In ps. 103, serm. 1. nr. 15.
2 Orig. e. Celsum V, 4.



Die Erkenntnis der Engel. 327

ayyedoc und bedeutet Bote, Gesandter; und in dieser Be-
deutung nennt auch St. Paulus die Engel zvevuara Asrovg-
yixa! = dienende Geister, bezeichnet somit im Sinne Au-
gustins beides: Natur und Amt der Engel. Im Hebriischen
heifien die Engel oaxn, d. h. Boten, Gesandte; denn be-

sagter Name kommt vom Zeitwort 3x% das im Piel legatione

fungi, also Gesandten-, Botendienste leisten bedeutet. Doch
heifen die Engel im hebriischen Texte der HI Schrift
6fters auch oy 32, d. h. S6hne Gottes, ferner Gotter, Hei-

lige. Der Name Engel bezeichnet demnach nicht die Natur,
sondern nur das Amt derselben.

§ 1. Die Existenz der Engel.

Von der Existenz der Engel sprechen fast unzéihlige
Texte der HI. Schrift, oder wie St. Gregor d. Gr. sagt:
,Esse angelos et archangelos pene omnes sacri eloquii
paginae testantur.“? Eine kleine Auslese solcher Texte
wollen wir bieten. So heifit es gleich im Schopfungsbuche:
,Collocavit enim Deus ante paradisum voluptatis Cherubim
ad custodiendam viam ligni vitae.“? Drei Engel besuchen
Abraham,* befreien darauf Loth aus Sodoma.® Der Engel
des Herrn hélt Abraham von der Schlachtung seines Sohnes
Isaak ab.® Jakob sieht im Traume die Engel auf der
Himmelsleiter auf- und absteigen.” Der Engel des Herrn
geht dem Heerlager der Sdhne Israels voraus, bei Tage
in einer Wolke, bei Nacht in einer Feuersiule.® Der Engel
des Herrn streckt seine Hand iiber Jerusalem aus, um es
zu zerstoren.? | Ich sah den Herrn sitzen auf seinem
Throne, sprach der Prophet Michias zum Konig Josaphat,
yund das ganze himmlische Heer zu seiner Rechten und
zu seiner Linken.“1® Vom Erzengel Raphael erfahren wir,
daB er einer von jenen sieben sei, die vor dem Herrn
stehen.!! | Seinen Engeln hat er deinetwegen befohlen,*
betet der Psalmist, ,,auf daB sie dich bewahren auf allen
deinen Wegen.“12 | Preiset den Herrn, all ihr Engel.“13
Durch den Neid des Teufels, des bosen Engels, ist der

1 Hebr. 1, 14. 2 Greg. M., Hom. 84 in Evang. n. 9.

8 (Gen. 3, 24. 4+ Gen, c. 18. 5 (zen. c. 19, 8 Gen. 22, 11—12,
7 Gen. 28, 12, 8 Ex. 14, 19. 9 2. Reg. 24, 16.

10 3. Reg. 22, 19. 1t Tob, 12, 15. 12 Pg. 90, 11.

13 Ps. 102, 29.



328 Die Erkenntnis der Engel.

Tod in die Welt eingetreten.! Isaias sieht bei seiner Weihe
zum Propheten die Seraphim beim Throne Gottes stehen
und hort, wie sie sich gegenseitig das dreimalige Sanctus
zurufen.? Ein Engel verkiindet dem Propheten Daniel
Christum, den Fiirsten.® Derselbe Prophet spricht von
einem Engel, d. h. besonderen Schutzgeist der Perser, der
Meder und des jiidischen Volkes.*

Desgleichen oder besser noch mehr bietet uns das
Neue Testament Belege fiir die Existenz der Engel. ,Nach
der Auferstehung,” sagt der gottliche Heiland, ,werden
die Menschen sein wie die Engel Gottes im Himmel,“ d. h.
ohne vegetarisches Leben.® Im Gleichnis vom Unkraut
und dem Weizen spricht der goéttliche Heiland vom Teufel,
der das Unkraut unter den Weizen gesiit habe; die Schnitter
der Ernte sind die Engel.® ,Ihre (nimlich der Kinder)
Engel sehen immerdar das Angesicht des himmlischen
Vaters.“” Auch die Engel wissen nicht den Tag noch die
Stunde des Gerichtes.® Sehr h#ufig spricht auch die Apo-
kalypse von den Engeln.

Auch Angelophanien, Engelserscheinungen werden des
Ofteren in der HI. Schrift erwihnt. So verkiindet ein
Engel die Geburt des Vorliufers Christi,’ und der Engel
Gabriel die Geburt des Erlosers selbst.l Engel erscheinen
in der Geburtsnacht des Heilandes und lobpreisen Gott.!!
Ein Engel stéirkt den Herrn in seiner Todesangst am Ol-
berge.!> Ein Engel fiuhrt Petrus und Johannes aus dem
Kerker.!3

Die angefiithrten Texte mogen geniigen; aus ihnen er-
hellt die Existenz der Engel, und zwar sind, wie die glei-
chen Stellen beweisen, diese Engel nicht reine Phantasie-
gebilde, nicht Personifikationen von Naturkriften, sie sind
auch nicht , Gespenster“ im Sinne des Volksmundes, nein,
sie sind vielmehr verniinftige, personliche Wesen, sind der
Hofstaat des himmlischen Konigs. Doch damit beriithren
wir schon den anderen Punkt unserer Praeambula, nim-
lich die Natur der Engel, woriiber sofort die Rede sein
soll. — Bemerkt sei noch folgendes. Wir {ibergehen der
Kiirze halber, Vitertexte und Ausspriiche des unfehlbaren
Lehramtes der Kirche {iber die Existenz der Engel hier-

1 Sap. 2, 24. %186, 2 8 Dan, 9, 21. 4+ Dan. 10, 5.
& Matth, 22, 30. ¢ Matth. 13, 39 ss. 7 Matth. 18, 10.
8 Matth. 24, 36. ® Lue, 1, 11. 10 Lue. 1, 26.

11 Lue. 2, 9. 13. 12 Lue. 22, 43. 13 Act. 5, 19; 12, 7.



Die Erkenntnis der Engel. 329

orts anzufiithren, da wir ohnedies beide im néchsten Para-
graphen iiber die Natur der Engel beriicksichtigen miissen
und weil oft dieselben Texte iiber beides, iiber Existenz
und Natur der Engel, sprechen.

§ 2. Die Natur der Engel.

Untersuchen wir zuerst, welchen AufschluB uns die
H1. Schrift iiber das Wesen der Engel gibt. Wir konnen
iiber die Natur der (guten wie der bdsen) Engel folgende
Wahrheiten als in der HI Schrift enthalten und ausge-
sprochen feststellen.

a) Die Engel sind hohere Wesen als die Menschen.
,2Minuisti eum (scilicet hominem) paulo minus ab angelis.“!
Und Petrus schreibt: ,, Angeli fortitudine et virtute cum
maiores sint nobis etc.“? Ferner miussen wir sagen: Nach
der Glaubenslehre sind die Engel Schutzgeister der Men-
schen. Cfr. Ps. 90, 11: ,,Angelis suis mandavit de te“ ete.
Dies konnten sie aber nicht sein, wiren sie nicht Wesen
hoherer Art, vollkommener als die Menschen.

b) Sind die Engel auch hohere Wesen, so sind sie doch
nur Kreaturen, Geschopfe Gottes. Dies ist eine weitere
Wahrheit, die uns die HIl. Schrift proponiert. Eine klas-
sische Stelle hiefiir haben wir im Hebrierbriefe,® wo der
Apostel ausdriicklich im Gegensatz zum Gottessohne von
den Engeln sagt, sie seien nur dienstbare Geister. Und
der Apostel Judas berichtet in seinem Briefe,* dafl Gott
jene Engel, qui non servaverunt suum principatum, auf
das Gericht des groBen Tages mit ewigen Banden unter
der Finsternis bewahrt halte — ein Beweis aus vielen fiir
die Geschopflichkeit der Engel.

c) Ferner belehrt uns die HL Schrift iiber die Korper-
losigkeit der Engel, die keiner Speise bediirfen;5 auch
gibt es unter ihnen keine generatio carnalis. ,,In resur-
rectione enim neque nubent neque nubentur, sed erunt
sicut angeli Dei in coelo.“¢ Und Paulus versichert uns,
daB in Christo alles begrindet sei im Himmel und auf
Erden, das Sichtbare und das Unsichtbare;” und mit
letzterem Ausdrucke denkt er nach der vulgiren Schrift-
auslegung an die Engel. :

1 Ps. 8, 6. 2 II Petr. 2, 11. 3 Hebr. 1, 14. 4 Jud. v. 6.
5 Tob. 12, 19. ¢ Matth. 22, 30. 7 Col. 1, 16.



330 Die Erkenntnis der Engel.

d) Die Korperlosigkeit der Engel schlieft in sich, daf
sie sehr agile Wesen seien; auch dies hat die Hl. Schrift
geniigend erkldrt. So berichtet Isaias von seiner Pro-
phetenweihe: ,Et volavit ad me unus de Seraphim.“! Ein
Engel faft den Propheten Habakuk beim Schopf und trigt
ihn nach Babel zum Propheten Daniel.? Engel steigen
bei der Auferstehung Christi vom Himmel herab,® zeigen
sich den Menschen.* Dem Hauptmann Kornelius erscheint
ein. Engel.’ Mehrere Engel koénnen zugleich an ein und
demselben Orte sein; auch diese Tatsache ist in der Heil
Schrift verbiirgt, z. B. mehrere Teufel in einem Be-
sessenen.®

e) Schliefllich ist auch die, wenn auch nicht pure
Geistigkeit der Engel in der HI Schrift ausgesprochen.
,2lhre (nimlich der Kinder) Engel sehen allzeit das An-
gesicht des himmlischen Vaters.“” Ferner: sie haben einen
freien Willen und konnen siindigen, beziehungsweise haben
gesiindigt. ,,Deus angelis peccantibus non pepercit.“®¢ Judas
spricht von Engeln, ,qui non servaverunt suum princi-
patum®?® Ja, schon im Buche Job heiBit es ,in angelis
suis reperit pravitatem*.1® Diese Schriftstellen iiber die
Natur der Engel mogen geniigen. Wir erfahren, daBl die
Engel, wiewohl Geschopfe, doch hohere, geistige Wesen
sind, mit Vernunft und freiem Willen begabt; mehr brau-
chen wir fiir unsere These nicht. Nun zu den Vitern!

Wiewohl die Viter einmiitig die Existenz der Engel
gleichsam als de fide voraussetzen, so finden wir sie doch
in ihren Ansichten inbezug auf das Wesen der Engel
durchaus nicht eines Sinnes, derart, daBl einige derselben
an der rein geistigen Natur der Engel festhalten, andere
doch eine gewisse, wenn auch #uBerst feine Korperlichkeit
der Engel zugeben zu miissen glauben; ja, manche der
Viter wagen iiberhaupt nicht, ihrer eigenen Ansicht Aus-
druck zu verleihen, sie schwanken und sprechen fir beides.
Fiir alle drei Richtungen wollen wir die wichtigsten Viter
kurz anfiihren und einiges zur Erklirung der sonderbaren
Tatsache beifiigen.

An der Korperlichkeit der Engel scheinen festzu-
halten: Clemens Alexandrinus, der bei den Engeln
einen feinen Leib zugibt, denn er spricht von einer zpogs

1 Is. 6, 6. 2 Dan. 14, 35. 3 Matth. 28, 2. + Matth. 28, 6.
5 Act. 10, 2. ¢ Luc. 8, 30. 7 Matth. 18, 10.
8 II Petr. 2, 41. ® Jud. v. 6. 10 Tob 4, 18.




Die Erkenntnis der Engel. 331

érmovpavioc der Engel; nur 1dBt sich schwer bestimmen,
wie er sich dieselbe vorstellte. Tertullianus schreibt den
Engeln einen Leib sui generis zu.! Hilarius sagt von
den Engeln: ,Nihil est quod non in substantia sua cor-
poreum sit.“ Ambrosius bekennt sich zu seiner Ansicht
mit den Worten: ,Nos nihil materialis compositionis im-
mune atque alienum putamus praeter illam solam vene-
candae Trinitatis substantiam.“? Cassianus vertritt die
Ansicht: , Angeli incorporei nullatenus aestimandi sunt
sicut et animae humanae; habent enim secundum se corpus,
quo subsistunt.“? Fulgentius weist Engeln und Teufeln
einen verschiedenartigen Leib an: ,,Corpus aethereum 1. e.
igneum angelos dicunt (nach der Anschauung seiner Zeit-
genossen) habere, daemones vero corpus aereum.“* Die
Teufel haben also seiner Meinung nach einen grobsinn-
licheren Leib als die guten Engel. Doch genug.

Die rein geistige Engelnatur vertreten: S. Ignatius
M., der die Engel in seinem Briefe ad Trall. zovg ovgea-
viovg domudtove @ueerg nennt. Irenaeus: ,Sine carne
enim angeli sunt.“? Athanasius: ,Jdyyslog {@ov Adoywxov,
atlov, buroloyixov, atavaror.“® Eusebius Caes. nennt
die EnUel ,,aquarom Tag voepag zal &etag dvvoquszg, ayy&—
Aove TE xal aolayyelovg avic te zal varz] xaﬂaoa AV EV-
para. i Gregorlus Nys ,Mepégwma za oo 7 loytm; xtwu
gl T¢ 'n;v aaamarov ,caz 'n)v Ev6OUATOY rpvuw éotl 0t ayye-
Axy) uEv 7 dowuaros” To 0k Erepov eidog nyszg ol av{*}gwyro; -
Gregorius Naz. nennt die Engel ,vonrov xai aaw,uarov
xtioww"? Epiphanius nennt den Teufel nAVEDU axcdagrov
xal aaa)yarov“ 10 Chrysostomus faBt seine Anschauung
hieriiber in dle Worte zusammen: ,, Lawmaw ayyflovg, aoy-
ayyéAovg xal Tovg alAndovg TdY aomudtwy ololas.“!t! Theo-
doret spricht auch von den Engeln als ,docjuaror gioeic®.1?
Leo M. gibt seiner Anschauung folgendermaBen Ausdruck:
»Fidem veram esse quae est catholica, omnium creatura-
rum sive spiritualium sive corporearum bonam confiteri
substantiam.“1* Dem hl. Gregor d. Gr. gilt die Geistigkeit

1 Tert., De carne Christi cap. 6. 2 Ambr., De Abraham lib. 11 e. 8-
8 Cass., Coll. VII e. 13. 4+ Fulg., De fide c. 8. 5 Tren., Adv,
haeres, 1II. 20 n. 4. ¢ Ath., De com. Ess. Patris, Fil. et Sp. S. n. 51.
7 Euseb., De demonstr. Evang. lib. 4 e, 1. 8 Greg. Nys., Orat. dom. IV
 Greg. Naz., In or. 34. 10 Epiph., Haer. 20 n. 18. 1. Chrys,,
f)‘.\d Stag. lib. 1. 12 Theod., In Gen. c. 20. 13 Leo M., Ad Turri-
inm e. 6.



832 Die Erkenntnis der Engel.

der Engel fiir so ausgemacht, dal er vom Gegenteil sagt:
»,Quis sanum sapiens esse spiritus dixerit corporeos.“! Nach
Damascenus ist die Natur der Engel eine ovsia vospd
xal d¥log %ol aoouatog.?

Nun mogen noch jene Viter zu Worte kommen, die
sich sowohl fiir die Materialitit wie Spiritualitit der Engel
erkliren, Justinus M. spricht in seinem Dial. ¢. Tryph. von
einer uns unbekannten und ungewohnten Speise der Engel,
etwa nach Art des Manna der Juden in der Wuste. Doch
scheint sich Justin die Engel wieder als geistige Wesen zu
denken; denn in seinem Hexaémeron teilt er die Dinge
in sechs Klassen ein und sagt, erstens ,eic vosoa xat ddd-
vare, oitol glow of dyyedo. Origenes ist ebenso unklar.
Einerseits 1d6t er die Engel Seelen haben: ,Non videtur
absurdum de sanctis angelis dicere, illos animas habere;3“
dann aber erkldrt er wieder, die Engel kitten keine
Leiber;t doch gesteht er auch: ,,quando isti creati sint vel
quales aut quomodo sint, non satis in manifesto designatur.“
Ebenso ungenau driickt sich auch Basilius aus. Er nennt
zwar die Engel ,wontor xtiow, acauatov xal loywxypr*, auch
den Teufel heiBit er g¢dotr dowuaror, doch sagt er auch
von der Engelnatur ,7 oveie avtdvr td @épiov mwedbua 7
nte avior. Ebenso ungenau spricht auch Augustin
von den Engeln. Im Kommentar zum Ps. 85 schreibt er
tiber die Worte: ,Eruisti animam meam de inferno in-
feriori‘ etc.: ,Adhuc habet vitam utique corpus nostrum,
et tamen comparatum corpori illi, quod futurum est, qualia
sunt angelorum corpora, invenitur corpus hominis
mortuum, quamvis adhuc habens animam.“ Als geistige
Geschopfe hinwiederum denkt sich Augustin die Engel,
wenn er sie ,spirituales et intellectuales creaturas nennt.’

Diese Auslese von Viterstellen moge geniigen, um den
Standpunkt der Viiter, den sie der Frage iiber die Natur
der Engel gegeniiber einnehmen, irgendwie kennen zu
lernen. Aber, so fragen wir uns, woher die Gegensitze?
Wie konnten einige Viter, die doch die gleichen Schrift-
texte vor sich hatten wie ihre Zeitgenossen und daselbst
von der geistigen Engelnatur lasen, wie konnten, so fragen
wir uns, sie die Behauptung aufstellen, die Engel seien

t Greg. M., IV Dial. ¢. 29. 2 Damase., De fide orthod. 1. 2 ¢. 3.
¢ Orig., in I de princ. 4 e Cels. 1. 6. 5 De Prine. Praef. n. 10.
¢ Basil., Contra KEunom. 1V. 7 Aug., De Gen. lib. 8 c. 25.



Die Erkenntnis der Engel, 333

korperliche Wesen, mit Seelen, mit wenn auch nur feinen,
subtilen Leibern?

Zur Erklirung und Losung dieser Schwierigkeit und
gewiB befremdenden Tatsache sollen folgende Griinde an-
gefiithrt werden. Vor allem ist zu beachten, keiner der
Viter hat einen gelehrten Traktat tber die Engel ge-
schrieben, keiner eine wissenschaftliche Untersuchung iiber
deren Wesen angestellt; ihre Ansichten iiber die Engel
sprachen sie eben nur gelegentlich ihrer Schrifterklirung
aus, wie es gegenwirtiges Bediirfnis, augenblicklicher Nutzen
ersprieBlich erscheinen lieB. Sodann ist weiter zu beher-
zigen, daB wir bei den Vitern keine technischen Begriffe
und Ausdriicke, d. h. philosophische in unserem Sinne,
vorfinden. Ihnen fehlte noch der Begriff der Potentialitit.
Kein Wunder, wenn sie dann ihrer Ansicht mit dem Aus-
druck corporeitas (in irgend einer Form) Ausdruck ver-
liechen, um so der Gefahr zu entgehen, den Engeln gott-
liche Natur beilegen zu miissen. Anhaltspunkte hiefiir
bieten die oben angefiihrten Worte des hl. Ambrosius,
dann Augustin De Gen. lib. 7 ¢. 6 und auch das Wort des
Damaszeners, der sagt: ,Incorporeus (sc. angelus) imma-
terialis dicitur quantum ad nos; nam omne ad Deum col-
latum, qui solus incorporalis est, crassum et materiale
reperitur.“! Zu Viterzeiten behalf man sich eben mit
Worten, wie man konnte, nicht wie man sollte. Schliefilich
finden wir auch, daBl gar manche schwierige Viterstellen
im Zusammenhange gar manches von ihrer Schwierigkeit
verlieren, namentlich dann, wenn genau untersucht wird,
in welchem Sinne der einzelne Vater das Wort corpus
versteht. Wenn auch der Engel ein rein geistiges Wesen
ist — an sich und im Vergleich mit der Menschennatur,
im Verhéltnis zum Wesen Gottes schien doch so manchem
der Vater die Engelnatur etwas Korperhaftes an sich zu
haben. Und auch hiefiir kann obiger Ausspruch des
Damaszeners geltend gemacht werden.

Zum Schlusse wollen wir noch die wichtigste Quelle
der Offenbarung, das lebendige, unfehlbare Lehramt der
Kirche, in der Frage iiber die Natur der Engel vernehmen.
Bekanntermaflen gewinnen ja Schrift- und Vitertexte aus
den Entscheidungen des kirchlichen Magisteriums erst
ihre Kraft und Wiirze. Welchen Standpunkt nimmt also

1 Damasec., De fide orth. lib. 2 e. 3.



334 Die Erkenntnis der Engel.

die lehrende Kirche in der Engelfrage ein? Was lehrt
sie uns iiber das Wesen der Engel? Nur einige wenige
Stellen sollen anstatt vieler angefithrt werden. Wir be-
kennen und glauben im Symbolum Nicaenum (a. 325) (und
im selben Sinne in allen in den folgenden Jahrhunderten
erflossenen Glaubensbekenntnissen bis herab zum Vati-
canum) ,,Hzarevoyev ag eva Ocov, []ars()a Jravroxoaroga
rAVTOY 00aTAHY Té xai aogaroy momriw.* Mit den ddgara
sind eben die Geister gemeint, die Paulus des Ofteren,
z. B. Col. 1, 16, invisibilia nennt. Deutlicher spricht das
Cone. Lat. IV vom Jahre 1215 cap. 1: ,Qui (Deus) sua
omnipotenti virtute simul ab initio temporis utramque de
nihilo condidit creaturam spiritualem et corporalem, an-
gelicam scilicet et mundanam ac deinde humanam, quasi
communem ex spiritu et corpore constitutam.“ Die gleiché
Entscheidung mit denselben Worten fallte das Conc. Vatic.
sess. IIT e¢. 1. (Allerdings hat damit weder das Lat. IV
noch das Vatic. etwas definiert, wie gleich gesagt werden
soll.) In &dhnlicher Weise wie die genannten Konzilien
spricht auch das Florentinum in decreto pro Iacobitis:
pEirmissime credit (Concilium) unum Deum . . ., qui quando
voluit bonitate sua universas tam spirituales quam cor-
porales condidit creaturas. Von Bedeutung fiir unsere
Frage ist auch die Tatsache, dall das Conc. oecum. V can. II
den Irrtum des Origenes verurteilte , qui posuit ipsas
mentes (scilicet angelos) assumpsisse corpora subtiliora vel
crassiora, ex quo diversi ordines angelorum effecti sunt.

Das Resultat unserer Untersuchung iiber die Natur
der Engel ist demnach folgendes:

1. Die Existenz der Engel ist auBler allem Zweifel;
und zwar sind sie verniinftige, personliche Wesen, mit
freiem Willen begabt und von den Menschen specifice ver-
schieden: und dies miissen wir als de fide bezeichnen.

2. Wiewohl weder das Concilium Lateranum IV noch
das Vaticanum eine formelle Definition erlassen hat (beide
sprechen ja nur in den sogenannten capita iiber die Natur
der Engel, ohne mit ausdriicklichen Worten ein Dogma
definieren zu wollen), so kénnen wir doch als proximum
fidei, als sententia certissima et communis, als eine Lehre,
die absque errore in fide nicht geleugnet werden kann,
feststellen, daBl die Engel rein geistige Substanzen sind.!

t Heinrich, Dogm. V. Bd. § 284, 1.



Die Erkenntnis der Engel. 335

Alles iibrige, was sonst {iber die Natur der Engel zu
sagen wire, ist fiir unsere Frage nicht von Belang. Wir
wenden uns darum nach diesen Voraussetzungen unserer
These, iiber die Erkenntnis der Engel, zu.

Die Erkenntnis der Engel.

Wir haben als proximum fidei aus den Offenbarungs-
quellen die Geistigkeit der Engelsubstanzen festgestellt,
und damit haben wir uns ein festes Fundament gegraben
und aufgemauert, auf das wir das geistige Gebdude der
Theorie der Engelerkenntnis aufbauen konnen. Jetzt
konnen wir der Frage niher treten: Welche Erkenntnis-
art haben wir nun diesen Engeln, die wir als rein geistige
Wesen kennen gelernt und bewiesen haben, zuzuweisen ?
Bevor wir aber an die wissenschaftliche Losung dieser
Frage gehen konnen, wollen wir nochmals auf Sechrift,
Viter und Magisterium der Kirche zurtickkommen und
schauen, wenigstens im allgemeinen, was wir aus diesen drei
Offenbarungsquellen iiber die Engelerkenntnis schopfen
konnen,

1. Die HI Schrift.

DafBl die Engel uberhaupt erkennen, Erkenntnisakte
setzen, erhellt daraus, dafl die HIl. Schrift von den Engeln
Dinge aussagt, die eine Erkenntnis entweder voraussetzen
oder im Gefolge haben. So wird uns vor allem an un-
ziahligen Stellen von einem Sprechen der Engel be-
richtet; cf. Gen. 19, 9; 31, 4; Jud. 13, 7; Act. 8, 26 usw.
Sprechen aber setzt Denk-Erkenntnisakte voraus, sowie
letztere ersteres begleiten miissen. Ferner spricht die
Hl. Schrift von einem ,Geschicktwerden“ der Engel
und zwar mit Auftrigen: aber auch dies verlangt Er-
kenntnis. ,Missus est angelus Domini sanctus Raphael,
ut curaret eos ambos*! scilicet Tobiam et Saram. ,Missus
est angelus Gabriel a Deo in civitatem Galilaecae“? ete.
(Cf. I Par. 21, 5; II Par. 32, 21; II Mach. 15, 22; Mal
3, 1 usw.). Weiter heiBt es in der HI. Schrift, daB die
Engel Befehle vom Herrn erhalten. ,,Praecepitque Domi-
nus angelo suo“?® , Angelis suis mandavit de te“* usw.

1 Tob. 3, 25. 2 Lue. 1, 26, cf. ib. 1, 11 ss. 8 T Par. 21, 27.
4+ Ps. 90, 11.

Jahrbuch tiir Philosophie ete. XXII. 29



336 Die Erkenntnis der Engel.

Aber auch derartige Befehle, namentlich was den Schutz
der Menschen betrifft, setzen Erkenntnis in den Engeln
voraus. Desgleichen wird von den Engeln ein Dienst
ausgesagt, den sie leisten, wie er nur verniinftigen, mit
Erkenntnis ausgestatteten Wesen zukommen kann. ,An-

geli . . . ministrabant ei“! (scilicet Domino). Vergl. die
Dienstleistung Raphaels in der Tobiasgeschichte und die
Administratorii spiritus im Hebrierbriefe.2 — Sodann

heiBt es in der HI Schrift, daf die Engel den Herrn
lobpreisen und anbeten: ,Benedicite angeli Domini
Domino.“3 , Adorate eum omnes angeli eius.“* Anbeten
und lobpreisen aber sind Akte, die ohne Erkenntnis ab-
solut undenkbar sind. Weiters werden die Engel als
Schutzgeister der Menschen bezeichnet. Hiefiir die
obenerwihnte Stelle des 90. Psalmes, sodann: ,Angelus
Domini per noctem aperiens ianuas carceris et educens
eos* scilicet Petrum et Apostolos ceteros.® Von den Engeln
heiBBt es weiter, dal} sie die Menschen erleuchten. Vom
hl. Paulus meinen die Pharisider: , Quid si spiritus locutus
est ei aut angelus?¢ Beweis dafiir, was die Juden selbst
von den Engeln dachten. Cf. die Bekehrungsgeschichte
des Hauptmanns Kornelius, Act. ¢. 10. — SchlieBlich wird
den Engeln das tatsichliche Stindigen und Bosheit
beigelegt, aber auch dies ist ohne Erkenntnis undenkbar.
,In angelis suis reperit pravitatem.“” ,Deus angelis pec-
cantibus non pepercit.“®

Ubrigens spricht auch die HI Schrift geradezu von
der Erkenntnis der Engel und bezeichnet dieselbe als
eine ausgezeichnete. ,De die autem illa et de hora
nemo scit, neque angeli coelorum.“® [ Quibus (scilicet
angelis) revelatum est, scilicet passiones et posteriores
gloriae“10 usw.

Aus all diesen angefiihrten und noch vielen anderen
Schrifttexten miissen wir schlieBen, dal den Engeln eine
gewisse Erkenntnis zukomme; denn all die von den Engeln
ausgesagten Dinge setzen wenigstens irgendwelche Er-
kenntnis voraus. Welche? Das ist eben Sache philo-
sophisch-theologischer Diskussion.

1 Matth. 4, 11; Mare. 1, 13, 2 Hebr. 1, 14. 3 Dan. 3, 68.
¢ Ps, 96, 7, cf. Ps. 102, 20; 148, 2, 5 Act. 5, 19; 12, 7.
& Act. 23, 9; 27, 28. 7 Job 4, 18. 8 II Petr. 2, 4; Jud. 6.
9 Matth. 24, 36. 10 T Petr. 1, 12.



Die Erkenntnis der Engel. 337

2. Die Viater.

Welche Stellung nun nehmen wohl die Viter der
Frage iiber die Engelerkenntnis gegeniiber ein? Natiir-
lich konsequent entsprechend ihrer Anschauung iiber die
Natur der Engel. Deshalb sprechen jene Viter, die den
Engeln einen, wenn auch noch so feinen, Leib zuschreiben,
von einer geistigen und sinnlichen Erkenntnis; jene Véter
aber, die an der rein geistigen Engelnatur festhalten,
reden deshalb auch nur von einer geistigen Erkenntnis,
durch welche natiirlich die Engel sowohl Materielles wie
Geistiges erkennen. Von einer nidheren Anfiihrung von
Vitertexten konnen wir der Kiirze halber abstehen, da
wir ohnehin nichts Neuem begegnen wiirden.

3. Das kirchliche Lehramt.

Das unfehlbare Lehramt der Kirche kennt die Engel
nur als reine Geister; deshalb sind wir berechtigt, auf eine
rein geistige Erkenntnis der Engel zu folgern. Natiirlich
konnen wir aus dieser Tatsache nicht schlieBen, als sei es
de fide, da den Engeln nur eine geistige Erkenntnis zu-
komme. So weit ging die Kirche in ihren dogmatischen
Lehrentscheidungen bis jetzt noch nicht. Auch hier k6nnen
wir fiiglich von ausfiihrlichen Textzitationen Abstand
nehmen und verweisen auf obige Stellen, wo tber die
Natur der Engel die Rede war.

Nach diesen Untersuchungen miissen wir feststellen,
daBl die Engel wirklich erkennen, Erkenntnisakte setzen.
Wie beschaffen aber diese Erkenntnis der Engel sei,
dariber hat sich die Offenbarung #uBerst wenig aus-
gesprochen. Dies niher zu bestimmen ist Aufgabe der
Theologie und soll nun im folgenden versucht werden —
nach der Lehre des hl. Thomas. Wir beginnen nach dem
oben aufgestellten Plan mit der natiirlichen Erkenntnis
der Engel, d. h. wir wollen das niher bezeichnen und fest-
setzen, was der Engel an natiirlichen Erkenntnis-
objekten ohne Elevation zum Ubernatiirlichen
erkennt. |

I. Die natiirliche Erkenntnis der Engel.

Erkenntnis generisch genommen ist eine Titigkeit,
eine Betidtigung (operatio). Jede Betitigung setzt aber
ein n#chstes Téatigkeitsprinzip voraus (principium pro-

99



338 Die Erkenntnis der Engel.

ximum operationis), und dies nennt man philosophisch
Potenz (potentia seu facultas). So sprechen wir vom Ver-
stand, Willen, von den fiunf Sinnen als von Potenzen.
Ferner: Jede Tétigkeit muB offenbar ein Objekt, einen
Gegenstand haben, auf welchen sich die Titigkeit er-
streckt. So ist z. B. ein Sehen nur mdoglich, wenn das
Auge, die Potenz des Sehens, ein Objekt vor sich hat,
das es wahrnehmen soll. Damit aber eine Potenz mit
einem Objekte in Kontakt treten konne, dazu bedarf es
einer Form, die den Kontakt zwischen Objekt und Potenz
vermittelt. Nicht der Baum z. B. in seiner realen Wirk-
lichkeit ist im Auge, sondern nur ein Bild der Spezies
desselben; durch diese Spezies nimmt das Auge den Baum
wahr. Aber auch das soeben erwihnte ,In-Kontakt-
treten® zwischen Potenz und Objekt geschieht nur in einer
gewissen Weise, hat seinen Modus; denn anders treten die
sinnlichen Potenzen mit ihren Objekten in Kontakt, anders
die geistigen mit den ihrigen. Daraus folgt: Wollen wir
zur genauen Kenntnis einer Tétigkeit, eines Aktes, einer
operatio gelangen, dann miissen wir jene vier Elemente,
die beim Zustandekommen eines Aktes konkurrieren, einer
griindlichen Untersuchung unterziehen: nimlich die Po-
tenz, das Objekt, die Form und den Modus. Alle diese
vier Elemente der Faktoren finden wir bei jeder Tétig-
keit vor, somit auch beim Erkenntnisakte, bei der Er-
kenntnistitigkeit. Und in der Tat ein Erkenntnisakt ist
nur moglich bei Vorhandensein eines nichsten Erkenntnis-
tatigkeitsprinzips, und dies ist der Verstand, eines Objektes,
und dies ist nur dann im Bereiche des Verstandes, wenu
gewisse Formen, Erkenntnisformen (species intelligibiles)
genannt, mitwirken. Der ganze ErkenntnisprozeB voll-
zieht sich immer nach einem gewissen Modus: denn ge-
wisse Objekte erkennt der Verstand actu, andere hin-
gegen nur habituell. Wollen wir demnach zu einem
moglichst addquaten Verstindnis der natiirlichen Engel-
erkenntnis gelangen (soweit dies fiir uns hier auf Erden
moglich ist), so haben wir also folgende Punkte im ein-
zelnen zu untersuchen: 1. Die Erkenntnispotenz der Engel.
2. Die Erkenntnisformen des angelischen Verstandes.
3. Die Objekte, und diese sind doppelter Natur, imma-
terielle und sinnliche Objekte. 4. Die Art und Weise, wie
die Engel erkennen. Und weil die Engel als vernunftige,
personliche Wesen auch soziale Wesen sind, die mit-



Die Erkenntnis der Engel. 339

einander verkehren, im Gedankenaustausch stehen, so
kommt noch zur Behandlung: 5. Die Erleuchtung und
Sprache der Engel.

Nach der Erklirung und Darlegung dieser fiinf Punkte
werden wir wenigstens ein schwaches Abbild, eine dem
Bereiche des Ahnungsvollen zugehiérende Vorstellung von
dem Wesen und der Beschaffenheit des natiirlichen
Erkennens der Geisterwelt gewonnen haben, die uns in
ihrer realen Wirklichkeit erst im Jenseits vollstindig er-
schlossen werden wird. Nochmals sei bemerkt, daf in
den aufgezihlten fiinf Punkten nur vom mnatiirlichen
Erkennen der Engel die Rede sein wird.

1. Die Erkenntnispotenz der Engel

Weder Schrift noch Viater noch kirchliches Lehramt
legen uns betreffs der Erkenntnispotenz der Engel etwas
als de fide vor; wir verbleiben deshalb in dieser Teil-
frage rein auf philosophisch-theologischem Gebiete.
Grundlegend und zugleich hochst wichtig wird es sein,
sich dariiber klarzuwerden, ob denn der Engel zum Er-
kenntnisakte einer von seiner Wesenheit real verschiedenen
Erkenntnispotenz bediirfe, oder ob vielleicht seine Wesen-
heit unmittelbares Erkenntnisprinzip sei.

Darauf antworten wir mit dem hl. Thomas Sum.
theol. I. q. 54 a. 3: ,Nec in angelo nec in aliqua alia
creatura virtus vel potentia operativa est idem, quod sua
essentia.“ Also erkennt der Engel nicht unmittelbar mit
und durch seine Wesenheit, sondern er hat ebenso wie
der Mensch zum Erkenntnisakte eine eigene Potenz not-
wendig. Die Beweise hiefiir lassen wir den hl. Thomas
fiihren.

a) ,,Cum enim potentia dicatur ad actum, oportet
quod secundum diversitatem actuum sit diversitas poten-
tiarum. Propter quod dicitur, quod proprius actus re-
spondet propriae potentiae. In omni autem creato essentia
differt a suo esse et comparatur ad ipsum, sicut potentia
ad actum. Actus autem, ad quem comparatur potentia
operativa, est operatio. In angelo autem non est idem
intelligere et esse;! nec aliqua alia operatio aut in ipso

1 Ib. a. 2: ,quia esse angeli sicut cuiuscumque creaturae est deter-
minatum ad unum secundum genus et speciem;“ intelligere autem habet
Infinitatem simpliciter.



340 Die Erkenntnis der Engel.

aut in quocumque alio creato est idem, quod eius esse.
Unde essentia angeli non est eius potentia intellectiva.“
I. q. 54 a. 3. Fast das gleiche Argument bringt der
Aquinate I. q. 79 a. 1. St. Thomas griindet also seinen
Beweis auf den fundamentalen Unterschied von Wesenheit
und Sein, die in den Kreaturen real verschieden sind und
daher auch notwendigerweise den realen Unterschied von
potentia operativa und essentia involvieren.

Zwei weitere Beweise entnehmen wir dem hl. Thomas
I g. 77 a. 1, woselbst er die gleiche Frage an der
Menschenseele untersucht; beide Beweise lassen sich
mutatis mutandis fiir unser Thema sehr gut verwerten.

b) Wohl das Sein, nicht aber das operari der Kreatur
gehort zur Gattung der Substanz; und so ist wohl die
potentia essendi, n#mlich die Wesenheit, nicht aber die
potentia operandi, namlich die potentia, das principium
proximum operationis, Substanz. Dies der Gedanke des
hl. Thomas, den wir fiir unsere Frage etwa so formulieren
konnen:

yActus et potentia dividunt ens et quodcumque genus
entis. Proinde ad idem genus refertur potentia et actus;
unde si actus non est in genere substantiae, nec potentia,
quae dicitur ad illum actum, potest esse in genere sub-
stantiae. Sed esse cuiuslibet entis creati est in genere
substantiae, non autem operari. Potentia igitur essendi,
quae est essentia, est in genere substantiae, non autem
facultas, quae est potentia operandi; unde essentia et
potentia operandi non sunt idem, proinde facultas intel-
lectiva angeli non est idem, quod sua essentia. So dem
Sinne nach St. Thomas I. q. 77 a. 1. in corpore articuli,
woselbst er noch ein zweites Argument beifiigt.

c) Bediirfte der Engel zum Erkenntnisakte keiner
von seiner Wesenheit real verschiedenen Erkenntnispotenz,
dann wire er ganz einfach ein actus purus; dies ist aber
absurd. Der Gedankengang des Aquinaten L c. ist etwa
folgender: ,Si essentia angelica non esset in potentia ad
operari, tunc sicut semper haec essentia est actu talis,
ita semper esset actu operans, et sicut per se primo haec
essentia dicitur esse talis, ita per se primo diceretur actu
operans et quia ipsum operari est subsistentis, essentia
angeli esset actus purus, quod repugnat cum sit ens con-
tingens. Essentia igitur angeli est in potentia ad operari,
et quia est in potentia ad operari, repugnat, quod ipsa



Die Erkenntnis der Engel. 341

essentia sit principium proximum operationis, secus enim
et ipsa essentia, ut est talis, haberet de potentia in linea
propriae essentiae. Ergo angelus necessario operatur
mediante facultate, proinde intellectus angeli non est idem,
quod sua essentia.”

Daraus ergibt sich: Der Engel, weil Geschopf, bedarf
zum Erkenntnisakte gerade so wie wir einer von seiner
Wesenheit real verschiedenen Erkenntnispotenz, mit an-
deren Worten, seine Wesenheit kann nicht zugleich Er-
kenntnispotenz sein.! Hierin stimmen auch alle Theologen
von Namen mit dem Aquinaten iiberein, ausgenommen
Durandus, der allerdings bei der menschlichen Seele einen
wesentlichen Unterschied zwischen Seele und Erkenntnis-
potenz zugibt, wegen, wie er sagt, der eigenartigen mensch-
lichen Natur (propter specificam naturam humanam), der
aber diesen wesentlichen Unterschied bei der Engelsnatur
deshalb nicht gelten lassen will, quia angelus est sub-
stantia integra et non actus corporis sicut anima humana,
— Das ist ein Sophisma, das in der Logik mit dem Namen
non causae ut causae bezeichnet wird. Daf} die Kreatur
einer von ihrer Wesenheit real verschiedenen Potenz zu
irgendeinem Akte bedarf, dessen ist Ursache, weil das
eine Wesen Akt oder Form des Korpers ist, das andere
aber nicht; nein, Grund dieser Tatsache ist einzig und
allein nur die potentialitas creaturae, quae nonnisi per
diversos actus compleri potest. Darum weil der Engel
geradeso Geschopf ist wie die Menschenseele, deshalb
miissen wir geradeso beim Engel wie beim Menschen
einen realen Unterschied von Wesenheit und Potenzen
fordern; mit anderen Worten: auch der Engel bedarf einer
von seiner Wesenheit real verschiedenen Erkenntnispotenz.

Das gewonnene Resultat berechtigt uns zu folgenden
Konsequenzen.

a) Das Erkennen, der Erkenntnisakt des Engels kann
unmoglich seine Wesenheit sein: auch, ja vielmehr a for-
tiori, Wesenheit und Erkenntnisakt des Engels sind zwei
wesentlich verschiedene Dinge; denn sonst miiite der
Engel nur, und zwar seine eigene Aktualitit sein; dies
widerspricht aber seiner Geschopflichkeit. Hierin kommen
alle Theologen iiberein; St. Thomas fithrt hierfiir drei
Griinde an I. q. 54 a. 1.

! Ein Gleiches natiirlich liefle sich anch vom Willen des Engels nach-
weisen — die Beweise sind ohnehin allgemein gehalten.




342 Die Erkenntnis der Engel.

@) Der Engel kann unmoglich seine eigene Aktualitit
sein. ,Actio enim est proprie actualitas virtutis, sicut
esse est actualitas substantiae vel essentiae. Impossibile
est autem quod aliquid, quod non est purus actus, sed
aliquid habet de potentia admixtum, sit sua actualitas;
quia actualitas potentialitati repugnat. Solus autem Deus
est actus purus. Unde in solo Deo sua substantia est
suum esse et suum agere.“

B) Ebensowenig kann das intelligere des Engels sub-
sistens sein; denn es gibt nur ein einziges intelligere
subsistens, und dies ist Gott. ,Si intelligere angeli esset
sua substantia, oporteret, quod intelligere angeli esset sub-
sistens.“ Grund hiefiir, wie Sylvius bei Erklirung dieses
Artikels ausfiihrt, ist ,quia si intelligere angeli esset tantae
perfectionis, -ut perfectissimam naturam sibi vindicaret,
qualis est natura substantiae intellectualis, consequens est
quod etiam sibi vindicaret modum illius perfectissimum,
qui est subsistere in seipso“. Und St. Thomas fihrt fort:
y,intellicere autem subsistens non potest esse nisi unum,
sicut nec aliquod abstractum subsistens. Unde unius
angeli substantia non distingueretur neque a substantia
Dei, quae est ipsum intelligere subsistens, neque a sub-
stantia alterius angeli.”

y) Wire zwischen Wesenheit des Engels und seinen
Erkenntnisakten kein wesentlicher Unterschied, wiren
somit beide dasselbe, dann hiitten alle Engel die gleiche
vollkommene Erkenntnis, was doch nicht der Fall ist,
wie spdter nachgewiesen werden soll. Darum sagt
St. Thomas 1. e.: ,Si etiam angelus ipse esset suum in-
telligere, non possent esse gradus in intelligendo perfec-
tius et minus perfecte, cum hoc contingat propter diversam
participationem ipsius intelligere.“

Es lassen sich aber mit Sylvius (in com. in hunc
articulum) noch andere Griinde namhaft machen. d) Sein
und Wesenheit sind beim Engel real wie bei jeder Kreatur
verschieden; um so weniger kann der Erkenntnisakt Sub-
stanz des Engels sein, denn der Unterschied zwischen
Téatigkeit und Substanz ist grofler als der Unterschied
zwischen Sein und Substanz. &) Die Wesenheit des Engels
bleibt immer dieselbe, sie lift weder Vermehrung noch
Verminderung zu; das Erkennen aber desselben ist einer
Vermehrung, Vergroflerung intensiv und extensiv fdhig.
Also sind Substanz des Engels und sein Erkennen real



Die Erkenntnis der Engel. 343

verschieden. () SchlieBlich erfreuen sich die Engel iiber-
natiirlicher Erkenntnisse, z. B. der Gnadengeheimnisse, und
diese Erkenntnisse konnen unmoglich Substanz des Engels
sein, denn sonst wire er kraft seiner eigenen Natur iiber-
naturhch selig und wiirde kraft seiner eigenen Natur
Ubernatiirliches erkennen. Das ist ein Widerspruch und
zugleich contra fidem.

b) Ein weiteres Resultat unserer Untersuchung ist
der Satz: auch der Seinsakt und der Erkenntnisakt sind
und zwar a fortiori in der angelischen Natur real ver-
schieden, nicht dasselbe, aus dem einfachen Grunde, weil
der Seinsakt des Engels wie iiberhaupt jeder Kreatur be-
schrinkt ist, determiniert ad unum; der Erkenntnisakt
hingegen, das Erkennen ist unendlich im objektiven Sinne
d. h. hinsichtlich der Objekte. St. Thomas fiihrt den Be-
weis 1. q. 54 a. 2 folgendermaBen: ,Actio angeli non est
eius esse, nec actio alicuius creaturae. Duplex enim est
actionis genus, ut dicitur Y. Metaph. Lect. 16. Una scilicet
actio est, quae transit in aliquid exterius inferens ei pas-
sionem, sicut urere et secare. Alia vero actio est, quae
non transit in rem exteriorem, sed magis manet in ipso
agente, sicut sentire, intelligere et velle. Per huiusmodi
enim actionem non immutatur aliquid extrinsecum, sed
totum in ipso agente agitur. De prima ergo actione
manifestum est, quod non potest esse ipsum esse agentis:
nam esse agentis significatur intra ipsum; actio autem
talis est effluxus in actum ab agente. Secunda autem
actio de sui ratione habet infinitatem vel simpliciter vel
secundum quid. Simpliciter quidem sicut intelligere, cuius
obiectum est verum, et velle, cuius obiectum est bonum;
quorum utrumque convertitur cum ente. Et ita intelligere
et velle, quantum est de se, habent se ad omnia, et utrum-
que recipit speciem ab obiecto. Secundum quid autem
infinitum est sentire, quod se habet ad omnia sensibilia,
sicut visus ad omnia visibilia. Esse autem cuiuslibet
creaturae est determinatum ad unum secundum genus
et speciem. Esse autem solius Dei est simpliciter infini-
tum, in se omnia comprehendens, ut dicit Dionys. 5 cap.
de div. nom.; unde solum esse divinum est suum in-
telligere et suum velle.“

Wir haben also in der Engelnatur einen von der
Wesenheit des Engels real verschledenen Intellekt fest-
gestellt, eine intellectiva potentia im strengen Sinne des



344 Die Erkenntnis der Engel.

Wortes. Welcher Art nun dieser intellectus angelicus sei,
dies nidher zu erkliren, ist jetzt unsere nichste Aufgabe.
Wir konnen ganz gewill nicht a priori sagen: Der Engel-
intellekt mull diese oder jene Eigenschaften, diese oder
jene Vollkommenheiten an sich aufweisen; im Gegenteile:
wir miissen a posteriori — im Krebsgange gleichsam —
von der Beschaffenheit unseres Menschenverstandes aus-
gehen und koénnen dann salva semper angelorum propria
natura spirituali auf die Beschaffenheit, Qualititen, Voll-
kommenheiten des Engelintellektes mit Sicherheit schlieBen.
Aber gerade diese von allen anerkannte Tatsache hat
manche zur sonderbaren Behauptung gefiihrt, bei den
Engeln geradeso wie bei der Menschenseele einen dop-
pelten Intellekt, ndmlich einen intellectus possibilis und
einen intellectus agens und zwar im strengen Sinne des
Wortes anzunehmen. Doch das ist ein Irrtum; der Engel
besitzt weder einen intellectus possibilis noch einen in-
tellectus agens; sein Verstand muf} intellectus schlechthin
genannt werden. Der Engel bedarf keines intellectus
possibilis, weil er hinsichtlich jener Objekte, die er natiir-
licherweise erkennt, nie in potentia, sondern stets actu
ist, weil also die genannten Objekte seinem Intellekte stets
aktuell prisent sind. Er braucht aber auch keinen in-
tellectus agens, denn der Engel hat nicht ndétig, von den
sinnlichen Dingen erst die Spezies zu abstrahieren; alles
Materielle erkennt ja def® Engel durch eingegossene Er-
kenntnisformen, wie spiter nachgewiesen werden soll.
St. Thomas gibt I. q. 54 a. 4 folgenden Beweis: ,,Necessitas
ponendi intellectum possibilem in nobis fuit propter hoc,
quod nos invenimur quandoque intelligentes in potentia
et non in actu. Unde oportet esse quandam virtutem,
quae sit in potentla ad intelligibilia ante 1psum intelligere;
sed reducitur in actum eorum, cum fit sciens, et ulterius,
cum fit considerans. Et haec virtus vocatur 1ntellectus
possibilis. Necessitas autem ponendi intellectum agentem
fuit, quia naturae rerum materialium, quas nos intelli-
gimus, non subsistunt extra animam immateriales, et in-
telligibiles in actu, sed sunt solum intelligibiles in potentia
extra animam existentes. Et ideo oportuit esse aliquam
virtutem, quae faceret illas naturas intelligibiles actu.
Et haec virtus dicitur intellectus agens in nobis. Utraque
autem necessitas deest in angelis; quia neque sunt quando-
que intelligentes in potentia tantum respectu eorum, quae
Ve



Die Erkenntnis der Engel. 345

naturaliter intelligunt, neque intelligibilia eorum sunt
intelligibilia in potentia, sed in actu. Intelligunt enim
primo et principaliter res immateriales. Et ideo non
potest in eis esse intellectus agens et possibilis, nisi
aequivoce.“

Derselben Meinung wie der hl. Thomas sind so ziem-
lich alle Scholastiker, ausgenommen Scotus und Suarez
und deren Anhinger. Sie verlangen einen doppelten in-
tellectus angelicus, einen possibilis und einen agens. Dal
der Engel einen intellectus possibilis haben miisse, be-
haupten sie mit dem Hinweis darauf, daB auch im Engel
eine potentia receptiva specierum intelligibilium sei; dem
aber entspreche ein intellectus possibilis. Darauf 148t sich
sehr leicht mit Cajetanus (in Com. I q. 54 a. 4) antworten:
Erstens ,Potentia receptiva specierum intelligibilium est
duplex: una per se, altera per accidens. Prima est in
angelis, est coaeva suae perfectioni, quia naturaliter in-
separabilis ab ea; secunda est in homine, cui accidere
potest quod habeat species coaevas.“ Scotus und Suarez
denken sich die Engelnatur, speziell deren Intellekt viel
zu menschlich, d. h. mit ebensolchen Vollkommenheiten
wie der Mensch, fiir den sie allerdings Vollkommenheiten
sind, sie hat, die aber fiir den Engel, im Grunde genommen,
Unvollkommenheiten sind. Zweitens sagt Cajetan: ,Esse
in potentia ad species intelligibiles recipiendas non est
de definitione intellectus possibilis proprie dicti (ut antea
dictum est);* Cajetan wirft somit den Scotisten vor, daB
sie nicht den rechten Begriff vom intellectus possibilis
haben.

Das Vorhandensein eines intellectus agens im Engel
glauben Scotus und Suarez folgendermaBen begriinden zu
koénnen: a) ,Quia potentia activa, quae est perfectio in crea-
tura inferiori, non est neganda in superiori. Sed intellec-
tus agens est potentia activa; proinde est in creatura
superiori, uti est angelus. Das Argument wiirde etwas
beweisen, wenn der intellectus agens wirklich eine per-
fectio simpliciter in der Menschennatur wire; dies ist
aber nicht der Fall; denn er verdient den Namen einer
perfectio nur insofern, als er sich in unserer unvoll-
kommenen Natur vorfindet. Ubrigens, wenn sich die
Gegner auf den Obersatz ihres Beweises steifen, geben wir
ja gerne zu, verlangen dies sogar mit ihnen: was immer
sich Vollkommenes im intellectus agens des Menschen



346 Die Erkenntnis der Engel.

vorfindet, besitzt auch der angelische Verstand, wie ja
alle perfectiones (nach dem hl. Thomas!), deren sich die
niederen Kreaturen erfreuen, edler, einfacher, vollkommener
und erhabener in den hoheren Kreaturen zu finden sind.
SchlieBlich miissen wir sagen: ,Perfectius simpliciter est
habere intelligibilia actu, quam tantum in potentia, et sic
indigere aliqua virtute, quae ea facit intelligibilia actu.“
Hierin werden uns auch die Scotisten beipflichten missen.

Scotus und Suarez fithren aber noch ein zweites Ar-
gument ins Treffen und sagen: ,Quaelibet creatura debet
habere virtutes, quibus acquirere potest suam perfectionem.
Sed per intellectum agentem acquiritur perfectio intellectus
possibilis. Ergo intellectus agens ponendus est in angelis.“
Das Argument beruht auf einer falschen Voraussetzung,
dafl nidmlich der angelische Intellekt je seiner mnatiirlichen
Vollkommenheit verlustig gehen konne; das ist unmoglich,
wie spiter bewiesen werden soll. Ubrigens miuBten wir
nach diesem Prinzip, wenn es allgemein gehalten wird,
auch fir Gott einen intellectus possibilis und agens postu-
lieren — ein Unding!

Wir sagten oben, von einem intellectus possibilis und
intellectus agens im strengen Sinne des Wortes konne bei
den Engeln keine Rede sein; es verschligt aber gar nichts,
im weiteren Wortsinne, aequivoce, beide Intellekte den
Engeln zuzuschreiben. ,Nec de nominibus est curandum,“
wie St. Thomas I q. 54 a. 4 ad 2m sagt. Und so kdnnten
wir von einem intellectus possibilis des Engels insefern
reden, als derselbe Erleuchtungen, Erkenntnisformen auf-
nimmt, sei es bei seiner Erschaffung, sei es sonst durch
Offenbarungen natiirlicher (z. B. Herzensgeheimnisse, Ge-
danken, Willensentschliisse anderer Engel oder der Men-
schen) oder iibernatiirlicher Dinge (z. B. die mysteria
gratiae). Uber beides wird spiter ausfithrlich gehandelt
werden. Ebenso konnten wir aequivoce dem Engel einen
intellectus agens beilegen, insofern er ein anderes ver-
niinftiges Wesen, Engel oder Mensch, erleuchtet oder einen
Erkenntnisakt setzt. Doch wozu neue Namen, die nur
AnlaBl zu Miflverstindnissen bieten ?

- Nach dem Erliuterten miissen wir also den SchiuBl
ziehen: der Engel hat weder einen intellectus possibilis,
noch einen intellectus agens im strengen Sinne des Wortes;

11 q. 13 a. 4.



Die Erkenntnis der Engel. 347

wir miissen daher den Verstand des Engels schlechthin
intellectus nennen. ,

AuBer dem Verstand hat der Engel keine weitere Er-
kenntnispotenz aufzuweisen; denn das, was wir im Men-
schen ratio, Vernunft, helﬁen fallt belm Engel deshalb
fort, weil er nicht dlscurrendo wie wir, erkennt; dariiber
wird glelchfalls spiter die Rede sein. H(’ichstens konnte
der Engel eine sinnliche Erkenntnispotenz haben; eine
solche aber muB ihm schon deshalb fehlen, weil ja im-
materiale Substanzen keine Sinne haben konnen Wie aber
trotzdem der Engel Sinnliches, Materielles erkenne, wird
spiter gezeigt werden.

Mit diesen Ausfithrungen iiber den intellectus angelicus
kénnen wir uns vorderhand begniigen; denn dessen phy-
sische Entitidt ist damit erschopfend behandelt. Was sonst
noch iiber die Natur des angelischen Verstandes zu sagen
wire, soll im folgenden bei der Erklarung der Erkenntnis-
ob]ekte der Erkenntnisformen und der Erkenntnisart
dieses Intellektes ausfiihrlich erliutert werden; dadurch
auch wird die Natur des intellectus angelicus noch klarer
zutage treten.

2. Die Erkenntnisformen der Engel

Jede Potenz bedarf zu ihrer aktuellen Téatigkeit einer
Form; das Sehen z. B. ist nur moglich durch eine Form,
ein Bild jenes Objektes, welches durch den Gesichtssinn
Wahrgenommen werden soll. Deshalb bedarf auch der
Verstand einer Form, und diese Form heiBit die Erkenntnis-
form; durch Verbindung des Verstandes mit der Erkennt-
nisform vollzieht sich ein Erkenntnisakt. Mehr brauchen
wir uns hieriiber nicht hierorts zu verbreiten.

Die Offenbarung gibt uns iiber die Erkenntnisformen
des angelischen Verstandes keinen Aufschluff; wir bewegen
uns darum auch in dieser Teilfrage betreffs der Erkennt-
nisformen des intellectus angelicus auf rein philosophisch-
theologischem Gebiete.

Vor allem haben wir den Nachweis zu liefern, dal
der Engel allerdings zur Erkenntnis seines eigenen Wesens,
seiner Potenzen und alles dessen, was mit seiner Natur
aufs engste zusammenhingt, keiner Erkenntnisform bedarf;
hierzu geniigt ihm sein eigenes Wesen, seine Substanz, die



348 - Die Erkenntnis der Engel.

deshalb die Stelle der Erkenntnisform vertritt. Sich selbst
erkennt der Engel eben durch sich selbst, wie spiter,
wenn von den Objekten der Engelerkenntnis die Rede sein
wird, bewiesen werden soll. Zur Erkenntnis aber aller
jener Dinge, die er nicht selbst ist, die auller seiner Natur
liegen, materieller sowohl wie immaterieller, bedarf der
Engel der Erkenntnisformen. Dies die Lehre des heil.
Thomas, der I q. 55 a. 1 sagt: ,,Angelus per suam essen-
tiam non potest omnia cognoscere, sed oportet intellectum
eius aliquibus speciebus perfici ad res cognoscendas.* Grund
hierfiir ist die Geschopflichkeit der Engelnatur, deren
Endlichkeit und Beschrinkung; Objekt des Verstandes
aber ist alles Erkennbare, was Wahrheitsgehalt in sich hat.
Sollte also der Engel alle Dinge durch seine Wesenheit
allein ohne Erkenntnisformen erkennen konnen, dann
mifite sie das gesamte Sein in seiner ganzen Ausdehnung
und in seinem vollen Inbegriff umschlieBen — miifite un-
endlich sein. St. Thomas fiithrt den Beweis 1. c. folgender-
mafen: ,Illud, quo intellectus intelligit, comparatur ad
intellectum intelligentem, ut forma eius; quia forma est,
quo agens agit. Oportet autem ad hoc, quod potentia
perfecte compleatur per formam, quod omnia contineantur
sub forma, ad quae potentia se extendit. Et inde est,
quod in rebus corruptibilibus forma non perfecte complet
potentiam materiae; quia potentia materiae ad plura se
extendit, quam sit continentia formae huius vel illius.
Potentia autem intellectiva angeli se extendit ad intelli-
gendum omnia; quia obiectum intellectus est ens vel
verum commune, Ipsa autem essentia angeli non com-
prehendit in se omnia, cum sit essentia determinata ad
genus et ad speciem. Hoc autem proprium est essentiae,
quae infinita est, ut in se simpliciter omnia comprehendat
perfecte. Et ideo solus Deus cognoscit omnia per suam
essentiam.“ Die Kraft dieses Argumentes kénnen wir noch
durch folgende Beweisfiihrung erhéirten. Jede Erkenntnis
vollzieht sich mittelst eines Bildes, einer Erkenntnisform.
Sollte also ein geschaffener Verstand sein Gesamtobjekt
erkennen konnen, miiite er das Bild, die Erkenntnisform
des gesamten Seins (totius entis) in sich enthalten. Keine
Kreatur aber kann Abbild (similitudo) des gesamten Seins
sein, weil sie endlich und beschridnkt ist. Darum bedart
auch der Engel, weil seine Wesenheit nicht similitudo
totius entis ist, notwendigerweise verschiedener Erkenntnis-



Die Erkenntnis der Engel. - 349

formen, durch welche ihm die Erkenntnis der auBer seiner
Wesenheit liegenden Dinge ermoglicht wird.

Doch miissen wir bemerken, daB der Engel die er-
wihnten Erkenntnisformen nur deshalb braucht, um die
auBer seiner Wesenheit liegenden Dinge secundum sua
propria zu erkennen; denn zur Erkenntnis dieser Dinge
secundum rationem communem wiirde ja die Wesenheit
des Engels selbst hinreichen, und zwar deshalb, wie der
hl. Thomas 1. ¢. ad 3 sagt, weil der Engel ,omnia quae
supra vel infra angelum sunt, continet secundum rationem
quandam® Ein exemplum, wiewohl claudicans, nur um-
gekehrt, bildet unsere mangelhafte Engelerkenntnis. Wir
erkennen die Engel ja nicht secundum eorum propria,
sondern nur in communi, wie uns iiberhaupt die wenig-
sten Dinge in ihrer eigenen Proprietdt erschlossen sind.
Von der Natur, den Eigenschaften, Proprietiten unserer
Seele, die wir auch nur mangelhaft erkennen, ausgehend,
schlieBen wir mit Zuhilfenahme wunserer ganzen philo-
sophisch-theologischen Wissenschaft auf die Natur, Eigen-
schaften, Proprietiten der Engel — natiirlich mutatis mu-
tandis. Ahnlich wiirde auch der Engel — hitte er keine
Erkenntnisformen, durch seine Wesenheit die auBler sich
befindlichen Dinge in ratione communi erkennen. Doch
wére auch diese Erkenntnis secundum rationem communem
beim Engel vollkommener, als sie bei uns faktisch ist.

Derselben Meinung hieriiber wie St. Thomas sind auch
Richard a- S. Viet.,- Bonaventura, Scotus, Cajetan, Banez,
sowie die meisten Scholastiker von Namen; Durandus, mit
Gabriel und Vasquez, macht eine Ausnahme: er verwirft
tiberhaupt die Erkenntnisformen bei den Engeln wie bei
den Menschen; doch da wir nicht die Notwendigkeit der
Erkenntnisformen iiberhaupt nachzuweisen haben, wollen
wir uns deshalb hier auch nicht aufhalten.

(Fortsetzung folgt.) 1. 4 92 .

———



	Die Erkenntnis der Engel

