
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 22 (1908)

Artikel: Die Erkenntnis der Engel

Autor: Schlössinger, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erkenntnis der Engel. 325

DIE ERKENNTNIS DER ENGEL.

Von Fr. WILHELM SCHLÖSSINGER o. fr.

Akte, Funktionen, Tätigkeiten eines Wesens setzen die
Natur und die Potenzen desselben voraus. Wie die Natur,
wie die Potenzen eines Wesens, so werden natürlich auch
die Akte, die Betätigungen, Äußerungen dieses Wesens
beschaffen sein. Darum müssen wir einiges über Existenz
und Natur der Engel als Praeambula unserer These
vorausschicken, nämlich jene Grundwahrheiten über Natur
und Existenz der Engel, welche uns die Hl. Schrift, die
hl. Väter und das unfehlbare Lehramt der Kirche propo-
nieren. Diese Wahrheiten bieten uns gewissermaßen den
Kern, in dem alle philosophisch-theologischen Prinzipien
und Konsequenzen der Lehre über die Erkenntnis der
Engel enthalten sind und aus dem dieselben wie aus einem
lebendigen Quell hervorgehen; anderseits bilden die
erwähnten Wahrheiten zugleich auch ein unerschütterliches
Fundament, auf dem das ganze geistige Gebäude der
Engelerkenntnislehre beruht. Übrigens muß man ja doch zuerst
über Existenz und Natur eines Dinges im klaren sein,
bevor man es unternimmt, über verschiedene Tätigkeiten,
Äußerungen dieses Dinges zu reden. Dies gilt insbesondere

vom höchsten Akte eines vernünftigen, persönlichen
Wesens, vom Erkenntnisakte.

Auf die Praeambula soll dann die Erklärung der
Erkenntnis der Engel folgen — stets unter Führung des heil.
Thomas von Aquin. Wir begegnen bei den Engeln einer
doppelten Erkenntnis, einer natürlichen und einer
übernatürlichen; beide Erkenntnisarten wollen wir, und zwar
getrennt, untersuchen, und diesbezüglich sowohl die
Erkenntnispotenz wie auch die Erkenntnismittel und -Objekte
näher ins Auge fassen.

Mit der Erklärung des Gesagten ist denn wohl ein
großer Teil abgetan, aber noch lange nicht alles. Die
Engel sind ja, wie bewiesen werden soll, vernünftige,
persönliche Wesen, und als solche stehen sie im Verkehr, in
einem gewissen Gedankenaustausch miteinander. Somit
haben wir auch diesen zu untersuchen, welcher, wie wir
sehen werden, in der sogenannten illuminatio und locutio
besteht. Schließlich müssen wir noch einen wichtigen Punkt



32R Die Erkenntnis der Engel.

in der Theorie der Engelerkenntnis berühren. Die
Offenbarung spricht von zwei Arten von Geistern, von seligen
und unseligen, von Engeln und Teufeln. Angesichts dieser
Offenbarungswahrheit taucht aber in uns sofort die höchst
interessante Frage auf: Erkennen sie beide, Engel und
Teufel, auf gleiche Weise, und zwar gleicherweise Natürliches

und Übernatürliches? Und wenn nein, inwieweit
vermögen wir das Wie? und das Was? der Erkenntnis von
Seiten der Engel und Teufel näher zu bestimmen?

Mit Beantwortung aller dieser Fragepunkte dürften
wir — wenigstens soweit es im Rahmen eines wissenschaftlichen

Artikels geschehen kann — so ziemlich die Theorie
der Engelerkenntnis erschöpfend dargelegt haben. Allerdings

darf nicht außeracht gelassen werden, daß auf dem
Gebiete der Angelologie und namentlich auf dem Gebiete
der Theorie der Engelerkenntnis äußerst wenig de fide,
Glaubenswahrheit ist, daß wir es also in der Engelerkenntnis

— und von der soll ja ausschließlich die Rede sein —
mit den verschiedensten, oft widersprechendsten theologischen

Lehrmeinungen zu tun haben werden, deren
hauptsächlichste wir anführen und näher untersuchen wollen;
selbstverständlich gilt es vor allem, die Lehre des heil.
Thomas klarzulegen, in deren Lichte die entgegenstehenden
Meinungen ihre Würdigung finden sollen.

Praeambula.

Existenz und Natur der Engel.

Kurz nur soll erwähnt werden, worüber uns die
Offenbarung: Schrift, Väter und Lehramt der Kirche, bezüglich
der Existenz und Natur der Engel belehrt.

Was den Namen „Engel" anbelangt, ist der Ausspruch
St. Augustins bekannt, der da sagt: „Spiritus angeli sunt,
et cum Spiritus sunt, non sunt angeli; cum mittuntur, fiunt
angeli. Angelus enim officii nomen est, non naturae. Quae-
ris nomen huius naturae, spiritus est; quaeris officium,
angelus est; ex eo, quod est, spiritus est, ex eo, quod agit,
angelus est."1 Der gleichen Meinung ist auch Origenes.2
Der Name Engel, lat. angelus, kommt vom griechischen

1 S. Aug., In ps. 103, serm. 1. nr. 15.
2 Orig. o. Celsum V, 4.



Die Erkenntnis der Engel. 327

ajyshoq und bedeutet Bote, Gesandter; und in dieser
Bedeutung nennt auch St. Paulus die Engel jcvevjiaxa ksirovg-
yixâ1 dienende Geister, bezeichnet somit im Sinne Au-
gustins beides: Natur und Amt der Engel. Im Hebräischen
heißen die Engel d. h. Boten, Gesandte; denn

besagter Name kommt vom Zeitwort ~nV, das im Piel legatione
fungi, also Gesandten-, Botendienste leisten bedeutet. Doch
heißen die Engel im hebräischen Texte der Hl. Schrift
öfters auch 33, d. h. Söhne Gottes, ferner Götter, Heilige.

Der Name Engel bezeichnet demnach nicht die Natur,
sondern nur das Amt derselben.

§ 1. Die Existenz der Engel.
Von der Existenz der Engel sprechen fast unzählige

Texte der Hl. Schrift, oder wie St. Gregor d. Gr. sagt:
„Esse angelos et archangelos pene omnes sacri eloquii
paginae testantur."3 Eine kleine Auslese solcher Texte
wollen wir bieten. So heißt es gleich im Schöpfungsbuche:
„Collocavit enim Deus ante paradisum voluptatis Cherubim
ad custodiendam viam ligni vitae."3 Drei Engel besuchen
Abraham,4 befreien darauf Loth aus Sodoma.3 Der Engel
des Herrn hält Abraham von der Schlachtung seines Sohnes
Isaak ab.6 Jakob sieht im Traume die Engel auf der
Himmelsleiter auf- und absteigen.7 Der Engel des Herrn
geht dem Heerlager der Söhne Israels voraus, bei Tage
in einer Wolke, bei Nacht in einer Feuersäule.8 Der Engel
des Herrn streckt seine Hand über Jerusalem aus, um es
zu zerstören.9 „Ich sah den Herrn sitzen auf seinem
Throne," sprach der Prophet Michäas zum König Josaphat,
„und das ganze himmlische Heer zu seiner Rechten und
zu seiner Linken."10 Vom Erzengel Raphael erfahren wir,
daß er einer von jenen sieben sei, die vor dem Herrn
stehen.11 „Seinen Engeln hat er deinetwegen befohlen,"
betet der Psalmist, „auf daß sie dich bewahren auf allen
deinen Wegen."13 „Preiset den Herrn, all ihr Engel."13
Durch den Neid des Teufels, des bösen Engels, ist der

1 Hebr. 1, 14. 2 Greg. M., Horn. 34 in Evang. n. 9.
3 Gen. 3, 24. 4 Gen. c. 18. 6 Gen. e. 19. 6 Gen. 22, 11—12.
' Gen. 28, 12. 8 Ex. 14, 19. 3 2. Reg. 24, 16.

i° 3. Reg. 22, 19J 11 Tob. 12, 15. 12 Pa. 90, 11.
13 Pa. 102, 29.



328 Die Erkenntnis der Engel.

Tod in die Welt eingetreten.1 Isaias sieht bei seiner Weihe
zum Propheten die Seraphim beim Throne Gottes stehen
und hört, wie sie sich gegenseitig das dreimalige Sanctus
zurufen.2 Ein Engel verkündet dem Propheten Daniel
Christum, den Fürsten.3 Derselbe Prophet spricht von
einem Engel, d. h. besonderen Schutzgeist der Perser, der
Meder und des jüdischen Volkes.4

Desgleichen oder besser noch mehr bietet uns das
Neue Testament Belege für die Existenz der Engel. „Nach
der Auferstehung," sagt der göttliche Heiland, „werden
die Menschen sein wie die Engel Gottes im Himmel," d. h.
ohne vegetarisches Leben.5 Im Gleichnis vom Unkraut
und dem Weizen spricht der göttliche Heiland vom Teufel,
der das Unkraut unter den Weizen gesät habe; die Schnitter
der Ernte sind die Engel.6 „Ihre (nämlich der Kinder)
Engel sehen immerdar das Angesicht des himmlischen
Vaters."7 Auch die Engel wissen nicht den Tag noch die
Stunde des Gerichtes.8 Sehr häufig spricht auch die
Apokalypse von den Engeln.

Auch Angelophanien, Engelserscheinungen werden des
öfteren in der Hl. Schrift erwähnt. So verkündet ein
Engel die Geburt des Vorläufers Christi,9 und der Engel
Gabriel die Geburt des Erlösers selbst.10 Engel erscheinen
in der Geburtsnacht des Heilandes und lobpreisen Gott.11
Ein Engel stärkt den Herrn in seiner Todesangst am Öl-
berge.12 Ein Engel führt Petrus und Johannes aus dem
Kerker.13

Die angeführten Texte mögen genügen; aus ihnen
erhellt die Existenz der Engel, und zwar sind, wie die
gleichen Stellen beweisen, diese Engel nicht reine Phantasiegebilde,

nicht Personifikationen von Naturkräften, sie sind
auch nicht „Gespenster" im Sinne des Volksmundes, nein,
sie sind vielmehr vernünftige, persönliche Wesen, sind der
Hofstaat des himmlischen Königs. Doch damit berühren
wir schon den anderen Punkt unserer Praeambula, nämlich

die Natur der Engel, worüber sofort die Rede sein
soll. — Bemerkt sei noch folgendes. Wir übergehen der
Kürze halber, Vätertexte und Aussprüche des unfehlbaren
Lehramtes der Kirche über die Existenz der Engel hier-

1 Sap. 2, 24. 2 la. 6, 2. » Dan. 9, 21. 4 Dan. 10, 5.
8 Matth. 22, 30. 6 Matth. 13, 39 ss. ' Matth. 18, 10.
s Matth. 24, 36. 9 Luc. 1, 11. i° Luc. 1, 26.

11 Luc. 2, 9. 13. 12 Luc. 22, 43. 18 Act. 5, 19; 12, 7.



Die Erkenntnis der Engel. 329

orts anzuführen, da wir ohnedies beide im nächsten
Paragraphen über die Natur der Engel berücksichtigen müssen
und weil oft dieselben Texte über beides, über Existenz
und Natur der Engel, sprechen.

§ 2. Die Natur der Engel.

Untersuchen wir zuerst, welchen Aufschluß uns die
Hl. Schrift über das Wesen der Engel gibt. Wir können
über die Natur der (guten wie der bösen) Engel folgende
Wahrheiten als in der Hl. Schrift enthalten und
ausgesprochen feststellen.

a) Die Engel sind höhere Wesen als die Menschen.
„Minuisti eum (scilicet hominem) paulo minus ab angelis."1
Und Petrus schreibt: „Angeli fortitudine et virtute cum
maiores sint nobis etc."2 Ferner müssen wir sagen: Nach
der Glaubenslehre sind die Engel Schutzgeister der
Menschen. Cfr. Ps. 90, 11: „Angelis suis mandavit de te" etc.
Dies könnten sie aber nicht sein, wären sie nicht Wesen
höherer Art, vollkommener als die Menschen.

b) Sind die Engel auch höhere Wesen, so sind sie doch
nur Kreaturen, Geschöpfe Gottes. Dies ist eine weitere
Wahrheit, die uns die Hl. Schrift proponiert. Eine
klassische Stelle hiefür haben wir im Hebräerbriefe,3 wo der
Apostel ausdrücklich im Gegensatz zum Gottessohne von
den Engeln sagt, sie seien nur dienstbare Geister. Und
der Apostel Judas berichtet in seinem Briefe,4 daß Gott
jene Engel, qui non servaverunt suuin principatum, auf
das Gericht des großen Tages mit ewigen Banden unter
der Finsternis bewahrt halte — ein Beweis aus vielen für
die Geschöpflichkeit der Engel.

c) Ferner belehrt uns die Hl. Schrift über die Körper-
losigkeit der Engel, die keiner Speise bedürfen;5 auch
gibt es unter ihnen keine generatio carnalis. „In resur-
rectione enim neque nubent neque nubentur, sed erunt
sicut angeli Dei in coelo."6 Und Paulus versichert uns,
daß in Christo alles begründet sei im Himmel und auf
Erden, das Sichtbare und das Unsichtbare;7 und mit
letzterem Ausdrucke denkt er nach der vulgären
Schriftauslegung an die Engel.

1 Ps. 8, 6. 2 II Petr. 2, 11. !1 Hebr. 1, 14. 4 Iiid. v. 6.
6 Tob. 12, 19. 6 Matth. 22, 30. 7 Col. 1, 16.



330 Die Erkenntnis der Engel.

d) Die Körperlosigkeit der Engel schließt in sich, daß
sie sehr agile Wesen seien; auch dies hat die Hl. Schrift
genügend erklärt. So berichtet Isaias von seiner
Prophetenweihe: „Et volavit ad me unus de Seraphim."1 Ein
Engel faßt den Propheten Habakuk beim Schopf und trägt
ihn nach Babel zum Propheten Daniel.3 Engel steigen
bei der Auferstehung Christi vom Himmel herab,3 zeigen
sich den Menschen.4 Dem Hauptmann Kornelius erscheint
ein Engel.5 Mehrere Engel können zugleich an ein und
demselben Orte sein; auch diese Tatsache ist in der Heil.
Schrift verbürgt, z. B. mehrere Teufel in einem
Besessenen.6

e) Schließlich ist auch die, wenn auch nicht pure
Geistigkeit der Engel in der Hl. Schrift ausgesprochen.
„Ihre (nämlich der Kinder) Engel sehen allzeit das
Angesicht des himmlischen Vaters."7 Ferner: sie haben einen
freien Willen und können sündigen, beziehungsweise haben
gesündigt. „Deus angelis peccantibus non pepercit."8 Judas
spricht von Engeln, „qui non servaverunt suum princi-
patum".9 Ja, schon im Buche Job heißt es „in angelis
suis reperit pravitatem".10 Diese Schriftstellen über die
Natur der Engel mögen genügen. Wir erfahren, daß die
Engel, wiewohl Geschöpfe, doch höhere, geistige Wesen
sind, mit Vernunft und freiem Willen begabt; mehr brauchen

wir für unsere These nicht. Nun zu den Vätern!
Wiewohl die Väter einmütig die Existenz der Engel

gleichsam als de fide voraussetzen, so finden wir sie doch
in ihren Ansichten inbezug auf das Wesen der Engel
durchaus nicht eines Sinnes, derart, daß einige derselben
an der rein geistigen Natur der Engel festhalten, andere
doch eine gewisse, wenn auch äußerst feine Körperlichkeit
der Engel zugeben zu müssen glauben; ja, manche der
Väter wagen überhaupt nicht, ihrer eigenen Ansicht
Ausdruck zu verleihen, sie schwanken und sprechen für beides.
Für alle drei Richtungen wollen wir die wichtigsten Väter
kurz anführen und einiges zur Erklärung der sonderbaren
Tatsache beifügen.

An der Körperlichkeit der Engel scheinen
festzuhalten: Clemens Alexandrinus, der bei den Engeln
einen feinen Leib zugibt, denn er spricht von einer rgoiprj

1 Is. 6, 6. 2 Dan. 14. 35. 2 Matth. 28, 2. * Matth. 28, 6.
6 Act. 10, 2. 6 Luc. 8, 30. 7 Matth. 18, 10.
8 II Petr. 2, 41. 9 lud. v. 6. 10 lob 4, 18.



Die Erkenntnis der Engel. 331

enovQccvios der Engel; nur läßt sich schwer bestimmen,
wie er sich dieselbe vorstellte. Tertullianus schreibt den
Engeln einen Leib sui generis zu.1 Hilarius sagt von
den Engeln : „Nihil est quod non in substantia sua cor-,
poreum sit." Ambrosius bekennt sich zu seiner Ansicht
mit den Worten: „Nos nihil materialis compositionis
immune atque alienum putamus praeter illam solam vene-
candae Trinitatis substantiam."2 Cassianus vertritt die
Ansicht: „Angeli incorporei nullatenus aestimandi sunt
sicut et animae humanae; habent enim secundum se corpus,
quo subsistunt."3 Fulgentius weist Engeln und Teufeln
einen verschiedenartigen Leib an: „Corpus aethereum i. e.

igneum angelos dicunt (nach der Anschauung seiner
Zeitgenossen) habere, daemones vero corpus aereum."1 Die
Teufel haben also seiner Meinung nach einen grobsinnlicheren

Leib als die guten Engel. Doch genug.
Die rein geistige Engelnatur vertreten: S. Ignatius

M., der die Engel in seinem Briefe ad Trail, zovç ovça-
v'iovg doco/xazovg (pvGEig nennt. Irenaeus: „Sine carne
enim angeli sunt."5 Athanasius: ,,'AyytXog l,wov Xoyixov,
âvXov, vfivoXoyixov, àQ-âvazov."6 Eusebius Caes. nennt
die Engel: ,,doa>f/âzovg zivàç vosçag xal &tiaç ôvvdfiEig, dyyi-
Xovg ze xal àçyayyéXovç avXâ ze xal ndvzi] xaB-açà nvev-
fiaza."7 Gregorius Nys.: „Ms/utQiGzaL Jidda rj loyixij xzioig
etc ze zi]v àocofiazov, xal zi]v ivotouazov <pvoiv; èozl de ctyyE-
hxî) fitv ?] dooôfiazog ' zo de eteqov siâog ryuelg oi av&çcojcoi."9
Gregorius Naz. nennt die Engel „vorjzov xal àocôfiazov
xzioiv"9 Epiphanius nennt den Teufel „utvevfia dxâtiaçzov
xal dodi[/azov".10 Chrysostomus faßt seine Anschauung
hierüber in die Worte zusammen: ,,'EjioirjOtv dyyilovg, ctçy-
ayyéXovg xal zovg aXb^Zovg zcöv damfiäzmv ovoiag."11 Theodor

et spricht auch von den Engeln als „döm/Eazoi <pvotig".12
Leo M. gibt seiner Anschauung folgendermaßen Ausdruck:
„Fidem veram esse quae est catholica, omnium creatura-
rum sive spiritualium sive corporearum bonam confiteri
substantiam."13 Dem hl. Gregor d. Gr. gilt die Geistigkeit

1 Tert., De carne Christi cap. 6. 2 Ambr., De Abraham üb. 11 c. 8-
8 Cass., Coll. VII c. 13. 4 Eulg., De fide c. 3. 6 Iren., Adv.
baeres. III. 20 n. 4. 6 Ath., De com. Ess. Patris, Fil. et Sp. S. n. 51.
7 Euseb., De demonstr. Evaug. üb. 4 c. 1. 8 Greg. Nys., Orat. dorn. IV
9 Greg. Naz., In or. 34. 10 Epiph., Haer. 20 n. 13. 11 Chrys.,
Ad Stag. lib. 1. 12 Thood., In Gen. c. 20. 13 Leo M., Ad Turri-
biuui c. 6.



332 Die Erkenntnis der Engel.

der Engel für so ausgemacht, daß er vom Gegenteil sagt:
„Quis sanum sapiens esse Spiritus dixerit corporeos."1 Nach
Damascenus ist die Natur der Engel eine ovoia voeçà
xcà uvXog )cal aörouc.roc.2

Nun mögen noch jene Väter zu Worte kommen, die
sich sowohl für die Materialität wie Spiritualität der Engel
erklären. Justinus M. spricht in seinem Dial. c. Tryph. von
einer uns unbekannten und ungewohnten Speise der Engel,
etwa nach Art des Manna der Juden in der Wüste. Doch
scheint sich Justin die Engel wieder als geistige Wesen zu
denken; denn in seinem Hexaëmeron teilt er die Dinge
in sechs Klassen ein und sagt, erstens „sie voeçà xcà dd-d-

vara, oixoi slaiv 01 «y/eilot". Origenes ist ebenso unklar.
Einerseits läßt er die Engel Seelen haben: „Non videtur
absurdum de Sanctis angelis dicere, illos animas habere;3"
dann aber erklärt er wieder, die Engel kätten keine
Leiber;4 doch gesteht er auch: „quando isti creati sint vel
quales aut quomodo sint, non satis in manifesto designatur."5
Ebenso ungenau drückt sich auch Basilius aus. Er nennt
zwar die Engel „vorjxov xxioiv, àoco/iaxov xcà loyixrjv", auch
den Teufel heißt er qvoiv dom^axoi', doch sagt er auch
von der Engelnatur „?) ovoia avxcöv to àéçiov jivtvfia ?j

nig avXov".6 Ebenso ungenau spricht auch Augustin
von den Engeln. Im Kommentar zum Ps. 85 schreibt er
über die Worte: ,Eruisti animam meam de inferno in-
feriori' etc.: „Adhuc habet vitam utique corpus nostrum,
et tarnen comparatum corpori illi, quod futurum est, qualia
sunt angelorum corpora, invenitur corpus hominis
mortuum, quamvis adhuc habens animam." Als geistige
Geschöpfe hinwiederum denkt sich Augustin die Engel,
wenn er sie „spirituales et intellectuales creaturas" nennt.7

Diese Auslese von Väterstellen möge genügen, um den
Standpunkt der Väter, den sie der Frage über die Natur
der Engel gegenüber einnehmen, irgendwie kennen zu
lernen. Aber, so fragen wir uns, woher die Gegensätze?
Wie konnten einige Väter, die doch die gleichen Schrifttexte

vor sich hatten wie ihre Zeitgenossen und daselbst
von der geistigen Engelnatur lasen, wie konnten, so fragen
wir uns, sie die Behauptung aufstellen, die Engel seien

1 Grèg. M., IV Dial. c. 29. 2 Damasc., De fide orthod. 1. 2 <•.. 3.
3 Orig., in I de prine. 4 c. Cels. 1. 6. 6 De Princ. Praef. n. 10.
6 Basil., Contra Eunom. IV. ' Aug., De Gen. üb. 8 c. 25.



Die Erkenntnis der Engel. 333

körperliche Wesen, mit Seelen, mit wenn auch nur feinen,
subtilen Leibern?

Zur Erklärung und Lösung dieser Schwierigkeit und
gewiß befremdenden Tatsache sollen folgende Gründe
angeführt werden. Vor allem ist zu beachten, keiner der
Väter hat einen gelehrten Traktat über die Engel
geschrieben, keiner eine wissenschaftliche Untersuchung über
deren Wesen angestellt; ihre Ansichten über die Engel
sprachen sie eben nur gelegentlich ihrer Schrifterklärung
aus, wie es gegenwärtiges Bedürfnis, augenblicklicher Nutzen
ersprießlich erscheinen ließ. Sodann ist weiter zu beherzigen,

daß wir bei den Vätern keine technischen Begriffe
und Ausdrücke, d. h. philosophische in unserem Sinne,
vorfinden. Ihnen fehlte noch der Begriff der Potentialität.
Kein Wunder, wenn sie dann ihrer Ansicht mit dem
Ausdruck corporeitas (in irgend einer Form) Ausdruck
verliehen, um so der Gefahr zu entgehen, den Engeln
göttliche Natur beilegen zu müssen. Anhaltspunkte hiefür
bieten die oben angeführten Worte des hl. Ambrosius,
dann Augustin De Gen. lib. 7 c. 6 und auch das Wort des
Damaszeners, der sagt: „Incorporeus (sc. angelus) imma-
terialis dicitur quantum ad nos; nam omne ad Deum col-
latum, qui solus incorporalis est, crassum et materiale
reperitur."1 Zu Väterzeiten behalf man sich eben mit
Worten, wie man konnte, nicht wie man sollte. Schließlich
finden wir auch, daß gar manche schwierige Väterstellen
im Zusammenhange gar manches von ihrer Schwierigkeit
verlieren, namentlich dann, wenn genau untersucht wird,
in welchem Sinne der einzelne Vater das Wort corpus
versteht. Wenn auch der Engel ein rein geistiges Wesen
ist — an sich und im Vergleich mit der Menschennatur,
im Verhältnis zum Wesen Gottes schien doch so manchem
der Väter die Engelnatur etwas Körperhaftes an sich zu
haben. Und auch hiefür kann obiger Ausspruch des
Damaszeners geltend gemacht werden.

Zum Schlüsse wollen wir noch die wichtigste Quelle
der Offenbarung, das lebendige, unfehlbare Lehramt der
Kirche, in der Frage über die Natur der Engel vernehmen.
Bekanntermaßen gewinnen ja Schrift- und Vätertexte aus
den Entscheidungen des kirchlichen Magisteriums erst
ihre Kraft und Würze. Welchen Standpunkt nimmt also

1 Damasc., De fide orth. lib. 2 e. 3.



334 Die Erkenntnis der Engel.

die lehrende Kirche in der Engelfrage ein? Was lehrt
sie uns über das Wesen der Engel? Nur einige wenige
Stellen sollen anstatt vieler angeführt werden. Wir
bekennen und glauben im Symbolum Nicaenum (a. 325) (und
im selben Sinne in allen in den folgenden Jahrhunderten
erflossenen Glaubensbekenntnissen bis herab zum Vati-
canum): „JJioztvofiev dg iva Oeov, Hartça, jcavzoxgazoga
jcâvzœv ogazcûv zt xal àogâzcov jioirjzrjv." Mit den àogaza
sind eben die Geister gemeint, die Paulus des öfteren,
z. B. Col. 1, 16, invisibilia nennt. Deutlicher spricht das
Cone. Lat. IV vom Jahre 1215 cap. 1: „Qui (Deus) sua
omnipotenti virtute simul ab initio temporis utramque de
nihilo condidit creaturam spiritualem et corporalem, an-
gelicam scilicet et mundanam ac deinde humanam, quasi
communem ex spiritu et corpore constitutam." Die gleiche
Entscheidung mit denselben Worten fällte das Cone. Vatic,
sess. III c. i. (Allerdings hat damit weder das Lat. IV
noch das Vatic, etwas definiert, wie gleich gesagt werden
soll.) In ähnlicher Weise wie die genannten Konzilien
spricht auch das Florentinum in decreto pro Iacobitis:
„Firmissime credit (Concilium) unum Deum qui quando
voluit bonitate sua universas tarn spirituales quam cor-
porales condidit creaturas." Von Bedeutung für unsere
Frage ist auch die Tatsache, daß das Cone, oecum. V can. II
den Irrtum des Origenes verurteilte „qui posuit ipsas
mentes (scilicet angelos) assumpsisse corpora subtiliora vel
crassiora, ex quo diversi ordines angelorum effecti sunt".

Das Resultat unserer Untersuchung über die Natur
der Engel ist demnach folgendes:

1. Die Existenz der Engel ist außer allem Zweifel;
und zwar sind sie vernünftige, persönliche Wesen, mit
freiem Willen begabt und von den Menschen specifice
verschieden: und dies müssen wir als de fide bezeichnen.

2. Wiewohl weder das Concilium Lateranum IV noch
das Vaticanum eine formelle Definition erlassen hat (beide
sprechen ja nur in den sogenannten capita über die Natur
der Engel, ohne mit ausdrücklichen Worten ein Dogma
definieren zu wollen), so können wir doch als proximum
fidei, als sententia certissima et communis, als eine Lehre,
die absque errore in fide nicht geleugnet werden kann,
feststellen, daß die Engel rein geistige Substanzen sind.1

1 Heinrich, Dogtn. V. Bd. § 284, I.



Die Erkenntnis der Engel. 335

Alles übrige, was sonst über die Natur der Engel zu
sagen wäre, ist für unsere Frage nicht von Belang. Wir
wenden uns darum nach diesen Voraussetzungen unserer
These, über die Erkenntnis der Engel, zu.

Die Erkenntnis der Engel.

Wir haben als proximum fidei aus den Offenbarungsquellen

die Geistigkeit der Engelsubstanzen festgestellt,
und damit haben wir uns ein festes Fundament gegraben
und aufgemauert, auf das wir das geistige Gebäude der
Theorie der Engelerkenntnis aufbauen können. Jetzt
können wir der Frage näher treten: Welche Erkenntnisart

haben wir nun diesen Engeln, die wir als rein geistige
Wesen kennen gelernt und bewiesen haben, zuzuweisen?
Bevor wir aber an die wissenschaftliche Lösung dieser
Frage gehen können, wollen wir nochmals auf Schrift,
Väter und Magisterium der Kirche zurückkommen und
schauen, wenigstens im allgemeinen, was wir aus diesen drei
Offenbarungsquellen über die Engelerkenntnis schöpfen
können.

1. Die Hl. Schrift.
Daß die Engel überhaupt erkennen, Erkenntnisakte

setzen, erhellt daraus, daß die Hl. Schrift von den Engeln
Dinge aussagt, die eine Erkenntnis entweder voraussetzen
oder im Gefolge haben. So wird uns vor allem an
unzähligen Stellen von einem Sprechen der Engel
berichtet; cf. Gen. 19, 9; 31, 4; Jud. 13, 7; Act. 8, 26 usw.
Sprechen aber setzt Denk-Erkenntnisakte voraus, sowie
letztere ersteres begleiten müssen. Ferner spricht die
Hl. Schrift von einem „Geschicktwerden" der Engel
und zwar mit Aufträgen: aber auch dies verlangt
Erkenntnis. „Missus est angelus Domini sanctus Raphael,
ut curaret eos ambos"1 scilicet Tobiam et Saram. „Missus
est angelus Gabriel a Deo in civitatem Galilaeae"2 etc.
(Cf. I Par. 21, 5; II Par. 32, 21; II Mach. 15, 22; Mal.
3, 1 usw.). Weiter heißt es in der Hl. Schrift, daß die
Engel Befehle vom Herrn erhalten. „Praecepitque Dominus

angelo suo"3 „Angelis suis mandavit de te"4 usw.

1 Tob. 3, 25. 2 Luc. 1, 26, cf. ib. 1, 11 ss. 8 I Par. 21, 27.
4 Ps. 90, 11.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXII. 22



336 Die Erkenntnis der Engel.

Aber auch derartige Befehle, namentlich was den Schutz
der Menschen betrifft, setzen Erkenntnis in den Engeln
voraus. Desgleichen wird von den Engeln ein Dienst
ausgesagt, den sie leisten, wie er nur vernünftigen, mit
Erkenntnis ausgestatteten Wesen zukommen kann. „An-
geli ministrabant ei"1 (scilicet Domino). Vergl. die
Dienstleistung Raphaels in der Tobiasgeschichte und die
Administratorii Spiritus im Hebräerbriefe.2 — Sodann
heißt es in der Hl. Schrift, daß die Engel den Herrn
lobpreisen und anbeten: „Benedicite angeli Domini
Domino."8 „Adorate eum omnes angeli eius."4 Anbeten
und lobpreisen aber sind Akte, die ohne Erkenntnis
absolut undenkbar sind. Weiters werden die Engel als
Schutzgeister der Menschen bezeichnet. Hiefür die
obenerwähnte Stelle des 90. Psalmes, sodann: „Angelus
Domini per noctem aperiens ianuas carceris et educens
eos" scilicet Petrum et Apostolos ceteros.5 Von den Engeln
heißt es weiter, daß sie die Menschen erleuchten. Vom
hl. Paulus meinen die Pharisäer : „Quid si spiritus locutus
est ei aut angelus?6 Beweis dafür, was die Juden selbst
von den Engeln dachten. Cf. die Bekehrungsgeschichte
des Hauptmanns Kornelius, Act. c. 10. — Schließlich wird
den Engeln das tatsächliche Sündigen und Bosheit
beigelegt, aber auch dies ist ohne Erkenntnis undenkbar.
„In angelis suis reperit pravitatem."7 „Deus angelis pec-
cantibus non pepercit."8

Übrigens spricht auch die Hl. Schrift geradezu von
der Erkenntnis der Engel und bezeichnet dieselbe als
eine ausgezeichnete. „De die autem illa et de hora
nemo seit, neque angeli coelorum."9 „Quibus (scilicet
angelis) revelatum est, scilicet passiones et posteriores
gloriae"10 usw.

Aus all diesen angeführten und noch vielen anderen
Schrifttexten müssen wir schließen, daß den Engeln eine
gewisse Erkenntnis zukomme; denn all die von den Engeln
ausgesagten Dinge setzen wenigstens irgendwelche
Erkenntnis voraus. Welche? Das ist eben Sache
philosophisch - theologischer Diskussion.

i Matth. 4, 11; Maro. 1, 13. 2 Hebr. 1, 14, 3 Dan. 3, 58.
1 Ps. 96, 7, cf. Ps. 102, 20; 148, 2. 6 Act. 5, 19; 12, 7.
6 Act. 23, 9; 27, 23. 7 Job 4, 18. 8 II Petr. 2, 4; Jud. 6.
9 Matth. 24, 36. 10 I Petr. 1, 12.



Die Erkenntnis der Engel. 337

2. Die Väter.
Welche Stellung nun nehmen wohl die Väter der

Frage über die Engelerkenntnis gegenüber ein? Natürlich

konsequent entsprechend ihrer Anschauung über die
Natur der Engel. Deshalb sprechen jene Väter, die den
Engeln einen, wenn auch noch so feinen, Leib zuschreiben,
von einer geistigen und sinnlichen Erkenntnis; jene Väter
aber, die an der rein geistigen Engelnatur festhalten,
reden deshalb auch nur von einer geistigen Erkenntnis,
durch welche natürlich die Engel sowohl Materielles wie
Geistiges erkennen. Von einer näheren Anführung von
Vätertexten können wir der Kürze halber abstehen, da
wir ohnehin nichts Neuem begegnen würden.

3. Das kirchliche Lehramt.
Das unfehlbare Lehramt der Kirche kennt die Engel

nur als reine Geister; deshalb sind wir berechtigt, auf eine
rein geistige Erkenntnis der Engel zu folgern. Natürlich
können wir aus dieser Tatsache nicht schließen, als sei es
de fide, daß den Engeln nur eine geistige Erkenntnis
zukomme. So weit ging die Kirche in ihren dogmatischen
Lehrentscheidungen bis jetzt noch nicht. Auch hier können
wir füglich von ausführlichen Textzitationen Abstand
nehmen und verweisen auf obige Stellen, wo über die
Natur der Engel die Rede war.

Nach diesen Untersuchungen müssen wir feststellen,
daß die Engel wirklich erkennen, Erkenntnisakte setzen.
Wie beschaffen aber diese Erkenntnis der Engel sei,
darüber hat sich die Offenbarung äußerst wenig
ausgesprochen. Dies näher zu bestimmen ist Aufgabe der
Theologie und soll nun im folgenden versucht werden —
nach der Lehre des hl. Thomas. Wir beginnen nach dem
oben aufgestellten Plan mit der natürlichen Erkenntnis
der Engel, d. h. wir wollen das näher bezeichnen und
festsetzen, was der Engel an natürlichen Erkenntnisobjekten

ohne Elevation zum Übernatürlichen
erkennt.

I. Die natürliche Erkenntnis der Engel.

Erkenntnis generisch genommen ist eine Tätigkeit,
eine Betätigung (operatio). Jede Betätigung setzt aber
ein nächstes Tätigkeitsprinzip voraus (principium pro-

92*



338 Die Erkenntnis der Engel.

ximum operationis), und dies nennt man philosophisch
Potenz (potentia seu facultas). So sprechen wir vom
Verstand, Willen, von den fünf Sinnen als von Potenzen.
Ferner: Jede Tätigkeit muß offenbar ein Objekt, einen
Gegenstand haben, auf welchen sich die Tätigkeit
erstreckt. So ist z. B. ein Sehen nur möglich, wenn das
Auge, die Potenz des Sehens, ein Objekt vor sich hat,
das es wahrnehmen soll. Damit aber eine Potenz mit
einem Objekte in Kontakt treten könne, dazu bedarf es
einer Form, die den Kontakt zwischen Objekt und Potenz
vermittelt. Nicht der Baum z. B. in seiner realen
Wirklichkeit ist im Auge, sondern nur ein Bild der Spezies
desselben; durch diese Spezies nimmt das Auge den Baum
wahr. Aber auch das soeben erwähnte „In-Kontakttreten"

zwischen Potenz und Objekt geschieht nur in einer
gewissen Weise, hat seinen Modus; denn anders treten die
sinnlichen Potenzen mit ihren Objekten in Kontakt, anders
die geistigen mit den ihrigen. Daraus folgt: Wollen wir
zur genauen Kenntnis einer Tätigkeit, eines Aktes, einer
operatio gelangen, dann müssen wir jene vier Elemente,
die beim Zustandekommen eines Aktes konkurrieren, einer
gründlichen Untersuchung unterziehen: nämlich die
Potenz, das Objekt, die Form und den Modus. Alle diese
vier Elemente der Faktoren finden wir bei jeder Tätigkeit

vor, somit auch beim Erkenntnisakte, bei der
Erkenntnistätigkeit. Und in der Tat ein Erkenntnisakt ist
nur möglich bei Vorhandensein eines nächsten
Erkenntnistätigkeitsprinzips, und dies ist der Verstand, eines Objektes,
und dies ist nur dann im Bereiche des Verstandes, wenn
gewisse Formen, Erkenntnisformen (species intelligibiles)
genannt, mitwirken. Der ganze Erkenntnisprozeß
vollzieht sich immer nach einem gewissen Modus: denn
gewisse Objekte erkennt der Verstand actu, andere
hingegen nur habituell. Wollen wir demnach zu einem
möglichst adäquaten Verständnis der natürlichen
Engelerkenntnis gelangen (soweit dies für uns hier auf Erden
möglich ist), so haben wir also folgende Punkte im
einzelnen zu untersuchen: 1. Die Erkenntnispotenz der Engel.
2. Die Erkenntnisformen des angelischen Verstandes.
3. Die Objekte, und diese sind doppelter Natur,
immaterielle und sinnliche Objekte. 4. Die Art und Weise, wie
die Engel erkennen. Und weil die Engel als vernünftige,
persönliche Wesen auch soziale Wesen sind, die mit-



Die Erkenntnis der Engel. 339

einander verkehren, im Gedankenaustausch stehen, so
kommt noch zur Behandlung: 5. Die Erleuchtung und
Sprache der Engel.

Nach der Erklärung und Darlegung dieser fünf Punkte
werden wir wenigstens ein schwaches Abbild, eine dem
Bereiche des Ahnungsvollen zugehörende Vorstellung von
dem Wesen und der Beschaffenheit des natürlichen
Erkennens der Geisterwelt gewonnen haben, die uns in
ihrer realen Wirklichkeit erst im Jenseits vollständig
erschlossen werden wird. Nochmals sei bemerkt, daß in
den aufgezählten fünf Punkten nur vom natürlichen
Erkennen der Engel die Rede sein wird.

1. Die Erkenntnispotenz der Engel.
Weder Schrift noch Väter noch kirchliches Lehramt

legen uns betreffs der Erkenntnispotenz der Engel etwas
als de fide vor; wir verbleiben deshalb in dieser
Teilfrage rein auf philosophisch - theologischem Gebiete.
Grundlegend und zugleich höchst wichtig wird es sein,
sich darüber klarzuwerden, ob denn der Engel zum
Erkenntnisakte einer von seiner Wesenheit real verschiedenen
Erkenntnispotenz bedürfe, oder ob vielleicht seine Wesenheit

unmittelbares Erkenntnisprinzip sei.
Darauf antworten wir mit dem hl. Thomas Sum.

theol. I. q. 54 a. 3 : „Nec in angelo nec in aliqua alia
creatura virtus vel potentia operativa est idem, quod sua
essentia." Also erkennt der Engel nicht unmittelbar mit
und durch seine Wesenheit, sondern er hat ebenso wie
der Mensch zum Erkenntnisakte eine eigene Potenz
notwendig. Die Beweise hiefür lassen wir den hl. Thomas
führen.

a) „Cum enim potentia dicatur ad actum, oportet
quod secundum diversitatem actuum sit diversitas poten-
tiarum. Propter quod dicitur, quod proprius actus re-
spondet propriae potentiae. In omni autem creato essentia
differt a suo esse et comparatur ad ipsum, sicut potentia
ad actum. Actus autem, ad quem comparatur potentia
operativa, est operatio. In angelo autem non est idem
intelligere et esse;1 nec aliqua alia operatio aut in ipso

1 Ib. a. 2: „quia esse angeli sicut cuiuscuuique creaturae est deter-
lninatum ad unum secundum genus et speciem;" intelligere autem habet
infinitatem simpliciter.



340 Die Erkenntnis der Engel.

aut in quocumque alio creato est idem, quod eius esse.
Unde essentia angeli non est eius potentia intellectiva."
I. q. 54 a. 3. Fast das gleiche Argument bringt der
Aquinate I. q. 79 a. 1. St. Thomas gründet also seinen
Beweis auf den fundamentalen Unterschied von Wesenheit
und Sein, die in den Kreaturen real verschieden sind und
daher auch notwendigerweise den realen Unterschied von
potentia operativa und essentia involvieren.

Zwei weitere Beweise entnehmen wir dem hl. Thomas
I. q. 77 a. 1, woselbst er die gleiche Frage an der
Menschenseele untersucht ; beide Beweise lassen sich
mutatis mutandis für unser Thema sehr gut verwerten.

b) Wohl das Sein, nicht aber das operari der Kreatur
gehört zur Gattung der Substanz; und so ist wohl die
potentia essendi, nämlich die Wesenheit, nicht aber die
potentia operandi, nämlich die potentia, das principium
proximum operationis, Substanz. Dies der Gedanke des
hl. Thomas, den wir für unsere Frage etwa so formulieren
können :

„Actus et potentia dividunt ens et quodcumque genus
entis. Proinde ad idem genus refertur potentia et actus;
unde si actus non est in genere substantiae, nec potentia,
quae dicitur ad illum actum, potest esse in genere
substantiae. Sed esse cuiuslibet entis creati est in genere
substantiae, non autem operari. Potentia igitur essendi,
quae est essentia, est in genere substantiae, non autem
facultas, quae est potentia operandi; unde essentia et
potentia operandi non sunt idem, proinde facultas
intellectiva angeli non est idem, quod sua essentia." So dem
Sinne nach St. Thomas I. q. 77 a. 1. in corpore articuli,
woselbst er noch ein zweites Argument beifügt.

c) Bedürfte der Engel zum Erkenntnisakte keiner
von seiner Wesenheit real verschiedenen Erkenntnispotenz,
dann wäre er ganz einfach ein actus purus; dies ist aber
absurd. Der Gedankengang des Aquinaten 1. c. ist etwa
folgender: „Si essentia angelica non esset in potentia ad
operari, tunc sicut semper haec essentia est actu talis,
ita semper esset actu operans, et sicut per se primo haec
essentia dicitur esse talis, ita per se primo diceretur actu
operans et quia ipsum operari est subsistentis, essentia
angeli esset actus purus, quod répugnât cum sit ens con-
tingens. Essentia igitur angeli est in potentia ad operari,
et quia est in potentia ad operari, répugnât, quod ipsa



Die Erkenntnis der Engel. 341

essentia sit principium proximum operationis, secus enim
et ipsa essentia, ut est talis, haberet de potentia in linea
propriae essentiae. Ergo angelus necessario operatur
mediante facultate, proinde intellectus angeli non est idem,
quod sua essentia."

Daraus ergibt sich: Der Engel, weil Geschöpf, bedarf
zum Erkenntnisakte gerade so wie wir einer von seiner
Wesenheit real verschiedenen Erkenntnispotenz, mit
anderen Worten, seine Wesenheit kann nicht zugleich
Erkenntnispotenz sein.1 Hierin stimmen auch alle Theologen
von Namen mit dem Aquinaten überein, ausgenommen
Durandus, der allerdings bei der menschlichen Seele einen
wesentlichen Unterschied zwischen Seele und Erkenntnispotenz

zugibt, wegen, wie er sagt, der eigenartigen menschlichen

Natur (propter specificam naturam humanam), der
aber diesen wesentlichen Unterschied bei der Engelsnatur
deshalb nicht gelten lassen will, quia angelus est
substantia intégra et non actus corporis sicut anima humana,
— Das ist ein Sophisma, das in der Logik mit dem Namen
non causae ut causae bezeichnet wird. Daß die Kreatur
einer von ihrer Wesenheit real verschiedenen Potenz zu
irgendeinem Akte bedarf, dessen ist Ursache, weil das
eine Wesen Akt oder Form des Körpers ist, das andere
aber nicht; nein, Grund dieser Tatsache ist einzig und
allein nur die potentialitas creaturae, quae nonnisi per
diversos actus compleri potest. Darum weil der Engel
geradeso Geschöpf ist wie die Menschenseele, deshalb
müssen wir geradeso beim Engel wie beim Menschen
einen realen Unterschied von Wesenheit und Potenzen
fordern; mit anderen Worten: auch der Engel bedarf einer
von seiner Wesenheit real verschiedenen Erkenntnispotenz.

Das gewonnene Resultat berechtigt uns zu folgenden
Konsequenzen.

a) Das Erkennen, der Erkenntnisakt des Engels kann
unmöglich seine Wesenheit sein : auch, ja vielmehr a
fortiori, Wesenheit und Erkenntnisakt des Engels sind zwei
wesentlich verschiedene Dinge; denn sonst müßte der
Engel nur, und zwar seine eigene Aktualität sein; dies
widerspricht aber seiner Geschöpflichkeit. Hierin kommen
alle Theologen überein; St. Thomas führt hierfür drei
Gründe an I. q. 54 a. 1.

1 Ein Gleiches natürlich ließe sich auch vom Willen des Engels
nachweisen — die Beweise sind ohnehin allgemein gehalten.



342 Die Erkenntnis der Engel.

ß) Der Engel kann unmöglich seine eigene Aktualität
sein. „Actio enim est proprie actualitas virtutis, sicut
esse est actualitas substantiae vel essentiae. Impossibile
est autem quod aliquid, quod non est purus actus, sed
aliquid habet de potentia admixtum, sit sua actualitas;
quia actualitas potentialitati répugnât. Solus autem Deus
est actus purus. Unde in solo Deo sua substantia est
suum esse et suum agere."

ß) Ebensowenig kann das intelligere des Engels sub-
sistens sein; denn es gibt nur ein einziges intelligere
subsistens, und dies ist Gott. „Si intelligere angeli esset
sua substantia, oporteret, quod intelligere angeli esset
subsistens." Grund hiefür, wie Sylvius bei Erklärung dieses
Artikels ausführt, ist „quia si intelligere angeli esset tantae
perfectionis, ut perfectissimam naturam sibi vindicaret,
qualis est natura substantiae intellectualis, consequens est
quod etiam sibi vindicaret modüm illius perfectissimum,
qui est subsistere in seipso". Und St. Thomas fährt fort:
„Intelligere autem subsistens non potest esse nisi unum,
sicut nec aliquod abstractum subsistens. Unde unius
angeli substantia non distingueretur neque a substantia
Dei, quae est ipsum intelligere subsistens, neque a
substantia alterius angeli."

7) Wäre zwischen Wesenheit des Engels und seinen
Erkenntnisakten kein wesentlicher Unterschied, wären
somit beide dasselbe, dann hätten alle Engel die gleiche
vollkommene Erkenntnis, was doch nicht der Fall ist,
wie später nachgewiesen werden soll. Darum sagt
St. Thomas 1. c. : „Si etiam angelus ipse esset suum
intelligere, non possent esse gradus in intelligendo perfec-
tius et minus perfecte, cum hoc contingat propter diversam
participationem ipsius intelligere."

Es lassen sich aber mit Sylvius (in com. in hunc
articulum) noch andere Gründe namhaft machen, ô) Sein
und Wesenheit sind beim Engel real wie bei jeder Kreatur
verschieden; um so weniger kann der Erkenntnisakt
Substanz des Engels sein, denn der Unterschied zwischen
Tätigkeit und Substanz ist größer als der Unterschied
zwischen Sein und Substanz, e) Die Wesenheit des Engels
bleibt immer dieselbe, sie läßt weder Vermehrung noch
Verminderung zu; das Erkennen aber desselben ist einer
Vermehrung, Vergrößerung intensiv und extensiv fähig.
Also sind Substanz des Engels und sein Erkennen real



Die Erkenntnis der Engel. 343

verschieden. £) Schließlich erfreuen sich die Engel
übernatürlicher Erkenntnisse, z. B. der Gnadengeheimnisse, und
diese Erkenntnisse können unmöglich Substanz des Engels
sein, denn sonst wäre er kraft seiner eigenen Natur
übernatürlich selig und würde kraft seiner eigenen Natur
Übernatürliches erkennen. Das ist ein Widerspruch und
zugleich contra fidem.

b) Ein weiteres Resultat unserer Untersuchung ist
der Satz : auch der Seinsakt und der Erkenntnisakt sind
und zwar a fortiori in der angelischen Natur real
verschieden, nicht dasselbe, aus dem einfachen Grunde, weil
der Seinsakt des Engels wie überhaupt jeder Kreatur
beschränkt ist, determiniert ad unum; der Erkenntnisakt
hingegen, das Erkennen ist unendlich im objektiven Sinne
d. h. hinsichtlich der Objekte. St. Thomas führt den
Beweis I. q. 54 a. 2 folgendermaßen: „Actio angeli non est
eius esse, nec actio alicuius creaturae. Duplex enim est
actionis genus, ut dicitur ß. Metaph. Lect. 1(3. Una scilicet
actio est, quae transit in aliquid exterius inferens ei pas-
sionem, sicut urere et secare. Alia vero actio est, quae
non transit in rem exteriorem, sed magis manet in ipso
agente, sicut sentire, intelligere et velle. Per huiusmodi
enim actionem non immutatur aliquid extrinsecum, sed
totum in ipso agente agitur. De prima ergo actione
manifestum est, quod non potest esse ipsum esse agentis:
nam esse agentis significatur intra ipsum; actio autem
talis est effluxus in actum ab agente. Secunda autem
actio de sui ratione habet infinitatem vel simpliciter vel
secundum quid. Simpliciter quidem sicut intelligere, cuius
obiectum est verum, et velle, cuius obiectum est bonum;
quorum utrumque convertitur cum ente. Et ita intelligere
et velle, quantum est de se, habent se ad omnia, et utrumque

recipit speciem ab obiecto. Secundum quid autem
infinitum est sentire, quod se habet ad omnia sensibilia,
sicut visus ad omnia visibilia. Esse autem cuiuslibet
creaturae est determinatum ad unum secundum genus
et speciem. Esse autem solius Dei est simpliciter infinitum,

in se omnia comprehendens, ut dicit Dionys. 5 cap.
de div. nom.; unde solum esse divinum est suum
intelligere et suum velle."

Wir haben also in der Engelnatur einen von der
Wesenheit des Engels real verschiedenen Intellekt
festgestellt, eine intellectiva potentia im strengen Sinne des



•344 Die Erkenntnis der Engel.

Wortes. Welcher Art nun dieser intellectus angelicus sei,
dies näher zu erklären, ist jetzt unsere nächste Aufgabe.
Wir können ganz gewiß nicht a priori sagen: Der
Engelintellekt muß diese oder jene Eigenschaften, diese oder
jene Vollkommenheiten an sich aufweisen; im Gegenteile:
wir müssen a posteriori — im Krebsgange gleichsam —
von der Beschaffenheit unseres Menschenverstandes
ausgehen und können dann salva semper angelorum propria
natura spirituali auf die Beschaffenheit, Qualitäten,
Vollkommenheiten des Engelintellektes mit Sicherheit schließen.
Aber gerade diese von allen anerkannte Tatsache hat
manche zur sonderbaren Behauptung geführt, bei den
Engeln geradeso wie bei der Menschenseele einen
doppelten Intellekt, nämlich einen intellectus possibilis und
einen intellectus agens und zwar im strengen Sinne des
Wortes anzunehmen. Doch das ist ein Irrtum; der Engel
besitzt weder einen intellectus possibilis noch einen
intellectus agens; sein Verstand muß intellectus schlechthin
genannt werden. Der Engel bedarf keines intellectus
possibilis, weil er hinsichtlich jener Objekte, die er
natürlicherweise erkennt, nie in potentia, sondern stets actu
ist, weil also die genannten Objekte seinem Intellekte stets
aktuell präsent sind. Er braucht aber auch keinen
intellectus agens, denn der Engel hat nicht nötig, von den
sinnlichen Dingen erst die Spezies zu abstrahieren; alles
Materielle erkennt ja de£ Engel durch eingegossene
Erkenntnisformen, wie später nachgewiesen werden soll.
St. Thomas gibt I. q. 54 a. 4 folgenden Beweis : „Nécessitas
ponendi intellectual possibilem in nobis fuit propter hoc,
quod nos invenimur quandoque intelligentes in potentia
et non in actu. Unde oportet esse quandam virtutem,
quae sit in potentia ad intelligibilia ante ipsum intelligere;
sed reducitur in actum eorum, cum fit sciens, et ulterius,
cum fit considerans. Et haec virtus vocatur intellectus
possibilis. Nécessitas autem ponendi intellectual agentem
fuit, quia naturae rerum materialium, quas nos intelli-
gimus, non subsistunt extra animam immateriales, et in-
telligibiles in actu, sed sunt solum intelligibiles in potentia
extra animam existentes. Et ideo oportuit esse aliquam
virtutem, quae faceret illas naturas intelligibiles actu.
Et haec virtus dicitur intellectus agens in nobis. Utraque
autem nécessitas deest in angelis; quia neque sunt quandoque

intelligentes in potentia tantum respectu eorum, quae



Die Erkenntnis der Enge!. 345

naturaliter intelligunt, neque intelligibilia eorum sunt
intelligibilia in potentia, sed in actu. Intelligunt enim
primo et principaliter res immateriales. Et ideo non
potest in eis esse intelleetus agens et possibilis, nisi
aequivoce."

Derselben Meinung wie der hl. Thomas sind so ziemlich

alle Scholastiker, ausgenommen Scotus und Suarez
und deren Anhänger. Sie verlangen einen doppelten
intelleetus angelicus, einen possibilis und einen agens. Daß
der Engel einen intelleetus possibilis haben müsse,
behaupten sie mit dem Hinweis darauf, daß auch im Engel
eine potentia reeeptiva specierum intelligibilium sei; dem
aber entspreche ein intelleetus possibilis. Darauf läßt sich
sehr leicht mit Cajetanus (in Com. I q. 54 a. 4) antworten:
Erstens „Potentia reeeptiva specierum intelligibilium est
duplex: una per se, altera per accidens. Prima est in
angelis, est coaeva suae perfectioni, quia naturaliter in-
separabilis ab ea; secunda est in homine, cui accidere
potest quod habeat species coaevas." Scotus und Suarez
denken sich die Engelnatur, speziell deren Intellekt viel
zu menschlich, d. h. mit ebensolchen Vollkommenheiten
wie der Mensch, für den sie allerdings Vollkommenheiten
sind, sie hat, die aber für den Engel, im Grunde genommen,
Unvollkommenheiten sind. Zweitens sagt Cajetan: „Esse
in potentia ad species intelligibiles reeipiendas non est
de definitione intelleetus possibilis proprie dicti (ut antea
dictum est);" Cajetan wirft somit den Scotisten vor, daß
sie nicht den rechten Begriff vom intelleetus possibilis
haben.

Das Vorhandensein eines intelleetus agens im Engel
glauben Scotus und Suarez folgendermaßen begründen zu
können: a) „Quia potentia activa, quae est perfectio in crea-
tura inferiori, non est neganda in superiori. Sed intelleetus

agens est potentia activa; proinde est in creatura
superiori, uti est angelus." Das Argument würde etwas
beweisen, wenn der intelleetus agens wirklich eine
perfectio simpliciter in der Menschennatur wäre; dies ist
aber nicht der Fall; denn er verdient den Namen einer
perfectio nur insofern, als er sich in unserer
unvollkommenen Natur vorfindet. Übrigens, wenn sich die
Gegner auf den Obersatz ihres Beweises steifen, geben wir
ja gerne zu, verlangen dies sogar mit ihnen: was immer
sich Vollkommenes im intelleetus agens des Menschen



346 Die Erkenntnis der Engel.

vorfindet, besitzt auch der angelische Verstand, wie ja
alle perfectiones (nach dem hl. Thomas1), deren sich die
niederen Kreaturen erfreuen, edler, einfacher, vollkommener
und erhabener in den höheren Kreaturen zu finden sind.
Schließlich müssen wir sagen: „Perfectius simpliciter est
habere intelligibilia actu, quam tantum in potentia, et sie
indigere aliqua virtute, quae ea facit intelligibilia actu."
Hierin werden uns auch die Scotisten beipflichten müssen.

Scotus und Suarez führen aber noch ein zweites
Argument ins Treffen und sagen: „Quaelibet creatura debet
habere virtutes, quibus acquirere potest suam perfectionem.
Sed per intellectum agentem acquiritur perfectio intellectus
possibilis. Ergo intellectus agens ponendus est in angelis."
Das Argument beruht auf einer falschen Voraussetzung,
daß nämlich der angelische Intellekt je seiner natürlichen
Vollkommenheit verlustig gehen könne; das ist unmöglich,
wie später bewiesen werden soll. Übrigens müßten wir
hach diesem Prinzip, wenn es allgemein gehalten wird,
auch für Gott einen intellectus possibilis und agens postulieren

— ein Unding!
Wir sagten oben, von einem intellectus possibilis und

intellectus agens im strengen Sinne des Wortes könne bei
den Engeln keine Rede sein; es verschlägt aber gar nichts,
im weiteren Wortsinne, aequivoce, beide Intellekte den
Engeln zuzuschreiben. „Nee de nominibus est curandum,"
wie St. Thomas I q. 54 a. 4 ad 2'» sagt. Und so könnten
wir von einem intellectus possibilis des Engels insofern
reden, als derselbe Erleuchtungen, Erkenntnisformen
aufnimmt, sei es bei seiner Erschaffung, sei es sonst durch
Offenbarungen natürlicher (z. B. Herzensgeheimnisse,
Gedanken, Willensentschlüsse anderer Engel oder der
Menschen) oder übernatürlicher Dinge (z. B. die mysteria
gratiae). Über beides wird später ausführlich gehandelt
werden. Ebenso könnten wir aequivoce dem Engel einen
intellectus agens beilegen, insofern er ein anderes
vernünftiges Wesen, Engel oder Mensch, erleuchtet oder einen
Erkenntnisakt setzt. Doch wozu neue Namen, die nur
Anlaß zu Mißverständnissen bieten?

Nach dem Erläuterten müssen wir also den Schluß
ziehen: der Engel hat weder einen intellectus possibilis,
noch einen intellectus agens im strengen Sinne des Wortes;

1 I q. 13 a. 4.



Die Erkenntnis der Engel. 347

wir müssen daher den Verstand des Engels schlechthin
intellectus nennen.

Außer dem Verstand hat der Engel keine weitere
Erkenntnispotenz aufzuweisen; denn das, was wir im
Menschen ratio, Vernunft, heißen, fällt beim Engel deshalb
fort, weil er nicht discurrendo, wie wir, erkennt; darüber
wird gleichfalls später die Rede sein. Höchstens könnte
der Engel eine sinnliche Erkenntnispotenz haben; eine
solche aber muß ihm schon deshalb fehlen, weil ja im-
materiale Substanzen keine Sinne haben können. Wie aber
trotzdem der Engel Sinnliches, Materielles erkenne, wird
später gezeigt werden.

Mit diesen Ausführungen über den intellectus angelicus
können wir uns vorderhand begnügen; denn dessen
physische Entität ist damit erschöpfend behandelt. Was sonst
noch über die Natur des angelischen Verstandes zu sagen
wäre, soll im folgenden bei der Erklärung der Erkenntnisobjekte,

der Erkenntnisformen und der Erkenntnisart
dieses Intellektes ausführlich erläutert werden; dadurch
auch wird die Natur des intellectus angelicus noch klarer
zutage treten.

2. Die Erkenntnisformen der Engel.

Jede Potenz bedarf zu ihrer aktuellen Tätigkeit einer
Form; das Sehen z. B. ist nur möglich durch eine Form,
ein Bild jenes Objektes, welches durch den Gesichtssinn
wahrgenommen werden soll. Deshalb bedarf auch der
Verstand einer Form, und diese Form heißt die Erkenntnis-
form; durch Verbindung des Verstandes mit der Erkenntnisform

vollzieht sich ein Erkenntnisakt. Mehr brauchen
wir uns hierüber nicht hierorts zu verbreiten.

Die Offenbarung gibt uns über die Erkenntnisformen
des angelischen Verstandes keinen Aufschluß; wir bewegen
uns darum auch in dieser Teilfrage betreffs der
Erkenntnisformen des intellectus angelicus auf rein
philosophischtheologischem Gebiete.

Vor allem haben wir den Nachweis zu liefern, daß
der Engel allerdings zur Erkenntnis seines eigenen Wesens,
seiner Potenzen und alles dessen, was mit seiner Natur
aufs engste zusammenhängt, keiner Erkenntnisform bedarf;
hierzu genügt ihm sein eigenes Wesen, seine Substanz, die



348 Die Erkenntnis der Engel.

deshalb die Stelle der Erkenntnisform vertritt. Sich selbst
erkennt der Engel eben durch sich selbst, wiq später,
wenn von den Objekten der Engelerkenntnis die Rede sein
wird, bewiesen werden soll. Zur Erkenntnis aber aller
jener Dinge, die er nicht selbst ist, die außer seiner Natur
liegen, materieller sowohl wie immaterieller, bedarf der
Engel der Erkenntnisformen. Dies die Lehre des heil.
Thomas, der I q. 55 a. 1 sagt: „Angelus per suam essen-
tiam non potest omnia cognoscere, sed oportet intellectum
eius aliquibus speciebus perfici ad res cognoscendas." Grund
hierfür ist die Geschöpflichkeit der Engelnatur, deren
Endlichkeit und Beschränkung; Objekt des Verstandes
aber ist alles Erkennbare, was Wahrheitsgehalt in sich hat.
Sollte also der Engel alle Dinge durch seine Wesenheit
allein ohne Erkenntnisformen erkennen können, dann
müßte sie das gesamte Sein in seiner ganzen Ausdehnung
und in seinem vollen Inbegriff umschließen — müßte
unendlich sein. St. Thomas führt den Beweis 1. c. folgendermaßen:

„Illud, quo intellectus intelligit, comparatur ad
intellectum intelligentem, ut forma eius; quia forma est,
quo agens agit. Oportet autem ad hoc, quod potentia
perfecte compleatur per formam, quod omnia contineantur
sub forma, ad quae potentia se extendit. Et inde est,
quod in rebus corruptibilibus forma non perfecte complet
potentiam materiae; quia potentia materiae ad plura se
extendit, quam sit continentia formae huius vel illius.
Potentia autem intellectiva angeli se extendit ad intelli-
gendum omnia; quia obiectum intellectus est ens vel
verum commune. Ipsa autem essentia angeli non com-
prehendit in se omnia, cum sit essentia determinata ad
genus et ad speciem. Hoc autem proprium est essentiae,
quae infinita est, ut in se simpliciter omnia comprehendat
perfecte. Et ideo solus Deus cognoscit omnia per suam
essentiam." Die Kraft dieses Argumentes können wir noch
durch folgende Beweisführung erhärten. Jede Erkenntnis
vollzieht sich mittelst eines Bildes, einer Erkenntnisform.
Sollte also ein geschaffener Verstand sein Gesamtobjekt
erkennen können, müßte er das Bild, die Erkenntnisform
des gesamten Seins (totius entis) in sich enthalten. Keine
Kreatur aber kann Abbild (similitudo) des gesamten Seins
sein, weil sie endlich und beschränkt ist. Darum bedarf
auch der Engel, weil seine Wesenheit nicht similitudo
totius entis ist, notwendigerweise verschiedener Erkenntnis-



Die Erkenntnis der Engel. 349

formen, durch welche ihm die Erkenntnis der außer seiner
Wesenheit liegenden Dinge ermöglicht wird.

Doch müssen wir bemerken, daß der Engel die
erwähnten Erkenntnisformen nur deshalb braucht, um die
außer seiner Wesenheit liegenden Dinge secundum sua
propria zu erkennen; denn zur Erkenntnis dieser Dinge
secundum rationem communem würde ja die Wesenheit
des Engels selbst hinreichen, und zwar deshalb, wie der
hl. Thomas 1. c. ad 3 sagt, weil der Engel „omnia quae
supra vel infra angelum sunt, continet secundum rationem
quandam". Ein exemplum, wiewohl claudicans, nur
umgekehrt, bildet unsere mangelhafte Engelerkenntnis. Wir
erkennen die Engel ja nicht secundum eorum propria,
sondern nur in communi, wie uns überhaupt die wenigsten

Dinge in ihrer eigenen Proprietät erschlossen sind.
Von der Natur, den Eigenschaften, Proprietäten unserer
Seele, die wir auch nur mangelhaft erkennen, ausgehend,
schließen wir mit Zuhilfenahme unserer ganzen
philosophisch-theologischen Wissenschaft auf die Natur,
Eigenschaften, Proprietäten der Engel — natürlich mutatis
mutandis. Ähnlich würde auch der Engel — hätte er keine
Erkenntnisformen, durch seine Wesenheit die außer sich
befindlichen Dinge in ratione communi erkennen. Doch
wäre auch diese Erkenntnis secundum rationem communem
beim Engel vollkommener, als sie bei uns faktisch ist.

Derselben Meinung hierüber wie St. Thomas sind auch
Richard a S. Vict., Bonaventura, Scotus, Cajetan, Banez,
sowie die meisten Scholastiker von Namen; Durandus, mit
Gabriel und Vasquez, macht eine Ausnahme: er verwirft
überhaupt die Erkenntnisformen bei den Engeln wie bei
den Menschen; doch da wir nicht die Notwendigkeit der
Erkenntnisformen überhaupt nachzuweisen haben, wollen
wir uns deshalb hier auch nicht aufhalten.

(Fortsetzung folgt.) f M |i,

-<E&—c-


	Die Erkenntnis der Engel

