
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 21 (1907)

Artikel: Die Philosophie des Monismus [Schluss]

Autor: Klimke, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Philosophie des Monismus. 415

DIE PHILOSOPHIE DES MONISMUS.

(Schluß von Bd. XXI. S. 42. 178. 334.)

Von FRIEDRICH KLIMKE s. j.
• 0«"0

C. Kritik des metaphysischen Monismus im allgemeinen.

55. So sehen wir uns denn von allen Seiten auf die
eine Frage hingedrängt, in welcher sich bereits unsere
Untersuchungen über den spiritualistischen Monismus
zugespitzt hatten: Ist das Universum selbst das eine,
einheitliche Wesen, der zureichende Grund allen
Seins und Geschehens? Von den verschiedensten
Standpunkten aus haben wir es versucht, mit den Monisten zur
Einheit von Gott und Welt vorzudringen; überall hat es
sich gezeigt, daß in der Tat eine Einheit, und zwar eine
geistige Einheit in der Welt nicht geleugnet werden kann.
Wir sind ferner zu dem Schlüsse gekommen, daß wir in
der Zurückverfolgung der Ursachen nicht ins Unendliche
fortschreiten können, daß es wirklich eine erste, absolute
Ursache des Seins und Geschehens geben muß. Bis dahin
sind wir mit den meisten Monisten einig; und wir müssen
hierin ein Verdienst der monistischen Bestrebungen der
Gegenwart anerkennen, daß sie der Zersplitterung der
Welt durch den Materialismus und die einzelwissenschaftlichen

Forschungen gegenüber in so reichem Maße die
Einheit, Harmonie und Solidarität in der ganzen Welt auf
allen Gebieten nachgewiesen und der Menschheit mit
Nachdruck den Umstand ins Bewußtsein zurückgerufen haben,
daß sie sich nicht in ein einzelnes kleines Gebiet
einschließen kann, um das übrige zu vernachlässigen, sondern
daß es eines der obersten Bedürfnisse der Vernunft sei,
das Ganze einheitlich und zusammenhängend zu begreifen.
Insofern sind allerdings die heute so weit verbreiteten
monistischen Anschauungen und Bestrebungen ein erfreulicher

Fortschritt gegen die Verachtung der Metaphysik,
wie sie sich um die Mitte des vorigen Jahrhunderts breit
machte. Aber es erhebt sich nun die weitere Frage: Wo
ist der Grund dieser beiderseits anerkannten
Einheit? Sämtliche bisher angeführten Beweise der Monisten



41« Die Philosophie des Monismus.

leiden, wie wir gesehen haben, gerade in diesem wesentlichen

Punkte an einer Schwäche, nämlich gerade da, wo
die monistische These bewiesen werden soll, daß die Welt
selbst der Grund dieser Einheit ist.

Diese vergeblichen Bemühungen dürfen uns allerdings
mit einem gewissen Mißtrauen gegen den Monismus
überhaupt erfüllen. Haben sich so viele, so ausgezeichnete,
mit Wissen reich begabte Männer erfolglos bemüht, die
monistische Einheit der Welt zu beweisen, so wird wohl
die zu beweisende These selbst falsch sein. Dieser negative

Beweis enthält um so mehr eine nicht zu
unterschätzende Bedeutung, als wir bei den Monisten wohl ziemlich

alle Möglichkeiten einer Beweisführung erschöpft
fanden. Weder der deduktive noch der induktive Weg
haben uns zum gewünschten Resultate zu führen
vermocht.

Der Monismus ist also nicht bewiesen worden:
das haben unsere bisherigen Ausführungen wohl zur
Genüge gezeigt. Stellen wir uns daher, um den Gegenstand
vollständig zu behandeln und eine positive Antwort zu
erhalten, die weitere Frage: Kann der Monismus
bewiesen werden? Diese Frage soll uns in einer doppelten
Form beschäftigen, indem wir es versuchen wollen, einmal
von der gegebenen Wirklichkeit aufzusteigen zum
Absoluten, andermal vom Begriff des Absoluten aus zum
Verständnis der Welt herabzugehen. Somit haben wir die
beiden Fragen zu erörtern, welche zugleich die endgültige
Antwort auf das oben gestellte Problem enthalten werden:
1. Kann das Universum selbst der Grund des
einheitlichen Seins und Geschehens sein? und 2. kann
das Absolute, Gott, mit der empirischen Welt als
identisch betrachtet werden?

5«. Kann das Universum selbst der Grund des Seins
und Geschehens sein? In den Einzeldingen als solchen
liegt dieser Grund nicht, da die Gesetze der Natur und
des Geistes über die Einzeldinge hinausgehen und das
Ganze umfassen. Damit scheidet der materialistische
Monismus von vornherein aus der Reihe der möglichen
Welterklärungen aus. In seiner atom istisch en Fassung muß
er, mag die Materie mechanistisch oder dynamistisch
gedacht werden, notwendig zum absoluten, unerklärlichen
Zufall seine Zuflucht nehmen. Denn was ist es anderes
als ein absoluter, unerklärlicher Zufall, wenn die materia-



Die Philosophie des Monismus. 417

listischen Monisten von einer ursprünglich ungleichen
Bewegung oder Verteilung der Materie sprechen? In seiner
pyknotischen Form nimmt er zwar bereits ein psychisches

Element an, macht aber hiermit eine durchaus
willkürliche Annahme, die noch dazu die Einheit im ganzen
keineswegs zu erklären vermag, da hier auch schließlich
die gegenwärtige Anordnung der Welt auf einen ursprünglichen

Zufall zurückgeführt wird. Denn es ist nicht
einzusehen, wie das Verdichtungsstreben der Materie aus einem
ursprünglichen Gleichgewichtszustande anders als zufällig
heraustreten kann, um sich in jene Pyknatome zu
konzentrieren, welche die Grundlage und den Ausgangspunkt
der gegenwärtigen Weltordnung bilden sollen. Und da
der Zufall, will man ihn nicht mit einem absoluten Werden

gleichsetzen, keineswegs die Ursachlosigkeit eines
Vorganges bezeichnet, sondern nur auf eine uns unbekannte,
aber doch tatsächlich vorhandene Ursache zurückweist, so
macht sich der materialistische Monismus noch der
Unwissenschaftlichkeit schuldig, an einem beliebigen Punkte
ohne Grund stehen zu bleiben und diese Willkürlichkeit
als einheitliche und vollständige Welterklärung
anzupreisen.

In jedem Falle wird diese Weltanschauung, sofern sie
zu einem monistischen Abschlüsse zu gelangen sucht, zur
Annahme eines psychischen Faktors geführt. Da aber
dieses Psychische, zumal wenn es als ein bewußt Psychisches
gefaßt wird, erst das Resultat einer langen Entwicklungsreihe

ist, so kann es selbstverständlich nicht die Ursache
der Ordnung im Weltganzen sein. So wird der materialistische

Monismus zu einem unbewiesenen Dogma, das
noch dazu nichts erklären kann.

Daraus ergibt sich somit die Notwendigkeit der
Annahme eines geistigen Faktors als Grundes der
Welteinheit und Weltordnung.

Jedoch scheidet auch hier aus demselben Grunde wie
oben die spiritualistisch-monadologische Ansicht aus. Nur
ein geistiger Faktor, der alles umfaßt und beherrscht,
kann die Ursache der zu erklärenden Erscheinungen sein.
Und zwar darf er nicht als ein ursprünglich unbewußter,
sondern muß als bewußter Faktor aufgefaßt werden. Ein
unbewußter Weltgrund, der sich erst allmählich in
einzelnen Individuen zum bewußten Geiste erhebt und in
blindem Triebe sich zu einem harmonischen, gesetzlichen

Jahrbuch für Philosophie etc. XXI. 27



418 Die Philosophie des Monismus.

Ganzen gestaltet, vermag uns keine Erklärung zu bieten,
sondern bedarf vielmehr selbst der Erklärung dieser seiner
gesetzmäßigen Entwicklung. Die einzige vernünftige
Möglichkeit, deren sich der Monismus bedienen
kann, ist mithin die Annahme eines bewußten
geistigen Weltprinzips.

Untersuchen wir nun diese Annahme etwas genauer.
57. Will der Monismus seine Grundsätze konsequent

durchführen, so muß er eine völlige Einheit der Welt mit
diesem Prinzip annehmen. Wie er auch die empirische
Welt erklären mag, sie und wir mit ihr müssen mit diesem
Prinzip eine ganze, unteilbare Einheit bilden. Wie also
die Eigenschaften der Dinge dem Absoluten, so müssen
die Eigenschaften des Absoluten den Dingen zukommen.
Ist die Welt mit dem Absoluten identisch, so ist sie selbst
absolut, so ist sie von keiner außerweltlichen Ursache
abhängig, so hat sie in sich selbst den vollen Grund ihres
Seins und Geschehens. Alles, was in ihr ist, muß aus
ihrem Wesen naturnotwendig folgen.

Gegen diese Annahme erhebt jedoch die Wirklichkeit
die schwersten Bedenken. Alle Einzeldinge der Welt sind
im höchsten Grade beschränkt und weisen auf eine außer
ihnen liegende Ursache hin. Diese Beschränktheit findet
ihren schärfsten Ausdruck in der vollständigen
gegenseitigen Abhängigkeit der Dinge, einer Abhängigkeit, die
sich in tausend feinen, oft unsichtbaren Fäden durch das
All hindurchzieht. Soll also die Welt selbst absolut sein,
so gelangten wir zu der unmöglichen Voraussetzung, daß
eine Summe endlicher, relativer Dinge ein absolutes Wesen
ausmache. Nur dann kann jedoch das Ganze eine neue
Eigenschaft aufweisen, wenn sie in den Teilen bereits
irgendwie enthalten ist. So können vierzig Ochsenpaare
ein schweres Kriegsgeschütz den Berg hinaufziehen, weil
jedes einzelne Lasttier einen Teil des Gewichtes zu ziehen
vermag. Aber auch die denkbar größte Summe
unvernünftiger Wesen reicht nicht hin, um nur einen Funken
von Vernunft hervorzubringen. Demnach würden wir zu
der Annahme gedrängt, daß die Einzeldinge selbst schon
einen Anfang, einen Keim des Absolutsein haben. Wie
wäre dies jedoch denkbar? Ist das Absolutsein eine
Eigenschaft, die sich durch Summierung kleiner Teile stufenweise

entwickeln und ausbilden kann? Was soll man sich
unter der Behauptung denken, die Dinge seien teilweise



Die Philosophie des Monismus. 419

absolut? Hieße das nicht, dieselben seien teils aus sich
selbst, unendlich vollkommen, ewig und unvergänglich,
und zugleich nicht aus sich selbst, sondern durch eine
andere Ursache in ihrem Sein bedingt? Da das Absolutsein

das innerste, eigenste Wesen des Absoluten bezeichnet,
so ist es ein unteilbarer Begriff, der dem Dinge entweder
ganz oder überhaupt nicht zugeschrieben werden muß.

58. Dieser Schwierigkeit gegenüber ist die Ausflucht
mancher Monisten, die Endlichkeit und Beschränktheit der
Dinge sei nur subjektiver Schein, durchaus hinfällig. Denn
worin soll diese scheinbare Beschränktheit und Endlichkeit

begründet sein? Etwa in der Natur des erkennenden
Subjektes? Würde dies nicht wiederum die Endlichkeit
des erkennenden Subjektes voraussetzen, also eben jene
Schwierigkeit behaupten, die gehoben werden soll? Und
wenn das erkennende Subjekt selbst absolut ist, was es
nach dem konsequenten Monismus sein muß, wie kann es
auf endliche Weise die Welt und sich selbst erkennen?
So werden wir vor die verhängnisvolle Alternative
gestellt: entweder macht man mit dem Begriffe des Absoluten

Ernst, und dann ist die Beschränktheit, Abhängigkeit,
Individualität und Mannigfaltigkeit der Einzeldinge

ein unlösbares Rätsel, ja theoretisch unmöglich; oder man
erkennt diese empirischen Eigenschaften der Dinge als
tatsächlich an, und dann kann die Welt unmöglich absolut
sein, dann kann sie überhaupt nicht sein. Denn bloß
Relatives setzen heißt nichts setzen. Dagegen hilft auch die
Annahme Lotzes nichts, daß die ganze Reihe der voneinander

abhängigen und miteinander zusammenhängenden
Glieder auf einmal und zugleich vorhanden sei und eben
deshalb das absolute Ganze bilde. Denn unter dieser
Annahme müßte jedes Glied zugleich als seiend und nicht-
seiend gedacht werden. Als seiend, denn es soll doch die
anderen Glieder bedingen, die von ihm abhängen und ohne
dasselbe nicht existieren können; als nichtseiend, denn
auch dieses Glied ist von allen anderen abhängig und ohne
jene unmöglich. So fehlt also jenes Seiende, welches den
Grund und die Bedingung allen Seins enthalten würde.

Heben wir nun aus dieser Gesamtheit ein Glied (a)
heraus, ohne das alle anderen Glieder (R) nicht existieren
können, das aber auch selbst ohne jene nicht sein kann,
so kommen wir zu dem merkwürdigen Schlüsse, daß, weil
a nicht ohne R und R nicht ohne a sein kann, auch a

27*



420 Die Philosophie des Monismus.

nicht ohne a ist. Das heißt mit anderen Worten, daß a
sich selbst in seinem Sein voraussetzt, daß es selbst der
Grund seines Seins ist. Mithin wäre a, und da dasselbe
von allen anderen Gliedern gesagt werden kann, wären
alle Einzeldinge absolut, was die obige Voraussetzung
aufheben würde, oder man müßte annehmen, a sei zwar
relativ, aber in irgend einer Weise ohne einen äußeren Grund
plötzlich aus nichts entstanden. Welchen vernünftigen
Sinn kann man aber dieser zweiten Erklärung unterlegen?
Wird nicht durch die letzte Behauptung des ursachlosen
Entstehens die erste der Relativität aufgehoben? Kommen
wir nicht so wiederum zum Begriff des absoluten Werdens?

Endlich spricht auch die tatsächliche zeitliche
Entwicklung der Welt gegen ihre Absolutheit. Wir haben
schon oben (n. 44, 45) darauf hingewiesen, daß der Begriff
der Entwicklung mit dem Begriff des Absoluten unvereinbar

ist. Ein absolutes Wesen hat eben deswegen, weil
es absolut ist, alles Sein und alle Vollkommenheit gleichzeitig

und wirklich in sich.
Die Welt kann also der absolute Grund ihres eigenen

Seins und Geschehens nicht sein; und da ein relatives
Wesen ohne ein absolutes nicht existieren kann (n. 4ß), so
weist die Welt naturnotwendig auf ein außer ihr stehendes,
absolutes Wesen hin. Nun haben wir schon oben konstatiert,

daß der letzte Grund bewußt-geistiger Natur ist, und
es ergibt sich somit die Notwendigkeit der
Annahme eines außerweltlich en, bewußt-geistigen,
absoluten Wesens, welches der ewige, schöpferische,
leitende und ordnende Grund der empirischen Welt ist.
So gelangen wir über den Monismus hinaus zum
Monotheismus.

59. Zu derselben Annahme zwingt uns auch die
Erörterung der zweiten Frage, die den entgegengesetzten
Weg einschlägt, ob nämlich, die Existenz eines absoluten
Wesens vorausgesetzt, dieses mit der Welt identisch sein
kann. Die letzten Erörterungen über das Verhältnis des
Relativen zum Absolutem enthalten schon zum großen Teil
die Antwort hierauf. Es erübrigt nur noch zu
untersuchen, wie, wenn wir auch jene Identität der Welt mit
dem Absoluten voraussetzen, das Absolute sich in die Welt
differenzieren kann. Diese Frage ist von jeher für die
Pantheisten und Monisten aller Richtungen ein Kreuz
gewesen. Und doch muß der Monismus eine Antwort auf



Die Philosophie des Monismus. 421

dieselbe geben, denn der einheitliche Weltgrund ist von
ihm doch nur zu dem Zwecke angenommen worden, um
die Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt zu erklären.
Bisher ist es aber noch keinem Pantheisten und Monisten
gelungen, die Kluft zwischen dem Absoluten und
Endlichen zu überbrücken, und noch viel weniger zu zeigen,
wiesich das eine in die Vielheit spaltet. Schon Heraclit
hat diese Unmöglichkeit eingesehen und darum zu
verschiedenen Erklärungen gegriffen, indem er die Vielheit
bald als das Resultat eines Krieges der Dinge untereinander

(jtôXtfioç xazi]Q navTcov), bald als einen bloß
subjektiven Schein unserer Sinneserkenntnis darstellt. Heraclit
sind die anderen Philosophen gefolgt. Fichte setzt etwas
vom Ich Unabhängiges, an welchem sich die ins Unendliche

gehende Tätigkeit des Ich gleichsam stößt, an dem
es sich reflektiert und so zum Vielfachen bestimmt. Da
nun aber das Ich das einzige Reale ist, so wird jene
Grenze wiederum nur als etwas vom Ich Abhängiges und
von ihm Gesetztes betrachtet.

Andere, wie Schopenhauer und Schelling, haben
nach der zweiten Erklärung Heraclits gegriffen. Nach
dem ersteren erscheinen die Dinge nur durch die
Kategorien der Zeit, des Raumes und der Kausalität verschieden

und individuell begrenzt, und Schelling spricht einen
ähnlichen Gedanken aus, wenn er der gemeinen Anschauung
eine höhere, intellektuelle gegenüberstellt. Wie jedoch im
ersten Falle der Kampf der Dinge infolge einer Verschiedenheit

ihrer Strömung und die Reflexion des Ich an der
Grenzwand des Nicht-Ich unerklärlich bleibt, so ist im
anderen Falle nicht einzusehen, woher die Trübung der
subjektiven Auffassung kommen soll.

Spinoza spricht z. B. ausdrücklich seine Überzeugung
aus, daß es vom Absoluten zum Wirklichen keinen stetigen
Übergang gibt, da alles, was unmittelbar aus Gottes
unendlicher Natur hervorgeht, nur wieder unendlich sein
kann. Und doch soll die endliche Welt nur eine Seite
Gottes, die natura naturata, sein! Darum lehrt Spinoza,
jedes einzelne endliche Ding werde determiniert durch eine
ebenfalls endliche, determinierte Ursache, und die Reihe
dieser endlichen Ursachen sei unendlich. Aber wird hiermit

auch nur die Möglichkeit eines Überganges vom
Endlichen zum Unendlichen angedeutet? Ebenso erkennt
Schelling die Unmöglichkeit einer Aleitung an und



422 Die Philosophie des Monismus.

behauptet daher, der Ursprung der Sinnenwelt sei nur als
ein vollkommenes Abbrechen von der Absolutheit, durch
einen Sprung denkbar. Was wir uns jedoch unter diesem
Abbrechen von der Absolutheit, unter dem Sprunge aus
dem Unendlichen ins Endliche vernünftigerweise denken
sollen, läßt Schelling völlig im unklaren. Hegel nimmt
zu der gezwungenen Erklärung seine Zuflucht, daß jeder
Begriff notwendig sein Gegenteil in sich selbst enthalte,
daß sich somit das Absolute das in ihm enthaltene Nicht-
Absolute entgegensetzt, um sich nachher mit diesem wieder
zu einer höheren Einheit zu verbinden. Schleiermacher
geht noch weiter und verzichtet überhaupt auf eine
logische Deduktion der Vielheit aus der Einheit; er erklärt
einfach die empirische Mannigfaltigkeit als dem Absoluten
entgegengesetzt und doch als Stufen seiner Entwicklung.

öO. Überall sehen wir die monistischen Weltanschauungen

auf den Begriff des absoluten, ursachlosen Werdens
zurückgehen. H er a cl it hat diesen Begriff am schärfsten
formuliert und zur Grundlage seines Systems erhoben;
Plotin lehrt in ähnlicher Weise, daß das eine Seiende sein
eigenes Wesen hervorgebracht habe, daß also sein Wirken
die Bedingung seines Seins sei. Fichtes Ich ist nur darum,
weil es sich selbst setzt und so sich durch sein eigenes
Tun hervorbringt; Hegel macht das Werden zum Absoluten

selbst, und in der neuesten Philosophie zeigt sich
dieser Begriff mehr oder weniger klar im subjektiven
Idealismus und der Immanenzphilosophie, im Voluntarismus,

Psychomonismus und sogar in einigen theologischen
Richtungen. Auch der evolutionistische Monismus gehört
hierher, da nach ihm das Absolute sich selbst erst
hervorbringt.

Ein absolutes und ursachloses Werden ist jedoch ein
logisch unhaltbarer Begriff. Denn als Werden drückt er
aus, daß jetzt etwas ist, was vorher nicht war, daß es also
in der Zeit entstanden, mithin nicht notwendig ist. Ein
solches Werden unterliegt, wie wir bereits hervorgehoben
haben, dem Kausalgesetz. Diese Unterordnung hebt jedoch
der Beisatz „absolutes" wieder auf, indem er behauptet,
jenes Werden habe keine Ursache, weder eine innere noch
eine äußere, es sei ursachlos, es sei einfach da, so wie es
vorher nicht da war. Wie man somit keinen Grund
angeben kann, warum etwas jetzt da ist, so kann man
überhaupt keinen Grund für das Sein oder Nichtsein eines



Die Philosophie des Monismus. 423

Dinges angeben. So enthält das absolute Werden Sein und
Nichtsein zugleich und ist unfähig, das Sein zu erklären,
und noch viel weniger geeignet, ein philosophisches
Verständnis des Zusammenhanges zwischen den Einzeldingen
und dem Ganzen zu ermöglichen.

Um so merkwürdiger muß es erscheinen, daß dieser
Begriff nicht nur zu allen Zeiten Anhänger gefunden hat,
sondern sogar von manchen zum Grundprinzip ihrer ganzen
Philosophie erhoben worden ist. Hegel geht sogar so
weit, daß er die alte Logik umstoßen und eine neue
einführen will, in welcher gerade der Widerspruch zum Prinzip
der Philosophie erhoben wird, nur um den Begriff des
absoluten Werdens festhalten zu können. Und hierin liegt
ein großes Verdienst Hegels insofern, als er nachgewiesen
hat, daß die pantheistisch-monistische Weltanschauung

nur dann festgehalten werden kann, wenn man
den Widerspruch, also das Unlogische und Unmögliche,

zum Prinzip erhebt. Aber eben damit muß der
Monismus auch klar bekennen, daß er sich einfach
jenseits von Wissenschaft und Vernunft stellt und in dieser
Stellung allerdings nicht widerlegt, aber auch nicht
bewiesen werden kann. Er muß alsdann gerade auf
dasjenige Lob verzichten, welches er heute am meisten für
sich in Anspruch nimmt, nämlich das Resultat einer streng
wissenschaftlich-empirischen Forschung zu sein. Oder sollte
es vielleicht ein zweites Grundprinzip der monistischen
Philosophie sein, strenge Wissenschaftlichkeit dort vorzugeben,

wo keine vorhanden ist?
Somit kommen wir auch hier wieder zu dem Ergebnis,

daß das Absolute mit der Welt nicht identisch sein kann,
und, da ein Absolutes denn doch notwendig gefordert
wird, dieses ein von der Welt verschiedenes Wesen besitzen
muß. Nicht durch Differenzierung des einen Absoluten
ist die Welt entstanden, und gerade die Lehre vom
absoluten Werden, deren sich sämtliche Monisten bedienen, ist
der klarste Beweis, daß Absolutes nnd Relatives ein
einziges Wesen nie bilden können. Ja noch mehr, wäre die
individuelle Erfahrungswelt durch absolutes Werden
entstanden, so wäre sie vom absoluten Weltgrunde durchaus
verschieden und unabhängig, viel unabhängiger als im
Theismus, sogar als im Deismus.

61. Mit den letzten positiven Erörterungen scheinen
nicht nur die bisher besprochenen, sondern überhaupt alle



424 Die Philosophie des Monismus.

monistischen Anschauungen als unmöglich und
widersprechend dargetan zu sein. Jedoch erhebt sich gerade
hier noch von verschiedenen Seiten her ein Einwand, der
unsere tiefsten Fundamente zu erschüttern droht. Der
erkenntnistheoretische Monismus hält uns vor, daß
sowohl wir wie auch die von uns bekämpften metaphysischen

Monisten von einem ganz falschen Standpunkte
ausgehen, indem wir einfach die reale, von uns unabhängige
Wirklichkeit der uns umgebenden Welt annehmen.
Vielleicht ist die Wirklichkeit mit ihren Gesetzen in einer
durchaus verschiedenen Weise aufzufassen? Und wird
nicht dann das Prinzip der Kausalität und Wechselwirkung,
auf das wir wie unsere Gegner uns bisher gestützt haben,
einen völlig heterogenen Charakter, eine ganz andere
Bedeutung annehmen? Alsdann sind alle unsere bisherigen
Untersuchungen unnötig; dann ist der Kampf nur ein
Scheinkampf, da beide Richtungen im Grunde von
denselben falschen Annahmen ausgehen! Es bleibt uns daher
noch eine Auseinandersetzung mit diesem Monismus übrig,
der von allen der radikalste, die Kritik an die untersten
Wurzeln setzt und uns zugleich das ganze Problem von
einer bisher nicht betrachteten Seite aus zeigt.

IV. Der erkenntnistheoretische Monismus.

62. Das erkenntnistheoretische Problem wurde eigentlich

erst in der Philosophie der Neuzeit als ein besonderer
Zweig der Philosophie behandelt und gewann bald eine
so fundamentale Bedeutung, daß es als die Grundlage der
gesamten Philosophie, ja von vielen als der einzige Gegenstand

derselben betrachtet wurde.
Descartes hatte zu dieser Entwicklung den Anstoß

gegeben. Zunächst kennt er nur sein denkendes Ich; erst
weiterhin stellt er sich die Frage nach der Existenz der
Körperwelt. Da aber die Körper wegen ihrer völligen
Heterogeneität (als res entensa) keinen kausalen Einfluß
auf die Seele ausüben können, so folgt hieraus, daß wir
nur unsere Ideen kennen, worunter Descartes auch die
Empfindungen, Gefühle, Phantasievorstellungen, kurz alle
Bewußtseinstatsachen versteht. Damit ist das Programm
des Idealismus bereits klar ausgesprochen. Locke,
Berkeley, Hume und Kant sind auf dem einmal eingeschlagenen

Wege weiter vorgedrungen.



Die Philosophie des Monismus. 425

Bereits in den vorigen Abschnitten haben wir wiederholt

Gelegenheit gehabt, auf den Einfluß hinzuweisen, den
die idealistische Erkenntnistheorie auf den Monismus
ausgeübt hat. Aber auch umgekehrt haben monistische
Anschauungen auf die Erkenntnistheorie in mannigfacher
Weise eingewirkt. So ist vor allem eine monistische
Erkenntnistheorie und erkenntnistheoretischer
Monismus wohl zu unterscheiden. Allerdings verwechseln
die Monisten selbst oft genug beide Begriffe. Dem Wortlaute

gemäß besagt jedoch die monistische Erkenntnistheorie

diejenige Theorie, welche sich auf einer bereits
ausgebildeten monistischen Anschauung erst aufbaut, welche
vor allem im Gegensatze Zur Kantschen Erkenntnistheorie
den Unterschied von Vorstellung und (unerkennbarem)
Ding an sich verwirft und Sein gleich Denken setzt.

Mit dieser Theorie können wir uns hier nicht beschäftigen;

und wenn es auch nicht zu leugnen ist, daß mannigfache

Fäden die monistische Erkenntnistheorie mit dem
erkenntnistheoretischen Monismus verknüpfen, so wird doch
erstere nur insofern berücksichtigt werden können, als sie
tatsächlich von dem zweiten ausgeht oder in ihn
einmündet. Unter erkenntnistheoretischem Monismus aber
wird vor allem diejenige Weltanschauung zu verstehen sein,
welche nicht von einer objektiven Wirklichkeit, sondern
von unserer Erkenntnis und den Tatsachen des Bewußtseins

ausgehend zu einer monistischen Auffassung dieses
Tatsachenkomplexes vorzudringen sucht. Während also
erstere Theorie nur eine kritische Untersuchung unseres
Erkennens liefern will, erhebt letzterer den Anspruch auf
eine vollständige, einheitliche Weltanschauung.

Alle hierher gehörigen Richtungen zerfallen nun in
zwei große Gruppen, je nachdem sie entweder über das
Ich und seine Bewußtseinstatsachen hinausgehen und, wie
Berkeley, Fichte oder Bergmann, eine objektiv
existierende immaterielle Bewußtseinseinheit annehmen, —
oder aber jeden Fortgang über das erkennende Ich als
unbegründete metaphysische Spekulation verwerfen.
Indem so erstere Richtung zur Annahme eines objektiven
Seins gelangt, steht sie zugleich den metaphysischen
Systemen des Monismus näher und bildet gewissermaßen den
Übergang von diesen zum reinen erkenntnistheoretischen
Monismus. Eben wegen dieser Eigentümlichkeit seiner
Resultate können wir diese Richtung den objektiven



42(5 Die Philosophie des Monismus.

Immaterialismus nennen, während die letztere als
subjektiver Immaterialismus oder noch besser als Bewußt-
seinspionismus bezeichnet wird.

63. Der objektive Immaterialismus wurde zuerst von
Berkeley ausgebildet. Bereits nach Locke beschränkt
sich unsere ganze Erkenntnis auf die Zusammenfügung
der Ideen, welche die Sensation und Reflexion bietet; die
körperlichen Substanzen sind nach ihm nichts anderes als
eine Summe einfacher Ideen, die wir in einem Subjekte
vereint denken, ohne jedoch dieses Subjekt irgendwie
erkennen zu können. Auch eine immaterielle Seelensubstanz
vermögen wir nicht zu begreifen. Während jedoch Locke
noch die Existenz der Substanzen unangetastet läßt, schreitet
Berkeley zur Leugnung. aller materiellen Substanzen vor
und behauptet, nur der Geist könne bestehen. Um aber
die Konsequenz zum Solipsismus zu vermeiden, sagt er,
daß die Gesetzmäßigkeit unserer Vorstellungen und
Wahrnehmungen, sowie ihre Unabhängigkeit von unserem Willen
auf eine äußere Ursache hinweisen. Und da nur Geister
und deren Funktionen existieren können, so sind die
sogenannten äußeren Dinge nichts als Ideen, die von den
Geistern getragen werden. Sie werden in diesen Geistern
von dem unendlichen Geiste (Gott) hervorgebracht, und
auch uns werden sie von ihm eingeprägt. So bildet sich
der Berkeleysche Immaterialismus aus, der aber zuletzt
zwischen einer theistischen und monistischen Fassung
unklar hin- und herschwankt.

Im eigentlichen Sinne monistisch ist der objektive
Idealismus zu nennen, den J. G. Fichte entwickelt hat.
Insofern sich sein System auf den rationalistischen
Voraussetzungen aufbaut, gehört er zu der bereits besprochenen
Gruppe des rationalistischen Monismus; insofern er aber
in diesen Voraussetzungen erst durch eine erkenntnistheoretische

Bearbeitung von Sein und Denken gelangt, hat, er
hier einen Platz. Überhaupt steht der rationalistische
Monismus mit der ersten Gruppe des erkenntnistheoretischen
Monismus in engster Beziehung. Von der Kantschen
Erkenntnistheorie ausgehend, leugnet Fichte einfach das
unbekannte X, von dem wir nicht einmal wissen können, ob
es existiert. Die ganze Welt verwandelt sich ihm in das
All-Ich. Wie das Ich durch den Prozeß der Thesis,
Antithesis und Synthesis zu aller Erkenntnis gelangen soll, so
setzt auch das absolute Ich in denselben Prozessen, in



Dio Philosophie des Monismus. 427

denen es denkt und erkennt, zugleich mit und durch diese
Erkenntnis die ganze Wirklichkeit. Schelling und Hegel
haben, ebenfalls Rationalisten, ähnliche Systeme
ausgebildet. — In neuester Zeit vertritt Julius Bergmann in
seinem „System des objektiven Idealismus" einen
wesensverwandten Standpunkt. Auch nach ihm existiert die
Körperwelt nicht an sich als solche, ist aber auch nicht
unsere bloße Vorstellung, sondern der Inhalt eines alle
einfachen bewußten Wesen als seine Teile in sich fassenden

Bewußtseins, so daß nichts anderes an sich existiere
als dieses universale Bewußtsein und seine Teile.

64. So anerkennenswert nun auch die Bemühungen
des objektiven Idealismus sind, dem subjektiven gegenüber
die Existenz einer realen Außenwelt aufrecht zu erhalten,
so muß doch bemerkt werden, daß er seine eigenen
Prinzipien umstößt, wenn er vom Ich auf ein allgemeines
Bewußtsein schließt, dessen Vorstellungsinhalt die sogenannte
Außenwelt sein soll. Es ist ein metaphysischer Sprung,
wie Wundt dieses Vorgehen sehr richtig bezeichnet hat.
Sobald einmal nur die Bewußtseinstatsachen als das
einzige und einzig gewisse Objekt unserer Erkenntnis erklärt
werden, ist jeder Fortgang zu einem außerhalb des
Bewußtseins existierenden Sein unberechtigt und unbegründet.
Wenn ferner der Immaterialismus alles zu einem geistigen
Wesen stempelt, so gerät er in dieselben Schwierigkeiten,
die wir schon beim spiritualistischen Monismus betont
haben; und ähnliche Gründe, wie sie dort besprochen wurden,

widersetzen sich der monistischen Auffassung dieses
Bewußtseins. Nach dem objektiven Idealismus soll die
ganze Welt ein einziges Bewußtsein sein, welches alle
einfachen bewußten Wesen als seine Teile in sich faßt. Aber
mit dieser Annahme gerät er in einen Widerspruch sowohl
zu den Tatsachen der Erfahrung als zu den Grundprinzipien

der Vernunft. Denn wird das Bewußtsein als ein
einfaches geistiges Wesen aufgefaßt, so ist nicht einzusehen,
wie es andere einfache bewußte Wesen als seine Teile
enthalten liann, noch wie sich diese Teile als einfache,
voneinander unabhängige bewußte Wesen aufzufassen
vermögen. Gerade die tägliche, klarste Erfahrung eines jeden
zeigt diese gegenseitige Selbständigkeit und vollständige
Individualität der einzelnen Bewußtseinszentren. Wie wir
uns selbst zu verschiedenen Zeiten dennoch als identisch
auffassen, so müßten wir auch die Identität unseres Ich



428 Die Philosophie des Monismus.

mit anderen Ichs unmittelbar erfahren. Die Bemerkung,
daß in unserem eigenen Ich nur eine relativ stärkere Einheit

vorhanden ist, während die Identität mit anderen
wegen der unterbewußten Verknüpfungen uns nicht bekannt
wird, ist insofern nicht stichhaltig, da in einem einfachen
bewußten Wesen von stellenweise intensiverer und weniger
intensiver Einheit nicht die Rede sein kann. Außerdem
behauptet ja der Immaterialismus, daß nur die Tatsachen
des Bewußtseins, und zwar insofern es Tatsachen des
Bewußtseins sind, Gewißheit haben. Woher hat er dann
eine Kenntnis von gewissen unterbewußten Verknüpfungen?
Zu diesen Tatsachen gehört weder die Existenz eines hinter
denselben existierenden Ich, noch auch die eines universellen

Bewußtseins. Derartige Schlußfolgerungen stützen
sich nicht mehr auf Bewußtseinstatsachen, sondern auf
Gesetze, denen man objektive Gültigkeit zuschreibt.
Objektiv gültige Gesetze kann es aber nur geben, wenn es
eine objektive Wirklichkeit gibt; und eben diese wird ja
durch ausschließliche Betonung des Immanenzprinzips in
Zweifel gezogen.

Darum wird von anderer Seite das bewußte Ich nicht
als eine einfache geistige Substanz betrachtet, sondern
nur als die Summe der Bewußtseinstatsachen schlechthin.
Aber auf Grund einer solchen Annahme kann von einem
Übergange zu anderen Bewußtseinen oder zu einem
allgemeinen Bewußtsein noch viel weniger die Rede sein.
Eine einfache geistige Substanz ist dann eine ganz
unmögliche Annahme. Ja es kann überhaupt von einer
Wesenseinheit gar nicht die Rede sein, und sogar der
Begriff der Kontinuität des Bewußtseins geht notwendig
verloren. Denn der Schlaf unterbricht tagtäglich die Reihe
der Bewußtseinsvorgänge, und unser individuelles Dasein
ist nur auf eine kurze Spanne Zeit beschränkt.
Hypothetische Ergänzungen der tatsächlichen Lücken haben
auf Grund der obigen Annahme keinen Wert, denn die
angenommene Möglichkeit, daß auch zu diesen Zeiten unser
Bewußtsein unter anderen Umständen eine Reihe von
Tatsachen hätte wahrnehmen können, ist selbst gewiß keine
Bewußtseinstatsache, sondern nur eine Annahme, die sich
auf die Existenz eines fortdauernden Wesens stützt. So
fällt die letztere Auffassung in die erstere zurück.

05. Daher scheint der rein subjektive Idealismus,
der im Solipsismus seine absurdeste, aber konsequenteste



Die Philosophie des Monismus. 429

Fassung erhalten hat, vom Standpunkte des Immanenzprinzips

aus weit mehr Recht zu haben. Auch diese
erkenntnistheoretische Richtung könnte allenfalls monistisch
genannt werden, da sie nur ein einziges Wesen anerkennt,
nämlich das Ich, und den Unterschied von physischem und
psychischem Sein aufhebt, indem auch der eigene Körper
nur eine Bewußtseinserscheinung, also geistig ist. Insofern
er jedoch zumeist über das Wesen des Seins keine
Untersuchungen anstellen, sondern nur eine kritische Erkenntnistheorie

bieten will, verdient er diesen Namen weniger.
Übrigens ist der Monismus seinem Wesen nach eine
Antwort auf die Frage nach dem Zusammenhange und Wesen
des Wirklichen, setzt also ein solches außer uns voraus;
der subjektive Idealismus entzieht dieser Frage selbst den
Boden.

Dagegen ist hiev derjenige Idealismus zu erwähnen,
der von seinen Vertretern selbst als Bewußtseinsmonismus

bezeichnet wird. Dieser läßt sogar das transzendente
Ich, an welchem der Solipsismus älterer Richtungen noch
festgehalten hat, fallen, und erklärt die Elemente des
Bewußtseins selbst als das einzig Wirkliche und Gewisse.
Was ihm in der Gegenwart so viele Anhänger gewinnt, ist
der für den ersten Augenblick bezaubernde Anschein, als
ließe sich auf diesem Boden eine völlig voraussetzungslose

und mithin gewisse Wissenschaft und Philosophie
aufbauen. Voraussetzungslosigkeit ist ja das Losungswort
unserer Zeit geworden. Hierher gehört die
Immanenzphilosophie, deren Hauptvertreter W. Schuppe, Johann
Rehmke, M. Kaufmann sind, die auch den Namen
„Bewußtseinsmonismus" oder „erkenntnistheoretischer Monismus"

geprägt haben. Die Philosophie des unmittelbar
Gegebenen will demnach Wissenschaft der reinen, d. h.
von allen metaphysischen Zugaben freien Erfahrung sein
und erkennt nur das im Bewußtsein Gegebene als wirklich
und gewiß an. Hume ist der bedeutendste Vorläufer
dieser Richtung. Nach ihr ist alles, was uns bewußt ist,
eben deswegen auch wirklich, und unter Objekt ist nichts
anderes als das Bewußtseinsphänomen zu verstehen.

Von diesem Standpunkte aus ergibt sich allerdings
eine ganz eigentümliche Auffassung des Weltganzen. Der
Unterschied zwischen physischem und psychischem Sein
ist gänzlich verschwunden, die ganze Welt ist nur der
einheitliche Zusammenhang der verschiedensten Bewußtseins-



430 Die Philosophie des Monismus.

elemente. Nur indem diese Elemente in ihrem objektiven
Zusammenhange betrachtet werden, werden sie als Gegenstand

der Naturwissenschaft der Psychologie gegenübergestellt,

welche die Zusammenhänge derselben Elemente
zu denjenigen betrachtet, die wir in engerem Sinne als
unser Ich zu bezeichnen pflegen. Jedoch ist diese
Zusammenfassung ganz bestimmter Elemente zum Ich nur
willkürlich und hat einen rein ökonomisch-praktischen
Zweck; mit vollem Rechte könnte man von diesem
Standpunkte aus das Ich als den Zusammenhang sämtlicher
Elemente, also der ganzen Welt, bezeichnen. Anschauungen,
wie sie soeben ausgesprochen wurden, hat vor allem Ernst
Mach in seinen Werken dargelegt und als die einzig mögliche

„antimetaphysische", d. h. auf der exakten Erfahrung
beruhende Ansicht über die Wirklichkeit darzutun gesucht.
Da er die Elemente des Bewußtseins Empfindungen nennt,
so wurde seine Auffassung nicht mit Unrecht als
„Empfindungsmonismus" bezeichnet. In enger Beziehung zu
derartigen Anschauungen stehen auch die Empiriokritiker
mit R. Avenarius und J. Petzoldt an der Spitze, sowie
einige ihnen verwandte Erkenntnistheoretiker, wie P.
Volkmann und Kleinpeter.

66. So wenig nun derartige psychologische und
erkenntnistheoretische Forschungen unterschätzt werden dürfen,

da sie in hohem Grade geeignet sind, den tatsächlichen

Ausgangspunkt unserer Erkenntnis von allen durch
Tradition, Angewöhnung und metaphysische Vorurteile
entstandenen Beimischungen loszuschälen und so in helleres
Licht zu stellen, so sind sie doch auch, vor allem, wenn
sie einseitig betont werden, nicht völlig einwandsfrei. Wenn
wirklich nur meine Empfindungen das einzig Gewisse
sind, dann scheint der Solipsismus, den auch in der Tat
M. Kaufmann und Schubert-Soldern vertreten, die
unvermeidliche Folge zu sein, und die entgegengesetzte
Annahme, die ganze Welt, sei eine Summe solcher
Empfindungen, kann dieser Konsequenz keinen hinreichenden
Widerstand bieten. Denn wir können uns nun einmal die
Empfindungen nicht als etwas gewissermaßen für sich
Existierendes denken. Es sind nicht reine Empfindungen,
die die Welt bilden, sondern unsere Empfindungen. Eine
Empfindung muß jemand angehören, der sie hat. Sind
aber alle Empfindungen mir angehörig, was bleibt da übrig
als die Annahme nur meines Ich?



Die Philosophie des Monismus. 431

Überhaupt gerät man in nicht geringe Verlegenheit,
wenn man nur die Bewußtseinstatsachen als solche als das
einzig Gewisse anerkennen will. Es bleibt dann nur eine
rein introspektive Psychologie übrig, die sich höchstens
durch Beschreibung der Bewußtseinstatsachen formulieren
ließe. Und auch das nicht einmal. Jede Beschreibung
stützt sich auf eine Fülle von Voraussetzungen, die nicht
wiederum ihrerseits Tatsachen des Bewußtseins sind. Sie
muß mit Symbolen operieren, die den Tatbestand wiedergeben

sollen, sie muß abstrahieren, vergleichen, allgemeine
Begriffe bilden. Sie setzt andere Bewußtseinszentren voraus,

die das Dargestellte verstehen und beurteilen können.
Sie muß sich ferner auf die Erinnerung und Vergleichung
bereits erlebter Tatsachen stützen. Alle Bewußtseinsvorgänge

jedoch, die der Vergangenheit angehören, sind nicht
mehr unmittelbar gegenwärtig; und so sieht man sich,
wenn man einmal das Prinzip der Immanenz annimmt,
auf den unmittelbar gegenwärtigen Augenblick beschränkt.
Tatsächlich nimmt auch z. B. Kleinpeter diesen Standpunkt

ein. Damit hört aber nicht nur jede erklärende
und beschreibende Wissenschaft auf, damit hört auch das
Bewußtsein auf, Bewußtsein zu sein. Denn ein im strengen
Sinne des Wortes momentanes Bewußtsein ist kein Bewußtsein

mehr. Und wenn die erkenntnistheoretischen Monisten
die Interpolation und Extrapolation behufs wissenschaftlicher

Bearbeitung dieser Bewußtseinsdaten anwenden, so
geben sie damit selbst den unzureichenden Charakter ihres
Prinzips der Immanenz offen zu.

(57. Der erkenntnistheoretische Monismus identifiziert
übrigens in unberechtigter Weise das unmittelbar
Gewisse mit dem einzig Gewissen. Es kann gar kein Zweifel
sein, daß wir z. B. von der Außenwelt keine im strengsten
Sinne unmittelbare Gewißheit haben, daß nur unser Fühlen,
Empfinden, Denken, Zweifeln uns unmittelbar und
unzweifelhaft gewiß ist. Wenn aber aus diesen unmittelbar
gewissen Tatsachen nach ebenfalls unmittelbar gewissen
Denkprinzipien logische Schlußfolgerungen gezogen werden,

so sind die so erhaltenen Resultate ebenfalls gewiß,
wenn auch nicht unmittelbar, sondern mittelbar.

Gibt es aber solche unmittelbar gewisse Denkprinzipien?

Das Immanenzprinzip scheint die Möglichkeit
derselben auszuschließen. Aber eben deswegen ist zu
betonen, daß der erkenntnistheoretische Monismus das Gebiet



432 Die Philosophie des Monismus.

des unmittelbar Gewissen zu eng faßt. Nehmen wir doch
einmal die fundamentalsten Denkgesetze, z. B. das Prinzip
der Identität, das auch von den extremsten Relativisten
dieser Richtung, wie von Kleinpeter, als logischer Grundsatz

anerkannt wird. Nach den vorher erwähnten Grundsätzen

könnte dieses Prinzip nur insofern gewiß sein, als
es unmittelbar gegenwärtiger Bewußtseinsinhalt ist; auf
eine objektive Gewißheit, indem es die Identität desselben
Dinges mit sich selbst behauptet, kann es gar keinen
Anspruch erheben. Daraus ergeben sich aber weitere sehr
gewichtige Folgerungen. Denn dann kann kein einziges
Prinzip aufgestellt werden, das für die objektive
Wirklichkeit oder für unseren Denkprozeß bindende Gültigkeit
hätte. Wäre dieser Standpunkt richtig, dann wären
allerdings die Einwände, die der erkenntnistheoretische Monismus

gegen den metaphysischen Monismus wie überhaupt
gegen die Metaphysik erhebt und die wir oben (n. 61)
ganz kurz erwähnt haben, berechtigt; dann befänden wir
uns allerdings auf schwankendem Boden, und unser ganzer
Kampf wäre nur ein Scheinkampf. Leider wird aber damit
jede Logik und Erkenntnistheorie, wie überhaupt jede
Wissenschaft untergraben, und der erkenntnistheoretische
Monismus macht sich selbst ganz unmöglich. Von einem
Urteil, von einer Bejahung oder Verneinung, ja selbst von
einem Zweifel kann alsdann nicht die Rede sein; es bleibt
nur die Gewißheit, welche das unmittelbare Erlebnis als
solches hat, wenn man ein solches geist- und verstandloses
Bewußtsein seiner Zustände, das auch das Tier besitzt,
überhaupt noch Gewißheit nennen will.

68. Allerdings wollen die erwähnten Richtungen in
ihrer Skepsis gewöhnlich nicht so weit gehen. Sie
erkennen den Satz der Identität und des Widerspruchs an,
und nur den weiteren Sätzen, dem Prinzip des zureichenden

Grundes und dem Kausalitätsprinzip, geben sie eine
andere Fassung. Nach Ernst Mach sind die sogenannten
Dinge gar keine wirklichen „Dinge", sondern nur Gedankensymbole

für Empfindungskomplexe von relativer
Beständigkeit. Alles, was wir wahrnehmen und was existiert,
sind nur Empfindungen, Farben, Töne, Drucke, Räume,
Zeiten; diese bilden die Elemente der Welt. Wenn wir von
sog. Ursachen und Wirkungen in der Natur sprechen, so
heben wir nur willkürlich jene Momente heraus, auf deren
Zusammenhang wir bei der Nachbildung einer Tatsache



433

zu achten haben. Da Wiederholungen gleicher Fälle in
Wirklichkeit nie vorkommen, sondern die Anordnung der
Elemente bei aller Ähnlichkeit stets eine andere ist, so
kann von gleichen Erfolgen unter gleichen Umständen —
hierin sieht Mach das Wesentliche des Zusammenhanges
von Ursache und Wirkung — gar nicht die Rede sein.
Die Natur ist nur einmal da; und darum gibt es in der
Natur überhaupt keine Ursache und keine Wirkung. Die
kausale Auffassung der Welt hat daher einen rein
ökonomischen Zweck, aber keinen objektiven Wert; sie
entspricht nur einem subjektiven unabweisliclien Triebe, die
Welt als einen Zusammenhang zu verstehen; sie in die
Wirklichkeit hineintragen wollen, hieße Mystik treiben.
Und da der populäre Kausalbegriff den ökonomischen
Zwecken der Wissenschaft nicht genügt, so tritt an seine
Stelle der Funktionsbegriff. Dieser drückt die Abhängigkeit

der Elemente voneinander viel vollständiger und
präziser aus, als durch so wenig bestimmte Begriffe wie
Ursache und Wirkung überhaupt geschehen kann.

Fassen wir nun diese positivistisch-phänomenologische
Fassung des Kausalitätsprinzips näher ins Auge, da sie
vor allem für uns hier von Bedeutung ist. Allerdings
ergibt sie sich notwendig aus den vorausgeschickten
Prinzipien; nichtsdestoweniger ist zu bemerken, daß die
Bewußtseinsmonisten selbst über die sich gesteckten Grenzen
hinausgehen. Nach Mach soll die Natur nur einmal da
sein, und doch gibt er eine allgemeine Beständigkeit der
Verbindungen der Elemente zu, ja baut gerade auf ihr
seine Wissenschaft auf. Es erhebt sich nun die Frage,
warum sich denn die Elemente unter gewissen Bedingungen
beständig zeigen, warum sie überhaupt aufeinander folgen,
warum sie bald beharren, bald wechseln. Diese Frage
nach dem Warum läßt sich nun einmal nicht abweisen,
solange man nicht auf ein Verständnis der Wirklichkeit
verzichten will. Sie steht uns nach der ganz richtigen
Bemerkung Machs wie eine fremde Macht gegenüber.
Dieser kausale Trieb wäre aber selbst seiner subjektiven
Notwendigkeit nach ganz unbegreiflich, wenn wir nur
Empfindungen als gewiß wahrnähmen.

Ja noch mehr, indem die objektive Gültigkeit des
Kausalitätsprinzips aufgegeben wird, wird auch indirekt das
Prinzip der Identität und des Widerspruchs umgestoßen.
Denn das Kausalitätsprinzip baut sich schließlich auf diesen

Jahrbuch für Philosophie etc.. XXI. 28



434 Die Philosophie dos Monismus.

auf. Wenn die Empfindungselemente nicht dieselben
bleiben, sondern wechseln, so muh es einen hinreichenden
Grund dieses Wechsels geben, denn sonst blieben sie
unverändert; und dieser Gedanke führt uns sofort zur
objektiv gültigen Kausalität. Umgekehrt käme die Leugnung
seiner Berechtigung auf die Annahme eines absoluten Werdens

hinaus, deren logischen Wert wir bereits oben diskutiert

haben. Wollte man nun einwenden, dali weder der
eine noch der andere Standpunkt zu Recht bestehe, da er
eine objektive Wirklichkeit mit eigenen Gesetzen voraussetze,

so ließe sich allerdings gegen einen solchen Einwand
nichts mehr sagen, aber von diesem Standpunkte aus hört
überhaupt alles Denken auf. Übrigens würde sich dieser
Einwand gegen die Bewußtseinsmonisten selbst richten,
denn auch sie nehmen wirklich existierende Empfindungselemente

und sie beherrschende Gesetze an.
Wenn nun dem Kausalitätsprinzip innerhalb der

empirischen Wissenschaften kein Wert zugeschrieben und an
dessen Stelle der Funktionsbegriff gesetzt wird, so ist ein
solches Vorgehen bis zu einem gewissen Grade sowohl
verständlich als auch berechtigt. Denn diesen Wissenschaften
ist mit dem allgemeinen Prinzip, daß jeder Wechsel der
Erscheinung eine Ursache haben müsse, nicht viel gedient;
wollen sie ja möglichst exakt bestimmen, welcher Art die
betreffenden Ursachen sind und nach welchen Gesetzen
sich die Abhängigkeit der untersuchten Erscheinungen
zeigt. Das kann nun der Kausalbegriff freilich nicht leisten.
Wenn man aber bloß aus diesem Grunde diesen Begriff
als unnötig ganz verwerfen will, so übersieht man hierbei,
daß der Mangel nicht an diesem Prinzip, sondern an denen
liegt, die von demselben mehr verlangen, als er zu bieten
vermag. Also nicht der Funktionsbegriff ohne das
Kausalitätsprinzip, sondern der Funktionsbegriff auf Grund
des Kausalitätsprinzips ist das exakte Mittel der empirischen

Wissenschaft.
ßh. Was wir also vor allem dem erkenntnistheoretischen

Monismus vorwerfen müssen, ist, daß er mit seinem
Prinzip der Immanenz unser Erkennen auf ein allzu enges
Gebiet einschließt.

Daß er aber mit Recht den Namen Monismus führt,
ergibt sich aus der ganzen Darlegung. Einen Unterschied
von physischem und psychischem Sein gibt es nicht;
Empfindungen sind die Elemente der Welt. Über diese mit



Die Philosophie des Monismus. 485

Hilfe des Kausalitätsprinzips hinauszugehen ist metaphysische,

gehaltlose Spekulation und mystischer, veralteter
Fetischismus. Nur die Aufstellung naturwissenschaftlicher
Hypothesen ist berechtigt, und auch dies nur insofern, als
sie sich durch nachträgliche Erfahrungen bestätigen lassen.
Eine derartige Hypothese über die Existenz eines
göttlichen, absoluten, der Welt transzendenten Wesens ist
natürlich unmöglich; daher gehört der Gottesbegriff nicht
in das Gebiet der Wirklichkeit. So ergibt sich von diesem
Standpunkte aus die alleinige Anerkennung der empirischen

Welt, die Leugnung einer transzendenten Wesenheit
sowie eines wesentlichen Unterschiedes zwischen physischem
und psychischem Geschehen.

* *
*

70. Wir müssen nun unsere Untersuchungen schlichen.
Nur in den gröbsten Umrissen konnte die im Titel
ausgesprochene Aufgabe dargestellt und erörtert werden. Viele

' hierher gehörige Probleme mußten ganz kurz erwähnt,
viele überhaupt nur berührt, viele gänzlich beiseite
gelassen werden. So viel ist uns aber klar geworden: der
Monismus hat weder die Identität des Physischen mit dem
Psychischen, noch die Identität von Welt, und Gott mit
stichhaltigen Gründen nachzuweisen vermocht.

Was Tzschirner vom Schellingschen System gesagt
hat, das läßt sich voll und ganz auf sämtliche monistischen
Anschauungen übertragen. „Ich muß gestehen," heißt es

(Briefe über Reinhards Geständnisse bei Noack, Schelling
und die Philosophie der Romantik II, 32), „daß mich das
allgemeine Leben, welches diese Philosophie in die tote
Natur hauchte und den Sonnen und Planeten wie dem
Wurme und der Pflanze mitteilt, die Vereinigung, welche
sie zwischen dem Unendlichen und Endlichen vermittelt,
wunderbar angezogen hat. Die Naturphilosophie warf
die Scheidewand zwischen dem Sinnlichen und Übersinnlichen

nieder, vermählte den Himmel mit der Erde, lehrte
mich das Unendliche im Endlichen schauen und schloß
Vernunft und Phantasie in ein Vermögen zusammen, in
das Vermögen, das Unendliche anzuschauen, und setzte
Poesie und Philosophie in die engste Verbindung.

„Bald aber verschwand mir diese poetische Stimmung
wieder, die nüchterne Ruhe trat wieder ein, und ich suchte

28*



436 Über die Arten der Kontemplation.

den Sinn dieser Philosophie mit Bestimmtheit und
Deutlichkeit zu fassen. Da war es mir, als würde mit einem
Male ein schöner Zauber gelöst; da sah ich mich nicht
mehr von lieblichen Dichtungen, nur von unbestimmten
und luftigen Gestalten ohne Konsistenz und Halt umringt:
da öffnete sich ein Abgrund, der alles Grolle und Herrliche

zu verschlingen drohte. Bei ruhiger Prüfung mußte
ich an der Naturphilosophie Klarheit und Deutlichkeit und
sicherer Begründung zweifeln, entdeckte ich, daß sie zu
den trostlosesten Resultaten führte. Mehr hat mir keine
Philosophie versprochen, weniger keine gehalten.
Sie trägt ein liebliches und glänzendes Gewand; streifen
wir aber die schöne Hülle ab, so tritt uns hohl und bleich
eine Gestalt entgegen, deren Anblick wir nicht ertragen
können. Der Gott der Naturphilosophie ist das
Universum ; es wohnt in ihm nur Leben und Bewußtsein und
zeugende Kraft, aber kein heiliger Wille, keine Güte und
Gerechtigkeit. Ihr Unendliches ist nur ein gesteigertes

Endliches, und was wir das Übersinnliche nennen,
weil es nie in den Kreis der Erfahrung hereintritt, Gottheit,

Freiheit, Unsterblichkeit, das sucht man in dem
Systeme des Absoluten vergebens."

ÜBER DIE ARTEN DER KONTEMPLATION.

Von p. JOSEPHUS A SPIRITU SANCTO o. cabm. disc.

Wer sich etwas einläßlicher mit der Geschichte der
katholischen Mystik beschäftigt, dem kann die Beobachtung
nicht entgehen, daß nach den Zeiten des großen heiligen
Mystikerpaares Theresia von Jesus und Johannes vom
Kreuze die Vertreter dieses Zweiges der Theologie die
Frage nach den Arten der Kontemplation auf die Bahn
brachten und infolge gegensätzlicher Beantwortung in
mehrere einander befehdende Lager sich teilten. Die
Entschiedenheit und Ausführlichkeit, womit die Mystiker des
17. und 18. Jahrhunderts besonders in Spanien zunächst
die Gründe für und gegen die Einteilung der Kontemplation

in eine erworbene und eingegossene (aquisita et
infusa) erwogen, lassen erkennen, daß man dieser „quaestio


	Die Philosophie des Monismus [Schluss]

