
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 21 (1907)

Artikel: Zum Begriff des Schönen

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30 Zum Begriff des Schönen.

Die Resultate der Forschungen über die Gefühle stehen
mit den Bemühungen nicht im Verhältnisse (S. 586). Der
Unterschied zwischen Freude und Schmerz ist ein
psychologischer, womit der Einfluß des Seelischen auf den Körper
nicht geleugnet werden soll (S. 591). Die „Gefühle" sind
eben an Organe gebunden, wie die „Empfindungen".

Die Schlußkapitel handeln über die Psychologie des
Lesens und Schreibens, sowie über differenzielle Psychologie

(S. 610 ff.), von anderen Charakteriologie, Ethologie,
individuelle Psychologie genannt. Die Forschung verliert
sich hier in eine Sammlung von Tatsachen und Anekdoten,
während es der Wissenschaft um das Allgemeine zu tun ist.

Das Schlußwort lautet wenig tröstlich: „Für die eigentlichen

großen Fragen der Psychologie ist noch wenig
Sicheres und Entscheidendes gefunden worden. Besseres
können wir von der Zukunft erwarten" (S. 659).

Wir scheiden von dieser jüngsten dankenswerten Gabe
des gelehrten und vielseitig bewanderten Forschers mit
dem Eindruck, daß von der neuen „Wissenschaft", soweit
es sich um haltbare Resultate handelt, eine Gefahr der
Bestätigung des Materialismus und Naturalismus nicht
droht. Die alte Psychologie mit ihren sinnlichen und
geistigen Vermögen ist vorläufig unerschüttert geblieben
und wird es für die Zukunft bleiben, da sie auf sicherem
Fundamente vernünftig gedeuteter Esfahrungstatsachen
ruht.

//
ZUM BEGRIFF DES SGIIONEN.

Von p. JOS. GREDT o. s. b.

/
Das grundlegende „ästhetische Formprinzip" ist, nach

Th. Lipps,1 „die Einheit in der Mannigfaltigkeit". „In der
Natur der Seele liegt die Tendenz, jedes Mannigfaltige,
das ihr zumal gegeben ist, in eine Einheit zusammenzufassen,

oder es in einen einzigen Akt der Auffassungstätigkeit,

der Aufmerksamkeit, der Apperzeption
zusammenzuschließen." Daher entsteht ein ästhetisches Lustgefühl

1 Ästhetik, Psychologie des Schönon und der Kunst von Theodor
Lipps. Erster Teil. Grundlegung der Ästhetik. Hamburg u. Leipzig, Verlag

von L. Voss. 1903.



Zum Begriff des Schönen. 31

dann, „wenji ein Mannigfaltiges, das uns zumal gegeben
ist, diesem \Zug in der Natur der Seele gemäß ist, ihm
von selbst sich fügt, ihm entgegenkommt, wenn also ein
Mannigfaltiges mich zur Zusammenfassung in ein Ganzes
oder in eine Einheit seiner eigenen Natur zufolge
auffordert" (S. 19). Wann ist das der Fall? Auf diese Frage
gibt Antwort „das Gesetz der Einheit in der Mannigfaltigkeit":

„Das Mannigfaltige hat, um dieser der Seele natürlichen

Auffassungsweise zu entsprechen einer
dreifachen Forderung zu genügen. Es muß einmal, seiner
eigenen Natur zufolge, zur vollen Einheitsapperzeption
sich darbieten. Und es muß anderseits, seiner eigenen
Beschaffenheit gemäß, zu einer völlig klaren Sonderung
auffordern. Und es muß dies beides tun in Einem.
B. h. ebendasjenige, was zu jener Einheitsapperzeption
sich darbietet, muß zugleich diese Aufforderung zur klaren
Sonderung in sich tragen Jenes Eines oder Gemeinsame

kann allerlei Namen tragen. Es ist ein deutlich
heraustretendes, mit sich identisches Grundgesetz, eine Grundform,

ein beherrschender Grundzug, ein gleichartiges
Bildungsgesetz, ein Grundrhythmus oder eine wiederkehrende
Grundrhythmik, d. h. eine allgemeine Weise der seelischen
Bewegung oder Erregung, die in einem Mannigfaltigen
repräsentiert ist. Und das Mannigfaltige ist je nachdem
Nebeneinander oder Folge unterschiedener Weisen oder
Momente der Verwirklichung des Grundgesetzes, verschiedene

Ausgestaltung der Grundform, Differenzierung des
Grundrhythmus usw." (S. 35 f.).

Die durch „dieEinheit in der Mannigfaltigkeit" gegebene
ästhetische Form soll aber ihren Inhalt haben durch die
»Einfühlung". Wir legen unser Ich und dessen Lebensfülle
in das Ding hinein. Wir fassen es als einheitliches,
wirkendes Wesen. Dieses Wirken ist unser Wirken und diese
Einheit ist die Einheit unseres Ich. „Das Gefühl der
Schönheit ist das Gefühl der positiven Lebensbestätigung,

K-
*n e^nem sinnlichen Objekt erlebe, es ist das

objektivierte Gefühl der Selbst- oder Lebensbejahung"
(S. 140).

Lipps' „Grundlegung der Ästhetik" kann überhaupt
«Bs Charakteristik der modernen Ästhetik dienen. Vgl.

Abhandlung von K. Groos über Ästhetik im II. Bd.
er von Windelband herausgegebenen Festschrift für Kunot ischer.



32 Zum Begriff des Schönen.

Unter den Philosophen und Ästhetikern, welche vom
traditionellen scholastischen Standpunkt die Schönheit in
besonderer Weise zum Gegenstand ihrer Untersuchungen
gemacht haben, bestimmen einige dieselbe einfachhin als
Gutheit. So ist nach Jungmann die Schönheit der Dinge
die Gutheit, insofern sie geeignet ist, das Wohlwollen und
Wohlgefallen des Willens zu erregen.1 Die Schönheit besteht
nach dieser Ansicht in einer Beziehung auf das Begehrungsvermögen,

auf den Willen. NachGietmann hingegen besteht
sie in einer transzendentalen Beziehung auf das Erkennen,
welche sich auf die Vollkommenheit des Dinges gründet:
„Die Schönheit ist die strahlende Vollkommenheit eines
Dinges."2 Krug3 definiert die Schönheit wesentlich als
Einheit in der Mannigfaltigkeit.4

Der hl. Thomas bezeichnet als Bestandteile der Schönheit

die Klarheit (claritas) und das Zusammenstimmen
der Teile (proportio, consonantia): Ad rationem pulchri
sive decori concurrit et claritas et débita proportio. S. theol.
II. II. qu. 145 a. 2.5 Diesen fügt er an einigen Stellen noch
die Vollkommenheit (integritas, perfectio, magnitudo)
hinzu: Ad pulchritudinem tria requiruntur. Primo quidem
integritas, sive perfectio (quae enim diminuta sunt, hoc
ipso turpia sunt), et débita proportio, sive consonantia;
et iterum claritas; unde quae habent colorem nitidum,
pulchra esse dicuntur. S. theol. I. qu. 39 a. 8.® Auch
die rein geistige Schönheit besteht nach dem hl. Thomas
in der Klarheit und dem Zusammenstimmen der Teile:
Similiter pulchritudo spiritualis in hoc consistit quod con-
versatio hominis sive actio eius sit bene proportionata
secundum spiritualem rationis claritatem. S. theol. II. II.
qu. 145 a. 2. Die Schönheit Gottes besteht in der Klar-

1 Jos. Jungmann S. J., Ästhetik. Freiburg i. Br. 1886. S. 148.
2 G. Gietmann S. J., Allgemeine Ästhetik. Freiburg i. Br. 1899. 8. 97.
8 H. Krug, De pulchritudine divina. Friburgi Br. 1902. p. 40.
4 Pulchritudo essentialiter definitur, et quidem per gradus quosdam:

1. Pulchritudo consistit in harmouia vol proportiono débita. 2. Pulchritudo

consistit in ordine debito. 3. Pulchritudo consistit in débita unitate
vel, ut S. Augustinus ait: „Pulchritudinis forma unitas est" (p. 40).

6 Desgl. 1. c. qu. 180 a. 2 ad 3 u. anderwärts.
6 Desgl. In 1. I Sent. Dist. XXXI qu. 2 a. 1 : „His duobus (nämlich

der consonantia und claritas) addit tertium Philosophus (4. Ethic, cap. 6)
ubi dicit quod pulchritudo non est nisi in magno corpore." Die Körpergröße

ist zur perfectio oder integritas zurückzuführen; sie ist die integrale
Vollkommenheit des Körpers.



Zum Begriff des Schönen. 33

heit und dem Zusammenstimmen der göttlichen Personen
in der Einheit der Natur, aber auch in der Einheit der
göttlichen Attribute „inquantum omnia attributa in eo non
differunt, sed unum sunt". In 1. I Sent. Dist. XXXI qu. 2

a. 1. Denn obschon Gott vollkommen einfach ist in seinem
Wesen, ist er dennoch vielfältig in seinen Eigenschaften,
aus deren vollkommenem Zusammenstimmen die höchste
Schönheit entsteht. Opusc. de pulchro et de bono. Diese
beiden Momente aber (claritas und proportio), die St. Thomas

beständig zu jeglicher Schönheit fordert, verhalten
sich nach ihm so zueinander, daß das Zusammenstimmen
der reellen oder virtuellen Teile, das Subjekt, den Untergrund

der Schönheit bildet, die Klarheit aber deren eigentliches

Wesen. „Ad rationem pulchritudinis concurrit con-
sonantia sicut subiectum et claritas sicut essentia eius."
A. a. O.1

Sehr wichtig zur Bestimmung der Lehre des hl. Thomas
über das Schöne sind S. theol. I. qu. 5 a. 4 ad 1 und I. II
TU- 27 a. I ad 3. Diese Stellen geben uns Aufschluß
darüber, was denn eigentlich diese claritas sei, in welcher
der hl. Thomas das Wesen der Schönheit bestehen läßt,
und wie sie aus der débita proportio als aus ihrem Untergrund

herauswachse. Beide Stellen behandeln das
Verhältnis des Schönen zum Guten. „Das Schöne und Gute,"
sagt der hl. Thomas an erster Stelle, „sind sachlich
dasselbe, da sie denselben Untergrund haben, die Form; und
deshalb wird das Gute gelobt als schön; gedanklich sind
sie jedoch verschieden; denn das Gute bezieht sich wesentlich

auf das Streben, da das Gute dasjenige ist, wonach
alles strebt; und daher hat es den Charakter der
Endursache; denn das Streben ist gleichsam eine Bewegung
zum Ding hin. Das Schöne aber bezieht sich auf die
Erkenntniskraft: denn schön nennt man, was als Erkenntnisgegenstand

gefällt (quae visa placent); daher besteht das
Schöne in der gehörigen Zusammenordnung (in débita
proportione), weil die Sinne Wohlgefallen empfinden (sensus
uelectantur) an dieser Zusammenordnung als an etwas
ihnen Ähnlichem; denn auch der Sinn ist, wie jede
Erkenntniskraft, eine zusammenordnende Fähigkeit (nam et

1 Die Kchtheit dieses von P. A. Ucoelli, Neapel, 1869 zuerst
herausgegebenen Opuskels kann wohl nicht angezweifelt werden. Übrigens bleiben
unsere die Ansicht des hl. Thomas betreffenden Ausführungen, auch
abgesehen von diesem Werke, zu Recht bestehen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXI. 3



34 Zum Begriff des Schönen.

sensus ratio quaedam est; et omnis virtus cognoscitiva).1
Und da das Erkennen durch Verähnlichung geschieht, die
Ähnlichkeit aber sich auf die Form bezieht, so hat das
Schöne wesentlich den Charakter einer Formalursache."2
Das Schöne und das Gute, heißt es an der angeführten
Stelle, haben denselben Untergrund, die Form, d. i. die
Vollkommenheit, denn durch die Form ist die
Verwirklichung und Vollkommenheit des Dinges. Wie gesagt,
zählt der hl. Thomas an einigen Stellen außer der claritas
und proportio die perfectio oder integritas zu den Bestandteilen

der Schönheit. Hier ersehen wir nun, daß die
perfectio zur Schönheit gehört als deren entfernter
Untergrund, den sie mit der Gutheit gemeinsam hat. Aus diesem
gemeinsamen Grund heraus entfaltet sich die Gutheit —
sie besteht wesentlich in einer (transzendentalen) Beziehung
zum Streben — und die Schönheit — sie besteht wesentlich

in einer (transzendentalen) Beziehung auf das Erkennen.
Diese Beziehung aber, in welcher das eigentliche Wesen
der Schönheit besteht, ist die Klarheit. Sie ist, wie die
Beziehung der Gutheit, eine Beziehung des Entsprechens,
der Angemessenheit: Das Schöne entspricht als Erkenntnisgegenstand

dem Erkennen — visum placet, wie das Gute
dem Streben.3 Es ist also hier das „placere" und „delec-

1 Aus dem Zusammenhang ist offenbar, daJS „ratio" hier
gleichbedeutend ist mit „proportio". Der hl. Thomas beweist aus der Ähnlichkeit

(sensus delectantur in rebus débité proportionatis, sicut in sibi
similibus). Die Erkenntuiskraft ist eine proportio (radicaliter, d. h. eine
zusammenordnende Kraft), deshalb entspricht ihr die proportio des Dinges.
Jeder Zweifel wird übrigens gehoben durch die Parallelstolle II. II. qu. 180
a. 2 ad 3 : Pulchritudo consistit in quadem claritate et débita proportione :

utrumque autem horum radicaliter in ratione invenitur, ad quam pertinet
et lumen manifestans et proportionem debitam in aliis ordinäre.

a Bulchrum et bonum in subiecto quidem sunt idem, quia super
eandem rem fundantur, scilicet super formam; et propter hoc bonum
laudator ut pulchrum; sed ratione differunt; nam bonum proprie respicit
appetitum; est enim bonutn, quod omnia appetunt; et ideo habet rationem
finis, nam appetitus est quasi quidam motus ad rem. Pulchrum autem
respicit vim cognoscitivam: pulchra enim dicuntur, quae visa placent; unde
pulchritudo in débita proportione consistit; quia sensus delectantur in
rebus débité proportionatis, sicut in sibi similibus; nam et sensus ratio
quaedam est; et omnis virtus cognoscitiva. Et quia cognitio fit per assi-
milationem, similitudo autem respicit formam; pulchrum proprie pertinet
ad rationem causae formalis. S. theol. I. qu. 5 a. 4 ad 1.

3 Gutheit und Schönheit sind wesentlich transzendentale
Beziehungen, also keineswegs etwas rein Relatives. Sie bezeichnen die absolute
Seinsheit des Dinges selbst jedoch mit Hinbeziehung auf das Streben und
Erkennen.



Zum Begriff des Schönen. 35

tari" (sensus deleetantur) nicht vom Begehrungsvermögen,
sondern vom Erkenntnisvermögen zu verstehen. Das
Erkennen ruht in dem ihm entsprechenden Gegenstand. Der
schöne, d. h. der dem Erkenntnisvermögen entsprechende
Gegenstand befriedigt die Naturneigung (den appetitus
naturalis) des Erkenntnisvermögens. Wann ist aber das
der Fall? Wann ist ein Gegenstand so geartet, daß er
sich als schön, d. h. als entsprechend auf das Erkenntnisvermögen

bezieht? Die Antwort des hl. Thomas lautet:
Wenn der Gegenstand in sich wohl geordnet ist, wenn
seine Teile zueinander passen und sich naturentsprechend
zu einem einheitlichen Ganzen zusammenfügen. Denn das
Erkennen faßt die ihm gegenständlich gegebene Vielheit
in ihrem Zusammen auf; es ordnet notwendig die Teile
in eine Einheit zusammen. Passen nun die Teile ihrer
Natur nach zusammen, so entsprechen sie und das aus
ihnen bestehende Ganze dem Erkennen als Gegenstand —
visa placent. Das Verworrene, Ungeordnete ist in seinem
Zusammenhange nicht verständlich für den Verstand, es
ist schwer auffaßbar, nicht übersichtlich für die Sinne;
es beleidigt die Sinne, die Ordnung hingegen ist klar,
lichtvoll, d. h. schön — lucidus ordo (Horaz).

Nun ist aber kein Ding so mager, daß es nicht irgendwie
aus einer Vielheit von Teilen bestände, und so ist

schon der einzelne reine Ton, insofern er in der Zeit
ausgedehnt ist und somit aus vielen zusammenpassenden
Teilen besteht, und die einfache reine Farbe, insofern sie,
räumlich ausgedehnt, aus vielen Teilen besteht, schön.
Allein das ist eine minimale Schönheit. Schon vollkommener

ist die Schönheit zweier zusammenpassender Töne,
z. B. der Quint und Terz. Je größer die Mannigfaltigkeit,
je inniger die Einheit, desto vollkommener die Schönheit.
Daher ist die Schönheit Gottes, des unendlichen Wesens,
das alle Vollkommenheit in absoluter Einheit besitzt, die
denkbar höchste.1 Manche Verhältnisse der Dinge
zueinander und zu einem Ganzen sind nicht schön, wenn sie

* Die Schönheit kommt Gott nicht bloß metaphorisch, sondern im
eigentlichen Sinne des Wortes zu: Die Ordnung der nicht reell, sondern
Sh-i! .ver.schie<lenen Eigenschaften und Vollkommenheiten begründet eine

chonheit im eigentlichen Sinne des Wortes; denn das Formelle in der

d usaJ?mon.ordnung ist die Einheit, nicht die Vielheit der Teile ; diese ist
as Materielle. Es erwächst somit aus der virtuellen Vielheit eine formelle

y. 1, Eigentliche Zusammenordnung. Ja, gerade aus der bloß virtuellen
lelheit ergibt sich die vollkommenste Zusammenordnung oder Einheit.

3*



36 Zum Begriff des Schönen.

einseitig und in einem engeren Kreise betrachtet werden,
sie erscheinen alsdann als Dissonanzen. Allein diese
Dissonanzen können sich in einem höheren Ganzen, in einer
höheren Einheit in Harmonie auflösen. Beispiele hiervon
lassen sich unschwer aufzeigen in der künstlerischen
Ordnung, z B. in der Musik und Poesie, aber auch in der
Natur und rein geistigen Ordnung: Das Übel, die Sünde
und deren ewige Strafe sind scharfe Mißtöne, aber nur
für den einseitigen Beschauer, nicht für den, der den
ganzen Weltenplan Gottes und den Zusammenhang der
Dinge umgreift.

Das Gute ist Finalursache, das Schöne aber, seinem
eigentümlichen Wesen nach, ist Formalursache (pulchrum
proprie pertinet ad rationem causae formalis). Denn das
Erkennen findet durch Verähnlichung statt. Die erkennende
Fähigkeit wandelt sich gleichsam in den Erkenntnisgegenstand

um, sie nimmt dessen Form an. Der schöne
Gegenstand ist eine der erkennenden Fähigkeit entsprechende

Form. Allein trotzdem ist das Schöne dennoch
ein Gutes, es ist das Gute der Erkenntnisfähigkeit und
insofern Finalursache. Dies ergibt sich schon aus der
eben besprochenen Stelle des hl. Thomas, wird aber noch
schärfer hervorgehoben durch den zweiten von uns
angeführten Text. Dort heißt es: „Das Schöne ist dasselbe
wie das Gute, von dem es sich nur gedanklich
unterscheidet. Denn da das Gute das ist, was alle erstreben,
so liegt es im Wesen des Guten, das Streben zu befriedigen.
Allein zum Begriff des Schönen gehört, daß es als
angeschauter oder erkannter Gegenstand das Streben befriedige;
daher beziehen auch jene Sinne sich besonders auf das
Schöne, denen eine höhere Erkenntniskraft zukommt, d. i.
Gesicht und Gehör, insofern sie dem Verstände dienen;
denn wir sprechen von schönen, sichtbaren Gegenständen
und von schönen Tönen. Von den eigentümlichen
Gegenständen aber der übrigen Sinne pflegen wir das Wort
„schön" nicht zu gebrauchen; denn die Geschmäcke oder
Gerüche nennen wir nicht schön. Und so ist offenbar,
daß das Schöne dem Guten eine Beziehung zur Erkenntniskraft

hinzufügt, so daß gut genannt wird, was überhaupt dem
Streben gefällt, schön aber, was als Erkenntnisgegenstand
gefällt."1 Das Schöne fügt also nach der angeführten

' Pulcnrum est idem bono sola rations differens. Cum enim
bonum sit quod omnia appetunt, de ratione boni est quod in eo quietetur



Zum Begriff des Schönen. 37

Stelle zum Guten eine Beziehung zur Erkenntniskraft hinzu.
Es ist somit eine Art Gutes, das Gute der Erkenntniskraft:

Wie das Gute überhaupt das dem Begehren, der
Neigung Entsprechende ist, so ist das Schöne die der
Naturneigung des Erkenntnisvermögens entsprechende Form,
durch welche dieses Vermögen seine naturentsprechende
Entwicklung und Tätigkeit erlangt. Und wie die Gutheit
im allgemeinen auf die Vollkommenheit des Dinges sich
gründet, so gründet sich die ganz eigene Gutheit, in welcher
die Schönheit besteht, auf die eigentümliche Vollkommenheit

der harmonischen Zusammenordnung der Teile. Kraft
dieser Zusammenordnung entspricht das Ding dem
Erkennen, ist es schön; es erwächst somit die Schönheit oder
das Verhältnis der Angemessenheit zum Erkenntnisvermögen

aus ihr als aus seiner Wurzel.
Die Lehre des hl. Thomas über das Schöne läßt sich

in folgenden Sätzen zusammenfassen: Die Gutheit ist das
Verhältnis der Angemessenheit eines Dinges zum Begehren,
zur Neigung. Die Gutheit gründet sich auf die Vollkommenheit.

Die Schönheit ist eine Art Gutheit. Sie ist das
Verhältnis der Angemessenheit eines Erkenntnisgegenstandes
zur Erkenntnisfähigkeit. Da die Schönheit eine ganz
eigentümliche Gutheit ist, kann sie sich auch mit dem
Untergrund der allgemeinen Vollkommenheit nicht
begnügen. Sie hat als eigentümlichen Untergrund die
harmonische Zusammenordnung der Teile. Wir können somit
nach St. Thomas folgende das Wesen und den eigentümlichen
Grund des Wesens ausdrückende Begriffsbestimmung der
Schönheit geben: Die Schönheit ist das Verhältnis
der Angemessenheit eines Gegenstandes zur
Erkenntnis, welches sich auf die harmonische
Zusammenordnung der Teile gründet. Dasselbe läßt sich
metaphorisch durch die dem hl. Augustinus zugeschriebene
Formel: Splendor ordinis, ausdrücken.

Der hl. Thomas berührt in der zuletzt besprochenen

appetitu«. Sed ad rationem pulchri pertinet quod in eius aspeetu seu
cognitions quietetur appetitus; unde et illi aensus praecipue respiciunt
pulchrum qui maxime cognoscitivi sunt, scilicet visus et auditus rationi
deservientes ; dicimus enim pulchra visibilia et pulchros sonos. In sensibilibus
autem aliorum sensuum non utimur nomine pulchritudinis ; non enim dici-
pms pulchros sapores aut odores. Et sie patet quod pulchrum addit supra
bon um quendam ordinem ad vim cognoscitivam ; ita quod bonum dicatur
}d quod 8impliciter complacet appetitui; pulchrum autem dicatur id cuius
ipsa apprehensio placet. S. theol. I. II. qu. 27 a. 1 ad 3.



38 Zum Begriff des Schönen.

Stelle auch die Frage, welche Erkenntnisfähigkeiten das
Schöne erfassen und vermitteln. Es ist von vornherein
klar, daß die Schönheit, welche ein Verhältnis ist (das
Verhältnis der Angemessenheit) zum Erkennen, ebenso wie
die in den Dingen liegenden Verhältnisse der einheitlichen
Zusammenordnung, der Untergrund der Schönheit, nur
vom Verstand erfaßt werden können; denn nur der
Verstand kann Verhältnisse erkennen und verstehen. Allein
die sich zueinander verhaltenden Dinge oder Teile der
Dinge werden auch von dem sinnlichen Erkennen konkret
als dieses so oder anders gestaltete Ganze erfaßt. Der
Sinn, z. B. das Gehör, erfaßt die Töne, welche zueinander
in richtigem oder nicht richtigem Verhältnis stehen,
obwohl es das Verhältnis selbst als solches nicht erfassen
kann. Freilich kann auch dieses den Sinnen nur zukommen,
insofern sie unter dem Einfluß der Vernunft stehen und
von dieser bewegt werden, die Teile miteinander
vergleichend zu betrachten — sensus rationi deservientes.
Denn ohne diesen Einfluß wird der Sinn den schönen, d. h.
wohlgeordneten Gegenstand nur materiell, nicht formell
erfassen, d. h. er wird wohl die Teile erkennen, aber die
in ihnen verkörperte Ordnung in keiner Weise, auch nicht
konkret, erfassen. Daher ist das rein sinnliche Erkennen
des Tieres vom Schönheitsgenuß vollständig ausgeschlossen.
Allein die Sinne des Menschen erfassen das Schöne und
vermitteln es dem Verstände, in welchem, als in der höchsten
Erkenntnisfähigkeit, der sich auf den schönen Gegenstand
beziehende Erkenntnisvorgang seinen Abschluß findet.
Anders wäre auch überhaupt nicht begreiflich, wie der
Verstand das Sinnenfällig-Schöne erkennen könnte; solches
ist nur möglich mittelst der Sinne. Allein nicht alle Sinne
sind in gleicher Weise dazu befähigt. Schon der
oberflächlichen Betrachtung drängt sich die Tatsache auf, daß
die niederen Sinne, Geruch, Geschmack, Tastsinn, wenigstens
unmittelbar und insofern sie sich auf die ihnen eigentümlichen

Gegenstände, auf Gerüche, Geschmäcke, Härte und
Temperatur, beziehen, Schönheitsgenuß nicht vermitteln
können. Sie könnten das nur mittelbar, insofern etwa
durch diese sinnfälligen Körperbeschaffenheiten etwas
anderes versinnbildet und bezeichnet würde, z. B. durch
den Wohlgeruch die Tugend, und insofern sie sich auf
einen ihnen mit dem höheren Sinn gemeinsamen
Sinnesgegenstand, auf die Ausdehnung und Figur, beziehen. So



Zum Begriff des Schönen. 39

kann ein Blinder durch Betasten die schönen Formen einer
Statue erkennen. Aber schöne Gerüche, Geschmäcke, schöne
Tastqualitäten gibt es nun einmal nicht. Woher kommt
dies? Der Grund liegt in der besonderen Art und Weise,
in der die niederen Sinne auf das ihnen eigentümliche
Gegenständliche sich beziehen. Sie beziehen sich auf ihren
Gegenstand nicht rein objektiv, sondern unter einem
subjektiven Gesichtspunkt, da sie ihren Gegenstand empfinden
als etwas das erkennende Subjekt berührendes und
behaftendes, als etwas auf den Erkennenden Einwirkendes; denn
in dieser Weise empfinden wir Gerüche, Geschmäcke, Harte,
Wärme und Kälte. Die höheren Sinne hingegen erfassen
ihren Gegenstand rein objektiv. Um zu erkennen, daß die
Farbe, welche ich sehe, auf mich einwirkt, bedarf es einer
wissenschaftlichen Beweisführung, dem unmittelbaren
Bewußtsein entgeht diese Einwirkung vollständig, da der
Gesichtssinn sie nicht empfindet und darstellt. Dasselbe
gilt vom Gehör bezüglich der Töne. Diese beiden Sinne
stellen uns die Dinge als rein gegenständlich und als von
uns getrennt uns gegenüberliegend dar. Nur zu starke
Licht- und Tonempfindungen werden als Einwirkungen
auf den Organismus, d. h. als Tast- bezw. Schmerzempfin-
dungen aufgefaßt. Aus diesem Grunde sind die niederen
Sinne ihrer Natur nach nur geeignet, subjektive Lust
(Sinnenlust) oder Unlust (Schmerz) zu vermitteln, nicht
aber objektive Lust oder Schönheitsgenuß. Denn da sie
sich auf das ihnen Eigentümlich-Gegenständliche unter
einem subjektiven Gesichtspunkte beziehen, so beziehen sie
sich eben dadurch auch auf dasselbe, insofern es dem
Subjekt entsprechend oder nicht entsprechend, nicht
insofern es rein gegenständlich entsprechend oder nicht
entsprechend ist. Es hat somit auch umgekehrt der Gegenstand

selbst keine Beziehung des rein gegenständlichen
Entsprechens oder Nichtentsprechens bezüglich jener
Erkenntnisfähigkeiten, d. h. ein solcher Gegenstand kann
weder schön noch unschön genannt werden. Denn Schönheit

ist das Verhältnis des rein gegenständlichen
Entsprechens, und Schönheitsgenuß ist Genuß am Gegenstand

als solchem rein gegenständlich, nicht insofern er
in irgend einer Weise das erkennende Subjekt behaftet.

Nachdem im vorhergehenden die Lehre des hl. Thomas

nach seinen eigenen Worten dargelegt worden, soll
nun noch kurz dieselbe thomistische Wesensbestimmung



40 Zum Begriff des Schönen.

des Schönen auf eine etwas andere Weise abgeleitet
werden.

Das Schöne wird von jedermann verstanden als das
rein gegenständlich Entsprechende — quod visum placet.
Dies bezieht sich aber in erster Linie auf das Erkennen,
nicht auf das Begehren, und somit besteht das Wesen der
Schönheit in einer Beziehung auf das Erkennen, d. h. die
Schönheit ist das Verhältnis des Entsprechens, der
Angemessenheit eines Dinges zum Erkennen. Das rein gegem
ständlich Entsprechende oder Gute ist aber das an und
für sich Gute, d. h. das in sich, in seinen Teilen richtig
Geordnete. Denn da die Gutheit immer in einer Beziehung
des Entsprechens, der Angemessenheit besteht, so kann
die innere Gutheit, die dem Ding an und für sich, nicht
inbezug auf ein anderes, zukommt, nur darin bestehen,
daß es sich selbst in sich entspricht, d. h. daß es nicht
bloß die Wirklichkeit seiner Teile hat, sondern daß diese
zueinander auch in richtiger Weise geordnet seien.1 Und
somit ist die Schönheit das auf die Ordnung der Teile
sich gründende Verhältnis der Angemessenheit zur
Erkenntnisfähigkeit.

Da wir glauben, durch unsere Ausführungen über die
ästhetischen Grundsätze des hl. Thomas auch deren Richtigkeit

dargelegt zu haben, so mögen sie als Maßstab zur
Beurteilung der anfangs dargelegten Ansichten dienen.

Wenn man Lipps' „Grundlegung der Ästhetik" von
der subjektivistischen „Einfühlung" entkleidet, so sind
seine Anschauungen im Grunde dieselben wie die tho-
mistischen. Freilich ist die ganze Entwicklung einseitig
psychologisch, es fehlt die metaphysische Grundlage; an
ihre Stelle tritt die Einfühlungstheorie. Durch sie nimmt
die Ästhetik Lipps' ein ganz subjektivistisches Gepräge an:
Was wir bildlich in die Dinge legen, wird auf gleiche Linie
gestellt mit demjenigen, was als gegenständlich unserem

» Die innere Gutheit des Geschöpfes setzt natürlich die demselben
inbezug auf Gott, auf den Willen Gottes zukommende relative Gutheit
voraus. Das Geschöpf ist, als wesentlich relatives Sein, in sich nicht
richtig geordnet, wenn es nicht richtig zu Gott geordnet ist. Daher ist
die Seele des Sünders in sich ungeordnet und bäjllich. Die innere Gutheit
Gottes aber besteht vor allem in dem Verhältnis der vollkommensten
Angemessenheit, welches besteht zwischen dem Wesen und dem Willen Gottes.
In dieser zwischen Wesen und Willen bestehenden Ordnung liegt auch die
vollkommenste Ordnung und Harmonie der übrigen Eigenschaften Gottes
beschlossen.



Zum Begriff des Schönen. 41

Erkennen sich aufdrängt. Hingegen geben wir zu, daß
die „Einheit in der Mannigfaltigkeit" des Sinnfällig-Schönen
nur ästhetisches F or m prinzip ist. Diese Form soll einen
übersinnlichen Inhalt haben, etwas Geistig-Schönes
ausdrücken, für welches aber nach unserer Darlegung
dieselben allgemeinen Grundsätze gelten wie für die
sinnfällige Form.

Die von Jungmann aufgestellte Begriffsbestimmung
der Schönheit gibt nicht deren Wesen, sondern nur deren
eigentümliche Wirkung an. Denn was rein gegenständlich
dem Erkennen entspricht, und nur dieses, wird rein
gegenständlich, mit uneigennütziger Liebe des Wohlwollens und
Wohlgefallens, geliebt und gebilligt. Aber diese Beziehung
des schönen Gegenstandes auf das Begehrungsvermögen,
auf den Willen, fließt aus der Beziehung auf das Erkennen
als deren eigentümliche Wirkung. Diese ist somit das erste,
und in ihr besteht das Wesen der Schönheit. Das anerkennt
Gietmanns Definition. Allein sie gibt den eigentümlichen
Grund der Schönheit nicht richtig an. Dieser Grund ist
nicht die Vollkommenheit überhaupt, sondern die
Vollkommenheit unter dem eigentümlichen Gesichtspunkt der
richtigen Zusammenordnung der Teile oder die Einheit
in der Mannigfaltigkeit. In sie verlegt Krugs wesentliche

Begriffsbestimmung das Wesen der Schönheit, mit
Vernachlässigung der Beziehung des Gegenstandes zum
Erkennen. Krug macht sogar dem hl. Thomas den
Vorwurf des „Pleonasmus", weil dieser der Symmetrie oder
Zusammenordnung der Teile die Klarheit hinzufüge, da
die Klarheit schon in der Ordnung drinliege und aus ihr
sich ergebe.1 Letzteres ist sehr wahr, aus der Ordnung
entsproßt die Klarheit, aber in ihr besteht wesentlich die
Schönheit. Übrigens ist an und für sich nichts dagegen
einzuwenden, wenn man die Schönheit rein fundamental
fassen und als einheitliche Ordnung definieren will, wie
es mannigfach die Väter tun. Es ist das Verdienst Krugs,
diese fundamentale Seite des Schönheitsbegriffes an der
Hand der Väter, insbesondere des hl. Augustinus, dargelegt
zu haben. Allein der hl. Thomas geht streng philosophisch
und sehr allseitig vor. Sein Ausgangspunkt ist wohl der

1 Ergo cum symmetria atque proportio in ordine debito consistât,
Caritas autem ex ordine debito efflorescat, efficitur ut claritatem ipsi
Proprie adiungere sit prorsus supervacaneum (S. 29J.



42 Die Philosophie des Monismus.

Areopagite, dem er den Ausdruck „Klarheit" entlehnt.
Aber der hl. Thomas geht in seiner tiefen Spekulation
weit über den Areopagiten hinaus und gibt der
ästhetischen Klarheit eine solche Bedeutung, die dieser wohl
nicht geahnt hatte.

<y&c

DIE PHILOSOPHIE DES MONISMUS.

Von FRIEDRICH KLIMKE s. s.

1. Monismus! — Dieses Wort scheint auf unsere Zeit
einen fascinierenden Zauber auszuüben. Es ist das Losungswort

unserer Naturforscher, das erhabene Ziel unserer
Philosophen, der moderne Rahmen unserer Gedankensysteme,
der Köder für die großen Massen der Halbgebildeten, das
beliebteste Schlagwort gegen mittelalterlichen Obskurantismus

und Ultramontanismus, der vornehme Gegensatz
gegen den auf primitivem Standpunkte stehengebliebenen
Dualismus. Allerdings ist es noch nicht so lange her, daß
dieses Wort als gewöhnliche Umlaufsmünze in unserem
Geistesverkehr gebraucht wird. Wolff hatte den Ausdruck
Monisten zuerst für jene gebraucht, welche in der ganzen
Welt nur eine (fiövog) Art des Seins anerkennen, Materie
oder Geist. Jedoch drang der Terminus damals noch
nicht über die engen Grenzen der Schulphilosophie hinaus.

Die Hegelianer brachten ihn mehr in Umlauf, indem
sie mit demselben ihre eigene Denkweise charakterisieren
zu können glaubten. Zur weitesten Verbreitung ist dieses
Wort jedoch erst in letzter Zeit gekommen, wo die
Entwicklungslehre immer weitere Kreise zog und von den
Höhen akademischer Wissenschaft immer tiefer in die
Volksschichten hineindrang. Vor allem ist Ernst Häckel
unermüdlich tätig gewesen, in seinen populär gehaltenen,
weitverbreiteten Schriften diesen Ausdruck unter die Menge
zu bringen, und man kann es nicht leugnen, es ist ihm
gelungen, denselben zu einem Ehrentitel für jeden
aufgeklärten, mit der Zeit fortschreitenden Gebildeten zu
prägen.

Es ist jedoch charakteristisch und merkwürdig genug,
daß gerade das Wort „Monismus" nichts weniger als


	Zum Begriff des Schönen

