Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 21 (1907)

Artikel: Zum Begriff des Schonen
Autor: Gredt, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

30 Zum Begriff des Schonen.

Die Resultate der Forschungen iiber die Gefiihle stehen
mit den Bemiihungen nicht im Verhéltnisse (S. 586). Der
Unterschied zwischen Freude und Schmerz ist ein psycho-
logischer, womit der EinfluB} des Seelischen auf den Korper
nicht geleugnet werden soll (S. 591). Die ,Gefiihle* sind
eben an Organe gebunden, wie die ,Empfindungen*

Die SchluBkapitel handeln iiber die Psychologie des
Lesens und Schreibens, sowie iiber differenzielle Psycho-
logie (S. 610 ff.), von anderen Charakteriologie, Ethologie,
individuelle Psychologie genannt. Die Forschung verliert
sich hier in eine Sammlung von Tatsachen und Anekdoten,
wihrend es der Wissenschaft um das Allgemeine zu tun ist.

Das SchluBwort lautet wenig trostlich: ,,Fiir die eigent-
lichen grofien Fragen der Psychologie ist noch wenig
Sicheres und Entscheidendes gefunden worden. Besseres
konnen wir von der Zukunft erwarten“ (S. 659).

Wir scheiden von dieser jiingsten dankenswerten Gabe
des gelehrten und vielseitig bewanderten Forschers mit
dem Eindruck, dafl von der neuen , Wissenschaft“, soweit
es sich um haltbare Resultate handelt, eine Gefahr der
Bestitigung des Materialismus und Naturalismus nicht
droht. Die alte Psychologie mit ihren sinnlichen und
geistigen Vermogen ist vorldufig unerschiittert geblieben
und wird es fiir die Zukunft bleiben, da sie auf sicherem
Fundamente verniinftig gedeuteter Esfahrungstatsachen
ruht.

—0 0 @R 00— -

V4
ZUM BEGRIFF DES SCHONEN.

Von p. JOS. GREDT o. s. B.

Das grundlegende ,dsthetische Formprinzip“ ist, nach
Th. Lipps,! ,die Einheit in der Mannigfaltigkeit*. ,In der
Natur der Seele liegt die Tendenz, jedes Mannigfaltige,
das ihr zumal gegeben ist, in eine Einheit .. . zusammen-
zufassen, oder es in einen einzigen Akt der Auffassungs-
tatigkeit, der Aufmerksamkeit, der Apperzeption zusammen-
zuschlieBen. Daher entsteht ein idsthetisches Lustgefiihl

1 Asthetik, Psychologie des Schénen und der Kunst von Theodor
Lipps. Erster Teil. Grundlegung der Asthetik. Hamburg u. Leipzig, Ver-
lag von L. Voss. 1908.



Zum Begriff des Schonen. 31

dann, ,wenp ein Mannigfaltiges, das uns zumal gegeben
1st, diesem(Zug in der Natur der Seele gemiB ist, ihm
von selbst sich fiigt, ihm entgegenkommt, wenn also ein

annigfaltiges mich zur Zusammenfassung in ein Ganzes
oder in eine Einheit seiner eigenen Natur zufolge auf-
fordert« (S. 19). Wann ist das der Fall?2 Auf diese Frage
gibt Antwort ,das Gesetz der Einheit in der Mannigfaltig-
keit“: Das Mannigfaltice hat, um dieser der Seele natiir-
lichen Auffassungsweise zu entsprechen . . . einer drei-
fachen Forderung zu geniigen. Es muB einmal, seiner
eigenen Natur zufolge, zur vollen Einheitsapperzeption
sich darbieten. Und es muB anderseits, seiner eigenen
Beschaffenheit gemiiB, zu einer vollig klaren Sonderung
auffordern. Und es muB dies beides tun in Einem.
D. h. ebendasjenige, was zu jener Einheitsapperzeption
sich darbietet, muB zugleich diese Aufforderung zur klaren
Sonderung in sich tragen . .. Jenes Eines oder Gemein-
Same kann allerlei Namen tragen. Es ist ein deutlich her-
dustretendes, mit sich identisches Grundgesetz, eine Grun-d-
form, ein beherrschender Grundzug, ein gleichartiges Bil-
dungsgesetz, ein Grundrhythmus oder eine wiederkehrende
Grundrhythmik, d. h. eine allgemeine Weise der seelischen

ewegung oder Erregung, die in einem Mannigfaltigen
représentiert ist. Und das Mannigfaltige ist je nachdem

ebeneinander oder Folge unterschiedener Weisen oder
Momente der Verwirklichung des Grundgesetzes, verschie-
dene Ausgestaltung der Grundform, Differenzierung des
Grundrhythmus usw.“ (S. 35 1.).

Die durch ,,die Einheit in der Mannigfaltigkeit® gegebene
dsthetische Form soll aber ihren Inhalt haben durch die
»Einfithlung. Wir legen unser Ich und dessen Lebenstiille
In das Ding hinein. Wir fassen es als einheitliches, wir-
kﬁu‘ndes Wesen. Dieses Wirken ist unser Wirken und diese
Einheit ist die Einheit unseres Ich. ,Das Gefithl der
S?hﬁnheit ist das Gefiihl der positiven Lebensbestitigung,

1 ich in einem sinnlichen Objekt erlebe, es ist das
‘(J‘é)]el]{;(igierte Gefithl der Selbst- oder Lebensbejahung®
Lipps’ ,Grundlegung der Asthetik“ kann iiberhaupt
'S Charakteristik der modernen Asthetik dienen. Vgl.
gle Abhandlung von K. Groos iiber Asthetik im IL Bd.

°r von Windelband herausgegebenen Festschrift fiir Kuno
Fischer.,

als



32 Zum Begriff des Schonen.

Unter den Philosophen und Asthetikern, welche vom
traditionellen scholastischen Standpunkt die Schoénheit in
besonderer Weise zum Gegenstand ihrer Untersuchungen
gemacht haben, bestimmen einige dieselbe einfachhin als
Gutheit. So ist nach Jungmann die Schoénheit der Dinge
die Gutheit, insofern sie geeignet ist, das Wohlwollen und
Wohlgefallen des Willens zu erregen.! Die Schonheit besteht
nach dieser Ansicht in einer Beziehung auf das Begehrungs-
vermogen, auf den Willen. Nach Gietmann hingegen besteht
sie in einer transzendentalen Beziehung auf das Erkennen,
welche sich auf die Vollkommenheit des Dinges griindet:
,Die Schonheit ist die strahlende Vollkommenheit eines
Dinges.“? Krug? definiert die Schonheit wesentlich als
Einheit in der Mannigfaltigkeit.t

Der hl. Thomas bezeichnet als Bestandteile der Schon-
heit die Klarheit (claritas) und das Zusammenstimmen
der Teile (proportio, consonantia): Ad rationem pulchri
sive decori concurrit et claritas et debita proportio. S. theol.
IL. II. qu. 145 a. 2.° Diesen fiigt er an einigen Stellen noch
die Vollkommenheit (integritas, perfectio, magnitudo)
hinzu: Ad pulchritudinem tria requiruntur. Primo quidem
integritas, sive perfectio (quae enim diminuta sunt, hoc
ipso turpia sunt), et debita proportio, sive consonantia;
et iterum claritas; unde quae habent colorem nitidum,
pulchra esse dicuntur. S. theol. I. qu. 39 a. 8% Auch
die rein geistige Schonheit besteht nach dem hl. Thomas
in der Klarheit und dem Zusammenstimmen der Teile:
Similiter pulehritudo spiritualis in hoe consistit quod con-
versatio hominis sive actio eius sit bene proportionata
secundum spiritualem rationis claritatem. S. theol. II. II.
qu. 145 a. 2. Die Schonheit Gottes besteht in der Klar-

t Jos, Jungmann 8. J., Asthetik, Freiburg i. Br. 1886. 8. 148.

? G. Gietmann 8. J., Allgemeine Asthetik. Freiburg i. Br.1899. 8, 97.

8 H. Krug, De pulchritudine divina. Friburgi Br. 1902. p. 40.

4+ Pulchritudo essentialiter definitur, et quidem per gradus quosdam:
1. Pulchritudo consistit in harmonia vel proportione debita. 2. Pulchri-
tudo consistit in ordine debito. 8. Pulchritudo consistit in debita unitate
vel, ut S. Augustinus ait: ,Pualchritudinis forma unitas est* (p. 40).

5 Desgl. 1. ¢. qu. 180 a. 2 ad 8 u. anderwiirts.

¢ Desgl. In 1. I Sent. Dist. XXXI qu. 2 a. 1: ,His duobus (nfimlich
der consonantia und claritas) addit tertium Philosophus (4. Ethic. cap. 6)
ubi dicit quod pulchritudo non est nisi in magno corpore.“ Die Kérper-
grofle ist zur perfectio oder integritas zuriickzufiihren; sie ist die integrale
Vollkommenheit des Korpers.



Zum Begriff des Schonen. 33

—

heit und dem Zusammenstimmen der géttlichen Personen
In der Einheit der Natur, aber auch in der Einheit der
gfittliehen Attribute ,inquantum omnia attributa in eo non
differunt, sed unum sunt“. In 1. I Sent. Dist. XXXI qu. 2
a. 1. Denn obschon Gott vollkommen einfach ist in seinem
Wesen, ist er dennoch vielfiltig in seinen Eigenschaften,
aus deren vollkommenem Zusammenstimmen die hdchste
Schonheit entsteht. Opusec. de pulchro et de bono. Diese
beiden Momente aber (claritas und proportio), die St. Tho-
mas bestéindig zu jeglicher Schonheit fordert, verhalten
sich nach ihm so zueinander, daB das Zusammenstimmen
der reellen oder virtuellen Teile, das Subjekt, den Unter-
grund der Schonheit bildet, die Klarheit aber deren eigent-
liches Wesen. ,Ad rationem pulchritudinis concurrit con-
i{)nantia sicut subiectum et claritas sicut essentia eius.”

. a, 01

_ Sehr wichtig zur Bestimmung der Lehre des hl. Thomas
Uber das Schéne sind S. theol. I qu. 5 a.4ad 1 und L II
qu. 27 a. 1 ad 3. Diese Stellen geben uns Aufschlub
dariiber, was denn eigentlich diese claritas sei, in welcher
der hl. Thomas das Wesen der Schonheit bestehen lBt,
und wie sie aus der debita proportio als aus ihrem Unter-
grund herauswachse. Beide Stellen behandeln das Ver-
hiltnis des Schénen zum Guten. ,Das Schone und Gute”
sagt der hl. Thomas an erster Stelle, ,sind sachlich das-
selbe, da sie denselben Untergrund haben, die Form; und
deshalb wird das Gute gelobt als schén; gedanklich sind
Sle jedoch verschieden; denn das Gute bezieht sich wesent-
lich auf das Streben, da das Gute dasjenige ist, wonach
alles strebt; und daher hat es den Charakter der End-
ursache; denn das Streben ist gleichsam eine Bewegung
Zum Ding hin. Das Schone aber bezieht sich auf die
Erkenntniskraft: denn schdn nennt man, was als Erkenntnis-
geggnstand gefillt (quae visa placent); daher besteht das
Schone in der gehorigen Zusammenordnung (in debita
broportione), weil die Sinne Wohlgefallen empfinden (sensus
flelectal_}tur) an dieser Zusammenordnung als an etwas
lhnen Ahnlichem; denn auch der Sinn ist, wie jede Er-
enntniskraft, eine zusammenordnende Fihigkeit (nam et

! Die Kchtheit dieses von P. A. Ueccelli, Neapel, 1869 zuerst heraus-
gegebenel'x Opuskels kann wohl nicht angezweifelt werden. Ubrigens bleiben
unsere die Ansicht des hl. Thomas betreffenden Ausfiihrungen, auch ab-
gesehen von diesem Werke, zu Recht bestehen.

Jahrbuch fiir Philo sophie ete, XXI. 3



34 Zum Begriff des Schonen.

sensus ratio quaedam est; et omnis virtus cognoscitiva).!
Und da das Erkennen durch Verihnlichung geschieht, die
Ahnlichkeit aber sich auf die Form bezieht, so hat das
Schone wesentlich den Charakter einer Formalursache,*?
Das Schone und das Gute, heiBlt es an der angefiihrten
Stelle, haben denselben Untergrund, die Form, d. i. die
Vollkommenheit, denn durch die Form ist die Ver-
wirklichung und Vollkommenheit des Dinges. Wie gesagt,
zdhlt der hl. Thomas an einigen Stellen auBer der claritas
und proportio die perfectio oder integritas zu den Bestand-
teilen der Schonheit. Hier ersehen wir nun, daf die per-
fectio zur Schonheit gehort als deren entfernter Unter-
grund, den sie mit der Gutheit gemeinsam hat. Aus diesem
gemeinsamen Grund heraus entfaltet sich die Gutheit —
sie besteht wesentlich in einer (transzendentalen) Beziehung
zum Streben — und die Schonheit — sie besteht wesent-
lich in einer (transzendentalen) Beziehung auf das Erkennen.
Diese Beziehung aber, in welcher das eigentliche Wesen
der Schonheit besteht, ist die Klarheit. Sie ist, wie die
Beziehung der Gutheit, eine Beziehung des Entsprechens,
der Angemessenheit: Das Schone entspricht als Erkenntnis-
gegenstand dem Erkennen — visum placet, wie das Gute
dem Streben.®? Es ist also hier das ,placere® und ,delec-

1 Aus dem Zusammenhang ist offenbar, daff ,ratio“ hier gleich-
bedeutend ist mit ,proportio*. Der hl. Thomas beweist aus der Ahnlich-
keit (sensus delectantur in rebus debite proportionatis, sicut in sibi
similibus). Die Erkenntniskraft ist eine proportio (radicaliter, d. h. eine
zusammenordnende Kraft), deshalb entspricht ihr die proportio des Dinges.
Jeder Zweifel wird iibrigens gehoben durch die Parallelstelle II. II, qu. 180
a. 2 ad 3: Pulchritudo consistit in quadem claritate et debita proportione:
utrumque autem horum radicaliter in ratione invenitur, ad quam pertinet
et lumen manifestans et proportionem debitam in aliis ordinare.

? Pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt idem, quia super
eandem rem fundantur, scilicet super formam; et propter hoc bonum lau-
datur ut pulchrum; sed ratione differunt; nam bonum proprie respicit
appetitum; est enim bonum, quod omnia appetunt; et ideo habet rationem
finis, nam appetitus est quasi quidam motus ad rem. Pulchrum autem
respicit vim cognoscitivam: pulchra enim dicuntur, quae visa placent; unde
pulchritudo in debita proportione consistit; quia sensus delectantur in
rebus debite proportionatis, sicut in sibi similibus; nam et sensus ratio
quaedam est; et omnis virtus cognoscitiva. Et quia cognitio fit per assi-
milationem, similitudo autem respicit formam; pulchrum proprie pertinet
ad rationem causae formalis. 8. theol. I. qu. 5 a. 4 ad 1.

3 Gutheit und Schonheit sind wesentlich transzendentale Be-
ziehungen, also keineswegs etwas rein Relatives. Sie bezeichnen die absolute
Seinsheit des Dinges selbst jedoch mit Hinbeziehung auf das Streben und
Erkennen.



Zum Begriff des Schinen. 35

tari“ (sensus delectantur) nicht vom Begehrungsvermogen,
sondern vom Erkenntnisvermdgen zu verstehen. Das Er-
kennen ruht in dem ihm entsprechenden Gegenstand. Der
schone, d. h. der dem Erkenntnisvermogen entsprechende
Gegenstand befriedigt die Naturneigung (den appetitus
naturalis) des Erkenntnisvermdgens. Wann ist aber das
der Fall2 Wann ist ein Gegenstand so geartet, dal er
sich als schon, d. h. als entsprechend auf das Erkenntnis-
vermogen bezieht? Die Antwort des hl. Thomas lautet:
Wenn der Gegenstand in sich wohl geordnet ist, wenn
seine Teile zueinander passen und sich naturentsprechend
Zzu einem einheitlichen Ganzen zusammenfiigen. Denn das
Erkennen faBt die ihm gegenstindlich gegebene Vielheit
in ihrem Zusammen auf; es ordnet notwendig die Teile
In eine Einheit zusammen. Passen nun die Teile ihrer
Natur nach zusammen, so entsprechen sie und das aus
ihnen bestehende Ganze dem Erkennen als Gegenstand —
visa placent. Das Verworrene, Ungeordnete ist in seinem
Zusammenhange nicht verstindlich fiir den Verstand, es
18t schwer auffaBbar, nicht iibersichtlich fiir die Sinne;
es beleidigt die Sinne, die Ordnung hingegen ist klar,
lichtvoll, d. h. schén — lucidus ordo (Horaz).

Nun ist aber kein Ding so mager, daB es nicht irgend-
wie aus einer Vielheit von Teilen bestiinde, und so ist
schon der einzelne reine Ton, insofern er in der Zeit aus-
gedehnt ist und somit aus vielen zusammenpassenden
Teilen besteht, und die einfache reine Farbe, insofern sie,
rdumlich ausgedehnt, aus vielen Teilen besteht, schon.
Allein das ist eine minimale Schonheit. Schon vollkom-
mener ist die Schonheit zweier zusammenpassender Tone,
z. B. der Quint und Terz. Je groBer die Mannigfaltigkeit,
Je inniger die Einheit, desto vollkommener die Schonheit.
Daher ist die Schonheit Gottes, des unendlichen Wesens,
das alle Vollkommenheit in absoluter Einheit besitzt, die
denkbar hochste.! Manche Verhiltnisse der Dinge zu-
einander und zu einem Ganzen sind nicht schén, wenn sie

—

. Die Schonheit kommt Gott nicht blo metaphorisch, sondern im
eigentlichen Sinne des Wortes zu: Die Ordnung der nicht reell, sondern
wirtuell verschiedenen Eigenschaften und Vollkommenheiten begriindet eine
Chonheit im eigentlichen Sinne des Wortes; denn das Formelle in der
Zusammen_ordnung ist die Einheit, nicht die Vielheit der Teile; diese ist
das Ma:terlelle. Es erwiichst somit aus der virtuellen Vielheit eine formelle
%'BI‘ elgentliche Zusammenordnung. Ja, gerade aus der blof virtuellen
lelheit ergibt sich die vollkommenste Zusammenordnung oder Einheit.

g¥*



36 Zum Begriff des Schonen.

einseitig und in einem engeren Kreise betrachtet werden,
sie erscheinen alsdann als Dissonanzen. Allein diese Disso-
nanzen koénnen sich in einem hoéheren Ganzen, in einer
héheren Einheit in Harmonie auflésen. Beispiele hiervon
lassen sich unschwer aufzeigen in der kiinstlerischen Ord-
nung, z B. in der Musik und Poesie, aber auch in der
Natur und rein geistigen Ordnung: Das Ubel, die Siinde
und deren ewige Strafe sind scharfe MiBitone, aber nur
fir den einseitigen Beschauer, nicht fiir den, der den
ganzen Weltenplan Gottes und den Zusammenhang der
Dinge umgreift.

Das Gute ist Finalursache, das Schdne aber, seinem
eigentiimlichen Wesen nach, ist Formalursache (pulchrum
proprie pertinet ad rationem causae formalis). Denn das
Erkennen findet durch Verdhnlichung statt. Die erkennende
Fihigkeit wandelt sich gleichsam in den Erkenntnisgegen-
stand um, sie nimmt dessen Form an. Der schéne
Gegenstand ist eine der erkennenden Fihigkeit entspre-
chende Form. Allein trotzdem ist das Schone dennoch
ein Gutes, es ist das Gute der Erkenntnisfihigkeit und
insofern Finalursache. Dies ergibt sich schon aus der
eben besprochenen Stelle des hl. Thomas, wird aber noch
schirfer hervorgehoben durch den zweiten von uns an-
gefithrten Text. Dort heilit es: ,Das Schone ist dasselbe
wie das Gute, von dem es sich nur gedanklich unter-
scheidet. Denn da das Gute das ist, was alle erstreben,
so liegt es im Wesen des Guten, das Streben zu befriedigen.
Allein zum Begriff des Schoénen gehort, daBl es als ange-
schauter oder erkannter Gegenstand das Streben befriedige;
daher beziehen auch jene Sinne sich besonders auf das
Schone, denen eine héhere Erkenntniskraft zukommt, d. i.
Gesicht und Gehor, insofern sie dem Verstande dienen;
denn wir sprechen von schonen, sichtbaren Gegenstinden
und von schonen Tonen. Von den eigentiimlichen Gegen-
stinden aber der iibrigen Sinne pflegen wir das Wort
,schon® nicht zu gebrauchen; denn die Geschmicke oder
Geriiche nennen wir nicht schon. Und so ist offenbar,
daB das Schone dem Guten eine Beziehung Zur Erkenntnis-
kraft hinzufiigt, so daBl gut genannt wird, was iiberhaupt dem
Streben gefillt, schén aber, was als Erkenntnisgegenstand
gefillt.“! Das Schoéne fiigt also nach der angefiihrten

1 771—-'-Li_lalrum est idem bono sola ratione differens. Cum enim
bonum sit quod omnia appetunt, de ratione boni est quod in eo quietetur



Zum Begriff des Schonen. 37

Stelle zum Guten eine Beziehung zur Erkenntniskraft hinzu.
Es ist somit eine Art Gutes, das Gute der Erkenntnis-
kraft: Wie das Gute iiberhaupt das dem Begehren, der
Neigung Entsprechende ist, so ist das Schone die der Natur-
neigung des Erkenntnisvermdgens entsprechende Form,
durch welche dieses Vermogen seine naturentsprechende
Entwicklung und Titigkeit erlangt. Und wie die Gutheit
im allgemeinen auf die Vollkommenheit des Dinges sich
griindet, so griindet sich die ganz eigene Gutheit, in welcher
die Schonheit besteht, auf die eigentiimliche Vollkommen-
heit der harmonischen Zusammenordnung der Teile. Kraft
dieser Zusammenordnung entspricht das Ding dem Er-
kennen, ist es schon; es erwiichst somit die Schonheit oder
das Verhiltnis der Angemessenheit zum Erkenntnisver-
mogen aus ihr als aus seiner Wurzel.

Die Lehre des hl. Thomas iiber das Schone ldBt sich
in folgenden Sitzen zusammenfassen: Die Gutheit ist das
Verhiltnis der Angemessenheit eines Dinges zum Begehren,
zur Neigung. Die Gutheit griindet sich auf die Vollkommen-
heit. Die Schoénheit ist eine Art Gutheit. Sie ist das Ver-
héltnis der Angemessenheit eines Erkenntnisgegenstandes
zur Erkenntnisfihigkeit. Da die Schonheit eine ganz
eigentiimliche Gutheit ist, kann sie sich auch mit dem
Untergrund der allgemeinen Vollkommenheit nicht be-
gniigen. Sie hat als eigentiimlichen Untergrund die har-
monische Zusammenordnung der Teile. Wir konnen somit
nach St. Thomas folgende das Wesen und den eigentiimlichen
Grund des Wesens ausdriickende Begriffsbestimmung der
Schonheit geben: Die Schénheit ist das Verhiltnis
der Angemessenheit eines Gegenstandes zur Er-
kenntnis, welches sich auf die harmonische Zu-
Sammenordnung der Teile griindet. Dasselbe ldBt sich
metaphorisch durch die dem hl. Augustinus zugeschriebene
Formel: Splendor ordinis, ausdriicken.

Der hl. Thomas beriihrt in der zuletzt besprochenen

appetitus. Sed ad rationem pulchri pertinet quod in eius aspectu seu
cognitione quietetur appetitus; unde et illi sensus praecipue respiciunt
Pulchrpm qui maxime cognoscitivi sunt, scilicet visus et auditus rationi
deservientes ; dicimus enim pulchra visibilia et pulchros sonos. In sensibilibus
autem aliorum sensuum non utimur nomine pulchritudinis; non enim dici-
mus pulchros sapores aut odores. Kt sic patet quod pulchrum addit supra
ovnum quendam ordinem ad vim cognoscitivam; ita quod bonum dicatur
Id quod “simpliciter complacet appetitui; pulchrum autem dicatur id cuius
'Psa apprehensio placet. S. theol. I. II. qu. 27 a. 1 ad 8.




38 Zum Begriff des Schénen.

Stelle auch die Frage, welche Erkenntnisfihigkeiten das
Schone erfassen und vermitteln. Es ist von vornherein
klar, daB die Schoénheit, welche ein Verhiltnis ist (das
Verhiltnis der Angemessenheit) zum Erkennen, ebenso wie
die in den Dingen liegenden Verhéltnisse der einheitlichen
Zusammenordnung, der Untergrund der Schoénheit, nur
vom Verstand erfaBt werden konnen; denn nur der Ver-
stand kann Verhéltnisse erkennen und verstehen. Allein
die sich zueinander verhaltenden Dinge oder Teile der
Dinge werden auch von dem sinnlichen Erkennen konkret
als dieses so oder anders gestaltete Ganze erfafBit. Der
Sinn, z. B. das Gehor, erfat die Tone, welche zueinander
in richtigem oder nicht richtigem Verhiltnis stehen, ob-
wohl es das Verhiltnis selbst als solches nicht erfassen
kann. Freilich kann auch dieses den Sinnen nur zukommen,
insofern sie unter dem EinfluB der Vernunft stehen und
von dieser bewegt werden, die Teile miteinander ver-
gleichend zu betrachten — sensus rationi deservientes.
Denn ohne diesen EinfluB wird der Sinn den schénen, d. h.
wohlgeordneten Gegenstand nur materiell, nicht formell
erfassen, d. h. er wird wohl die Teile erkennen, aber die
in ihnen verkorperte Ordnung in keiner Weise, auch nicht
konkret, erfassen. Daher ist das rein sinnliche Erkennen
des Tieres vom SchonheitsgenuBl vollstindig ausgeschlossen.
Allein die Sinne des Menschen erfassen das Schone und
vermitteln es dem Verstande, in welchem, als in der hichsten
Erkenntnisfihigkeit, der sich auf den schonen Gegenstand
beziehende Erkenntnisvorgang seinen AbschluBl findet.
Anders wire auch iiberhaupt nicht begreiflich, wie der
Verstand das Sinnenfiillig-Schéne erkennen kénnte; solches
ist nur moglich mittelst der Sinne. Allein nicht alle Sinne
sind in gleicher Weise dazu befihigt. Schon der ober-
flichlichen Betrachtung dringt sich die Tatsache auf, daf
die niederen Sinne, Geruch, Geschmack, Tastsinn, wenigstens
unmittelbar und insofern sie sich auf die ihnen eigentiim-
lichen Gegenstinde, auf Geriiche, Geschmiicke, Hirte und
Temperatur, beziehen, SchonheitsgenuBl nicht vermitteln
konnen. Sie konnten das nur mittelbar, insofern etwa
durch diese sinnfilligen Ko&rperbeschaffenheiten etwas
anderes versinnbildet und bezeichnet wiirde, z. B. durch
den Wohlgeruch die Tugend, und insofern sie sich auf
einen ihnen mit dem hoheren Sinn gemeinsamen Sinnes-
gegenstand, auf die Ausdehnung und Figur, beziehen. So



Zum Begriff des Schonen. 39

kann ein Blinder durch Betasten die schénen Formen einer
Statue erkennen. Aber schone Geriiche, Geschmicke, schone
Tastqualititen gibt es nun einmal nicht. Woher kommt
dies? Der Grund liegt in der besonderen Art und Weise,
in der die niederen Sinne auf das ihnen eigentiimliche
Gegenstindliche sich beziehen. Sie beziehen sich auf ihren
Gegenstand nicht rein objektiv, sondern unter einem sub-
jektiven Gesichtspunkt, da sie ihren Gegenstand empfinden
als etwas das erkennende Subjekt beriihrendes und behaf-
tendes, als etwas auf den Erkennenden Einwirkendes; denn
in dieser Weise empfinden wir Geriiche, Geschmicke, Hirte,
Wirme und Kiélte. Die hoheren Sinne hingegen erfassen
ihren Gegenstand rein objektiv. Um zu erkennen, daf die
Farbe, welche ich sehe, auf mich einwirkt, bedarf es einer
wissenschaftlichen Beweisfithrung, dem unmittelbaren Be-
wulBltsein entgeht diese Einwirkung vollstindig, da der
Gesichtssinn sie nicht empfindet und darstellt. Dasselbe
gilt vom Gehor beziiglich der Tone. Diese beiden Sinne
stellen uns die Dinge als rein gegenstindlich und als von
uns getrennt uns gegeniiberliegend dar. Nur zu starke
Licht- und Tonempfindungen werden als Einwirkungen
auf den Organismus, d. h. als Tast- bezw. Schmerzempfin-
dungen aufgefaBt. Aus diesem Grunde sind die niederen
Sinne ihrer Natur nach nur geeignet, subjektive Lust
(Sinnenlust) oder Unlust (Schmerz) zu vermitteln, nicht
aber objektive Lust oder SchonheitsgenuB. Denn da sie
sich auf das ihnen Eigentiimlich-Gegensténdliche unter
einem subjektiven Gesichtspunkte beziehen, so beziehen sie
sich eben dadurch auch auf dasselbe, insofern es dem
Subjekt entsprechend oder nicht entsprechend, nicht
Insofern es rein gegenstindlich entsprechend oder nicht
entsprechend ist. Es hat somit auch umgekehrt der Gegen-
stand selbst keine Beziehung des rein gegenstindlichen
Entsprechens oder Nichtentsprechens beziiglich jener Er-
kenntnisfihigkeiten, d. h. ein solcher Gegenstand kann
Wweder schon noch unschén genannt werden. Denn Schon-
heit ist das Verhiltnis des rein gegenstindlichen
Entsprechens, und SchonheitsgenuB ist GenuB am Gegen-
Stand als solchem rein gegenstiindlich, nicht insofern er
10 1rgend einer Weise das erkennende Subjekt behaftet.

Nachdem im vorhergehenden die Lehre des hl. Tho-
mas nach seinen eigenen Worten dargelegt worden, soll
nNun noch kurz dieselbe thomistische Wesensbestimmung



40 Zum Begriff des Schinen.

des Schonen auf eine etwas andere Weise abgeleitet
werden.

Das Schone wird von jedermann verstanden als das
rein gegenstindlich Entsprechende — quod visum placet.
Dies bezieht sich aber in erster Linie auf das Erkennen,
nicht auf das Begehren, und somit besteht das Wesen der
Schonheit in einer Beziehung auf das Erkennen, d. h. die
Schonheit ist das Verhédltnis des Entsprechens, der An-
gemessenheit eines Dinges zum Erkennen. Das rein gegen-
stindlich Entsprechende oder Gute ist aber das an und
fiir sich Gute, d. h. das in sich, in seinen Teilen richtig
Geordnete. Denn da die Gutheit immer in einer Beziehung
des Entsprechens, der Angemessenheit besteht, so kann
die innere Gutheit, die dem Ding an und fiir sich, nicht
inbezug auf ein anderes, zukommt, nur darin bestehen,
daB es sich selbst in sich entspricht, d. h. daB es nicht
bloB die Wirklichkeit seiner Teile hat, sondern daB diese
zueinander auch in richtiger Weise geordnet seien.! Und
somit ist die Schonheit das auf die Ordnung der Teile
sich griindende Verhiltnis der Angemessenheit zur Er-
kenntnisfahigkeit.

Da wir glauben, durch unsere Ausfithrungen iiber die
dsthetischen Grundsitze des hl. Thomas auch deren Richtig-
keit dargelegt zu haben, so modgen sie als MalBstab zur
Beurteilung der anfangs dargelegten Ansichten dienen.

Wenn man Lipps’ ,,Grundlegung der Asthetik“ von
der subjektivistischen ,Einfiihlung“ entkleidet, so sind
seine Anschauungen im Grunde dieselben wie die tho-
mistischen. Freilich ist die ganze Entwicklung einseitig
psychologisch, es fehlt die metaphysische Grundlage; an
ihre Stelle tritt die Einfiithlungstheorie. Durch sie nimmt
die Asthetik Lipps’ ein ganz subjektivistisches Geprige an:
Was wir bildlich in die Dinge legen, wird auf gleiche Linie
gestellt mit demjenigen, was als gegenstindlich unserem

1 Die innere Gutheit des Geschopfes setzt natiirlich die demselben
inbezug auf Gott, auf den Willen Gottes zukommende relative Gutheit
voraus. Das Geschopf ist, als wesentlich relatives Sein, in sich nicht
richtig geordnet, wenn es nicht richtig zu Gott geordnet ist. Daher ist
die Seele des Siinders in sich ungeordnet und hifilich. Die innere Gutheit
Gottes aber besteht vor allem in dem Verhiltnis der vollkommensten An-
gemessenheit, welches besteht zwischen dem Wesen und dem Willen Gottes,
In dieser zwischen Wesen und Willen bestehenden Ordnung liegt auch die
vollkommenste Ordnung und Harmonie der iibrigen Eigenschaften Gottes
beschlossen.



Zum Begriff des Schonen. 41

Erkennen sich aufdringt. Hingegen geben wir zu, daB
die ,Einheit in der Mannigfaltigkeit“ des Sinnfillig-Schénen
nur #sthetisches Formprinzip ist. Diese Form soll einen
Ubersinnlichen Inhalt haben, etwas Geistig-Schones aus-
driicken, fiir welches aber nach unserer Darlegung die-
selben allgemeinen Grundsitze gelten wie fiir die sinn-
fillige Form.

Die von Jungmann aufgestellte Begriffsbestimmung
der Schonheit gibt nicht deren Wesen, sondern nur deren
eigentiimliche Wirkung an. Denn was rein gegenstéindlich
dem Erkennen entspricht, und nur dieses, wird rein gegen-
stindlich, mit uneigenniitziger Liebe des Wohlwollens und
Wohlgefallens, geliebt und gebilligt. Aber:diese Beziehung
des schonen Gegenstandes auf das Begehrungsvermogen,
auf den Willen, flieBt aus der Beziehung auf das Erkennen
als deren eigentiimliche Wirkung. Diese ist somit das erste,
und in ihr besteht das Wesen der Schonheit. Das anerkennt
Gietmanns Definition. Allein sie gibt den eigentiimlichen
Grund der Schonheit nicht richtig an. Dieser Grund ist
nicht die Vollkommenheit iiberhaupt, sondern die Voll-
kommenheit unter dem eigentiimlichen Gesichtspunkt der
richtigen Zusammenordnung der Teile oder die Einheit
In der Mannigfaltigkeit. In sie verlegt Krugs wesent-
liche Begriffsbestimmung das Wesen der Schoénheit, mit
Vernachlissigung der Beziehung des Gegenstandes zum
Erkennen. Krug macht sogar dem hl. Thomas den Vor-
wurf des , Pleonasmus“, weil dieser der Symmetrie oder
Zusammenordnung der Teile die Klarheit hinzufiige, da
die Klarheit schon in der Ordnung drinliege und aus ihr
sich ergebe.! Letzteres ist sehr wahr, aus der Ordnung
éntsproBit die Klarheit, aber in ihr besteht wesentlich die
Schonheit. Ubrigens ist an und fiir sich nichts dagegen
€inzuwenden, wenn man die Schdénheit rein fundamental
fassen und als einheitliche Ordnung definieren will, wie
€S mannigfach die Viter tun. Es ist das Verdienst Krugs,
diese fundamentale Seite des Schonheitsbegriffes an der

and der Viter, insbesondere des hl. Augustinus, dargelegt
zu haben. Allein der hl. Thomas geht streng philosophisch
und sehr allseitig vor. Sein Ausgangspunkt ist wohl der

—_—

ok ' Ergo cum symmetria atque proportio in ordine debito consistat,
Claritas ~autem ex ordine debito efflorescat, efficitur ut claritatem 1ipsi
Proprie adiungere sit prorsus supervacaneum (S. 29).



42 Die Philosophie des Monismus.

Areopagite, dem er den Ausdruck ,Klarheit“ entlehnt.
Aber der hl. Thomas geht in seiner tiefen Spekulation
weit iiber den Areopagiten hinaus und gibt der dsthe-
tischen Klarheit eine solche Bedeutung, die dieser wohl
nicht geahnt hatte.

DIE PHILOSOPHIE DES MONISMUS.
Von FRIEDRICH KLIMKE s. .

1. Monismus! — Dieses Wort scheint auf unsere Zeit
einen fascinierenden Zauber auszuiiben. Es ist das Losungs-
wort unserer Naturforscher, das erhabene Ziel unserer Phi-
losophen, der moderne Rahmen unserer Gedankensysteme,
der Koder fiir die groBien Massen der Halbgebildeten, das
beliebteste Schlagwort gegen mittelalterlichen Obskuran-
tismus und Ultramontanismus, der vornehme Gegensatz
gegen den auf primitivem Standpunkte stehengebliebenen
Dualismus. Allerdings ist es noch nicht so lange her, daB
dieses Wort als gewoOhnliche Umlaufsmiinze in unserem
Geistesverkehr gebraucht wird. Wolff hatte den Ausdruck
Monisten zuerst fiir jene gebraucht, welche in der ganzen
Welt nur eine (uorog) Art des Seins anerkennen, Materie
oder Geist. Jedoch drang der Terminus damals noch
nicht iiber die engen Grenzen der Schulphilosophie hin-
aus. Die Hegelianer brachten ihn mehr in Umlauf, indem
sie mit demselben ihre eigene Denkweise charakterisieren
zu konnen glaubten. Zur weitesten Verbreitung ist dieses
Wort jedoch erst in letzter Zeit gekommen, wo die Ent-
wicklungslehre immer weitere Kreise zog und von den
Hohen akademischer Wissenschaft immer tiefer in die
Volksschichten hineindrang. Vor allem ist Ernst Hickel
unermiidlich tiitig gewesen, in seinen populir gehaltenen,
weitverbreiteten Schriften diesen Ausdruck unter die Menge
zu bringen, und man kann es nicht leugnen, es ist ihm
gelungen, denselben zu einem Ehrentitel fiir jeden auf-
gekldrten, mit der Zeit fortschreitenden Gebildeten zu
prigen.

Es ist jedoch charakteristisch und merkwiirdig genug,
daB gerade das Wort ,Monismus“ nichts weniger als



	Zum Begriff des Schönen

