
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 501

offenbar ein großer Widerspruch. Wenn beide bei Maria
reden von einem contrahere peccatum originale, so ist
dies, ganz Aureolus gemäß, nur ihrer Natur nach zu fassen.
Maria hatte eben nicht die iustitia originalis, also nicht
die natura sana, intégra, perfecta, sondern als wahre filia
Adae die natura lapsa, vitiata, infecta. Und in diesem
Sinne hatte Maria die Erbsünde (als bloße Natursünde,
Vitium naturae) sogar actu und de facto. Keiner der
großen Lehrer aber behauptet, daß Maria persönlich auch
nur einen Augenblick Feindin Gottes gewesen ist. Vielmehr
wurde ihrer Seele, wie wir dies vom hl. Thomas und
hl. Bonaventura buchstäblich hörten, im Augenblicke der
Schaffung die Gnade eingegossen. Das ist aber genau
das Dogma von der immaculata conceptio B. V. Mariae.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Slavorum litterae theologicae. Conspectus periodicus.
Dirigentibus Dr. J. Tumpat h et Dr. A. Podlaha.
Annus I. Pragae Bohemorum 1905.

Die vorliegende lateinisch geschriebene und vierteljährlich erscheinende

periodische Publikation ist jedenfalls freudig zu begrüßen, da sie
den ersten Versuch darstellt, einen Überblick der gleichzeitigen
theologischen Literatur bei den Slaven zu bieten, und zwar in einer Sprache,
die auch einem Nichtslaven zugänglich wäre. Die Redaktion geht dabei
in der Weise vor, daß sie die wichtigsten theologischen Werke und
Zeitschriften mit längeren oder kürzeren kritisch-informativen Rezensionen
registriert. In erster Linie kommt da freilich inbetracht die russische
theologische Literatur, die in den letzten Jahren einen erfreulichen
Aufschwung nimmt, wovon die zahlreichen nengegründeteu theologischen
Zeitschriften und wissenschaftlichen Erscheinungen auf dem Gebiete der
Theologie Zeugnis ablegen. Die Namen Glubokovskji, Golubinskij, Lebedev
u. a. beginnen bereits auch außerhalb Rußlands bekannt zu werden.

Nebst den Kritiken bringt unsere Zeitschrift interessante Beiträge
zu don kontroversen Fragen zwischen der orientalischen und occiden-
talischen Kirche, z. B. über die Ehetrennung wegen des Ehebruchs, das
Sakrament der letzten Ölung, die Buße u. a.

Wenngleich der Zweck, den sich die Zeitschrift vorgestellt hat, in
erster Linie ein wissenschaftlicher ist, so soll gleichzeitig damit auch eine
Verständigung und Annäherung beider Kirchen, der orientalischen und
occideutalischen, angebahnt werden. Der irenische Ton tritt überall in
den Vordergrund. Es ist also dieselbe Aufgabe, welche die französischen
Assumptionisten in ihrem Echo d'Orient und der italienisch geschriebenen
Bessarione verfolgen, nur mit dem Unterschied, daß in den beiden letzteren



502 Literarische Besprechungen.

Zeitschriften vorzugsweise die orthodoxen Griechen, in unserer Zeitschrift
aber die orthodoxen Slaven berücksichtigt werden.

In der Transskription der cyrillischen Texte ist die Wiedergabe
des ,x' durch das lateinische ,h' auffallend und wirkt auch störend. Jedenfalls

wäre die von den meisten Slavisten angenommene Transskription
mit einem ,ch' viel mehr am Platze, besonders da sich beide Schriftzeichen
lautlich vollständig decken.

Übrigens verdienen die .Slavorum litterae theologicae' unsere volle
Sympathie, und wir können ihnen für die Zukunft nur ein gutes Gedeihen
und reichen Erfolg wünschen.

Wien. Thomas Hudec.

2. Dr. Gregorius B.Matulewicz: Doetrina Russorum
de Statu iustistiae originalis. Krakau. 256 S.

Vorliegende Arbeit ist eine Doktor-These der Universität Freiburg
in der Schweiz. Im Vorwort gibt Verfasser eine Reihe von Punkten an,
in welchen die Russen von der katholischen Lehre abweichen. Es ist
nicht nur der Primat des römischen Papstes und der Ursprung des
Hl. Geistes vom Sohne, die sie verneinen, sondern auch die deutero-
kanonischen Bücher betrachten sie als nicht inspiriert; die Überlieferung
ist eine untergeordnete Quelle des Glaubens; die Sakramente bringen
ihre Wirkung nicht hervor ex opere operato; die Transsubstantiation
geschieht nicht vi verborum Christi; in der Firmung wird der Seele kein
unauslöschliches Merkmal eingeprägt; die Ehe ist auflösbar; die vom
Priester in der Beichte auferlegte Bulle bewirkt nicht die Nacblassung
der zeitlichen Sündenstrafen.

In der Abhandlung wird gezeigt, daß die Russen drei Stände der
Menschen unterscheiden und zwar den Stand der Unschuld, der Gnade
und der Glorie. Beatitudo ist, was der Mensch durch die Entwicklung
der ihm eigenen Kräfte erlangen kann. Sie gehrauchen auch den
Ausdruck „Übernatürlich", verstehen aber darunter das „Wunderbare,
Außergewöhnliche". Die Seele des Menschen ist nicht erschaffen aus Nichts,
sondern hat ihren Ursprung unmittelbar aus der Seele der Eltern und
das kraft des Segens, welchen Gott gleich bei der Erschaffung des
Menschen in den Worten; „Crescite et multiplicamini et replete terrain"
ausgesprochen hat. Der Mensch ist geschaffen nach dem Bilde Gottes,
d. h. er hat eine vernünftige Natur; er ist geschaffen nach der Ähnlichkeit
Gottes, d. h. er besitzt die Fähigkeit, die Vollkommenheit zu erreichen.
Der erste Mensch ist also geschaffen ad imaginera Dei mit der Befähigung,
vollkommen zu werden. Das Ziel des Menschen ist die Beatitudo ; er
besitzt aber eine natürliche Fähigkeit zu diesem Ziele. Das Mittel dazu
ist die Entwicklung des Menschen. Diese Entwicklung oder Evolution
bringt der Mensch allein nicht zustande, eine cooperatio Dei ist
notwendig. Diese cooperatio Dei nennen sie gratia, verstehen aber darunter,
was der Natur notwendigerweise zukommt. — Adam wurde geschaffen
im Stande der Unschuld, d. h. er war ein Kind, welches weder Sünde
noch Böses wußte. Sein Verstand besaß die Fähigkeit, das Wahre zu
erkennen, sein Wille war frei von Fehlern und neigte zum Guten, zur
Gerechtigkeit. Gott selbst war der Lehrer der ersten Menschen; seine
Methode war die intuitive.

Der Verfasser entwickelt diese Punkte, belegt sie mit Zitaten
berühmter russischer Theologen und widerlegt sie.



Literarische Besprechungen. 503

Diese Erstlingsarbeit, welche uns den traurigen Zustand der Theologie

in der russischen Kirche vor Augen fährt, ist mit Fleiß ausgearbeitet
îind kann aufs beste empfohlen werden.

Düsseldorf. P. Oeslaus Dier 0. P.

3. Miguel Asin: El Averrofsmo teologieo di S. Tomas
de Aquino. — Extracto del homenaje â D. Francisco
Codera en su jubilacion del profesorado. S. 271—331.
Es liegt uns hier eine äußerst interessante Studie vor über das

Verhältnis des hl. Thomas zu Averroes inbezug auf theologische Fragen.
Ausgehend von dem Gegensatze zwischen Siger von Brabant und St. Thomas
in der Frage über das Verhältnis von Wissen und Glauben, zeigt der
Verfasser, wie die diesbezügliche Lehre des Aquinaten in voller
Übereinstimmung steht mit den Ausführungen des arabischen Philosophen, der
diese Erage im „Kitab tehäfot" berührt und in einer eigenen Schrift
„Kitab falsafa" behandelt hat. Hier findet der Verfasser auch Gelegenheit,

das vielverbreitete Vorurteil zurückzuweisen, Averroes sei mit seinem
Glauben zerfallen gewesen. Die Übereinstimmung des hl. Thomas mit
Averroës in der Lehre über das Verhältnis von Wissen und Glauben ist
in der Tat eine derartige, daß sie sich nicht allein durch die Abhängigkeit

von den beiden Lehrern gemeinsamen aristotelischen Grundlinien
erklären läßt, sondern auf den unabweisbaren Schluß führt, daß die
thomistische Lehre von der des arabischen Philosophen abhängig ist. Um
dies Ergebnis zu stützen, zeigt der Verfasser, daß die Lehre des hl. Thomas
auch in anderen Punkten, wie bei den Gottesbeweisen, bei der
Unterscheidung der göttlichen Attribute, in der Betonung des Vorranges der
Erkenntnis vor dem Willen, den Spuren des Philosophen von Corduba
folgt. Wenn man fragt, auf welchem Wege der hl. Thomas zur Kenntnis
der Lehre des Averroës kam, so kann man teils an die Vermittlung des
Maimonides denken, teils sieht man sich aber zur Annahme gezwungen,
daß der hl. Thomas durch seine Ordensbrüder (etwa Raymundus Martin),
welche in Toledo eifrig dem Studium der arabischen Philosophen oblagen, die
Werke des Averroës selbst in lateinischer Übersetzung vor Augen hatte. —
Die Beweisgründe, welche der Verfasser vorbringt, sowie die maßvolle
Vorsicht im Urteil, berechtigen zu voller Zustimmung. Seine Studie
zeigt, wie die ehernen Prinzipien der aristotelischen Philosophie und ihre
Verwertung durch die arabischen Philosophen den Trägern der christlichen

Wissenschaft manche Waffen zur Verteidigung der Wahrheit in
die Pland gab.

Rom, S. Ansclmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

4. Dominicus Facin a Bieno: S. Bonaventura,
Doctor Seraphicus, Discipulorum S. Augustini alter
Princeps. Yenetiis, Typis Aemilianis 1904. 96 S.

Der gegenwärtige Provinzial der venezianischen Minoritenprovinz
wurde durch die patristiscben Vorlesungen P. Cölestin Wolfsgrubers an
der Universität in Wien für den hl. Augustinus begeistert. Er wollte
auch den hl. Kirchenlehrer seines Ordens ehren, welcher von Leo XIII.
princeps Scholasticorum alter genannt wird.

Es wird gezeigt, wie B. seinen Meister verehrt und liebt, ihn
verteidigt und in zweifelhaften Fällen im günstigeren Sinne auslegt (so urteilt



504 Literarische Besprechungen.

B., daß Augustinus den realen Unterschied der Seelenvermögen halte),
und ihm soweit als möglich folgt. Auch wo er es nicht tut, hewahrt er
die schuldige Hochachtung. Eine Tabelle zeigt die Zitate B.s aus Augustin,
eine zweite des letzteren von B. zitierten Werke. Er bestritt die Echtheit

der Quaestiones N. et V. Testamenti und bezweifelte die der Schrift
de spiritu et anima.

Das Werklein erreicht die gestellte Aufgabe und wird allen
Verehrern der beiden Kirchenlehrer willkommen sein.

Linz. Dr. Ignaz Wild.

5. Dr. Joseph Iiautz: Die Hölle, im Anschluß an die
Scholastik dargestellt. 2. verbesserte und vermehrte
Auflage. Mainz, Kirchheim & Ko. 1905. 8». (VIII, 266 S.).
Die verschiedensten Gegner des christlichen Glaubens haben in

jüngster Zeit mit einer gewissen Vorliebe die katholische Lehre von den
ewigen Strafen der Hölle zum Angriffspunkte ausersehen. Auch das
vorliegende Werk wurde in den Streit hineingezogen und besonders wegen
seiner Ausführungen über die „örtliche Bestimmung der Hölle* aufs
gehässigste angegriffen. Dieser Umstand hat, wie der Verfasser selbst
bemerkt, dazu beigetragen, daß seine Monographie über die Hölle, 22 Jahre
nach ihrer ersten Ausgabe, in zweiter verbesserter und vermehrter Auflage

erscheint. Der Verfasser hat sich durch die präpotenten Angriffe
seiner Gegner, die auch in Freundeskreisen ihre Wellen geschlagen, durchaus

nicht einschüchtern lassen. Hiebt bloß hält er in unwandelbarer
Überzeugung an den Lehren der Kirche fest und zeigt ihre Begründung
in Schrift und Tradition, sondern folgt auch in der näheren theologischen
Erklärung derselben mit großer Treue und Verehrung den Spuren der
Vorzeit. Eine Schrift, welche nicht darauf ausgeht, gefühlvolle Eindrücke
im Leser hervorzurufen,-sondern die in rein objektiver Darstelluug der
Wahrheit dienen will, braucht durchaus nicht mit „modernem Empfinden"
zu rechnen. Es läßt sich gewiß nicht leugnen, daß manche Fragen, die
zur Zeit der Scholastik eine hohe Bedeutung hatten, in unseren Tagen
vielfach kein Interesse mehr finden; es würde aber Beschränktheit
verraten, wenn man des subjektiven Interesses wegen oder vielmehr aus
Mangel desselben die objektive Bedeutung der Frage nicht mehr würdigen
wollte; in dieser Beziehung waren die Vorwürfe der Rückständigkeit, die
man dem Verfasser machte, entschieden unbegründet. Der Verfasser
vertritt daher sein gutes Recht, wenn er seinen Staudpunkt nicht
aufgibt, sondern es „für das Beste hält, alles Frühere zu wiederholen und
noch Verschiedenes hinzuzufügen" (S. VI). „Durch entscheidende- sachliche

Gründe oder durch Stellungnahme des kirchlichen Lehramtes" können
Lehrmeinungen, die man für mehr oder weniger wahrscheinlich ansah,
ihren Wert verlieren, nicht aber „durch wohlfeile Phrasen und
Redensarten" (Vorwort).

So sehr wir indes die Berechtigung des Standpunktes des Verfassers
anerkennen, und besonders seine Verehrung für das Alte hochachten,
können wir doch in einigen Punkten seine Ansichten nicht teilen. — Die
Meinung des Lessius, daß die Ewigkeit der Hölle ein Geheimnis sei,
welches mit der Trinität, Inkarnation, Eucharistie auf gleiche Stufe zu
stellen sei, scheint uns übertrieben; gibt doch der Verfasser selbst zu:
„Der Gedanke an eine ewige Strafe liegt also der Vernunft so ferne
nicht" (Se. 78). Der Kampf gegen die Ewigkeit der Hölle wurzelt unseres
Erachtens nicht in der Dunkelheit des Geheimnisses, sondern, wenn wir



Literarische Besprechungen. 505

von „Gefühlen" absehen, in den verkehrten Anschauungen über Gott und
über den Menschen. Die Erklärung der Unbußfertigkeit und Verstocktheit

der Verdammten, in welcher der Verfasser dem Suarez folgt, ist
freilich nicht befriedigend; sie gibt eigentlich nur die Folgen des
Strafzustandes an; es handelt sich aber um den inneren Grund dieses Zu-
standes, nicht um seine JFolgen, wenn man nach einer Erklärung der
ewigen Hölle verlangt. Auf andere Einzelheiten von untergeordneter
Bedeutung wollen wir nicht eingehen. — Möge dem Verfasser die Genugtuung

zuteil werden, durch eine freundliche Aufnahme dieser zweiten
Auflage für die bitteren Angriffe entschädigt zu werden.

Eom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

6. Questions adressées aux philosophes. Notesposthumes,
écrites en 1840 par le Père JELemsheim, ancien élève
de l'école normale supérieure, et l'un des quatre
premiers compagnons du Père Lacordaire. Avec une
notice sur le R. P. Hernsheim par le R. P. Danzas.
Paris, Lecoffre 1903 8° kl. V, 103 S.

Die pietätvolle Hand eines Mitbruders veröffentlicht in vorliegendem
Werkchen zwei Schriften, die „keineswegs einen Beitrag zur heutigen
Philosophie liefern", sondern dem Leser das Bild eines Mannes vorführen
wollen, der zwar einer vergangenen Zeit angehört, aber durch den gewiß
seltenen Gang seiner Lebensgeschichte auch in der Gegenwart Interesse
bietet. Es ist P. Hernsheim. — In der ersten Schrift schildert uns
P. Danzas, einst Provinzial des Predigerordens, in Kürze (1—65) das
Leben seines Mitbruders und Freundes. P. Hernsheim wurde i. J. 1816
in Straßburg von israelitischen Eltern geboren, durch äußere Umstände
empfing er iu jugendlichem Alter die Taufe, ohue jedoch durch eine
christliche Erziehung in das religiöse Leben eingeführt zu werden. Bei
seinem freien, idealen Geiste widmete er sich dem Studium der Philosophie
mit glänzendem Erfolge. Um diese edle Seele auf den Weg der Wahrheit

zu führen, bediente sich Gottes Vorsehung einer Krankheit. Im
Jahre 1838 wandte sich der jugendliche Philosoph dem katholischen
Glauben zu und trat zwei Jahre darauf in den Orden des hl. Dominikas.
In den Briefen an seine Freunde spricht er voll Begeisterung für den
hl. Thomas und dessen Philosophie und beklagt die Zeit seiner Jugend,
die er mit den bohlen Lebren der heimatlichen Philosophen seiner Zeit
verloren. Der Krankheitskeim war indes nicht erstickt, sondern kam
aufs neue zum Ausbruch und machte dem hoffnungsvollen Leben des
jungen Ordensmannes im Jahre 1847 ein Ende.

Die zweite Schrift, aus der Feder dieses interessanten Mannes,
enthält aphoristische Gedanken über die Philosophie seiner Zeit in Frankreich.

Er hat sie im Jahre 1840 „saus ordre" aufgezeichnet, als er bei
der ersten Lektüre des hi. Thomas jene Gefühle empfand, die er einem
Freunde mit den Worten schildert: „Mein lieber Freund, ich habe erst
einen halben Band gelesen; aber die Schamröte steigt mir ins Gesicht,
und ich schäme mich für unser Jahrhundert, wenn ich denke, daß es
sich mit solchen Büchern nicht beschäftigt, daß es die darin enthaltenen
Lehren zurückweist, und sie zurückweist, ohne sie zu kennen. Ich erröte,
ich schäme mich, und es fehlt wenig, daß ich nicht die Liebe verletze,
wenn ich sehe, daß M. N. (nach dem Hrgb. M. Cousin) und andere die



506 Literarische Besprechungen.

Philosophen Frankreichs sind, und daß man kaum vom hl. Thomas spricht,
und ich bin noch ganz entsetzt beim Gedanken, daß ich mein Leben in
dieser berühmten Gesellschaft zubringen mußte, damit beschäftigt, gegen
etwas zu kämpfen, was ich selbst nie kennen gelernt hätte" (S. II). —
Es sind bittere Wahrheiten, die er in seinen „Fragen" den früheren
Kollegen vorhält; hätte er nicht persönlich in ihrer Mitte gelebt, ihre
Irrtümer geteilt, würde man seine offene Sprache kaum verstehen. Wenn
in seinen Worten auch der ungestüme Eifer einer für die neue, ungeahnte
Ideenwelt begeisterten Seele sich kundgibt, so wird man dies leicht
entschuldigen und in diesem Zeugnis ein herrliches Bekenntnis der Wahrheit

finden.
Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

7. Paul Barth: Die Stoa. Stuttgart, Fromman. 1903.
8°. 190 S.
Dem Forscher auf dem Gebiet des menschlichen Denkens wird Paul

Barths Stoa willkommen sein. — Der Verfasser zergliedert das stoische
System und unterzieht jeden einzelnen Punkt einer sorgfältigen Kritik.
Der Leser findet hier klar und bündig dargestellt, wie sich die Stoa durch
ihre Hauptvertreter, von Zeno bis M. Aurel, zu den vitalen Fragen des
Denkens und des Tuns verhalten hat. Es ist eine nur zu häufige
Erscheinung, daß selbst ernste Forscher Einheit und Geschlossenheit um
jeden Preis in dem philosophischen System finden wollen, dessen
wohlwollende Kritiker sie sind. Herr Paul Barth zeigt keine solche Schwäche.
Er betont die Schwankungen der stoischen Lehre und die Inkonsequenzen
der gefeiertsten Repräsentanten derselben. Als Beispiel diene das Urteil
über den Gottesbegritf in der Stoa. „So finden wir im Gottesbegriffe
der Stoiker sehr verschiedenartige Elemente vermischt: Materialismus,
Immaterialismus, Vielheit und Einheit, Pantheismus, der immer wieder
betont wird, und dennoch zugleich bei manchen einen damit unvereinbaren
Dualismus, Spiritualismus und Anthropomorphismus." S 57. Daß der
Anfang der Stoa auf einem exklusiven Materialismus fußt, läßt sich nicht
leugnen. Der rettende und alles verklärende Zug in dem System ist die
hochgeschraubte Moral. Jedoch betont der Verfasser, daß die Ethik der
Stoiker nicht so abstrakt ist wie Kants Ethik. Bei den Stoikern bilden
Glückseligkeit oder Eudämonie und tugendgemäße Handlung eine Gleichung,
so daß die Glückseligkeit ebenso gut wie die Tugend als Ziel des Lebens
hingestellt werden kann. Es möge uns erlaubt sein zu bemerken, daß
diese Anschauung dem Aristoteles näher liegt als dem deutschen Denker.
Im ganzen könnte man sagen, daß alles, was fest und dauerhaft ist
in der langen Entwicklung der Stoa, sich in der christlichen Philosophie
wiederfindet. Wir wären dem Verfasser sehr dankbar gewesen, hätte er
mit der ihm eigenen Klarheit diesen Gegenstand erörtert. Unglücklicherweise

begegnet man hie und da harten Ausdrücken, die schließen lassen,
daß der Verfasser lieber einem Seneca das Verdienst der Ursprünglichkeit

zusprechen würde als einem hl. Paulus.
S. Anselmo. Rom. Ansgar Vonier 0. S. B.

8. jDr. P. Beck: Die Nachahmung1 und ihre Bedeutung
für Psychologie und Völkerkunde. Leipzig, Haacke.
1904. 8°. 173 S.

Dr. Becks Schrift läßt sich mit Genuß lesen; man hat ja hier die
Bestrebung eines entschiedenen und aufrichtigen Darwinisten, den Menschen



Literarische Besprechungen. 507

des 20. Jahrhunderts mit all seineu Vollkommenheiten und wissenschaftlichen

Errungenschaften durch die Gesetze der Darwinistischen Entwicklung

zu erklären. Daß es eine andere Weltanschauung geben könnte, als
die von Charles Darwin eingeführte, scheint der Verfasser des Buches
gar nicht zu vermuten. So sagt er z. B. S. 143: „Wer dem Menschen
nicht eine durch ein Wunder begründete Ausnahmestellung im Tierreich
zuweist, wird mir zugehen, daß alle religionsphilosophischen Theorien
unhaltbar sind, die mit den Grundgesetzen der Biologie in Widerspruch
stehen". — Darum hat man auch seinen Gewinn beim Lesen des Buches,
weil hier um jeden Preis das Allerhöchste im Menschen, wie Sittlichkeit,
Kultus, Wissenschaft mit den alles beherrschenden Darwinistischen
Gesetzen in Einklang gebracht,.werden soll. Wie sind Sittlichkeit, Kultus,
Wissenschaft entstanden? überzeugte Entwicklungs-Theoretiker sagen:
Durch das Gefühl der Sittlichkeit, der Religiosität, durch den
wissenschaftlichen Trieb wurde der Mensch veranlaßt, Sitten, Ritus und Wissenschaft

zu gründen. Aber mit Recht fragt Dr. Beck: Wie brachte es der
Mensch zum Gefühl der Sittlichkeit, der Religiosität, zum wissenschaftlichen
Trieb? Wie wurden in ihm diese „psychischen Obertöne" hervorgebracht?
Eine reiu biologische Herkunft müssen sie einmal haben.

Dr. Beck löst das Problem, indem er die landläufige Meinung
umkehrt, die behauptet, der Mythus gehe dem Ritus voraus, die sittliche
Gesinnung den sittlichen Trieben, die Theorie der Anwendung. Nicht
die Heiligkeit einer Gottheit war der Grund des ersten Schlachtopfers,
sondern aus der Gewohnheit, das Schlachten eines Stieres als eine
„Tabuhandlung" zu erachten, entstand der Gottesbegriff. Durch Ererbung
übertragener Herden- oder Hordengebräuche wurden im Menschen sittliche
Gefühle erzeugt; durch ererbte Gewohnheit, sich zu kleiden, das
Keuschheitsgefühl. Um nur ein Beispiel anzuführen: Ehe der Mensch etwas
von Geometrie wußte, hatte er schon oft seinen Acker abgemessen. Kurz
gesagt, im buchstäblichen wie im metaphorischen Sinn, das Heilige war
zuerst die Kuh; und da man schon eine heilige Kuh hatte, mußte man
am Ende auch einen (Gott oder eine Göttin erfinden, um die Heiligkeit
der Kuh zweckmäßig zu deuten. Dem Laien kommt es vor, als wäre
die ganze Sachlage auf den Kopf gestellt, der Darwinist aber handelt
äußerst konsequent. Die Gefühle sind ja etwas Höheres, Allgemeineres,
als die einzelnen Taten; darum müssen die Taten vorausgehen, wenn es
überhaupt eine Entwicklung gibt.

Aber wiederum kann man die Frage stellen: Wie brachte es der
Mensch zu solchen Taten? Die Antwort auf diese Frage bildet das

Originelle unseres Buches. Die Nachahmung macht den Menschen. „Der
Mensch wurde nur dadurch zum Menschen, daß er gemeinsam mit anderen
lebte und durch Nachahmung den geistigen und kulturellen Besitz früherer
Generationen sich aneignete." S. 58. Anfangs konnte das künftige
Menschenkind das Ich von dem Nicht-Ich kaum unterscheiden; der arme
Schlucker meinte, daß alles, was die Horde, der er angehörte, tat, sein
eigenes Tun sei; so machte er alles nach. Mit der Zeit brachte er es

zum Individualismus: aber die alten Nachahmungen hafteten immer noch
an ihm, wie rudimentäre Schwänze, ohne Zweck und ohne Nutzen, nachdem

das Kollektivwesen der Horde sich geändert hatte. Da, er aber nun
einmal diese rudimentären Organe an seinem psychischen Wesen trug,
war es sein Wunsch, sie zweckmäßig zu deuten. So kam es dann, daß
er die ererbte Ehrfurcht vor der Kuh dadurch rechtfertigte, daß er einen
Gott ersann, dem die Kuh geweiht sein sollte. Alles, was die Menschen
jemals als Sitten und Gebräuche angesehen haben, ist sicher nur



508 Literarische Besprechungen.

Nachahmung von Taten, die zum Leben der Horde unentbehrlich waren
Weiberraub, Viehzucht waren das allererste Hordenleben; aber unsere
Ehegebräuche und all unser Opferritus sind Reste des primitiven Hordenlebens.

Da aber eine Zeit kam, wo der entwickelte Individualismus auf
der einen Seite und das umgestaltete Hordenleben auf der anderen die
Zweckmäßigkeit der ererbten Sitten dunkel machte, schaffte sich das
in Verlegenheit gebrachte menschliche Individuum die höheren Mächte,
zu deren Ehre alles geschehen könnte, was der Gebrauch forderte. Ganz
folgerichtig betont der Verfasser, daß der Gipfel der ganzen Evolution
der absoluteste Egoismus sein muß, wenn all die rudimentären Organe,
die noch vom alten Nicht-Ich an uns haften, derart abgestreift sein
werden, daß es dem Menscher, unmöglich sein wird, altruistisch zu denken.
Der Verfasser erachtet dies als ein erhabenes Ziel; konsequent ist er
dabei; ob aber eine derartige sittliche Stellung nicht den Stab über den
Darwinismus breche, ist eine Frage, die jeder für sich selbst erörtern
kann. Es war zu erwarten, daß die Absicht des Verfassers, seine Theorien
aus der Geschichte der Menschheit zu beweisen, zu waghalsigen Sprüngen
auf diesem Gebiete führen würden; so behauptet er z. B. S. 151, daß
Christus und Paulus nichts wußten von dem religiösen Zweck der Ehe.
Dr. Becks Schrift ist wohl geeignet zu zeigen, zu welchen haarsträubenden
Konsequenzen der folgerichtig durchgeführte Darwinismus führt. Doch
soll es nicht in Abrede gestellt werden, daß man bezüglich des Begriffes
und des kolossalen Einflusses der Nachahmung manches aus dem Buche
lernen kann.

8. Anselmo, Rom. Ansgar Vonier 0. S. B.

y. Paul Kuehn : Das Nietzsche Archiv zu Weimar
(Kochs Monographien III). Darmstadt, Koch. 1904. 37 S.

1893 begründete Nietzsches Schwester, Frau Elisabeth Förster-
Nietzsche, das Nietzsche-Archiv, das anfangs seinen Sitz in Naumburg
hatte und dann nach Weimar übersiedelte. Hier ist es nun in einer
prächtigen Villa auf dem „Silberblick" untergebracht. Die Innenräume
sind von Professor van de Velde künstlerisch ausgestaltet, der Hauptraum
mit Klingers monumentaler Nietzsche-Biiste geschmückt worden.
Vorliegende Monographie führt uns an der Hand zahlreicher prächtiger
Illustrationen in das Heim der Nietzche-Forschuug ein. Der Verfasser
des begleitenden Textes, Paul Kuehn, sucht nachzuweisen, daß van de Velde
und Max Klinger sich ganz in Nietzsches Gedankenwelt eingelebt haben
und daher auch in ganz einzigartiger Weise dazu berufen erscheinen, das
Nietzsche-Archiv stimmungsvoll auszugestalten.

Wien. Seydl.

10. Dr. Franz X. Pölzl: Der Weltapostel Paulus. Nach
seinem Leben und Wirken geschildert. Beilagen:
3 Kunstblätter, eine geographische Karte und mehrere
Register. Regensburg, Manz. 1905. 8°. XXVIII, 664 S.

Es ist eigentümlich, daß bis in die neueste Zeit ein großzügiges,
gründlich wissenschaftliches, das ganze Leben und Wirken des
Völkerapostels Paulus in Betracht ziehendes Werk sowohl auf katholischer wie
akatholischer Seite fehlte. Was bisher vorlag, waren Detailarbeiten,
Spezialuntersuchungen, Kommentare usw. Das Jahr 1905 brachte nun



Literarische Besprechungen. 509

der katholischen Literatur gleich zwei weiter ausholende diesbezügliche
Werke. Es sind dies Dr. Nikolaus Heims „Paulus der Völkerapnstel
nach Bibel, Geschichte und Tradition" und Prof. Dr. Pölzls „Der
Weltapostel Paulus. Nach seinem Leben und Wirken geschildert." Besonders
letztere Arbeit ist eine akademische Leistung von bleibendem Werte.
Sie stellt sich die Aufgabe, soweit wissenschaftlich gesichertes Material
vorliegt, das Leben und Wirken des großen Völkerapostels von seiner
Geburt bis zu seinein am 29. Juni 67 erfolgten Tode darzustellen. Der
Verfasser gibt den Zweck seines Buches mit folgenden Worten an: „Die
Biographie des großen Weltapostels sollte auf streng wissenschaftlicher
Grundlage aufgebaut, aber mehr populär geschrieben sein, so daß sie
von Priestern und gebildeten Laien mit Interesse und Nutzen gelesen
werden kann." (Vorwort V.) Diese Absicht wurde auch völlig erreicht.
Der „Weltapostel Paulus" ist eine wissenschaftliche Arbeit ersten Ranges,
ein Buch langjährigen Studiums, das Produkt gründlicher Beschäftigung,
mit den Schriften des hl. Paulus und der einschlägigen Literatur. Als
Hauptquellen sind dem Werke zugrunde gelegt die Apostelgeschichte und
die Briefe des hl. Paulus, aus denen weit über 1000 Stellen erklärt und
in den Text verflochten erscheinen. Dazu kommen zahlreiche Belegstellen
aus dem Alten Testamente, aus den Evangelien, aus den Schriften der
Väter und Kirchenschriftsteller der ersten Jahrhunderte, wie Klemens
v. Rom, Ignatius, Polykarp, Irenaus, Tertullian, Klemens v. Alexandrien,
Apostolische Konstitutionen, Eusebius und Hieronymus. Die geographischen,
politischen, sozialen Verhältnisse der Zeit des hl. Paulus, der Länder
und Städte, die er durchwanderte, werden beleuchtet durch Zitate aus
den Schriften des Dio Cassius, FTavius Josephus, Plinius major, Plinius
junior, Strabo, Suetonius, Tacitus. Dazu kommt die ganze reiche neuere
katholische und akatholische Literatur über Geographie, Archäologie,
alte Geschichte, römische Staatsverwaltung, über die Chronologie des
hl. Paulus, Einleitungsschriften, Kommentare und Apokryphen.

Aus all diesen reichen Schätzen hat der Bienenfleiß des Verfassers
und sein kritischer Scharfblick dasjenige ausgewählt, was dazu dient, das
Leben und Wirken des hl. Paulus in wissenschaftlich begründeter Weise
lebendig, plastisch, farbenreich und interessant darzustellen. Die alten
Städte, die jetzt vielfach in Schutt und Trümmern liegen, erstehen wieder
mit ihrem reichen, versunkenen Leben vor dem Geiste des Lesers, der
mit Staunen und wachsender Bewunderung in ihrer Mitte den großen
Apostel wirken sieht, der hartköpfigen Juden und genußfrohen Heiden
Christus den Gekreuzigten verkündet. — Die Form und Sprache des
Buches ist eine derartige, daß man die Wucht des wissenschaftlich
verarbeiteten Materials nicht fühlt, ein Vorzug, der leider so vielen sonst
ausgezeichneten Werken mangelt, von denen man sagen muß, sie geben
nicht die Gedanken des Verfassers, sondern sein Gehirn. Die Sprache
ist einfach und klar. Der Autor meidet ebensosehr jeden salto mortale
inbezug auf Stilblüten und Redefiguren, wie er von jeder Plattheit
entfernt ist. Eine schöne, fast behagliche Ruhe ist über das ganze Buch
gebreitet. Selten unterläuft eine stilistische Härte oder Unrichtigkeit,
wie auf Seite 165, wo in dem Satzgefüge „jenes Gebirge, auf welchem
einst Darius mit seinen Kriegern Alexander dem Großen entgegenrückte,
um dem Vordringen europäischer Kultur nach Asien vergeblich Widerstand

zu leisten" das „vergeblich" nicht am Platze ist. Was den Inhalt
des Buches anbelangt, so folgt nach dem Vorworte und dem
Inhaltsverzeichnisse eine chronologische Ubersicht des Lebens Pauli (Geburtsjahr
2—1 vor Chr., Bekehrung 34 [35], Kollektenreise Anfang 44 [Ende 43],



510 Literarische Besprechungen.

erste Missionsreise Anfang 45—48 [49], Apostelkonzil 50 [51], Begegnnug
mit S. Petrus in Antiochia [51] usw.), ferner eine nach Materien geordnete
Übersicht der benützten Literatur. Der Biographie des hl. Paulus ist
vorausgeschickt ein Kapitel über die Fülleder Zeiten für die Heiden, und
es folgen ihr eine kurze Abhandlung, die ein Gesamtbild des Weltapostels
zur Darstellung bringt, sowie ein Anhang über Paulus und Seneca, ein
Verzeichnis der zitierten Stellen, ein solches der im Texte vorkommenden
griechischen Wörter und der benutzten Autoren, außerdem noch ein
Namen- und Sachregister.

Die Biographie selbst ist besonders wertvoll durch die eingeflochtenen
Analysen und geistreichen Exegesen der Reden und Schriften des Apostels,
die unter dem Gesichtspunkte der Gelegenheit, der sie ihr Entstehen
verdanken, sowie der speziellen Umstände, die sie beeinflußten, klarer
und verständlicher werden und in der feinen Paraphrase des Autors dem
Leser das Fühlen, Denken, die Art der Rede und das Wirken des Apostels
näher rücken. Meisterhaft ist z. B. die Analyse und Würdigung der
Rede des Apostelfürsten auf dem Areopag (S. 200 ff.). Aus dem
Angeführten erhellt zur Genüge, daß der verehrte Verfasser seine Absicht,
daß er ein wissenschaftlich gediegenes, populär geschriebenes Werk
schaffe, das von Priestern und gebildeten Laien mit Nutzen und Interesse
gelesen werden könne, vollauf durchgeführt hat.

NB. Wenn es auf Seite 417 heißt, der Apostel habe auch die ersten
Missionsreisen mit dem Besuche in Jerusalem geschlossen, so ist das
hinsichtlich der ersten Reise mit Rücksicht auf act. 14,25—27 und 15, 1—4
wohl nur in weiterem Sinne zu verstehen. Tatsächlich wurde die erste
Reise in Antiochien beendet.

St. Pölten. Dr. .Joseph Macho, Theologieprofessor.

11. Dr. Eduard König: Der ältere Prophetismus.
(Serie I, Heft 9 der Biblischen Zeit- und Streitfragen
zur Aufklärung der Gebildeten. Herausgegeben von
Lie. Dr. Boehmer u. Lie. Dr. Kropatschek. Gr. Lichter-
felde-Berlin, Runge.) 1905. 8°. 46 S.

Wie so vieles andere, soll auch der alttestamentliche Prophetismus
fremdem Boden entsprossen sein. Während die einen Babylonien als
seine Heimat ansehen, wollen andere in ihm ein Kind der kanaani-
tischen Religion erblicken. Demgegenüber fragt Prof. König mit Recht:
„Warum soll nur gerade bei der israelitischen Religion bezweifelt
oder bestritten werden, daß das Prophctentum eine ihr selbst natürlicherweise

angehörende Erscheinung gewesen sei, während man die Existenz von
Propheten inbezug auf andere semitische Völkerschaften und Götterkulte
nicht in Frage stellt?" (S. 7 f.). Nicht weniger spricht dagegen die
Erwägung, daß die „Eiferer für Jabve, also die Bekämpfer des kanaani-
tischen Religionswesens, eine hervorragende Institution ebendieser
Religion übernommen haben sollen" (8. 8). Richtig wird von K. die
Bedeutung des Wortes „nabi" mit „Sprecher" dargetau. Weiter zeigt
der Verf., wie auch innerhalb des Kreises der wahren Jahvepropheten
sich eine Mannigfaltigkeit der Abstufungen zeige, die in dem Verhältnisse
von „Meister" und „Jünger" zum Ausdrucke komme. Freudige Zustimmung

wird auch König bei allien gläubigen Bibelforschern finden, da
er sich entschieden gegen jene wendet, die prinzipiell das Wunder für



Literarische Besprechungen. 511

unmöglich halten, und bei dieser Gelegenheit den wahren Satz aufstellt:
„Diese philosophische Voraussetzung ist aber das Grab aller echten
Kritik." Gelegentlich wird auch indirekt die „biblische Frage" gestreift,
indem K. meint: Einzelne Züge in der Geschichte des Propheten Elisäus
seien erst später in der Tradition hinzugekommen. — Wenn auch
selbst viele katholische Exegeten nicht allen Teilen der Geschichtsbücher

streng historischen Charakter zuschreiben, sondern vieles nach
der Auffassung der Zeit, in der der inspirierte Autor schrieb, erklären
wollen, so müssen wir uns doch prinzipiell gegen eine solche Auffassung
der Inspiration ablehnend verhalten.

Königs neueste Publikation wird gewiß mit großem Interesse gelesen
werden und viel dazu beitragen, daß manche irrige Vorstellung vom
älteren Prophetismus schwinde.

Wien. Univ.-Prof. Doli er.

12. Hob. Kurtz: Zur Psychologie der vorexilischen
Prophétie in Israel. Mit y schematischen Darstellungen
im Text. Pößneck in Th., Feigenspan. 102 S.

Wer vorliegendes Buch, ohne den Titel gelesen zu haben, aufschlägt,
und auf S. 57 die Ballen und die durch Pfeile angegebenen Stoßrichtungen
erblickt, könnte im ersten Moment meinen, er halte eine „Anleitung zum
Billardspiel" in Händen. Dem ist aber nicht so. Es handelt sich
vielmehr um eine psychologische Untersuchung über die Prophezie. Zur
Charakteristik dieser Untersuchung setze ich einen Satz derselben hierher:

„In Wirklichkeit haben wir es hier also nicht mit einem lebendigen
Gotte zu tun, der sich den Propheten gegenüber offenbarte, sondern mit
einem stark ausgeprägten Gemütsleben in denselben, welches das tote
Substrat überlieferter Vorstellungen neu belebte" (S. 99).

Wien. Seydl.

13. Gottfried HLoberg: Moses und der Pentateuch (Bib¬
lische Studien, X. B., 4. H.). Freiburg i. B., Herder.
1905. XIV, 124 S.

Prof. Hoberg hat in der vorliegenden Studie eines der
schwierigsten, aber aktuellsten Probleme, die in der Gegenwart die Geister
bewegen und scheiden: das Verhältnis Moses' zum Pentateuche zum
Gegenstande einer eingehenden Untersuchung gemacht. Vielen Neuereu
gilt es ja als eine ausgemachte Tatsache, daß Moses gar keinen Anteil
an der Abfassung des Pt. habe!

Im I.Teile setzt der Vf. auseinander, wie Moses im Alten Testamente

als Verfasser des Pt. aufgefaßt wurde. An der Hand der
historischen Bücher zeigt er, daß die in den Paralipomena ausgesprochene
Ansicht, Moses sei der Urheber des Pt., sich bis auf Josue
zurückverfolgen lasse. Wenn jedoch in den Büchern Samuel und im Kichter-
buche keine direkten Erwähnungen des Gesetzes sich finden, so lasse
sich dies in befriedigender Weise aus den heillosen Zuständen jener Zeit
erklären. Auch in den Schriften der Propheten, selbst bei den
vorexilischen, finden sich viele Hinweise auf das Gesetz. Hierauf behandelt
H. das Selbstzeugnis des Pt. über seinen Verfasser. Doch nicht
alles, was jetzt im Pt. steht, geht auf Moses als Autor zurück. Es finden
sich darin auch nachmosaische, sowohl historische als legislative Zusätze.



512 Literarische Besprechungen.

Gesetze wurden oft der veränderten Sachlage entsprechend umgestaltet,
wobei das frühere Gesetz durch ein anderes ersetzt wurde, oder es blieb
auch das erstere im Texte, so daß im jetzigen Pt. Bestimmungen über
einen und denselben Gegenstand sich finden, die nicht übereinstimmen.
Als lehrreiches Beispiel hierfür werden die verschiedenen Bestimmungen
des Pt. über den Zehent angeführt. Der II. Teil behandelt das Zeugnis
des Neuen Testamentes und der Tradition für den mosaischen
Ursprung des Pt. Im III. Teile werden die verschiedenen Hypothesen,
welche die mosaische Autorschaft des Pt. leugnen (Urkunden-,
Fragmenten-, Ergänzungs-, neuere Urkunden-Hypothese von Reuß-Graf-Wellhausen;

Kley, Die Peutateuchfrage, 1903, 78 hat für letztere Hypothese
in passender Weise den Namen „Eutwicklungshypothese" gewählt),
besprochen und die zuletzt angeführte Hypothese, die heutzutage am meisten
verbreitet ist und selbst Forscher, die sonst an dem übernatürlichen
Offenbarungsprinzipe festhalten wollen, beherrscht, eingehender behandelt
und in ihrer Haltlosigkeit dargetan.

Seine Untersuchungen über den Ursprung des Pt. faßt II. in die
Worte zusammen: „Daher ist der Satz: Moses hat den Pt. verfaßt, nicht
so zu verstehen, als ob jedes Wort, jeder Versteil oder jeder Vers ohne
Ausnahme von Moses herrühre; sondern die Wahrheit von der mosaischen
Autorschaft des Pt. hat folgenden Sinn: der Pt. ist das Produkt der
religiösen Entwicklung unter dem Offenbarungsvolke von Moses bis auf
die Zeit nach dem babylonischen Exil auf Grundlage der von Moses
geschriebenen Bestimmungen, welche dem Räume und der Bedeutung nach
den weitaus größten Teil des alttestamentlichen Gesetzbuches bilden."

Wien. Univ.-Prof. Joh. Döller.
14. Dr. Heinrich Herhenne: Die Briefe zu Beginn

des zweiten Makkabäerbuehes (1,1—2,18). Freiburg,
Herder. 1904.
Vorliegende Arbeit bildet das vierte Heft des achten Bandes der

biblischen Studien und hat sich als Aufgabe gesetzt, die zwei Briefe, welche
dem zweiten Makkabäerbuche vorangeschickt sind, näher zu untersuchen.
Nachdem der Verfasser in der Einleitung (S. 1—4) die wichtigste
Literatur angeführt und kritisiert hat, behandelt er im ersten allgemeinen
Teile (S. 5—36) das textkritische Material, den Gedankengaug, die Zahl,
Ursprache, Echtheit und Glaubwürdigkeit der Briefe. H. verteidigt mit
Recht die Zweizahl der Briefe und weist die Ansichten einiger neuerer
Exegeten, welche in 2 Makk. 1—2, 18 nur einen Brief oder sogar drei
Sendschreiben sehen wollen, mit vollgültigen Gründen zurück. Im zweiten
Teile (S. 36—103) bietet H. eine sorgfältige Übersetzung und Erklärung
der Briefe. Eingeschoben ist S. 55—66 eine eingehendere Abhandlung
über die Persönlichkeit des Antiochus, des Judas und des Aristobulas.

Der Schwerpunkt und das Verdienst der Arbeit liegt u. E. in der
textkritischen Untersuchung. Dies war auch von vornherein zu erwarten,
da H. sich bereits durch seine Studien zu Eccli. als tüchtigen
Textkritiker gezeigt hat. Dagegen dürfte der Abschnitt über die Glaubwürdigkeit

der beiden Briefe weniger Zustimmung finden. Wenn H. sich klarer
geworden wäre über die Frage nach dem Werte alttestamentlicher Bücher
als Geschichtsquelle, so würde dieser Teil der Untersuchung nicht so
umständlich geführt und so umfangreich ausgefallen sein.

Weidenau, Österr. Schlesien. Prof. Dr. Karl Miketta.


	Litterarische Besprechungen

