
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Artikel: De B. Virginis Mariae sanctificatione [Fortsetzung]

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De B. Virginie Mariae sanctifications. 463

DE B. VIBGINIS MAEIAE SANCTIFICATIONE.

Commentatio in D. Thomae Summae Theologiae P. 3 qn. 27.

(Sequitur vol. XX p. 238. 346.)

SCKIPSIT

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.

Caput secundum.
I. Conclusio.

Secundum fidem catholicam dicendum est, quod sancti-
ficatio B. Yirginis fuerit post eius animationein seu post-
infusionem animaerationalis, posterioritate naturae tantum,
non autem posterioritate temporis, ac proinde in ipsomet
primo instanti eiusdem animationis.

§ 1. Argumentum primum ex ipsa definitione dog-
matica.

Pius IX. in Bulla dogmatica Ineffabilis Deus: „Im-
plorato universae coelestis Curiae praesidio, et advo-
cato cum gemitibus Paraclito Spiritu, eoque sie adspirante,
ad honorem Sanctae et Individuae Trinitatis, ad decus et
ornamentum Yirginis Deiparae, ad exaltationem Fidei
catholicae et ehristianae Religionis augmentum, auetoritate
Domini nostri Iesu Christi, beatorum Apostolorum Petri
et Pauli, ac Nostra declaramus, pronuntiamus et defini-
mus : Doetrinam, quae tenet, Beatissimam Virginem Mariant
in primo instanti suae conceptionis fuisse singulari Omni-
potentis Dei gratia et privilegio, intuitu meritorum Christi
Iesu Salvatoris humani generis, ab omni originalis culpae
labe praeservatam immunem, esse a Deo revelatam atque
idcirco ab omnibus fidelibus firmiter constanterque cre-
dendam."

Ex quibus habetur: 1) B. Virginem indiguisse redemp-
tione et salute, quae est per Christum, ut D. Thomas docet
in art. 2. 2) Fuisse redemptam a Christo specialissimo
ntodo redemptionis; qui quidem modus in hoc consistit,
quod „singulari Omnipotentis Dei gratia et privilegio ab
omni originalis culpae labe praeservata immunis fuit intuitu
meritorum Christi Iesu", qui est Salvator omnium, ut
D. Thomas adeo sollicite conatur propugnare in art. 2.



464 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

3) Fuisse culpae originali obnoxiam; id est habuisse necessi-
tatem incurrendi peccatum originale; ae proinde „affirmari
non potest, ipsam immunem prorsus fuisse a debito proximo
contrahendi peccati". 4) Minime tarnen culpam originalem
actu incurrisse, sed ab omni originalis culpae labe
immunem fuisse ex gratia Christi Salvatoris culpam prae-
veniente et animam B. Yirginis praeservante atque formaliter
sanctificante.

Unde 1) infusio gratiae sanctificantis supponit pro-
ductionem animae, in cuius essentia infunditur; 2) infusio
gratiae sanctificantis praevenit, in persona B. Virginis iam
constituta, peccati maculam, quae tunc incurrenda erat,
nisi gratia illam impedisset; ut observât Caietanus in hoc
art. 2. Primum idem est ac dicere: B. Virginem fuisse
sanctificatam post animationem posterioritate natürae.
Alterum idem est ac dicere: B. Virginem fuisse simul
conditam in esse naturae et in esse gratiae sanctificantis,
ac proinde in ipso primo instanti animationis sanctificatam;
ergo minime sanctificatam fuisse post animationem posterioritate

temporis.
Certum est igitur, B. Virginem fuisse redemptam et

a peccato originali quoque redemptam: a) habuisse
proinde debitum proximum in sua propria persona contrahendi

originale peccatum; nam aliter B. Virgo non fuisset
redempta seu intuitu meritorum Christi praeservata a

peccato. In debito proximo includitur debitum remotum;
at habere debitum remotum non pugnat cum sanctificatione

ante animationem, in cuius hypothesi B. Virgo non
esset remdempta, quamvis fuisset a peccato praeservata.
b) Sanctificationem angelorum et protoparentum et Hominis
Christi non posse dici redemptionem; quia nullum supponit
peccatum, nec actu nec in potentia débitrice. Sanctificationem

autem B. Virginis dicendam esse redemptionem
intuitu meritorum Christi; quia B. Virgo vi suae naturalis
originis habuisset peccatum. Unde si Beata Virgo in primo
instanti existentiae suae fuisset sibi permissa secundum
legem communem, ne ei applicata fuissent mérita Redemp-
toris et ex his meritis infusa gratia, habuisset actu
maculam culpae originalis, sicut omnes filii Adam.

§ 2. Argumentum secundum ex consuetudine ac
praxi universalis Ecclesiae.

Non celebratur festum Ecclesiae nisi pro aliquo Sancto.
Sed licet tempore D. Thomae Romana Ecclesia Conceptionem



De B. Virginia Mariae sanotifieatione. 465

B. V. omisit, postea tarnen 1) celebravit; 2) Ecclesiae mentem
in eelebratione huius festivitatis deelaravit, scilicet „B. Vir-
ginis animam in primo instanti creationis atque infusionis
in corpus fuisse speciali gratia et privilegio, intuitu meri-
torum Iesu Christi eius Filii, humani generis Redemptoris,
a macula peccati originalis praeservatam immunem." Ita
Alexander VII. Const. Sollicitudo omnium Ecclesiarum
8. Dec. 1661- Ergo, cum Ecclesia in credendo errare non
possit, et non solum Ecclesia antiqua in fide errare non
potuit, sed ne Ecclesia quidetn, quae nunc est, quaevefutura
est usque ad consummationem saeculi, errare in fide aut
potest aut poterit (Can. de Locis, lib. 4. cap. 4.); inde ex
praxi et consuetudine Ecclesiae universalis celebrantis
festum Immaculatae Conceptionis sequitur et datur intel-
ligi, quod B. Virgo in sua conceptione fuerit sancta: pro-
inde quod fuerit a macula peccati originalis praeservata
immunis.

§ 3. Argumentum tertium ex documentis
Romanorum Pontificum.

Romana Ecclesia, omnium Ecclesiarum Mater et
Magistra, „nihil potius habuit quam eloquentissimis quibus-
cumque modis Immaculatam Virginis Conceptionem eiusque
cultum et doctrinam asserere, tueri, promovere et vindi-
care". Nam 1) licet Romana Ecclesia Conceptionem B.
Virginis non celebraret, tolerabat tarnen consuetudinem ali-
quarumEcclesiarum illud festum celebrantium. Quapropter
D. Thomas scripsit: „Talis celebritas non est totaliter repro-
banda." (A. 2 ad 3.) 2) Deinde Sixtus IV. Const. Cum
praecelsa anno 1476 festivitatis huius celebrationem com-
mendavit et ad earn celebrandam fideles indulgentiis
et peccatorum remissionibus invitavit. 3) Postea idem
Pontifex Const. Grave nimis anno 1483 reprobavit tam-
quam falsam et erroneam assertionem eorum, qui affirmare
praesumerent, Romanam Ecclesiam ex spirituali dumtaxat
conceptione et sanotifieatione eiusdem Virginis gloriosae
festum celebrare. 4) Posterius S. Pius V. Const. Quod
a nobis anno 1568 festum idem inseruit Kaiendario et
Breviario Romano, atque ita recensuit inter festa, quae de
praecepto ab universa Ecclesia divinis officiis celebranda
essent. Idem Pontifex officio veteri substituens officium
Nativitatis, parem fecit cultum Conceptionis cultui Nativi-
tatis. 5) Idem Romanus Pontifex Pius V. inter Baii pro-
positiones hanc ordine 73. Apostolico stigmate confixit:

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XX. 32



466 De B. Yirginis Mariae sanctifications.

„Nemo praeter Christum est absque peccato originali: hinc
B. Virgo mortua est propter peccatum ex Adam contracture."

6) Paulus V. decreto Inquisitionis anno 1617. inter-
dixit, ne Immaculata Conceptio pudice impugnaretur.
7) Gregorius XV. decreto Inquisitionis anno 1622. praecepit,
ut in festo hoc celebrando, tarn in Missa quam in divinis
officiis, sive publice sive privatim non alio quam Conceptions

nomine uti onmes deberent. Idem Pontifex decreto
Inquisitionis anno 1622. prohibuit, ne quis in publicis con-
cionibus, lectionibus, conclusionibus aut aliis quibuscumque
actibus publicis auderet asserere, quod B. Virgo fuerit
concepta cum peccato originali. 8) Alexander VII. anno
1661. decretum Gregorii XV. innovavit sua Constitutione
et authentice declaravit, ut nullus esset amplius dubitandi
locus, obiectum cultus in celebratione festi esse sanctitatem
B. Virginis in primo instanti suae existentiae. 9) Clemens XI.
ineunte saeculo 18. universae Ecclesiae festum Immaculatae
Conceptions eelebrandum imposuit.

Iam vero: a) ,Romana Ecclesia Patrum fidelium e
consensu „Apostolica" dicitur, cum reliquae onmes iam inde
a multis annis hoc cognomen amiserint.' Et b) „Apostolicam
Sedem a fide non posse Christi deficere." Et c) „In defi-
nienda fidei quaestione Romanus Episcopus errare non
potest". (Can. de Locis, lib. 6 cap. 7.) Ergo adhuc ante
solemnem definitionem Immaculatae Conceptions factam
a Pio IX. anno 1854. per suam Bullam Ineffabilis Deus
colligere licebat ratiocinio theologico, doctrinam Immaculatae

Conceptionis esse revelatam, ex supradictis, quae ad
tria possunt reduci. 1) Ex eo, quod festi celebratio prae-
cepta est a Romano Pontifice. 2) Ex eo, quod declaratum
fuit a Romano Pontifice, obiectum cultus in celebratione
festi esse praeservationem B. Virginis a macula peccati
originalis speciali Dei gratia et privilegio, intuitu meri-
torum Christi. 3) Ex eo, quod etiam prohibitum fuit
decreto Romani Pontificis: a) asserere in quibuscumque
actibus publicis; b) deinde etiam in privatis colloquiis et
scriptis, quod B. Virgo fuerit concepta cum peccato originali.

§ 4. Argumentum quartum ex declarationeConcilii
Tridentini.

Tridentina Synodus, cum dogmaticum de peccato
originali ederet decretum, quo iuxta Sacrarum Scripturarum
Sanctorumque Patrum ac probatissimorum Conciliorum
testimonia statuit ac definivit, omnes nasci originali culpa



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 467

infectos, tarnen solemniter declaravit, non esse suae inten-
tionis in decreto ipso tantaque definitionis amplitudine
comprehendere Beatam et Immaculatam Virginem Dei geni-
tricem Mariam. Sess. 5 a Decret. de peccato originali, can.
5: „Declarat tarnen haec ipsa Sancta Synodus non esse
suae intentionis comprehendere in hoc decreto, ubi de
peccato originali agitur, Beatam et Immaculatam Virginem
Mariam Dei Genitricem." Sed hac declaratione Tridentini
Patres unum videntur insinuare et alterum perspicue sig-
nificare. Innuere quidem: ipsam Beatissimam Virginem
ab originali labe esse solutam. Perspicue autem signifi-
care: Nihil ex Divinis Litteris, nihil ex traditione Patrumque
auctoritate rite afferri posse, quod tantae Virginis praero-
gativae quovis modo refragetur. Ergo haec Tridentini
Concilii declaratio haud leve exhibet pro Immaculata
Virginis Conceptione indicium: quod in Bulla Ineffabilis
Deus dicitur etiam esse profecto gravissimum et omnino
maximum.

§ 5. Argumentum quintum sumptum ex Div.
Litteris, ex Traditione atque ex Patrum ac Doctorum
auctoritate.

Ex Div. Litteris haec sunt illustriora loca. 1) Genes.
3, 14 et 15: „Et ait Dominus Deus ad serpentem: Quia
fecisti hoc, maledictus es Inimicitias ponam inter te
et mulierem, et semen tuum et semen illius; ipsa conteret
caput tuum, et tu insidiaberis calcaneo eius." Ex Proverb.
8,22 et seq.: „Dominus possedit me in initio viarum suarum,
antequam quidquam faceret a principio." Et Cantic. 4, 7:
„Tota pulcra es, amica mea, et macula non est in Te."
Sap. 7, 26: „Candor est enim lucis aeternae, et speculum
sine macula Dei maiestatis, et imago bonitatis illius." Eccl.
24, 5: „Ego ex ore Altissimi prodivi primogenita ante
omnem creaturam." Ibid. v. 24: „Ego Mater pulcrae
dilectionis et timoris et agnitionis et sanctae spei." Ezech.
44, 1 sqq.: „Et convertit me ad viam portae sanctuarii
exterioris Et dixit Dominus ad me: porta haec clausa
erit et vir non transibit per earn; quoniam Dominus
Deus Israel ingressus est per earn, eritque clausa principi.
Princeps ipse sedebit in ea Et vidi, et ecce implevit
gloria Domini domum Domini." 2) Matthaei 1, 16: „Maria,
de qua natus est Iesus, qui vocatur Christus." Lucae 1, 28:
„Et ingressus Angelus ad earn dixit: Ave, gratia plena;
Dominus tecum, benedicta tu in mulieribus." Et v. 49:

32*



468 De B. Virginis Mariae sanetifleatione.

„Quia fecit mihi magna, qui potens est, et sanctum nomen
eius." Et loan. c. 19, 25. 26. et 27: „Stabant autem iuxta
crucem Iesu Mater eius Cum vidisset ergo Iesus Matrem
et discipulum stantem, quem diligebat, dicit Matri Suae:
Ecce filius tuus. Deinde dicit discipulo: Ecce Mater tua.
Et ex ilia hora accepit earn discipulus in sua." Apocal. 12, 1:

„Et Signum magnum apparuit in coelo: Mulier amicta sole,
et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona stellarum
duodecim." Ibid. v. 17: „Et iratus est draco in Mulierem;
et abiit facere proelium cum reliquis de semine eius, qui
custodiunt mandata Dei et habent testimonium Iesu Christi."

Haec suntillustrioraloca S.Scripturae, in quibus oportet
quaerere veritatem Immaculatae Conceptionis, si huiusmodi
Veritas fidei in verbo Dei scripto continetur. Et revera,
ut Pius IX. in Bulla Ineffabilis Deus tradit, sicut Christus,
Dei hominumque Mediator, humana assumpta natura, delens
quod adversus nos erat chirographum decreti, illud cruci
triumphator affixit; sie Sanetissima Virgo, aretissimo ac
indissolubili vinculo cum Eo coniuncta, una cum Illo et
per Illum, sempiternas contra venenosum serpentera inimici-
tias exercens ac de ipso plenissime triumphans, illius caput
immaculato pede contrivit."

Ex Divina Traditione sive ex verbo Dei tradito.
Traditiones Divinae cognoscuntur: 1) Ex praxi Ecclesiae
catholicae apostolicae Romanae; 2) ex doctrina constanter
ac communiter tradita in Ecclesia per SS. Patres et Doc-
tores. Quoad praxim Ecclesiae habetur, quod festum
Conceptionis B. Virginis celebrabatur in Ecclesia Christi;
et historia videtur posse probare, huiusmodi festivitatem
reperiri iam institutam saeculo V. et VI. in Ecclesia Graeca
et saeculo VIII. et IX. in Ecclesia Latina. Quoad S.

Patres et Doctores constat, quod sive evolvendo locos
Scripturae supra citatos sive occasione quaestionis de pec-
cato, de natura et gratia, tradunt constanter et laudant
ex communi consensu excellentissimam Virginis dignitatem,
sanetitatem altisimam ac puritatem maximam, sive com-
parando illam cum Eva in statu innocentiae sive adhibendo
figuras et symbola S. Scripturae sive extollendo eius per-
fectionem in ordine gratiae supra ipsos angelos et procla-
mando illam ab omni labe peccati immunem.

Quid Patres de puritate B. Virginis cogitaverint, cognosci
potest maxime ex illis verbis S. Augustini lib. de natura
et gratia c. 39: „Exceptaque itaque Sancta Virgine Maria,



De B. Virginia Mariae sanctificatione. 469

de qua propter honorem Domini nullam prorsus, cum de
peccatis agitur, haberi volo quaestionem. Inde enim scimus,
quod ei plus gratiae collatum fuerit ad vincendum omni
ex parte pecatum, quae concipere ac parere meruit, quem
constat nullum habuisse peccatum."

Patet praecipue ex S. Bernardo, qui inter plura et
haec pulcra atque splendidiora praedicat de B. Virgine:
1) Quod ipsa est Mediatrix ad Mediatorem et; sicut, Eva
fuit ministra seductionis, Maria fuit propitiationis. 2) Quod
„ipsa est quaedam a Deo promissa mulier" (Genes, c. 3)
serpentis antiqui caput virtutis pede contritura; cuius
plane calcaueo in multis versutiis insidiatus est, sed sine
causa. Sola enim contrivit universam haereticam pravi-
tatem". 3) Quod „ipsa est mulier amicta sole, et luna sub
pedibus eius Mulier inter solem et lunam, Maria inter
Christum et Ecclesiam constituta". (Serm. de duodecim
praerogativis B. M. V.) 4) Quod Deus redempturus
humanuni genus „pretium Universum contulit in Mariam
et totum nos habere voluit per Mariam". (Serm. de Nativi-
tate B. V.)

Patet quoque ex ipso D. Thoma, qui in expositione
salutationis angelicae hanc adeo profundam ac magnifi-
cam de B. Virgine tradit doctrinam: „Magnum enim est in
quolibet Sancto, quando habet tantum de gratia, quod
sufficit ad salutem multorum; sed quando haberet tantum,
quod sufficeret ad salutem omnium hominum de mundo,
hoc esset maximum; et hoc est in Christo et in B. Virgine.
Nam in omni periculo potes salutem obtinere ab ipsa
Virgine gloriosa Sic ergo plena est gratia, et excedit
angelos in plenitudine gratiae."

Ergo dicendum est, quod Veritas revelata Immaculatae
Conceptionis, id est B. Virginis ab omni prorsus labe im-
munitas videtur 1) contineri in verbo Dei scripta seu in
S. Scriptura proxime et immediate, licet implexe, contracte
ac subobscure. 2) Habere magnum nexum atque omnino
cohaerere cum admirabili eiusdem sanctitate et praecelsa
Dei Matris dignitate. 3) Verbo Dei tradito etiam commissa
fuisse, cuius quidem traditio apparet plus minusve expli-
cata in ipsa consuetudine aliquarum Ecclesiarum festum
Conceptionis celebrantium et in ipsa doctrina Patrum puri-
tatem Virginis constanter extollentium. 4) Incepisse ex-
plicari et evolvi, dum in medio aevo S. Bernardus modos



470 De B. Virginie Mariao sanctificatione.

erroneos1 intelligendi Immaculatamconceptionem damnavit;
et postea B. Albertus Magnus, S. Thomas, S. Bonaventura,
et Scotus posuerunt modo scholastico quaestionem, addu-
cendo rationes in pro et contra, inclinando se in unam
vel alteram partem, et declarando tempus vel instans huius
sanctificationis esse ignoratum, ac proinde, quod exspec-
tare oporteret iudicium Ecclesiae. 5) Exinde sub magisterio
Ecclesiae Romanae quaestio incepit magis magisque cla-
rescere et determinari; atque „prisca illa coelestis doctrinae
dogmata aceeperunt evidentiam, lucem, distinctionem";
usquequo Spiritus Sanctus regens Ecclesiam et movens
corda fidelium et assistens Romanis Pontificibus in defi-
nienda doctrina de fide et moribus tanti Mysterii arcanum

Ecclesiae suae patefecit.
§ 6. Argumentum sextum ex rationibus theo-

logicis.
Veritas Immaculatae Conceptionis est veluti corollarium

illorum principiorum, quae ex D. Thoma deprompta et
supra allata sunt. tfnde sit:

Ratio prima. „Sub Christo, qui salvari non indiguit
tamquam universalis Salvator, maxima fuit B. Virginis
puritas." Sed „Christus nullo modo contraxit peccatum
originale, sed in ipsa sua conceptione fuit sanctus", vi
ipsius conceptionis. Ergo B. Virginis puritas maxima sub
Christo requirebat, quod etsi B. Virgo contraxerit peccatum

originale in potentia débitrice, non tarnen actu; et
licet non fuerit sancta vi ipsius conceptionis, fuerit tamen
immunis a peecato originali in ipso primo instanti suae
conceptionis ex singulari gratia et privilegio. (Art. 2 ad 2.)

Ratio sec und a. B. Virgini aliquid ultra legem com-
munem conferendum fuit et etiam aliquid excellentius ultra
privilégia ex lege speciali collata aliquibus Sanctis. Sed
iuxta legem communem nemo sanctificatur nisi post nati-
vitatem ex utero; iuxta Privilegium ex lege speciali aliqui,
ut S. Ioannes Baptista et Ieremias, fuerunt sanctificati ante

1 Bosminius in modum otiam erroneum explicandi Immaculatam Con-
ceptionem incidit. Undo illa Eosminiana propositio 34. damnata a Leone XIII.
die 14. Decembris 1887, scilicet: „Ad praeservandam B. V. Mariam a labe
originis, satis erat, ut incorruptum manerct minimum somen in homine,
neglectum forte ab ipso daemone, e quo incorrupto semine, de generatione
in generationem transfuso, suo tempore orietur Virgo Maria." Ex hoc
Eosminiano errore potest Theologus iterum colligere, quare Ü. Thomas et
alii Doctores tarn insistenter negabant, B. V. Mariam esse sanctificatam ante
eins animationem.



De B. Yirginis Mariae sanctificatione. 471

nativitatem ex utero. Ergo B. Virgo, cuius sanctificatio
debuit esse excellentior, sanctificata fuit in primo instanti
suae animationis, quae dicitur nativitas i n utero.

Ratio tertia. B. Virgo „genuit Unigenitum a Pâtre,
plenum gratiae et veritatis", de cuius plenitudine omnes
nos accepimus gratiam pro gratia; et ex B. Virgine natus
est Iesus, qui vocatur Christus, qui salvum fecit populum
suum a peccatis eorum. Ergo B. Virgo prae omnibus
aliis maiora privilégia gratiae debuit accipere atque spe-
ciali modo debuit fieri salva a peccato. Sed esse praeser-
vatam ab originali peccato ex praevisa morte Pilii Dei,
intuitu meritorum Christi, nihil aliud est nisi specialis
modus redimendi ac salvandi a peccato originali, qui
Christo attribuitur respectu suae Matris. Ergo tenendum
est, B. Virginem non ex vi conceptionis, sed ex gratia
singularissima in ipso instanti infusionis animae, infusa
illi anima, praeservatam fuisse ab originali peccato.

Ratio quarta. B. Virgo fuit electa divinitus, ut esset
Mater Dei; et non est dubitandum, quin Deus per suam
gratiam earn ad hoc idoneam reddidit. Sed non fuisset
idonea Mater Dei, si pecasset aliquando, ut D. Thomas
ostendit triplici ratione in Art. 4. huius quaestionis. Ergo
simpliciter fatendum est, quod B. Virgo nullum peccatum
incurrit nec mortale nec veniale nec originale.

Ratio quint a. S. Dei Genitrix in sua Assumptione
exaltata est super choros Angelorum ad coelestia regna.
Unde in Conceptione sua accipere debuit benedictionem
a Domino et misericordiam a Deo salutari suo. Maria enim
est ilia vera civitas Dei, cuius fundamenta in montibus
Sanctis, et in quam nihil inquinatum incurrit, et cuius
candor est speciosior sole et ipsa luce purior.

§ 7. Argumentum septimum ex doctrina D.Thomae.
D. Thomas lib. 1. Sent. dist. 44. qu. 1 a. 3 ad 3 de-

clarans illam sententiam S. Anselmi: „Decuit, ut Virgo,
quam Deus Unigenito Filio suo praeparavit in Matrem,
ea puritate niteret, qua maior sub Deo nequit [intelligi,"
ait: „Dicendum, quod puritas intenditur per recessum a

contrario; et ideo potest aliquid creatum inveniri, quo
nihil purius esse potest in rebus creatis, si nulla contagione
peccati inquinatum sit; et talis fuit puritas B. Virginis,
quae a peccato originali et actuali immunis fuit, tarnen
sub Deo, in quantum erat in ea potentia ad peccandum."
Et Compend. Theolog. c. 224 de sanctificatione Matris



472 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

Christi: „Quia igitur B. Virgo Maria Mater Filii Dei facta
est de Spiritu Sancto accipiens, decuit, ut excellentissima
puritate mundaretur, per quam congrueret tanto Filio;
et ideo credendum est earn ab omni labe actualis peccati
immunem fuisse, non tantum mortalis, sed etiam venialis;
quod nulli Sanctorum convenire potest post Christum, cum
dicatur 1. loan. 1, 8: „Si dixerimus, quoniam peccatum
non habemus, ipsi nos seducimus, et Veritas in nobis non
est." Sed de B. Virgine Matre Dei intelligi potest, quod
Cantic. 4, 7 dicitur: „Tota pulcra es, amica mea, et macula
non est in Te." Nec solum a peccato actuali immunis
fuit, sed etiam ab originali, speciali privilegio mundata."
Et in Ps. 18 scribit: „Quod ergo dicit: In sole posuit, id
est corpus suum posuit in sole; id est in B. Virgine, quae
nullam habuit obscuritatem peccati." Et in Ps. 14 tradit:
„In Christo et in Virgine Maria nulla omnino macula fuit."
Et 1. 2ae qu. 81 a. 5 ad 3: „Oportebat, ut Mater Dei
maxima puritate niteret; non enim est aliquid digne recepta-
culum Dei, nisi sit mundum, secundum illud Psalm 92, 5:
Dornum tuam, Domine, decet sanctitudo."1

II.
§ 1. Observationes.

Prima. Illud ante omnia notandum, quod D. Thomas
infra qu. 34 tractans de conceptione et sanctificatione
Christi statim in a. 1 ponit quaestionem in terminis quaerens:
Utrum Christus in primo instanti suae conceptionis fuerit
sanctificatus per gratiam. Et cum Angelicus Doctor agit
de sanctificatione Beatissimae Virginis, numquam ponit
quaestionem hoc modo, sed semper sic: Utrum B. Virgo
fuerit sanctificata ante animationem vel ante infusionem
animae. Ac semper concludit, quod post animationem,
post infusionem animae. Ac deinde non curat distinguere
nec declarare, utrum in primo instanti vel post primum
instans, utrum posteritate naturae et ordinis solummodo
vel etiam posteritate temporis. Sed adiungit, quod tempus

1 „Dans le commentaire de St. Thomas sur la salutation angelique,
tel que M. Uccelli l'a trouvé dans quatre excellents manuscrits contemporains
du Saint Docteur, on lit vers la fin: „Excedit angelos quantum ad puri-
tatem; quia B. Virgo non solum erat pura in se, sed etiam procuravit
puritatem aliis. Ipsa enim purissima fuit et quantum ad culpam ; quia
ipsa Virgo nec originale nec mortale nec veniale peceatum incurrit." (Malou,
L'Immaculée Conception, T. 2 c. 13.)



De B. Virginis JVIariae sanctificatione. 473

sanctificationis eius ignoratur; et in Quodlib. 6 a. 7, ubi
quaerit: Utrum liceat celebrare Conceptionem Dominae
nostrae, consignât opinionem tunc communem apud Doc-
tores dicendq sie: „Creditur enim, quod cito post conceptionem

et animae infusionem fuerit sanctificata."
Undetota intentioD. Thomae, quotiescumque pertractat

vel tangit hanc quaestionem, reducitur: I) Ad stabiliendam
radicalem differentiam inter Conceptionem Christi et
conceptionem Virginis Matris. 2) Ad propugnandam dignitatem

Christi, qui est Salvator omnium et non indiget
salvari. 3) Ad ostendendum, quod B. Virgo indiguit salute,
quae est per Christum. 4) Quod fuit sanctificata post
animationem. 5) Quod fuit a peccato originali quodam
speciali modo purgata, „eo quod in ipsa sanctificatione
copiosius ceteris munus gratiae aeeepit". Sed de instanti
sanctificationis: 1) vel dicit, quod ignoratur; 2) vel iudicat,
quod ab aliis existimabatur; 3) vel quasi ex industria eligit
nec loqui nec determinare. Ut apparet ex Summa Theol.
qu. 27 a. 2; ex Compend. Theol. c. 224; ex lib. 3. Sent,
et alibi.

Secunda. Ex ipsamet dogmatica definitione Imma-
culatae Conceptionis apparet corroborata doctrina a D.
Thoma in hoc a. 2 adeo vehementer propugnata, videlicet
quod Sanctificatio B. Virginis non potest intelligi ante
eius animationem. Eo ipso, quod Beatissima Virgo Maria
ex singulari Dei privilegio fuit praeservata immunis ab
omni originalis culpae labe per infusionem gratiae saneti-
ficantis in primo instanti eius animationis; idcirco non
fuit sanctificata: 1) nec in suis parentibus; 2) nec ex vi
suae conceptionis; 3) nec antequam animaretur caro seu
corpus eius.

Tertia. Dicere etiam oportet: 1) Quod B. Virgo Maria
indiguit redemptione et salute, quae est per Christum, de
quo dicitur Matth. 1, 21: Ipse salvum faciet populum suum
a peccatis eorum. 2) Quod proinde Christus est Salvator
omnium hominum, etiam suae Matris. 3) Quod proinde
B. Virgo peccavit in Adamo et habuit debitum contrahendi

peccatum originale ex vi suae conceptionis; in quod
de facto ineurrisset, nisi fuisset a Deo praeservata singulari

gratia et privilegio, intuitu meritorum Christi Iesu
Salvatoris humani generis.

Quarta. Ex ipsamet definitione dogmatica videtur
necessario inferri aliud corollarium, nempe quod non potest



474 De B. Virginia Mariae sanctificatione.

amplius iam sustineri modus ille explicandi praeserva-
tionem B. Virginis ab originali culpa, quem multi tenent
Theologi, inter quos Ambrosius Catharinus Ordinis Prae-
dicatorum, lib. de Peccato originali cap. ultimo et lib. de
Conceptione ad Synodum Tridentinam lib. 1. Sic enim
ait: „B. Virgo, secundum quod vere fuit filia Adae, debuit
hoc peccatum contrahere simul cum aliis; sed quod de
facto contraxerit, non est opinandum quovis modo. Quo-
niam ad incursionem huius peccati non satis fuisset esse
filios Adae, nisi facto coniuncta esset causa filiorum cum
causa patris Quod ergo Beatissima ilia Virgo id non
incurrerit, ob earn gratiam fuit, quia excepta fuit in pacto
illo." Unde hie explicandi modus Immaculatam Concep-
tionem in hoc videlicet consistit, quatenus: 1) etiamsi
homo non peccasset, Filius Dei incarnatus esset; 2) et
proinde praedestinatio Christi et Matris eius praescientiam
originalis culpae antecessit; 3) et perinde B. Virgo fuit
exempta a peccato originali non per exceptionem, quae
est, dispensatio legis generalis et quae firmat regulam in
contrarium, sed per dispositionem praeviam ante omnem
regulam et legem. Atque ita iuxta hunc modum explicandi

praeservationem B. Virginis, habetur: 1) quod B.Virgo
non peccavit in Adamo; quia causa eius, ut filia Adami,
non erat coniuncta cum causa patris, sed cum causa Christi,
cuius erat praedestinata Mater antecedenter ad praescientiam

originalis culpae; 2) quod perinde B. Virgo ex vi
suae conceptionis non fuit obnoxia originali peccato nec
debitum habuit contrahendi illud; quia nullus habet hoc
debitum, nisi in quantum in Adam peccavit.

Modus iste explicandi Immaculatam Conceptionem
videtur esse reiiciendus, non quidem propter fundamentum
theologicum, cui innititur, et de quo nihil aliud habemus
dicendum, nisi quod iam dictum manet supra qu. 1 a. 3,
sed propter consequentias inde émanantes. Quarum prima
est, quod B. Virgo fuerit praeservata a peccato originali
non ex morte eiusdem Filii praevisa, non intuitu meritorum
Christi Iesu; quia ponitur esse iam praeservata ex eo,
quod fuit praedestinata Mater Christi ante praescientiam
originalis culpae et consequenter ante praescientiam pas-
sionis et mortis Iesu Christi. Secunda est, quod B. Virgo
non indiguit redemptione et salute, quae est per Christum,
quia nullo modo contrahere poterat originale peccatum.
Tertia est, quod Christus non est passus nec mortuus pro



De B. Virginis Mariae sanetifloatione. 475

sua Matre. Quamobrem iste modus explicandi Immaculatam
Conceptionem venit postremo resolvendus in diversos modos
possibiles sanctificandi B. Yirginem ante eius animationem,
quos D. Thomas prorsus reiiciendos concludit in Art. 2
dicendo: „Et si quocumque modo ante animationem B. Virgo
sanctificata fuisset, numquam incurrisset maculam origi-
nalis culpae et ita non indiguisset redemptione et salute,
quae est per Christum. Hoc autem inconveniens est, quod
Christus non sit Salvator omnium hominum."

Quinta. Ipsemet Suarez, qui admittit et propugnat
fundamentum theologicum huius sententiae scilicet: „Prae-
destinatio Christi et Matris eius praescientiam originalis
culpae antecessit," licet laboret ad excusandum modum
istum explicandi Immaculatam Conceptionem, attamen
postea absolute reiicit illum, tamquam incompatibilem cum
praeservatione B. Virginis ex morte Filii praevisa et
intuitu meritorum Christi. Unde ait: a) „Haec sententia,
licet speciem quandam pietatis prae se ferat, tarnen nec
Scripturis Sanctis nec Patribus videtur consentanea." b) Sicut
ergo certum est, Christum mortuum esse pro B. Virgine
(alias non redemisset illam, quia per mortem nos redemit),
ita certum est, B. Virginem mortuam saltem in Adamo.
Et eamdem vim liabent verba S. Pauli 1 ad Corinth. 15:
„Sicut in Adam omnes moriuntur, ita in Christo omnes
vivificabuntur. Sicut ergo B. Virgo in Christo vitam habuit,
ita et in Adam fuit mortua". c) „Quia alias sequitur,
B. Virginem non fuisse redemptam a Christo, neque eum
fuisse pro illa mortuum. Si enim B. Virgo fuit illo modo
exempta in pacto et in ipso Adamo, etiam si Deus nolu-
isset Christum mori nec redimere homines, nihilominus
non esset in peccato concepta, nec indigeret redemptione,
quia non peccaverat in Adamo. Ergo Signum est, si ita
fuisset exempta de facto, non fuisse redemptam neque
Christum pro illa mortuum." d) „Quia alias B. Virgo non
contraxisset mortem aliasve corporis poenalitatesex Adamo.
Consequens est omnino falsum et contra S. Paulum ad Rom. 5

dicentem: Mortem in omnes homines per peccatum introisse.
Unde colligunt Sancti, neminem pati mortem, nisi vel ratione
peccati, quod ad ipsum pertineat, vel ut pro aliorum pec-
catis satisfaciat, quod est proprium Christi. Unde S. Augustinus

lib. 4. contra duas epistolas Pelagianorum c. 4:

Pati, inquit, mortem sine meritis mortis de uno sole Mediatore

Catholica Fides novit. Habuit ergo B. Virgo meritum



476 Do B. Virginis Mariae sanctificatione.

mortis saltern in Adamo. Idem confirmât lib. 1 de peccat.
merit, c. 4 et saepe alias. Quare tarn ipsi quam alii Sancti
vocant carnem Virginis carnem peccati, carnem autem
Christi tantum in similitudinem carnis peccati. Quia ilia
vere habuit mortem carnis ex peccato Adaini contractant;
hic vero voluntarie assumptam, ut fratribus assimilaretur."
e) „Quia alias B. Virgo non esset magis redempta quam
angeli. Quia (ut ex Zosimo Papa docet S. Augustinus
ep. 157 et lib. 3 cont. Iulianum 3) nullus redimitur nisi
is, qui sub peccato servit. Ergo ad veram redemptionem
necesse est, vel esse in peccato vel saltern esse ita sub-
ditum necessitati contrahendi peccatum, ut sine gratia
singulari Redemptoris vitari non possit. Sic ergo, si
B. Virgo non fuisset (ut ita dicam) vendita in Adamo et
de se servituti peccati obnoxia, non fuisset vere redempta.
Christus enim illos solos redemit, quos Adam vendidit, et
quantum in ipso erat, fecit captivos." Hucusque Suarez
in 3. P. qu. 27 a.2 disp. 3 sect. 2.

Sexta. Inde nescimus, quare aliqui Theologi loquentes
de morte temporali B. Virginis Mariae, quae vere mortua
est, dicunt tarnen, quod „B. Maria Virgo non est mortua
in poenam peccati originalis", et quod B. Virgo potuisset
non mori, si voluisset. Et intendunt probare, 1) ex eo,
quod fuit praeservata ab omni labe culpae originalis;
2) ex propositione 73 inter propositiones 79 Michaelis Baii
damnatas a S. Pio V., quae sic se habet: „Nemo praeter
Christum est absque peccato originali; hinc B. Virgo mortua
est propter peccatum ex Adam contractum, omnesque eius
afflictiones in liac vita sicut et aliorum iustorum fuerunt
ultiones peccati actualis vel originalis." Etenim 1) ex eo,
quod fuit praeservata a macula peccati originalis, non
sequitur necessario, quod fuerit etiam praeservata ab
omnibus et singulis, quae spectant ad peccatum originale,
ut sunt poenalitates huius vitae et ipsa mors; quamvis
Deus potuisset ipsam etiam praeservare, si voluisset;
2) quod B. Virgo vere mortua est, est Signum, quod Deus
illam a morte non praeservarit. 3) Quod damnatur in
propositione Baii, non est quidem dicere, B. Virginem
moriendo poenam solvisse in peccatum originale latam,
sed inferre ex eo, quod B. Virgo vere mortua est morte
temporali, ipsam contraxisse etiam de facto peccati originalis

maculam, sicut omnes alii filii Adami: quod hodie
post Bullam Ineffabilis Deus iam esset assertio haeretica.



De B. Virginia Mariae sanctificatione. 477

Unde dicere, quod B. Virgo potuisset non mori, si voluisset,
videtur esse idem ac dicere, quod B. Virgo fuit sanctifi-
cata vi et ratione ipsius praedestinationis ad hoc, quod
esset Mater Christi, ante praescientiam originalis culpae;
et quod proinde B. Virgo illo modo exempta nec peccavit
in Adamo nec habuit debitum contrahendi originale pec-
catum ex vi conceptionis suae; et tunc redibunt omnia
inconvenientia tacta in observatione antecedenti. Videntur
huiusmodi Theologi Privilegium praeservationis B. Virginis
a culpa originali confunclere cum statu ipso originalis
iustitiae, in quo primi parentes creati sunt vel constituti.

§ 2. Testimonia S. Patrum et Doctorum in contra.
Caietanus tract, de Concept. B. Mariae V. ad Leonem X.

P. M. in quinque capita divis. c. 4 sie affert: „Et ne
fingere videar, nominatim Sanctos in suis locis afferre
censui, ita ut eorum non solum nomina et loca, in quibus
haec scripserunt, sed verba afferantur. Occurrunt ergo
quindeeim Sancti. 1) S. Augustinus super Ps. 34 dicit:
Adam est mortuus propter peccatum, Maria ex Adam
mortua est propter peccatum, caro autem Domini mortua
est propter delenda peccata. Et lib. 2 de Bapt. parvu-
lorum dicit: Solus ille homo factus manens Deus peccatum
nullum numquam habuit nec sumpsit carnem peccati, quam-
vis de materna carne peccati. Et lib. 10 super Genes, ad
litt, dicit: Corpus Christi quamvis ex carne feminae
assumptum sit, quae de ilia carnis peccati propagatione
concepta fuerat; tarnen quia non sic in ea conceptual fuit,
quo modo fuerat illa concepta, ideo ipsum non fuit caro
peccati, sed similitudo carnis peccati. 2) Ambrosius super
Ps. 117 „Beati Immaculati in via" dicit: Venit Dominus
Iesus et in carne, quae peccato in Matre fuerit obnoxia,
militiam virtutis exereuit. 3) S. Chrysostomus super Matth,
dicit: Quamvis Christus non esset peccator, naturam tarnen
humanam de peccatrice suseepit. 4) S. Eusebius Emissenus
Episcopus Serm. 2 de Nativitate Domini, qui ineipit „Nostis
carissimi", ait: A peccati originalis nexu nullus immunis
extitit nec etiam ipsa Genitrix Redemptoris. 5) S. Remigius

super Ps. 21 „Deus, Deus meus" dicit: B. Virgo Maria
fuit ab omni macula peccati mundata, ita ut ex ea con-
eiperetur sine peccato Homo Christus Iesus. 6) S. Maximus
in Serm. de Assumptione B. Virginis dicit: B. Virgo gloriosa



478 Ds B. Virginis Mariae sanctificatione.

fuit in utero matris sanctificata ab omni contagione originalis
culpae, antequam nasceretur, et per Spiritum Sanctum
mundata. 7) S. Beda in homil. super Missus est (et habetur
inglossa ordinaria): Spiritus Sanctus superveniens in Yirgine
mentem eius ab omni vitiorum sorde castificavit et ab
omni actu concupiscentiae carnalis cor eius temperavit
atque mundavit. 8) S. Anseimus in libro „Cur Deus homo"
c. 16 dicit: Licet ipsa Christi conceptio munda sit, Virgo
tamen ipsa, unde assumptus est, in iniquitatibus concepta
est, et in peccatis concepit earn mater eius. 9) S. Bernar-
dus in ep. ad Lugdunenses dicit: B. Virgo post conceptum
in utero iam existens sanctificationem accepisse creditur,
quae excluso peccato sanctam fecit nativitatem, non con-
ceptionem. 10) S. Erardus Episcopus et Martyr in Serm.
de Nativ. B. V. dicit: O felix puella, quae concepta in
peccato purificatur ab omni peccato et filium concipit sine
peccato. 11) S. Antonius de Padua Ord. Min. in Serm.
de Nativ. B. V. dicit: B. Virgo fuit in utero matris a
peccato per gratiam sanctificata et sine peccato nata.
12) S. Thomas de Aquino in 3. Parte qu. 27 a. 2 dicit:
B. V. Maria, quia fuit concepta ex commixtione parentum,
originale peccatum contraxit. 13) S. Bonaventura Ord.
Min. in lib. 3 Sent. dist. 3 qu. 1 arg. 2 dicit: Dicendum
est, quod B. Virgo fuit concepta in peccato originali, et
quod eius sanctificatio subsecuta est peccati originalis
contractionem. Hie modus dicendi est communior et ratio-
nabilior, et securior. Communior, quia fere omnes id tenent.
Rationabilior, quia esse naturae praecedit esse gratiae.
Securior, magis consonat fidei pietati et Sanctorum auctoritati.
14) S. Bernardinus Ord. Min. in Sermonum suorum opere
tertio incipiente „Ignis a facie eius exarsit" et in tract,
de B. V. serm. 4. incipiente „Sicut sol oriens mundo" dicit:
Tertia fuit sanctificatio maternalis, et ista removet culpam
originalem, confert gratiam et removet pronitatem ad
peccandum tarn mortaliter quam venialiter et haec fuit
in Virgine Matre. 15) S. Vincentius Confessor in Serm.
de conceptione Virginis dicit: B. Virgo fuit in peccato
originali concepta, sed eadem die et hora statim post ani-
mationem fuit per sanctificationem a peccato contracto
mundata. Praeter dictos autem Sanctos multitudo magna
antiquorum Doctorum convenit dicens in individuo B. Vir-
ginem conceptam in peccato originali, quorum dicta aut
in fonte aut in libris Domini Ioannis de Turrecremata et



De B. Virginie Mariae sanctifie,atione. 479

magistri Vincentii de Castro Novo de Conceptione B. Vir-
ginis compilatis, unde sumpta sunt, invenire quilibet
potest." Haotenus Caietanus.

§ 3. Testimonia S. Patrum et Doctorum in pro.
Suarez in 3. P. qu. 27 a. 2 disp. 3 sect. 5 sic refert:

1) Primo Damascenus orat. 1 de Nativ. V. de illius Concept,
agens sic loquitur: Natura gratiam antevertere ausa non
est, sed tantisper expectavit, dum gratia fruetum suum
produxisset. Et lib. 3 de Fide c. 2 Virginem vocat semper
sanetam, et in aliis locis immaculatam, conservatam, Dei
sponsam etc. 2) Laurent. Iustinianus serm. de Annunt. ait:
Ab ipsa conceptione in benedictionibus est praeventa dulce-
dinis et a damnationis alienae chirographo prius est
sanctificata quam nata. Et in lib. de casto connubio Verbi
et animae c. 7 ait: Quotquot ex ipsa nati sunt propagine,
excepto dumtaxat mediatore Christo Iesu et eius matre,
sub hac peccati lege sunt conditi. Et lib. de gradibuç
perfect, c. 1 ait: Ab originali delicto nullus excipitur
praeter illam, quae genuit mundi Salvatorem. 3) S. Cyrillus
Alex. lib. 6 in loan. c. 15 sic inquit: Excepto solo Christo
et Beatissima eius Matre etiam excepta, omnes in peccato
nascimur. 4) S. Vincentius Ferrer, qui licet interdum
subobscurius loquatur, tarnen in hanc sententiam plane
inclinât in serm. 1 de Nativ. V.; dicit enim, Virginem eadem
die et eadem hora conceptionis sine dilatione fuisse sancti-
ficatam, et subdit: Quando corpus B. Virginis fuit perfecte
organization et anima illi coniuncta per creationem, tune
Altissimus sanctificavit tabernaculum suum. Et serm. 2

de Nativ. V. ad illius Conceptionem accommodât verba
ilia „Fiat lux" et addit: Non credatis, quia fuerit sicut in
nobis, qui in peccatis concipimur, sed statim ac anima fuit
creata, fuit sanctificata, et statim angeli in coelo celebra-
verunt festum Conceptionis. 5) Patres, qui de Virgine
loquentes generaliter et absolute docent, earn fuisse omni
culpa liberam et immunem, a) S. Augustinus de nat. et
grat. c. 36. b) Ambrosius in Ps. 118 et de Inst, virgi-
numc. 5. c) S. Hieronymus in Ps. 77 et super Ecclesiast. 11.

d) Sophronius in 6 Synodo act. 11. e) S. Andreas Cretens.
serm. de Assumpt. f) S. Anseimus lib. de Concept. Virg.
c. 13. g) D. Thomas lib. 1 Sent. dist. 44 qu. unica a. 3
ad 3 etc. 6) Testimonia tarn Sanctorum Patrum quam
Ecclesiae in sua liturgia, in quibus B. Virgo dicitur



480 De B. Virginis Mariae sanetificatione.

immaculata, incontaminata, purior angelis, numquam male-
dicta, prorsus impolluta corpore et spiritu, ea puritate
nitens, qua maior sub Deo nequit intelligi. 7) Ea etiam
Sanctorum Patrum testimonia, quibus docent, omne gratiae
beneficium aliis collatum, perfectiori modo datum esse
Virgini. Unum enim ex praecipuis beneficiis divinis est
creatio in gratia et perpétua innocentia. Et denique
omnia ilia veluti principia a D. Thoma stabilita, de quibus
supra, et iuxta quae oportet Theologum sermonem reguläre,

cum de B. Yirgine eloquitur.
§ 4. Dicendum ergo: 1) Quod sicut ex testimoniis

in pro,1 absque definitione Ecclesiae, non facile nec certo
potest inferri singularis praerogativa B. Virginis, quam
hodie sicut dogma Catholicae Fidei iam tunc tenemus, sie
ex testimoniis in contra nihil infertur, nisi, 2) quod locu-
tiones generates Sanctorum, sicut et S. Scripturae et Con-
ciliorum, dum excipiunt solum Christum a peccato, habent
§ensum iuxta legem generalem, unde non excludunt
Virginis privilégia. 3) Quod huiusmodi locutiones, etiam cum
agitur de B. Virgine, veniunt semper intelligendae ex vi
suae Conceptionis seu ex modo generationis. Unde ex illis
inferri dumtaxat potest, Sanctos ita loquentes ignorasse
factum privilegii. Quod D. Thomas expressis verbis fatetur.
4) Quod in tempore D. Thomae erat communis sententia
in contrarium, ita ut sicut S. Bonaventura testatur, talis
modus dicendi liabebatur veluti communior, rationabilior
et securior. Ecclesia enim Romana nihil adhuc locuta
fuerat. 5) Quod D. Thomas a) praedictam sententiam non
impugnavit; b) sed tarnen noluit illam propugnare et tam-
quam propriam facere. Quod constat ex eo, quod in Summa
Theologica omisit, et quidem ex industria, ponere quaesti-
onem in terminis. 6) Quod D. Thomas a) in Sententiis
affirmât expresse, licet per transennam, Virginem Mariam

1 De traditione Patrum quid dicendum sit, ita censet Petavius :

„Graeci ut originalis fere criminis raram nec disertam mentionem scriptis
suis attigerunt, sic utrum B. Yirgo affinis illi concepta fuerit, liquide
nihil admodum tradiderunt, Princeps inter Latinos enodandi et accuratius
explicandi mysterii illius fuit S. Augustinus: qui et nominatim in ea
pertractanda quaestione sanetissimae Dei Matris meminit, sed ita, ut hanc
ipsa communi sorte atque lege noxa originalis ineludat. Cuius duplici in
genere testimonia statuenda sunt; nam aliae générales sunt sententiae,
quibus solum Christum a pecoato excipit; reliquos vulgari parentis utriusque
propagatos satis in illud immersos fuisse contendit, alias de Dei Génitrice
privatim idem asserit."



Dg B. Virginia Mariae sanctifioatione. 481

fuisse immunem etiam ab originali peccato; b) tarnen fatetur
constanter, se ignorare, quo momento temporis B. Virginem
fuisset sanctificata. c) Numquam quaesivit ex professo
atque in terminis: Utrum de facto B. Virgo fuerit prae-
servata; d) semper tarnen fuit sollicitus ad affirmandum
necessitatem redemptionis ex parte B. Virginis et dignitatem

Redemptoris omnium hominum sine exceptione ex
parte D. N. Iesu Christi, e) Deinde loquitur de B. Virgine,
facta abstractione a privilegio nec affirmando nec negando;
unde ex huiusmodi locutionibus, v. g. cum in a. 2 ad 4
ait: „B. Virgo peccatum originale contraxit, cum fuerit
concepta secundum carnis concupiscentiam ex eommix-
tione maris et feminae," male infertur, S. Thomam im-
pugnare Privilegium; quia non loquitur de facto privilegii,
quod ignorât: unde sicut non affirmât, ita similiter non
negat, sed abstrahit ab inquisitione: Utrum scilicet B. Virgo
contraxerit de facto vel solummodo ex debito. Et deni-
que f) quod ex intentione reliquit quaestionem indetermi-
natam, dum in a. 2 concludit: „Unde relinquitur, quod
sanctificatio B. Virginis fuerit post eius animationem."
Quonam vero posterioritatis genere? temporisne an naturae
et ordinis? Angelicus Doctor ignorabat et noluit deter-
minare. Determinavit quidem, quod B. Virgo indiguit
redemptione et salute, quae est per Christum; et quod
fuit sanctificata intuitu meritorum Christi et ex morte
Filii sui praevisa. Quo autem momento vel instanti
temporis D. Thomas non dixit, quia ignorabat. Nos quidem
iam non ignoramus; sed per misericordiam Dei certo
scimus, quia Ecclesia Christi définivit. S. Thomas ergo
in Summa Theol. non adversatur dogmati Catholico de
Immaculata Conceptione; sed in hoc a. 2 scripsit magni-
ficum praeambulum ad ipsiusmet dogmatis solemnem defi-
nitionem.

§ 5. Et ideo sub Christo, qui salvari non indiguit
tamquam uuiversalis Salvator, maxima fuit B. Virginis
puritas. (D. Thomas a. 2 ad 2.) Multa enim (inquit
S. Augustinus) sub hac Iesu Christi crucifixi sententia
continentur. Ego vero in hoc ipso Crucifixi libro hoc
eximium Mariae Privilegium lego ac agnosco: quia nobi-
lissimo modo earn redimi decebat, de qua caro illa accepta
est, quae meruit redemptionem. Confidenter assero, qui
Iesum Christum et illum praesertim crucifixum a Maria
disiungit, hic profecto et Christum scindit et mysteria

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 33



482 De B. Virginie Mariae sanetificatione.

salutis non integre capit. Est enim ab aeterno praedesti-
natus Iesus, at cum Maria; dictum est pro illo: Adorent
eum omnes angeli eius; at non sine ilia, quae super eos
est exaltata ad coelestia régna. Venit angélus a Deo Patre
de coelo, ut evangelizet in terris Verbum bonum; at quis
dignus audire mysterium, nisi sola haec Virgo, quae ut
prius illud in mente conceperat, ita audito verbo, et prae-
stito pro se et humano universo genere consensu, subito
concepit in ventre? Incarnatus est ipse et natus ex
tempore, sed de Maria. Reclinatus est in praesepio, sed ab
ilia. Adoratus est ille a militia coelestis exercitus, sed
primum ac potissimum a Maria. Ilia enim eum ineffa-
bili caritate excepit in gremium miro fervore, mundissi-
mis pannis involvit, incredibili laetitia ad materna ubera
applicuit. Invenitur a pastoribus, mysticis muneribus a
Sanctis Magis recognoscitur, semper tamen adest Maria?
quae conservât omnia verba ilia in corde suo. Implet
legis munia, sed non sine Maria. Secedit fugiens hero-
dianam rabiem Infans in Aegyptum; sed individua comes
Maria. Praedicat turbis, contendit audire Maria: nam
hinc vere beata, quia pro omnibus audit Verbum Dei et
custodit illud. Pendet in cruce Iesus, sed prima iuxta
crucem Iesu Maria. Ceteri sive mares sive feminae vel
fugisse vel a longe seiuncti aut stantes esse leguntur.
Deponitur de cruce et involvitur in sindone munda; hie
elegans contemplator in sindone ilia facile agnoscit earn,
quae vere munda circumdedit virum. Sepelitur in sepulcro
novo, quod excisum fuit in petra, in quo nullus alius antea
positus fuerat; hie aeque licet beato oculo spectare Mariam,
in qua vere reconditus est Iesus et servatus. Ipsa enim
excisa procul dubio in petra; petra autem erat Christus.
Nullus autem positus in ea; quia nullus ibi locus diabolo
umquam fuit, cum esset ab initio Sacrarium Spiritus Sancti,
et mox gazophylacium aeternae virtutis ac sapientiae.
Resurgens apparuit mulieribus ac discipulis; sed ut multo
et credibilius, primo Mariae. Ascendit in coelum Iesus;
sed ut prima et electissima et purissima dona aecipiat in
Maria, et ineffabilia, quae non licet homini loqui, commu-
nicet. Mittit Spiritum Sanctum, sed assistente et orante
Maria. Sedet Filius ad dexteram Dei Patris, sed considéré
facit et Matrem, ut dignissimam Reginam in gloria consum-
mata, vestitu deaurato, circumamictam varietate. Denique
venturus speratur ad iudicandum; quis non etiam cum



Die mittelalterl. Kirchenlehrer u. d. unbefleckte Empf. d. Gottesmutter. 483

illo venientem et assistentem eius lateri eontempletur
Mariana, sicut scriptum est, quod prudentes virgines occurre-
runt obviam sponso et sponsae? Ubi sunt ergo praedicatores
isti, qui Iesum Christum praedicant et illum crucifixum,
et tarnen possunt ibi non spectare Mariam, quae tunc
maxime, ut praeclare meditatus est Augustinus, tunc in-
quam maxime a Christo respecta est, cum caro illa (quam
de ipsa trahere dignatus est) pro omnium salute pendebat?
Quanto ergo magis pro eius salute, quae causam salutis
edidit universis? (Ambrosius Catharinus, Disp. Immacul.
Concept. D. Virginis lib. 1.)

DIE MITTELALTEKLICHEN KIRCHENLEHRER
UND DIE

UNBEFLFCKTE EMPFÄNGNIS DER GOTTESMUTTER.

Von p. JOS. LEONISSA o. m. cap.

Zum Schlüsse des Marianischen Jubeljahres 1904
erschienen als Festgabe des Collegium S. Bonaventurae ad
Claras Aquas (Quaracchi) prope Florentium: Fr. Gulielmi
Guarrae, Fr. Ioannis Duns Scoti, Fr. Petri Aureoli,
Quaestiones disputatae de Immaculata Conceptione
Beatae Mariae Virginis. Die beiden ersten behandelten
diese Frage in ihrem Sentenzenkommentar (lib. 3. dist. 3.),
woselbst Scotus die Meinung seines Lehrers quoad carnis
mundationem verbessert; der dritte aber schrieb einen
eigenen Tractatus de conceptione beatae Mariae
Virginis (1314), welchem er gleichsam als Anhang das
Repercussorium folgen ließ. Der Tractatus ist
eingeteilt: „in sex capitula in quorum primo inducuntur
auctoritates canonis, deinde auctoritates sanctorum et tertio
rationes quibus videtur concludi, quod fuerit in peccato
originali concepta; in secundo vero ponentur distinctiones
de conceptione et de originali peccato, ex quibus colligitur
quaestionis intentio et punctus inquirendus; in tertio
quoque probabitur, quod Deus de potentia absolutaVirginem,

33*


	De B. Virginis Mariae sanctificatione [Fortsetzung]

