Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 20 (1906)

Artikel: Die Gotteslehre des HI. Bernhard
Autor: Ries, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

450 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

DIE GOTTESLEHRE DES HL. BERNARD.
Vo~ Dr. J. RIES.

— R —

In seiner klassischen Schrift De consideratione (lib. V.
c. 6—8 und 11—14 Migne P. L. tom. 182 pg. 795 ss.) gibt
der grofle Abt von Clairvaux eine treffliche Lehre von
Gott, die, wenn auch nicht in allweg erschépfend, doch
wert ist, in ihren Grundziigen dargelegt zu werden.

,Gehe“ so schreibt er zu Anfang des 6. Kapitels im
5. Buche, ,,an den seligen Geistern voriiber; vielleicht ist
auch dir vergdnnt, mit der Braut zu sprechen: «Kaum
war ich an ihnen voriber, da fand ich ihn, den meine
Seele liebt.» (Cant. 3. 4). Wer ist es? Ich finde keine
bessere Bezeichnung als: «Der da ist.» Diese Antwort
hat er selbst iiber sich gewtlinscht; sie hat er selbst gelehrt,
da er zu Moses sprach: «Der da ist, hat mich zu euch
gesandt.» (Exod. 3. 14).¢

a) Damit baut Bernard seine Gotteslehre auf dem festen
Fundament des absoluten, gottlichen Seins auf. Die Lehre,
dafl in Gott Sein und Wesenheit identisch seien, ist ihm
die treffendste Charakterisierung des Wesens Gottes: nil
competentius aeternitati, quae Deus est (sc. quam quod
est); die Aseitét bezw. Autusie istihm jene Vollkommen-
heit, in welcher alle iibrigen gottlichen Attribute enthalten
sind und welche deshalb die Theologie, wie tiblich, als
,metaphysisches Wesen Gottes“ betrachtet: denn sie unter-
scheidet ,,Gott durchgreifend von allem Nichtgottlichent
und ,,bildet die Wurzel aller iibrigen Attribute, so dafi diese
aus ihr sich ableiten lassen‘?

Beide Momente finden wir auch bei Bernard ins Auge
gefaBt: er reduziert alle gottlichen Eigenschaften
auf die Autusie, wenn er sagt: Si bonum, si magnum,
si beatum, si sapientem vel quiquid tale de Deo dixeris:
in hoe verbo instauratur quod est, Est. Nempe hoc est esse,
quod haec omnia esse. Si ea dixeris, nihil addidisti, si
non dixeris, nihil minuisti.2 Bernard leitet aber ebenso

1 Pohle, Dogmatik 1. S. 78 c¢f. Thomas I2 qu. 13 a, 11. Cum esse
Dei sit ipsa eius essentia, manifestum est, quod inter alia nomina hoc

(se. qui est) maxime proprie nominat Deum.
2 De consid. lib. V ¢. 6 n. 13 Migne P. L. tom 182 pg. 795.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 451

aus diesem Attribute den durchgreifenden Unterschied
zwischen Gott und Geschdépf her. Wir schreiben auch
den Geschdpfen ein Sein zu, aber in ganz anderem Sinne
wie Gott. Das Sein Gottes ist ein ,einzigartiges, hdchstes
Sein®, im Vergleich zu welchem alles geschopfliche Sein
eher verdient, ,ein Nichtsein genannt zu werden, als ein
Sein“! Das gottliche Sein darf nicht auf ein und dieselbe
Linie mit dem geschopflichen gestellt, Gott selbst nicht
in die Sinneskategorie der geschaffenen Dinge eingereiht
werden. Das Sein Gottes ist keine Bestimmtheit, kein
modus seines Wesens, von diesem selbst verschieden und
scheidbar, wie bei den Geschopfen, sondern mit diesem
Wesen selbst identisch; m. a. W.: Gott ist das subsistierende,
lautere Sein (actus purus). Ille autem, qui idem ipse est,
qui dixit: ego sum, qui sum (Ex. 3.14), veraciter est, cui
est esse, quod est.? Gott ist ,,das Sein¥ die Geschopfe haben
ein Sein. Im Sein Gottes ist alles enthalten, was zu seinem
Wesen gehort; wer ihn also den ,Seienden® nennt, der
nennt alles, was sich von Gott aussagen 140t, bezeichnet ihn
als den absolut Vollkommenen, quo nihil melius cogitari
potest.?

Das Sein der Geschopfe verdient im Vergleich zum
goOttlichen Sein nur uneigentlich diesen Namen; denn
es ist dem gottlichen Sein nur analog, nicht gleichartig
und besteht nur durch Teilnahme am gdéttlichen Sein, nicht
in und durch sich selbst. In diesem Sinne verstehen sich
Bernards Worte: Ipse sibi, ipse omnibus est (sc. esse). Ac
per hoc ipse quodammodo est solus, qui suum ipsius est
et omnium esse.* Mithin ist die Aseitit der Ausdruck
der absoluten Vollkommenheit Gottes; einer Seins-
vollkommenheit, die durch kein Attribut gesteigert werden
kann.

b) Sie ist aber ebenso der Ausdruck fiir die Not-
wendigkeit dieses absolut vollkommensten Seins.
Weil mit seinem Wesen identisch, ist das Sein Gottes von
ebendiesem Wesen untrennbar und kann demselben niemals
abgehen; es ist zugleich die Urquelle alles geschdpflichen,

1 Jam si vidisti hoc tam singulare, tam summum esse; nonne in com-
paratione huius quidquid hoe non est, indicas potius non esse quam esse?
De consid. 1. e.

2 De div. s. 4 n. 2 Migne P. L. tom. 183 pg. 552,

3 De consid. 1. ¢, ¢. 7. n, 15.

4 De consid. 1. e. n. 13.

31%



452 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

kontingenten Seins. ,,Was ist Gott? Der, ohne welchen
nichts ist. So wenig er selbst ohne sich sein kann, ebenso-
wenig kann irgend etwas ohne ihn sein.“!

¢) Bernard beriihrt damit eine Frage, welche uns noch
tiefer in die Eigenart des gottlichen Seins zum Unter-
schied vom geschaffenen einfiihrt, die Frage nimlich nach
dem Ursprung desselben. Quid est Deus? Und seine
Antwort lautet: Principium; ,,diese Antwort*, fiigt er hinzu,
yhat Gott selbst iber sich gegeben® (Joh. 8. 25).

Gott ist der Uranfang, aus dem alles seinen Anfang
genommen, weshalb der Anfang Gottes mit dem der Ge-
schopfe ebensowenig sich vergleichen 1d46t, wie sein Sein
mit dem ihrigen. ,,Man spricht von vielen Prinzipien in
den Dingen, aber nur mit Riicksicht auf Spéteres. Schligt
man den umgekehrten Weg ein nach riickwirts, schaut
man von einer Sache auf das, was vorausgeht, so trifft man
auf etwas anderes, was Prinzip oder Existenzgrund dieser
Sache ist, m.a. W.: so wenig dem Geschdpfe aus sich selbst
eigentliches und wahres Sein, ebensowenig kommt ihm
eigentliche und wahre Kausalitit zu; wie jenes nur parti-
zipiertes Sein, so ist auch diese nur causalitas per parti-
cipationem, eine Anteilnahme an jener ersten und hochsten
Kausalitit, die nicht Ursprung durch Teilnahme an einem
anderen, sondern ,wahrer, einfacher, weil ursprung-
loser Ursprung? ist’; alle Kausalitit der Geschopfe ist
nur relativ wie ihr Sein, weil auf der absoluten Kausalitit
Gottes ruhend, der am Uranfang aller Kausalititsreihen
steht und den Grund seines Seins und Lebens in sich selbst
hat, allem tbrigen aber Kausalitit verleiht. Er ist ohne
Anfang: Ex quo universum coepit ipsum profecto minime
coepit.? Denn alles, was einen Anfang hat, steht unter
dem Gesetze vom zureichenden Grunde, das unter Annahme
eines Anfanges in Gott auch auf ihn Anwendung finde:
Nam si coepit, aliunde coeperit necesse est. Diese aus-
nahmslose Geltung des Kausalitidtsprinzips fiir alles. An-
fangende folgt von selbst aus dem zweiten Grundgesetz
des Werdens und Denkens, nimlich dem des Widerspruchs.

t De consid. 1. c.

2 Multa in rebus dicuntur principia, sed respectu posteriorum, alioquin
si aliquid praecedens respicias, ipsum potius principium dabis. Quam ob
rem sl quaeras verum simplexque principium invenias, quod principium
non habuerit. De consid. 1. e.

8 De consid. 1, c.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 453

,2Durch sich selbst hat nichts angefangen. Es miiBite denn
jemand glauben, dall etwas, was noch nicht war, sich selbst
geben konnte, daB es anfing zu sein; oder es sei etwas
gewesen, bevor es war.“ Auf Gott als erste Ursache der
Dinge kann mithin das Kausalititsgesetz im Sinne der
Geschopfe keine Anwendung finden; hitte er in einem
anderen seinen Grund, so wire er nicht die erste Ursache;
diese mul} vielmehr den Grund ihrer Existenz in sich selbst
tragen derart, daf in ihm Sein und Wesen voneinander
nicht getrennt und daB alles, was in ihm mdglich, auch
wirklich ist. Gott mull mithin causa sui sein, nicht im
Sinne einer Selbstverwirklichung, sondern der Selbst-
wirklichkeit, die einer Verwirklichung nicht bedarf, ja
einer solchen nicht fihig ist, weil Wirklichkeit und Wesen-
heit bei ihm in eins zusammenfallen.!

d) So wenig wie der Gegensatz von Moglichkeit und
Wirklichkeit, ebensowenig kann der Gegensatz von Sub-
stanz und Subsistenz in Gott statthaben. Quid est Deus?
quo nihil melius cogitari potest. Si approbas, non oportet
assentiaris, esse aliquid, quo Deus sit et quod Deus non
sit.2 Dieser Satz richtet sich gegen Gilbert de la Porree?
und gegen seinen extremen Realismus in Anwendung auf
die Gotteslehre. Bernard 148t sich auf die philosophische
Streitfrage selbst nicht ein: er gesteht zu: ,Der Mensch
ist durch die Menschheit Mensch, aber er ist nicht die
Menschheit selbst, ohne die Art des Unterschiedes, der
zwischen homo und humanitas obwaltet, niher zu prifen.
Er verwahrt sich nur gegen eine Ubertragung dieses Unter-
schiedes auf Gott mit folgendem, durchschlagendem Syllo-
gismus: Wenn die Gottheit, durch welche Gott ist, nicht
mit Gott identisch ist, so ist sie entweder etwas anderes,
oder sie ist nichts. ,Schwerlich dirftest du zugeben, dal}
sie nichts ist, da du ja so sehr ihre Notwendigkeit fiir
Gott betonst, daB Gott ohne sie nicht blof nicht sein kann,
sondern dalB er durch sie schlechthin ist.“ Ist sie mithin
etwas, aber nicht Gott selbst, so ist sie entweder kleiner
als Gott oder grofer oder ihm gleich; ist sie groBer, so
ist eben sie das hochste Gut, nicht Gott; auch kann sie

1 Vgl. hierzu Pohle, 1. c. S. 82.

2 De consid. 1. e. n. 15.

3 Cf. hierzu besonders Bernards 80. Rede in Cantica Migne 188 n. 6 ss.
pg. 1169 s. Divinitate, inquiunt, Deus est, sed divinitas non est Deus;
vgl. Denzinger, Enchiridion Nr. 829.



454 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

nicht kleiner sein, denn Gott ist ja, was er ist, durch sie;
ist sie endlich Gott vollig gleich, so gibt es nicht ein
héchstes Gut, sondern deren zwei, was dem katholischen
Sinne widerstreitet.? , Aber, entgegnen sie, leugnest du
etwa, daBl Gott die Gottheit besitze? Nein, aber was er
hat, das ist er. Leugnest du etwa, daBl Gott durch die
Gottheit ist? Nein, aber nur durch jene, die er selbst ist.
Hast du eine andere gefunden, so wahr mir Gott der Drei-
einige helfe: mein ganzer Trotz erhebt sich wider sie.“
Bernard zieht auch hier die letzten Konsequenzen: ent-
weder Dualismus in Gott, wie oben gezeigt, oder aber
Quaternitiat statt Trinitdt. Die Quaternitit aber ist nach
ihm die Signatur der Welt, Gott kommt die Trinitit zu.?

e) Auch darf zwischen dem Wesen Gottes und seinen
Eigenschaften kein realer Unterschied angenommen werden.
Non est in Deo, nisi Deus.? ,;Wohl spricht man von vielem,
was in Gott sich findet, aber von vielem, das eins ist ...
So nennen wir Gott beispielsweise grof}, gut, ‘gerecht und
Unzéhliges derart.“ ,Mdgen jene Dialektiker oder besser
Héretiker uns verschonen, welche dreist behaupten, die
GroBe, wodurch Gott grof ist, und ebenso die Giite, ver-
moge welcher er gut ist, . . . sei von Gott selbst verschieden.”
Der Grund fiir die entschiedene Ablehnung dieser Auf-
stellung ist derselbe, nadmlich die Zerkliftung der gott-
lichen Einheit in eine zahllose Vielheit. ,Sie sind
eins in Gott und mit Gott;* und weil eins in Gott und mit
ihm, sind sie unter sich identisch: Nec enim aliunde bonus,
quam unde magnus, nec aliunde iustus aut sapiens, quam
unde magnus et bonus, nec aliunde denique simul haec
omnia est, quam unde Deus et hoc quoque, nisi se ipso.*
Si diversa putemus, non quaternitatem habemus, sed cen-
tennitatem.> In Gott gibt es also keine Eigenschaften oder,
wie er sich ausdriickt, Formen, durch welche er informiert
wére: er ist auch mit einer einzigen Form zufrieden, und
diese ist er selbst: Non est formatus Deus: forma est. Non

t Cf., In cant. 1. c. n. 6.

¢ De consid. 1, e. e. 7. n. 16. Quaternitas orbem disterminat, non
signat Deitatem. Deus Trinitas est, Deus trium singularum personarum,
Si quartam divinitatem adicere placet interim ego hane, quae Deus non
est, persuasi mihi minime adorandam.

3 In cant. s. 80. n. 5.

4+ In cant. 1, c.

5 De consid, 1. ¢. n. 15.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 455

est affectus Deus, affectio! est. ,Das aber ist ein hohes
Lob fir Gott, von jeder Formlosigkeit sich frei zu bewahren:
mit einer Form, nidmlich sich selbst, zufrieden? zu sein.“

f) Aus ebendiesem Grunde sind in Gott nicht real
verschiedene Krifte wiein der Seele, oder gar materiell
verschiedene Teile wie am Leibe: Non affectibus distat, ut
anima; non partibus constat, ut corpus.

g) Ebenso ist in ihm jeder Fortschritt zum Voll-
kommeneren, jeder Riickschritt zum Unvollkommeneren, wie
uberhaupt jeder Wechsel ausgeschlossen; er ist nicht
blol unus in se, sondern ebenso unus sibi; er ist stets
derselbe, ewig sich selbst gleich, unverénderlich?®: nihil in
se, nisi se habet. Non ex tempore alterationem habet, non
in substantia alteritatem.*

h) Gott, das lautere Einfache (merum simplex),’ ver-
bindet mit dieser seiner Einfachheit zugleich die Einzig-
keit: Tam simplex Deus, quam unus est. Und diese seine
Einheit ist ebenso einzigartig und ohnegleichen wie seine
Einfachheit; ¢ seine Einheit ist eine iibergeschdpfliche; er
ist nicht bloB unus, sondern unissimus.” Das Wesen Gottes
schliefit ebenso die numerische Vielheit wie die physische
und metaphysische Komposition aus. ,Er trigt nichts in
sich, was er in eine Vielheit zerteilt, noch was er zur
Einheit verkniipft. Er ist eins, nicht geeinigt.“®

i) Zur Trinitdt ibergehend, wendet der hl. Bernard
sich selbst ein: ,Zerstéren wir, was wir ber die Einheit
gesagt haben, nicht dadurch, daB wir eine Dreiheit

1 De consid. 1. ¢. n. 17.

2 De consid. 1. ¢. n. 16.

» Deus unus est etiam sibi: et hoc vis tibi declarari? Idem est semper
et uno modo. Nec sic unus sol, nec sic una luna. Clamat uterque, non
esse unum sibi; ille motibus, illa et defectibus suis. Deus autem non
modo unus sibi et in se unus est. De consid. 1. ¢. n. 17

4 De consid. 1. e,

5 Non est compositus, merum simplex est. De consid. 1. c.

% Est antem unum egt quomodo aluid nihil. De consid. 1. e.

" Si diei possit, unnissimus est. De consid. 1. c., ein Gedanke, den
auch der hl. Thomas sich zu eigen machte. Mit Berufung auf Bernard
bemerkt er: Inter omnia, quae recte unum dicuntur, arcem tenet unitas
Trinitatis (S. th. I 2, qu. 11. a. 4.) und die Frage, utrum Deus maxime
unus sit, bejaht er mit der Bemerkung, daf} jenes Wesen maxime unus
sei, das am meisten ,Sein® und zugleich véllige , Ungeteiltheit® aufweise,
was allein von Gott, dem ,subsistierenden und in jeder Art einfachen
Sein* zutreffe.

8 De consid. 1. ¢. n. 16.



456 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

einfihren?“ Und er antwortet: ,Nein, vielmehr bestdtigen
wir dieselbe: wir nennen den Vater, nennen den Sohn,
nennen den HI. Geist, aber nicht als drei Goétter, sondern
als einen Gott. Was soll es nun aber mit dieser zahllosen
Zahl, wenn ich so sagen darf? '

Ich unterscheide, sagst du, was ich zidhle, von dem,
was ich nicht zdhle. Die Substanz ist nur eine, der Per-
sonen aber sind drei. Was ist also wunderbar, was auch
nur unklar in dieser Sache?* Trefflich bestimmt nun der
Heilige die Grenzen des Mysteriums, das aller theo-
logischen Deutung verschlossen bleibt, wenn er fortfihrt:
o,Nichts (ndmlich bleibt unklar), wenn man die Personen
von der Substanz getrennt denkt. Da nun aber jene drei
Personen jene eine Substanz sind und die eine Substanz
die drei Personen; wer vermdchte da in Gott die Zahl zu
leugnen? Sind es ja doch drei! Und doch, wer wagte
zu zdhlen? Sind sie ja doch nur eins! Hiltst du das
aber fur leicht erklirlich, daB du drei sagst, so sage, was
du gezihlt hast: die Naturen? es ist nur eine; die Gott-
heit? es ist nur eine. Nicht doch! ich zihle die Personen,
sagst du. Was fiir Personen; etwa solche, die nicht jene
eine Natur, jene eine Wesenheit, jene eine Substanz, jene
eine Gottheit sein sollen? Bist du katholisch, so wirst du
das keinesfalls zugeben.“!

Der schwierige und uniiberwindbare Fragepunkt in
der Trinitidt ist der, wie die eine gottliche Natur in allen
drei Personen als numerisch eine subsistieren konne,
ohne selbst geteilt zu sein, bezw. wie die drei Personen
dieselbe eine Natur besitzen kOénnen, ohne selbst in eine
Person zusammenzufallen; inwiefern also die Dreiheit der
Personen nicht die Einheit der Natur bezw. die Einheit
der Natur die Dreiheit der Personen zerstort.

Der Schliissel zur Losung ist nach Bernard nicht
in der gottlichen Substanz zu suchen, sondern in den mit
den Personen selbst identischen persénlichen Proprie-
tdten. Personarum proprietates, non aliud quam per-
sonas . . . fides catholica confitetur.? Die Substanz darf

1 De consid. 1. ¢. n. 17. cf. Symb. Athan. bei Denzinger, Enchiridion
Nr. 136. Fides autem catholica haec est, unum Deum in Trinitate et Tri-
nitatem in unitate veneremur; neque confundentes personas, neque sub-
stantiam separantes,

2 De consid. 1. e. n. 18. Bernard nimmt den Begriff ,persénliche
Proprietiten* nieht in jenem von der Dogmatik fixierten weiteren Sinne,



Die Gotteslehre des hl, Bernard. 457

von den drei Personen in keiner Weise geschieden werden:
die drei Personen sind die eine gottliche Substanz.
Anderseits sind dieselben drei Personen auch mit den
drei Personalproprietiten identisch. Ihre gegenseitige Ver-
schiedenheit ist keine blofl logische oder virtuelle, die drei
gottlichen Personen sind nicht blol ,hohle Namen und
inhaltsleere Worte“,! sondern so real verschieden, als die
Personen selbst tatséichlich bestehen. Daraus ergibt sich
von selbst zwischen den Personen ein relativer Gegensatz,
aber ein rein personlicher, nicht ein solcher, der die gott-
liche Natur selbst zerteilte. Alius procul dubio Pater atque
alius Filius, quamvis non aliud Pater quam Filius; nam
per Alius et Aliud novit pietas fidei caute inter perso-
narum proprietates et individuam essentiae unitatem discer-
nere et medium iter tenens regia incedere via: ut nec
declinet ad dexteram confundendo personas nec respiciat
ad sinistram substantiam dividendo. So sehr die Personen
als solche verschieden sind, ebensosehr besitzen sie die
eine gottliche Natur gemeinsam ganz und ungeteilt, so daB
jede Person das alles ist, was die beiden iibrigen und um-
gekehrt. Wir fihren hierfiir die klassische, gegen Abilard
gerichtete Stelle an, weil sie das Verhiltnis der Dreifaltig-
keit zur Dreieinigkeit trefflich zum Ausdruck bringt. ,Der
Vater ist alles, was der Vater und der Sohn und der
HI1. Geist sind; der Sohn ist alles, was er selbst und der
Vater und der HI. Geist sind; alles ist auch der HI. Geist,
was er selbst und Vater und Sohn sind. Und das eine
»Alles® ist alles (schlechthin); es ist nicht iiberstrémend
in Dreien zusammen, noch vermindert in jedem einzeln.
Denn das wahre und hoéchste Gut, das sie sind, teilen sie
nicht unter sich teilweise (particulariter dividunt), da sie
es nicht teilnehmend besitzen (participaliter possident),

wonach unter ihnen alle sechs Personeneigentiimlichkeiten verstanden werden,
sondern er versteht darunter nur jene proprietates, welche zum Unterschied
von diesen als proprietates personales oder relationes originis bezeichnet
werden und welche die eigentlich auszeichnende Eigentiimlichkeit jeder
Person bilden, also die subsistierenden, personbildenden Relationen der Vater-
schaft, Sohnschaft und Geistschaft. Darum identifiziert er mit Recht die
Personen mit diesen Proprietiten selbst, womit er nur dem allgemein an-
erkannten Axiom Ausdruck verleiht: Personae divinae sunt relationes sub-
sistentes et substantiales. cf. Heinrich, Lehrbuch der Dogmatik, Mainz 1900.
II. S. 193 und Pohle, Dogmatik, 1. Bd. S. 328.

t Neque enim nomina vacua sunt, nec absque significantia cassae
voces. De consid. 1. e. n, 18.



4H8 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

sondern ebendies wesenhaft sind. Denn daBl dem einen
mit vollem Rechte der Ursprung aus dem anderen oder
eine Beziehung zum anderen beigelegt wird, das soll ledig-
lich die Personen kennzeichnen, nicht die Einheit zerteilen
(personarum designatio est, non unitatis divisio). Wiewohl
es nimlich vom gesunden, katholischen Sinne nicht ab-
weicht, in der wunaussprechlichen und unbegreiflichen
Wesenheit Gottes von der einen Person und der anderen
zu reden, wie es ja die Eigentiimlichkeiten der Personen
erfordern (id quidem requirentibus proprietatibus perso-
narum), so findet sich hier gleichwohl nicht eines und
etwas anderes (also Wesenverschiedenheit), sondern schlecht-
hin eines! (simplex unum).“

Im tibrigen bleibt die hl. Dreifaltigkeit fiir Bernard
ein undurchdringliches Geheimnis, das geglaubt und
verehrt, nicht durchforscht und entschleiert sein
will. ,Fragt jemand, wie das sein kann, was wir als
katholische Lehre aufstellen: er lasse es beim Glauben
bewendet sein, dall es so ist. Es ist fiir die Vernunft

t Tract. de error. Abael. c. 2. n. 4 Migne tom. 182 pg. 1058. Bernard
macht Abdlard beziiglich seiner Trinitdtslehre zum Vorwurf: Ponit in Trini-
tate gradus, in Maiestate modos, numeros in aeternitate. — Deum Patrem
plenam esse potentiam, Filinm quandam potentiam, Spiritum sanctum nullam
potentiam; atque hoc esse Filium ad Patrem, quam quod speciem ad genus,
quod materietatem ad materiam, quod hominem ad animal, quod aereum
sigillum ad aes. Abilard bestritt zwar die Berechtigung dieser Bernardi-
nischen Vorwiirfe und wies sie als falsch und boshaft zuriick; allein seine
spekulativen Erkldrungsversuche der Trinitdt auf dem Wege verschiedener
absoluter Attribute, statt der relativen Gegensitze personlicher Relationen,
waren jedenfalls verfehlt und bargen sicherlich die Gefahr der von Bernard
signalisierten Irrtiimer in sich. Er lehrte (Apologia e. 5. n. 3 pg. 1058),
die Allmacht sei die personbildende Proprietit des Vaters, die Weisheit die
des Sohnes, die Giite die des Hl. Geistes. Die Allmacht des Vaters aber
bestehe in gerendo et discernendo, die Weisheit des Sohnes sei potentia,
aber nur potentia quaedam, ndwlich potentia discernendi, weshalb der Vater
zum Sohne sich verhalte, wie das genus zur species, also wie animal zu
homo oder das Erz zum erzenen Siegel. Daher lasse sich von der Weis-
heit sagen, daf} sie Macht sei, aber nicht umgekehrt (Abael. Theol. lib. 2.
pg. 1083). Mit Recht wendet Bernard gegen diesen Erkldrungsversuch ein,
daff er zur Personalkonfusion fiihre: Iuxta tuam similitudinem ad instar
praecedentium ex hoe, quod Filius est, exigat, ut Pater sit; hoc est, ut qui
Filius est, Pater sit, quamquam non e converso. Si hoc dicis, haereticus
es, si non dieis, vacat similitudo. Auch erblickt er hierin eine Beeintrichti-
cung des Sohnes: Forte timet iniuriam facere Patri, si tantum tribuat
Filio quantum et ipsi et cui non audet potentiam dare integram concedit
dimidiam. In dhnlicher Weise widerlegt Bernard den Abilardschen Er-
klirungsversuch hinsichtlich des HI. Geistes. Vgl. hierzu die propos.
damnatae bei Denzinger Nr. 310 ff,



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 459

undurchdringlich, fiir die Meinung unzweifelhaft, fiir den
Glauben ausgemacht® . .. Serutari hoe temeritas est; credere
pietas est; nosse vita et vita aeterna est.!

k) Auch das Verhidltnis Gottes zum Geschaffenen
zeichnet Bernard in wenigen, aber kréiftigen Strichen.

Ein Modus des Geschaffenen ist die Zeit: Gott ist
uiberzeitlich. ,Wer ist Gott? Derjenige, dem die Jahr-
hunderte nicht zueilen noch entweichen, ohne jedoch gleich
ewlg zu sein“ (cul saecula nec accesserunt, nec decesse-
runt, nec coaeterna tamen). Die Zeiten kommen und gehen
und mit ihnen die Dinge, aber sie kommen nicht und gehen
nicht fur Gott, der dem Wechsel der Weltdinge und damit
der Weltzeit enthoben, der iiber aller Zeit, der ewig ist.
Wohl lduft die Zeit neben der Ewigkeit einher oder, wie
Bernard sich ausdriickt, unter Gott dahin, ohne jedoch
ihn selbst in ihren Strom hineinzuziehen. Tempora sub
ea (sc. ss. Trinitate) transeunt, non ei. Futura non ex-
pectat, praeterita non recogitat, praesentia non experitur.?
Die Zeit koexistiert wohl mit der Ewigkeit, aber nicht als
Teil derselben, sondern als deren Negation: sie ist das nunc
transiens, jene das nunc stans.”

Auf das urséichliche und rdumliche Verhiltnis
Gottes zur Welt tbergehend, fragt der Heilige aber-
mals: ,,Was ist Gott?“ Und er antwortet mit dem hl. Paulus:
,2Aus dem alles und durch den alles und in dem alles ist“
(Rom. 11. 36). Und diese Worte in antithetischer Weise
erlauternd, fahrt er fort: Ex quo omnia, creabiliter, non
seminabiliter — eine ebenso knappe als treffende Ableh-
nung des pantheistischen Emanatismus. Die Welt
ist von Gott als von ihrer wirkenden Ursache ausgegangen,
nicht aus Gott ausgeflossen als aus ihrer materiellen

1 De consid. 1. c. c./ll. n. 24.

* In cant. s. 80. n.i5.

3 Illa visio (se. beata) stat, quia forma stat, quae tunc videtur; est
enim: nec ullam capit ex eo quod est, fuit, vel erit, mutationem. Tolle
nempe: Fuit et Erit; unde iam tansmutatio aut vicissitudinis obumbratio?
At guiquid veniens ex eo quod Fuit non cessat tendere in id quod Erit,
transitum sane habet per Est, sed omnino non est. Nam quomodo est,
quod nunquam in eodem statu permanet? Solum proinde vere est, quod
nec a Fuit praeciditur, nec ab KErit expungitur; sed solum atque incexpug-
nabile remanet ei Est et manet quod est. Nec Fuit sane tollit illi esse
ab aeterno; nec Erit esse in aeternum; ac per hoc sibi vindicat verum esse
id est increabile, interminabile, invariabile. In cant. s. 31. n. 1. tom. 183
pg. 940.



460 Die Gotteslehre des hl. Bernard

Urquelle, sonst miiite Gott selbst stofflich sein, wenigstens
im Sinne der scholastischen materia prima, die als un-
bestimmtes Sein die Welt aus sich entlifit und so sich
selbst zur Welt verwirklicht und bestimmt. Ex quo omnia,
betont dementsprechend Bernard, non de quo, quia non
est materia Deus: efficiens causa est Deus, non materialis.!
Absit, ut de sua incorrupta incorruptibilique substantia
tam multa fecerit; etsi bona corruptibilia tamen.

yDurch den alles ist; du darfst keinen anderen als
Urheber und einen anderen als Bildner annehmen,“ womit
er eine zweite Irrlehre inbezug auf die Weltschopfung,
den manichfiischen Dualismus abweist, eine Anschau-
ung, die seit den Tagen des Gnostizismus nie voéllig aus-
gestorben war und auch zu Bernards Zeiten in der Sekte
der Henrizianer, der Vorlidufer der eigentlichen Albigenser
in Sudfrankrelch sich regte.? Wie die Weltschopfuno nicht
mit Ubertreibung gedacht werden darf als Emanation aus
Gott auf dem Wege der Selbstentleerung, so darf sie auch
nicht unterschéitzt werden als bloBe Gestaltung und
Umbildung einer priexistenten Materie: ,,Umsonst suchen
die Philosophen nach einem Stoffe. Gott bedurfte keines
Stoffes. Denn er brauchte keine Werkstitte und keinen
Werkmeister. Er hat alles durch sich selbst gemacht.
Woraus? Aus nichts. Denn hat er es nur aus etwas anderem
gemacht, so hat er dieses nicht gemacht und mithin nicht
alles;“ zwischen beiden Extremen in der Mitte liegt der
Begriff der Weltschopfung als einer Hervorbringung der
Weltdinge nach ihrer ganzen Substanz und ihren Akzi-
denzien, wie Bernard sie hier in Ubereinstimmung mit der
gesamten Theologie vortrigt.s

yIn dem alles, nicht dem Orte, sondern der Kraft nach,“
womit das Verhiltnis Gottes zum Raume nach seiner nega-
tiven und positiven Seite gekennzeichnet wird. ,,Du fragst,
bemerkt Bernard, die Raumbeziehung Gottes nidher
erorternd, ,wenn in ihm alles ist, wo ist er selbst? Ich

t Cf. In cant. s. 4. n. 4. pg. 798. Esse est ergo omnium, quae facta
sunt, ipse factor eorum, sed causale, non materiale.

2 Vgl. tiber diese Sekte die interessanten Ausfiihrungen Bernards in
seiner 65. und 66. Rede zum Hohenliede, wo er deren Irrtiimer in extenso
widerlegt und die Sekte ausdriicklich als manichéisch kenozeichnet (s. 66 n. 7).

8 Cf. Die Definition des Schopfungsbegriffes bei Thomas 8. th. I aqu.
65. a. 3. als productio alicuiusrei secundum totam suam substantiam nullo
praesupposito, quod sit vel increatum vel ab aliquo creatum.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 461

finde eher alles andere, als einen Ort, der ihn zu fassen
vermdéchte. Du fragst, wo er nicht ist? Auch das vermag
ich nicht zu sagen: welcher Ort ist ohne Gott? Gott ist
unfalBlbar; aber du hast nicht zu wenig erfafit, wenn du
so viel fiir ausgemacht héaltst, daBl derjenige nirgend ist,
der von keinem Ort umschlossen wird und daB derjenige
nirgend nicht ist, der von keinem Orte ausgeschlossen! ist.“
Gott ist im Raum #dhnlich wie in der Zeit: nimlich in
keinem Raume nach Art der riumlichen Dinge, so daB
er von einem bestimmten Orte umschlossen wire, etwa
nach Art materieller Dinge ganz im Ganzen und teilweise
in jedem Teile des Raumes (die circumscriptive Gegen-
wart), oder auch nach Art immaterieller Wesen (Seele und
Engel), ganz im Ganzen und ganz in jedem Teile des
Raumes, aber nicht iiber einen bestimmten Raum hinaus-
ragend (die definitive Gegenwart). Gott ist an keinem
Orte und an jedem Orte; an keinem, insofern als er nirgend
riumlich umgrenzt ist, und an jedem, insofern er iiberall
ganz und ungeteilt zugegen ist, so dafl kein Ort seiner
Gegenwart entbehrt: Suo sublimi ac incomprehensibili
modo sicut omnia in ipso, sicipse in omnibus; im winzigsten
Teile des Weltraumes wie im ganzen Universum ist Gott
prisent, aber weder so, dal} er teilweise im Teile und nur
im Ganzen ganz, also rdumlich im Weltraum wire, noch
auch so, daB die Grenzen des Weltraumes die Grenzen
seiner Gegenwart bildeten: Loca omnia continet et quae-
que suis ordinat locis nusquam contenta locorum;? viel-
mehr ist er im ganzen Weltraum wie in jedem Teile ganz
gegenwiirtig, ohne dall die Grenzen des Weltraumes die
Grenzen seines Wesens und seiner Gegenwart bilden. ,Wo
ist er? Doch was sage ich armseliger Mensch:-— wo ist
er nicht? Er ist hoher als der Himmel, tiefer als die
Holle, weiter als die Erde, ausgebreiteter als das Meer.
Er ist nirgend und ist iiberall; denn er fehlt an keinem
Ort und wird von keinem umschlossen.“? Gott ist also
unriumlich und iberrdumlich. Nicht die Geschoépfe
bestimmen seine Gegenwart und sind der Ort seines
Wohnens; vielmehr ist er selbst sein eigener Ort und
darum vor und iiber aller geschépflichen Ortlichkeit. ,,Wo

1 De consid, 1. ¢. n. 14.
2 In cant. s. 80. n. 5.
3 De div. s. 4. n. 2. t. 183 pg. 5b52.



462 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

er war, bevor die Welt war, da ist er. Du brauchst also
nicht weiter zu fragen, wo er war. Auler ihm war nichts.
Also war er in sich selbst.“! Und Bernard findet den
inneren Grund der Unbegrenztheit Gottes in der unerme0-
lichen Macht und dem unbeschrénkten Reichtum seiner
Natur. Die Grole geistiger Wesen bestimmt sich nach der
Leistungsfihigkeit ihrer Krifte, darum ist Gott unbegrenzt
nach Raum und nach Zeit.2

Die Grundgedanken seiner Gotteslehre fafit Bernard in
seiner 80. Rede zum Hohenliede (n. 5.) in folgende knappe
und markige S#tze zusammen, die wir ihrer klassischen
Schonheit wegen nicht ibergehen mdéchten: ,Sola summa
et increata natura, quae est Trinitas Deus, hanc sibi vindicat
meram singularemque suae essentiae simplicitatem, ut non
aliud et aliud, non alibi quoque et alibi, sed ne modo
quidem et modo inveniatur in ea. Nempe in semet manens,
quod habet est, et quod est, semper et uno modo est. In
ea et multa in unum et diversa in idem rediguntur, ut
nec de numerositate rerum sumat pluralitatem, nec alterati-
onem de varietate sentiat. Loca omnia continet et quae-
que suis ordinat locis nusquam contenta locorum. Tempora
sub ea transeunt, non ei. Futura non expectat, praeterita
non recogitat, praesentia non experitur.”

! De consid. 1. c. n. 14. cf. Augustin In ps. 122. n. 4. ed. Maur.
tom. IV. pg. 1396. Antequam faceret Deus coelum et terram, ubi habi-
tabat? . . . In se habitabat Deus, apud se habitabat Deus et apud se
est Deus,

2 Deus est longitudo sine protensione, latitudo sine distensione. In
utroque pariter locales quidem excedit temporalesque angustias, sed liber-
tate naturae non enormitate substantiae. Tali modo immensus, qui omnia
fecit in mensura et quamvis immensus, hic {amen modus ipsius immensi-
tatis. De consid. ¢. 13. n. 28.



	Die Gotteslehre des Hl. Bernhard

