
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Artikel: Die Gotteslehre des Hl. Bernhard

Autor: Ries, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


450 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

DIE GOTTESLEHRE DES HL. BERNARD.

Von DR. J. RIES.

—rnSfima-—

In seiner klassischen Schrift De consideratione (lib. V.
c. 6—8 und 11—14 Migne P. L. tom. 182 pg. 795 ss.) gibt
der große Abt von Clairvaux eine treffliche Lehre von
Gott, die, wenn auch nicht in allweg erschöpfend, doch
wert ist, in ihren Grundzügen dargelegt zu werden.

„Gehe," so schreibt er zu Anfang des 6. Kapitels im
5. Buche, „an den seligen Geistern vorüber; vielleicht ist
auch dir vergönnt, mit der Braut zu sprechen: «Kaum
war ich an ihnen vorüber, da fand ich ihn, den meine
Seele liebt.» (Cant. 3. 4). Wer ist es? Ich finde keine
bessere Bezeichnung als: «Der da ist.» Diese Antwort
hat er selbst über sich gewünscht; sie hat er selbst gelehrt,
da er zu Moses sprach: «Der da ist, hat mich zu euch
gesandt.» (Exod. 3. 14)."

a) Damit baut Bernard seine Gotteslehre auf dem festen
Fundament des absoluten, göttlichen Seins auf. Die Lehre,
daß in Gott Sein und Wesenheit identisch seien, ist ihm
die treffendste Charakterisierung des Wesens Gottes: nil
eompetentius aeternitati, quae Deus est (sc. quam quod
est); die Aseität bezw. Autusie ist ihm jene Vollkommenheit,

in welcher alle übrigen göttlichen Attribute enthalten
sind und welche deshalb die Theologie, wie üblich, als
„metaphysisches Wesen Gottes" betrachtet: denn sie
unterscheidet „Gott durchgreifend von allem Nichtgöttlichen"
und „bildet die Wurzel aller übrigen Attribute, so daß diese
aus ihr sich ableiten lassen".1

Beide Momente finden wir auch bei Bernard ins Auge
gefaßt: er reduziert alle göttlichen Eigenschaften
auf die Autusie, wenn er sagt: Si bonum, si magnum,
si beatum, si sapientem vel quiquid tale de Deo dixeris:
in hoc verbo instauratur quod est, Est. Nempe hoc est esse,
quod haec omnia esse. Si ea dixeris, nihil addidisti, si
non dixeris, nihil minuisti.2 Bernard leitet aber ebenso

1 Pohle, Dogmatik 1. S. 78 ef. Thomas Ia qu. 13 a. 11. Cum esse
Dei sit ipsa eius essentia, manifestum est, quod inter alia nomina hoe
(se. qui est) maxime proprie nominat Deum.

2 De consid. lib. V c. 6 n. 13 Migne P. L. tom 182 pg. 795.



Dio Gottealehre des hl. Bernard. 451

aus diesem Attribute den durchgreifenden Unterschied
zwischen Gott und Geschöpf her. Wir schreiben auch
den Geschöpfen ein Sein zu, aber in ganz anderem Sinne
wie Gott. Das Sein Gottes ist ein „einzigartiges, höchstes
Sein", im Vergleich zu welchem alles geschöpfliche Sein
eher verdient, „ein Nichtsein genannt zu werden, als ein
Sein".1 Das göttliche Sein darf nicht auf ein und dieselbe
Linie mit dem geschöpflichen gestellt, Gott selbst nicht
in die Sinneskategorie der geschaffenen Dinge eingereiht
werden. Das Sein Gottes ist keine Bestimmtheit, kein
modus seines Wesens, von diesem selbst verschieden und
scheidbar, wie bei den Geschöpfen, sondern mit diesem
Wesen selbst identisch; m. a. W.: Gott ist das subsistierende,
lautere Sein (actus purus). Ille autem, qui idem ipse est,
qui dixit: ego sum, qui sum (Ex. 3.14), veraciter est, cui
est esse, quod est.2 Gott ist „das Sein", die Geschöpfe haben
ein Sein. Im Sein Gottes ist alles enthalten, was zu seinem
Wesen gehört; wer ihn also den „Seienden" nennt, der
nennt alles, was sich von Gott aussagen läßt, bezeichnet ihn
als den absolut Vollkommenen, quo nihil melius cogitari
potest.3

Das Sein der Geschöpfe verdient im Vergleich zum
göttlichen Sein nur uneigentlich diesen Namen; denn
es ist dem göttlichen Sein nur analog, nicht gleichartig
und besteht nur durch Teilnahme am göttlichen Sein, nicht
in und durch sich selbst. In diesem Sinne verstehen sich
Bernards Worte: Ipse sibi, ipse omnibus est (sc. esse). Ac
per hoc ipse quodammodo est solus, qui suum ipsius est
et omnium esse.1 Mithin ist die Aseität der Ausdruck
der absoluten Vollkommenheit Gottes; einer
Seinsvollkommenheit, die durch kein Attribut gesteigert werden
kann.

b) Sie ist aber ebenso der Ausdruck für die
Notwendigkeit dieses absolut vollkommensten Seins.
Weil mit seinem Wesen identisch, ist das Sein Gottes von
ebendiesem Wesen untrennbar und kann demselben niemals
abgehen; es ist zugleich die Urquelle alles geschöpflichen,

1 Jam si vidisti hoc tarn singulare, tarn summum esse; norme in com-
paratione huius quidquid hoc non est, indicas potius non esse quam esse?
De con8id. 1. c.

2 De div. s. 4 n. 2 Migne P. L. tom. 188 pg. 552.
3 De consid. 1. c. c. 7. n. 15.
4 De consid. 1. c. n. 13.

31*



452 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

kontingenten Seins. „Was ist Gott? Der, ohne welchen
nichts ist. So wenig er selbst ohne sich sein kann, ebensowenig

kann irgend etwas ohne ihn sein." 1

c) Bernard berührt damit eine Frage, welche uns noch
tiefer in die Eigenart des göttlichen Seins zum Unterschied

vom geschaffenen einführt, die Frage nämlich nach
dem Ursprung desselben. Quid est Deus? Und seine
Antwort lautet: Principium; „diese Antwort", fügt er hinzu,
„hat Gott selbst über sich gegeben" (Joh. 8. 25).

Gott ist der Uranfang, aus dem alles seinen Anfang
genommen, weshalb der Anfang Gottes mit dem der
Geschöpfe ebensowenig sich vergleichen läßt, wie sein Sein
mit dem ihrigen. „Man spricht von vielen Prinzipien in
den Dingen, aber nur mit Rücksicht auf Späteres." Schlägt
man den umgekehrten Weg ein nach rückwärts, schaut
man von einer Sache auf das, was vorausgeht, so trifft man
auf etwas anderes, was Prinzip oder Existenzgrund dieser
Sache ist, m. a. W.: so wenig dem Geschöpfe aus sich selbst
eigentliches und wahres Sein, ebensowenig kommt ihm
eigentliche und wahre Kausalität zu; wie jenes nur parti-
zipiertes Sein, so ist auch diese nur causalitas per parti-
cipationem, eine Anteilnahme an jener ersten und höchsten
Kausalität, die nicht Ursprung durch Teilnahme an einem
anderen, sondern „wahrer, einfacher, weil ursprungloser

Ursprung2 ist"; alle Kausalität der Geschöpfe ist
nur relativ wie ihr Sein, weil auf der absoluten Kausalität
Gottes ruhend, der am Uranfang aller Kausalitätsreihen
steht und den Grund seines Seins und Lebens in sich selbst
hat, allem übrigen aber Kausalität verleiht. Er ist ohne
Anfang: Ex quo Universum coepit ipsum profecto minime
coepit.3 Denn alles, was einen Anfang hat, steht unter
dem Gesetze vom zureichenden Grunde, das unter Annahme
eines Anfanges in Gott auch auf ihn Anwendung fände:
Nam si coepit, aliunde coeperit necesse est. Diese
ausnahmslose Geltung des Kausalitätsprinzips für alles.
Anfangende folgt von selbst aus dem zweiten Grundgesetz
des Werdens und Denkens, nämlich dem des Widerspruchs.

1 De consid. 1. c.
- Multa in rebus dicuntur principia, sed respectu posteriorum, alioquin

si aliquid praecedens respieias, ipsum potius principium dabis. Quam ob

rem si quaeras verum simplexque principium invenias, quod principium
non habuerit. De consid. 1. c.

3 De consid. 1. c.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 453

„Durch sich selbst hat nichts angefangen. Es müßte denn
jemand glauben, daß etwas, was noch nicht war, sich selbst
geben konnte, daß es anfing zu sein; oder es sei etwas
gewesen, bevor es war." Auf Gott als erste Ursache der
Dinge kann mithin das Kausalitätsgesetz im Sinne der
Geschöpfe keine Anwendung finden; hätte er in einem
anderen seinen Grund, so wäre er nicht die erste Ursache;
diese muß vielmehr den Grund ihrer Existenz in sich selbst
tragen derart, daß in ihm Sein und Wesen voneinander
nicht getrennt und daß alles, was in ihm möglich, auch
wirklich ist. Gott muß mithin causa sui sein, nicht im
Sinne einer Selbstverwirklichung, sondern der
Selbstwirklichkeit, die einer Verwirklichung nicht bedarf, ja
einer solchen nicht fähig ist, weil Wirklichkeit und Wesenheit

bei ihm in eins zusammenfallen.1
d) So wenig wie der Gegensatz von Möglichkeit und

Wirklichkeit, ebensowenig kann der Gegensatz von
Substanz und Subsistenz in Gott statthaben. Quid est Deus?
quo nihil melius cogitari potest. Si approbas, non oportet
assentiaris, esse aliquid, quo Deus sit et quod Deus non
sit.2 Dieser Satz richtet sich gegen Gilbert de la Porree3
und gegen seinen extremen Realismus in Anwendung auf
die Gotteslehre. Bernard läßt sich auf die philosophische
Streitfrage selbst nicht ein: er gesteht zu: „Der Mensch
ist durch die Menschheit Mensch, aber er ist nicht die
Menschheit selbst," ohne die Art des Unterschiedes, der
zwischen homo und humanitas obwaltet, näher zu prüfen.
Er verwahrt sich nur gegen eine Übertragung dieses
Unterschiedes auf Gott mit folgendem, durchschlagendem
Syllogismus: Wenn die Gottheit, durch welche Gott ist, nicht
mit Gott identisch ist, so ist sie entweder etwas anderes,
oder sie ist nichts. „Schwerlich dürftest du zugeben, daß
sie nichts ist, da du ja so sehr ihre Notwendigkeit für
Gott betonst, daß Gott ohne sie nicht bloß nicht sein kann,
sondern daß er durch sie schlechthin ist." Ist sie mithin
etwas, aber nicht Gott selbst, so ist sie entweder kleiner
als Gott oder größer oder ihm gleich; ist sie größer, so
ist eben s i e das höchste Gut, nicht Gott; auch kann sie

1 Vgl. hierzu Pohle, 1. c. S. 82.
2 De consid. 1. c. u. 15.
3 Cf. hierzu besonders Bernards 80. Eede in Cantica Migne 188 n. 6 ss.

pg. 1169 s. Divinitate, inquiunt, Deus est, sed divinitas non est Deus;
vgl. Denzinger, Enchiridion Nr. 329.



454 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

nicht kleiner sein, denn Gott ist ja, was er ist, durch sie;
ist sie endlich Gott völlig gleich, so gibt es nicht ein
höchstes Gut, sondern deren zwei, was dem katholischen
Sinne widerstreitet.1 „Aber, entgegnen sie, leugnest du
etwa, daß Gott die Gottheit besitze? Nein, aber was er
hat, das ist er. Leugnest du etwa, daß Gott durch die
Gottheit ist? Nein, aber nur durch jene, die er selbst ist.
Hast du eine andere gefunden, so wahr mir Gott der
Dreieinige helfe: mein ganzer Trotz erhebt sich wider sie."
Bernard zieht auch hier die letzten Konsequenzen:
entweder Dualismus in Gott, wie oben gezeigt, oder aber
Quaternität statt Trinität. Die Quaternität aber ist nach
ihm die Signatur der Welt, Gott kommt die Trinität zu.8

e) Auch darf zwischen dem Wesen Gottes und seinen
Eigenschaften kein realer Unterschied angenommen werden.
Non est in Deo, nisi Deus.3 „Wohl spricht man von vielem,
was in Gott sich findet, aber von vielem, das eins ist
50 nennen wir Gott beispielsweise groß, gut, gerecht und
Unzähliges derart." „Mögen jene Dialektiker oder besser
Häretiker uns verschonen, welche dreist behaupten, die
Größe, wodurch Gott groß ist, und ebenso die Güte,
vermöge welcher er gut ist,... sei von Gott selbst verschieden."
Der Grund für die entschiedene Ablehnung dieser
Aufstellung ist derselbe, nämlich die Zerklüftung der
göttlichen Einheit in eine zahllose Vielheit. „Sie sind
eins in Gott und mit Gott;" und weil eins in Gott und mit
ihm, sind sie unter sich identisch: Nec enim aliunde bonus,
quam unde magnus, nec aliunde iustus aut sapiens, quam
unde magnus et bonus, nec aliunde denique simul haec
omnia est, quam unde Deus et hoc quoque, nisi se ipso.4
51 diversa putemus, non quaternitatem habemus, sed cen-
tennitatem.5 In Gott gibt es also keine Eigenschaften oder,
wie er sich ausdrückt, Formen, durch welche er informiert
wäre: er ist auch mit einer einzigen Form zufrieden, und
diese ist er selbst: Non est formatus Deus: forma est. Non

1 Cf. Iri cant. 1. e. n. 6.
- De consid. 1, c. o. 7. n. 16. Quatornitas orbem disterminat, non

signât Deitatem. Deus Trinitas est, Deus triam singularum personarum.
Si quartam divinitatera adioere placet interim ego hanc, quae Deus non
est, persuasi mihi minime adorandam.

3 In cant. s. 80. n. 5.
3 In cant. 1. c.
6 De consid. 1. c. n. 15.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 455

«st affectus Deus, affectio1 est. „Das aber ist ein hohes
Lob für Gott, von jeder Formlosigkeit sich frei zu bewahren:
mit einer Form, nämlich sich selbst, zufrieden2 zu sein."

f) Aus ebendiesem Grunde sind in Gott nicht real
verschiedene Kräfte wiein der Seele, oder gar materiell
verschiedene Teile wie am Leibe: Non affectibus distat, ut
anima; non partibus constat, ut corpus.

g) Ebenso ist in ihm jeder Fortschritt zum
Vollkommeneren, jeder Rückschritt zum Unvollkommeneren, wie
überhaupt jeder Wechsel ausgeschlossen; er ist nicht
bloß unus in se, sondern ebenso unus sibi; er ist stets
derselbe, ewig sich selbst gleich, unveränderlich3: nihil in
se, nisi se habet. Non ex tempore alterationem habet, non
in substantia alteritatem.4

h) Gott, das lautere Einfache (merum simplex),5
verbindet mit dieser seiner Einfachheit zugleich die Einzigkeit:

Tarn simplex Deus, quam unus est. Und diese seine
Einheit ist ebenso einzigartig und ohnegleichen wie seine
Einfachheit;6 seine Einheit ist eine übergeschöpfliche; er
ist nicht bloß unus, sondern unissimus.7 Das Wesen Gottes
schließt ebenso die numerische Vielheit wie die physische
und metaphysische Komposition aus. „Er trägt nichts in
sich, was er in eine Vielheit zerteilt, noch was er zur
Einheit verknüpft. Er ist eins, nicht geeinigt."3

i) Zur Trinität übergehend, wendet der hl. Bernard
sich selbst ein: „Zerstören wir, was wir über die Einheit
gesagt haben, nicht dadurch, daß wir eine Dreiheit

1 De consid. 1. c. n. 17.
2 De consid. 1. c. n. 16.
3 Deus unus est etiam sibi: et hoc vis tibi declarari? Idem est semper

et uno modo. Nec sic unus sol, nee sic una luna. Clamat uterque, non
esse unum sibi; ille motibus, illa et defectibus suis. Deus autern non
modo unus sibi et in se unus est. De consid. 1. c. n. 17

4 De consid. 1. c.
5 Non est eompositus, merum simples est. De consid. 1. c.
6 Est autem unum eft quomodo aluid nihil. De consid. 1. c.
1 Si dici possit, unnissimus est. De consid. 1. e., ein Godante, den

auch der hl. Thomas sich zu eigen machte. Mit Berufung auf Bernard
bemerkt er: Inter omnia, quae recte unum dicuntur, arcem tenet unitas
Trinitatis (S. th. I a. qU. n. a. 4.) und die Frage, utrum Deus maxime
unus sit, bejaht er mit der Bemerkung, daß jenes Wesen maxime unus
sei, das am moisten „Sein" und zugleich völlige „Ungeteiltheit" aufweise,
was allein von Gott, dem „subsistierenden und in jeder Art einfachen
Sein" zutreffe.

8 De consid. 1. c. n. 16.



456 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

einführen?" Und er antwortet: „Nein, vielmehr bestätigen
wir dieselbe: wir nennen den Vater, nennen den' Sohn,
nennen den Hl. Geist, aber nicht als drei Götter, sondern
als einen Gott. Was soll es nun aber mit dieser zahllosen
Zahl, wenn ich so sagen darf?

Ich unterscheide, sagst du, was ich zähle, von dem,
was ich nicht zähle. Die Substanz ist nur eine, der
Personen aber sind drei. Was ist also wunderbar, was auch
nur unklar in dieser Sache?" Trefflich bestimmt nun der
Heilige die Grenzen des Mysteriums, das aller
theologischen Deutung verschlossen bleibt, wenn er fortfährt:
„Nichts (nämlich bleibt unklar), wenn man die Personen
von der Substanz getrennt denkt. Da nun aber jene drei
Personen jene eine Substanz sind und die eine Substanz
die drei Personen; wer vermöchte da in Gott die Zahl zu
leugnen? Sind es ja doch drei! Und doch, wer wagte
zu zählen? Sind sie ja doch nur eins! Hältst du das
aber für leicht erklärlich, daß du drei sagst, so sage, was
du gezählt hast: die Naturen? es ist nur eine; die Gottheit?

es ist nur eine. Nicht doch! ich zähle die Personen,
sagst du. Was für Personen; etwa solche, die nicht jene
eine Natur, jene eine Wesenheit, jene eine Substanz, jene
eine Gottheit sein sollen? Bist du katholisch, so wirst du
das keinesfalls zugeben."1

Der schwierige und unüberwindbare Fragepunkt in
der Trinität ist der, wie die eine göttliche Natur in allen
drei Personen als numerisch eine subsistieren könne,
ohne selbst geteilt zu sein, bezw. wie die drei Personen
dieselbe eine Natur besitzen können, ohne selbst in eine
Person zusammenzufallen; inwiefern also die Dreiheit der
Personen nicht die Einheit der Natur bezw. die Einheit
der Natur die Dreiheit der Personen zerstört.

Der Schlüssel zur Lösung ist nach Bernard nicht
in der göttlichen Substanz zu suchen, sondern in den mit
den Personen selbst identischen persönlichen Proprietäten.

Personarum proprietates, non aliud quam per-
sonas fides catholica confitetur.2 Die Substanz darf

1 De consid. 1. e. n. 17. ef. Symb. Äthan, bei Denzinger, Enchiridion
Nr. 136. Fides autera catholica haec est, unum Denen in Trinitate et Tri-
nitatem in unitate veneremur; neque confundentes personas, neque sub-
stantiam séparantes.

2 De consid. 1. c. n. 18. Bernard nimmt den Begriff „persönliche
Proprietäten" nicht in jenem von der Dogmatik fixierten weiteren Sinne,



Dio Gotteslehre des hl. Bernard. 457

von den drei Personen in keiner Weise geschieden werden:
die drei Personen sind die eine göttliche Substanz.

Anderseits sind dieselben drei Personen auch mit den
drei Personalproprietäten identisch. Ihre gegenseitige
Verschiedenheit ist keine bloß logische oder virtuelle, die drei
göttlichen Personen sind nicht bloß „hohle Namen und
inhaltsleere Worte",1 sondern so real verschieden, als die
Personen selbst tatsächlich bestehen. Daraus ergibt sich
von selbst zwischen den Personen ein relativer Gegensatz,
aber ein rein persönlicher, nicht ein solcher, der die
göttliche Natur selbst zerteilte. Alius procul dubio Pater atque
alius Filius, quamvis non aliud Pater quam Filius; nam
per Alius et Aliud novit pietas fidei caute inter perso-
narum proprietates et individuam essentiae unitatem discer-
nere et medium iter tenens regia incedere via: ut nec
declinet ad dexteram confundendo personas nec respiciat
ad sinistram substantiam dividendo. So sehr die Personen
als solche verschieden sind, ebensosehr besitzen sie die
eine göttliche Natur gemeinsam ganz und ungeteilt, so daß
jede Person das alles ist, was die beiden übrigen und
umgekehrt. Wir führen hierfür die klassische, gegen Abälard
gerichtete Stelle an, weil sie das Verhältnis der Dreifaltigkeit

zur Dreieinigkeit trefflich zum Ausdruck bringt. „Der
Vater ist alles, was der Vater und der Sohn und der
Hl. Geist sind; der Sohn ist alles, was er selbst und der
Vater und der Hl. Geist sind; alles ist auch der Hl. Geist,
was er selbst und Vater und Sohn sind. Und das eine
„Alles" ist alles (schlechthin); es ist nicht überströmend
in Dreien zusammen, noch vermindert in jedem einzeln.
Denn das wahre und höchste Gut, das sie sind, teilen sie
nicht unter sich teilweise (particulariter cîividunt), da sie
es nicht teilnehmend besitzen (participaliter possident),

wonach unter ihnen alle sechs Personeneigentümlichkeiten verstanden werden,
sondern er versteht darunter nur jene proprietates, welche zum Unterschied
von diesen als proprietates personales oder relationes originis bezeichnet
werden und welche die eigentlich auszeichnende Eigentümlichkeit jeder
Person bilden, also die subsistierenden, personbildenden Relationen der
Vaterschaft, Sohnschaft und Geistschaft. Darum identifiziert er mit Recht die
Personen mit diesen Proprietäten selbst, womit er nur dem allgemein
anerkannten Axiom Ausdruck verleiht: Personae divinae sunt relationes sub-
sistentes et substantiales. cf. Heinrich, Lehrbuch der Dogmatik, Mainz 1900.
II. S. 193 und Pohle, Dogmatik, 1. Bd. S. 328.

1 Neque enim nomina vacua sunt, nec absque significantia cassae
voces. De consid. 1. c. n. 18.



458 Die Gotteslohre des hl. Bernard.

sondern ebendies wesenhaft sind. Denn daß dem einen
mit vollem Rechte der Ursprung aus dem anderen oder
eine Beziehung zum anderen beigelegt wird, das soll lediglich

die Personen kennzeichnen, nicht die Einheit zerteilen
(personarum designatio est, non unitatis divisio). Wiewohl
es nämlich vom gesunden, katholischen Sinne nicht
abweicht, in der unaussprechlichen und unbegreiflichen
Wesenheit Gottes von der einen Person und der anderen
zu reden, wie es ja die Eigentümlichkeiten der Personen
erfordern (id quidem requirentibus proprietatibus
personarum), so findet sich hier gleichwohl nicht eines und
etwas anderes (also Wesenverschiedenheit), sondern schlechthin

eines1 (simplex unum)."
Im übrigen bleibt die hl. Dreifaltigkeit für Bernard

ein undurchdringliches Geheimnis, das geglaubt und
verehrt, nicht durchforscht und entschleiert sein
will. „Fragt jemand, wie das sein kann, was wir als
katholische Lehre aufstellen: er lasse es beim Glauben
bewendet sein, daß es so ist. Es ist für die Vernunft

1 Tract, de error. Abael. e. 2. n. 4 Migne tom. 182 pg. 1058. Bernard
macht Abälard bezüglich seiner Trinitätslehre zum Vorwurf : Ponit in Trini-
tate gradus, in Maiestate modos, numéros in aeternitate. — Deum Patrem
plenam esse potentiam, Filium quandam potcntiam, Spiritum sanctum nullum
potentiam; atque hoc esse Filium ad Patrem, quam quod speciem ad genus,
quod materietatem ad materiam, quod hominem ad animal, quod aereum
sigillum ad aes. Abälard bestritt zwar die Berechtigung dieser Beruardi-
nischen Vorwürfe und wies sie als falsch und boshaft zurück; allein seine
spekulativen Erklärungsversuche der Trinität auf dem Wege verschiedener
absoluter Attribute, statt der relativen Gegensätze persönlicher Relationen,
waren jedenfalls verfehlt und bargen sicherlich die Gefahr der von Bernard
signalisierten Irrtümer in sich. Er lehrte (Apologia c. 5. n. 3 pg. 1058),
die Allmacht sei die porsonbildende Proprietät des Vaters, die Weisheit die
des Sohnes, die Güte die des Hl. Geistes. Die Allmacht des Vaters aber
bestehe in gerendo et diseernendo, die Weisheit des Sohnes sei potentia,
aber nur potentia quaedam, nämlich potentia discernendi, weshalb der Vater
zum Sohne sich verhalte, wie das genus zur species, also wie animal zu
homo oder das Erz zum erzenen Siegel. Daher lasse sich von der Weisheit

sagen, daß sie Macht sei, aber nicht umgekehrt (Abael. Theol. lib. 2.

pg. 1083). Mit Recht wendet Bernard gegen diesen Erklärungsversuch ein,
daß er zur Personalkonfusion führe: Iuxta tuam similitudinem ad instar
praecedentium ex hoc, quod Filius est, exigat, ut Pater sit; hoc est, ut qui
Filius est, Pater sit, quamquam non e converso. Si hoc dicis, haereticus
es, si non dicis, vacat similitudo. Auch erblickt er hierin eine Beeinträchtigung

des Sohnes : Forte timet iniuriam facere Patri, si tantum tribuat
Filio quantum et ipsi et cui non audet potentiam dare integram concedit
dimidiam. In ähnlicher Weise widerlegt Bernard den Abälardschen
Erklärungsversuch hinsichtlich des Hl. Geistes. Vgl. hierzu die propos,
damnatae bei Denzinger Nr. 310 ff.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 459

undurchdringlich, für die Meinung unzweifelhaft, für den
Glauben ausgemacht" Scrutari hoc temeritas est; credere
pietas est; nosse vita et vita aeterna est.1

k) Auch das Verhältnis Gottes zum Geschaffenen
zeichnet Bernard in wenigen, aber kräftigen Strichen.

Ein Modus des Geschaffenen ist die Zeit: Gott ist
überzeitlich. „Wer ist Gott? Derjenige, dem die
Jahrhunderte nicht zueilen noch entweichen, ohne jedoch gleich
ewig zu sein" (cui saecula nec accesserunt, nec decesse-
runt, nec coaeterna tarnen). Die Zeiten kommen und gehen
und mit ihnen die Dinge, aber sie kommen nicht und gehen
nicht für Gott, der dem Wechsel der Weltdinge und damit
der Weltzeit enthoben, der über aller Zeit, der ewig ist.
Wohl läuft die Zeit neben der Ewigkeit einher oder, wie
Bernard sich ausdrückt, unter Gott dahin, ohne jedoch
ihn selbst in ihren Strom hineinzuziehen. Tempora sub
ea (sc. ss. Trinitate) transeunt, non ei. Futura non ex-
pectat, praeterita non recogitat, praesentia non experitur.2
Die Zeit koexistiert wohl mit der Ewigkeit, aber nicht als
Teil derselben, sondern als deren Negation: sie ist das nunc
transiens, jene das nunc stans."

Auf das ursächliche und räumliche Verhältnis
Gottes zur Welt übergehend, fragt der Heilige
abermals: „Was ist Gott?" Und er antwortet mit dem hl. Paulus:
„Aus dem alles und durch den alles und in dem alles ist"
(Rom. 11. 36). Und diese Worte in antithetischer Weise
erläuternd, fährt er fort: Ex quo omnia, creabiliter, non
seminabiliter — eine ebenso knappe als treffende Ablehnung

des pantheistischen Emanatismus. Die Welt
ist von Gott als von ihrer wirkenden Ursache ausgegangen,
nicht aus Gott ausgeflossen als aus ihrer materiellen

1 De consid. 1. e. c./11. n. 24.
2 In cant. s. 80. n. '5.
2 Ilia visio (sc. beata) stat, quia forma stat, quae tunc videtur; est

enim: nec ullam capit es eo quod est, fuit, vel erit, mutationem. Tolle
nempe: Fuit et Erit; unde iara tansmutatio aut vicissitudinis obumbratio?
At quiquid veniens ex eo quod Fuit non cessât tendere in id quod Erit,
transitum sane habet per Est, sed omnino non est. Nam quomodo est,
quod nunquam in eodem statu permanet? Solum proinde vere est, quod
nec a Fuit praeciditur, nec ab Erit expungitur; sed solum atque incexpug-
nabile remanet ei Est et manet quod est. Nec Fuit sane tollit illi esse
ab aetorno; nec Erit esse in aeternum; ac per hoc sibi vindicat verum esse
id est increabile, interminabile, invariabile. In cant. s. 31. n. 1. torn. 183

pg. 940.



460 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

Urquelle, sonst müßte Gott selbst stofflich sein, wenigstens
im Sinne der scholastischen materia prima, die als
unbestimmtes Sein die Welt aus sich entläßt und so sich
selbst zur Welt verwirklicht und bestimmt. Ex quo omnia,
betont dementsprechend Bernard, non de quo, quia non
est materia Deus: efficiens causa est Deus, non materialist
Absit, ut de sua incorrupta incorruptibilique substantia
tarn multa fecerit; etsi bona corruptibilia tarnen.

„Durch den alles ist; du darfst keinen anderen als
Urheber und einen anderen als Bildner annehmen," womit
er eine zweite Irrlehre inbezug auf die Weltschöpfung,
den manichäischen Dualismus abweist, eine Anschauung,

die seit den Tagen des Gnostizismus nie völlig
ausgestorben war und auch zu Bernards Zeiten in der Sekte
der Henrizianer, der Vorläufer der eigentlichen Albigenser
in Südfrankreich sich regte.2 Wie die Weltschöpfung nicht
mit Übertreibung gedacht werden darf als Emanation aus
Gott auf dem Wege der Selbstentleerung, so darf sie auch
nicht unterschätzt werden als bloße Gestaltung und
Umbildung einer präexistenten Materie: „Umsonst suchen
die Philosophen nach einem Stoffe. Gott bedurfte keines
Stoffes. Denn er brauchte keine Werkstätte und keinen
Werkmeister. Er hat alles durch sich selbst gemacht.
Woraus? Aus nichts. Denn hat er es nur aus etwas anderem
gemacht, so hat er dieses nicht gemacht und mithin nicht
alles;" zwischen beiden Extremen in der Mitte liegt der
Begriff der Weltschöpfung als einer Hervorbringung der
Weltdinge nach ihrer ganzen Substanz und ihren
Akzidenzien, wie Bernard sie hier in Übereinstimmung mit der
gesamten Theologie vorträgt.3

„In dem alles, nicht dem Orte, sondern der Kraft nach,"
womit das Verhältnis Gottes zum Räume nach seiner negativen

und positiven Seite gekennzeichnet wird. „Du fragst,"
bemerkt Bernard, die Raumbeziehung Gottes näher
erörternd, „wenn in ihm alles ist, wo ist er selbst? Ich

1 Cf. In cant. s. 4. n. 4. pg. 798. Esse est ergo omnium, quae facta
sunt, ipse factor eorum, sed causale, non materials.

2 Vgl. über diese Sekte die interessanten Ausführungen Bernards in
seiner 65. und 66. Rede zum Hobenliede, wo er deren Irrtümer in extenso
widerlegt und die Sekte ausdrücklich als manichäisch kennzeichnet (s. 66 n. 7).

3 Cf. Die Definition des Schöpfungsbegriffes bei Thomas 8. th. I a qu.
65. a. 3. als productio alicuius rei secundum totam suam substantiam nullo
praesupposito, quod sit vel increatum vel ab aliquo creatum.



Die Gotteslehre des hl. Bernard. 461

linde eher alles andere, als einen Ort, der ihn zu fassen
vermöchte. Dn fragst, wo er nicht ist? Auch das vermag
ich nicht zu sagen: welcher Ort ist ohne Gott? Gott ist
unfaßbar; aber du hast nicht zu wenig erfaßt, wenn du
so viel für ausgemacht hältst, daß derjenige nirgend ist,
der von keinem Ort umschlossen wird und daß derjenige
nirgend nicht ist, der von keinem Orte ausgeschlossen1 ist."
Gott ist im Raum ähnlich wie in der Zeit: nämlich in
keinem Räume nach Art der räumlichen Dinge, so daß
er von einem bestimmten Orte umschlossen wäre, etwa
nach Art materieller Dinge ganz im Ganzen und teilweise
in jedem Teile des Raumes (die circumscriptive Gegenwart),

oder auch nach Art immaterieller Wesen (Seele und
Engel), ganz im Ganzen und ganz in jedem Teile des
Raumes, aber nicht über einen bestimmten Raum
hinausragend (die definitive Gegenwart). Gott ist an keinem
Orte und an jedem Orte; an keinem, insofern als er nirgend
räumlich umgrenzt ist, und an jedem, insofern er überall
ganz und ungeteilt zugegen ist, so daß kein Ort seiner
Gegenwart entbehrt: Suo sublimi ac incomprehensibili
modo sicut omnia in ipso, sic ipse in omnibus; im winzigsten
Teile des Weltraumes wie im ganzen Universum ist Gott
präsent, aber weder so, daß er teilweise im Teile und nur
im Ganzen ganz, also räumlich im Weltraum wäre, noch
auch so, daß die Grenzen des Weltraumes die Grenzen
seiner Gegenwart bildeten: Loca omnia continet et quae-
que suis ordinat locis nusquam contenta locorum;2
vielmehr ist er im ganzen Weltraum wie in jedem Teile ganz
gegenwärtig, ohne daß die Grenzen des Weltraumes die
Grenzen seines Wesens und seiner Gegenwart bilden. „Wo
ist er? Doch was sage ich armseliger Mensch— wo ist
er nicht? Er ist höher als der Himmel, tiefer als die
Hölle, weiter als die Erde, ausgebreiteter als das Meer.
Er ist nirgend und ist überall; denn er fehlt an keinem
Ort und wird von keinem umschlossen."3 Gott ist also
unräumlich und überräumlich. Nicht die Geschöpfe
bestimmen seine Gegenwart und sind der Ort seines
Wohnens; vielmehr ist er selbst sein eigener Ort und
darum vor und über aller geschöpfliehen Örtlichkeit. „Wo

1 De consid. 1. c. n. 14.
2 In cant. s. 80. n. 5.
3 De div. s. 4. n. 2. t. 183 pg. 552.



462 Die Gotteslehre des hl. Bernard.

er war, bevor die Welt war, da ist er. Du brauchst also
nicht weiter zu fragen, wo er war. Außer ihm war nichts.
Also war er in sich selbst."1 Und Bernard findet den
inneren Grund der Unbegrenztheit Gottes in der unermeßlichen

Macht und dem unbeschränkten Reichtum seiner
Natur. Die Größe geistiger Wesen bestimmt sich nach der
Leistungsfähigkeit ihrer Kräfte; darum ist Gott unbegrenzt
nàch Raum und nach Zeit.2

Die Grundgedanken seiner Gotteslehre faßt Bernard in
seiner 80. Rede zum Hohenliede (n. 5.) in folgende knappe
und markige Sätze zusammen, die wir ihrer klassischen
Schönheit wegen nicht übergehen möchten: „Sola summa
et increata natura, quae est Trinitas Deus, hanc sibi vindicat
meram singularemque suae essentiae simplicitatem, ut non
aliud et aliud, non alibi quoque et alibi, sed ne modo
quidem et modo inveniatur in ea. Nempe in semet manens,
quod habet est, et quod est, semper et uno modo est. In
ea et multa in unum et diversa in idem rediguntur, ut
nec de numerositate rerum sumat pluralitatem, nec alterati-
onem de varietate sentiat. Loca omnia continet et quae-
que suis ordinat locis nusquam contenta locorum. Tempora
sub ea transeunt, non ei. Futura non expectat, praeterita
non recogitat, praesentia non experitur."

1 De consid. 1. c. n. 14. cf. Augustin In ps. 122. n. 4. ed. Maur.
torn. IV. pg. 1396. Antequain faceret Deus coelum et terram, ubi habi-
tabat? In se habitabat Deus, apud se habitabat Deus et apud se
est Deus.

2 Deus est longitudo sine protensione, latitudo sine distensione. In
utroque pariter locales quidem excedit temporalesquo angustias, sed übertäte

naturae non enormitate substantiae. Tali modo immensus, qui omnia
fecit in mensura et quamvis immensus, hie tarnen modus ipsius immensi-
tatis. De consid. c. 13. n. 28.


	Die Gotteslehre des Hl. Bernhard

