
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


367

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Prof. W. G. Alexejeff: Die Mathematik als Grundlage
der Kritik wissenschaftlich-philosophischer
Weltanschauung. (Nach Untersuchungen von N. W. Bu-
gajew und P. A. Nekrassow in Zusammenhang mit
meinen Untersuchungen über formale Chemie.) Jurjew
(Dorpat) 1903. 43 S.

Es tut uns aufrichtig leid, diesen höchst interessanten Vortrag erst so
spät zur Anzeige bringen zu können. Er wurde in der Gelehrten Literarischen

Gesellschaft zu Dorpat am 30. November 1902 gehalten.
Im ersten Teil weist Alexejeff darauf hin, daß bei der Anwendung der

Mathematik auf biologische und soziologische Erscheinungen nicht die
Analyse, sondern die Arithmologio die Hauptrolle wird spielen müssen.
Er hofft sogar, daß „die machtvollen Methoden" der letzteren uns die
Möglichkeit bieten werden, „den komplizierten Zusammenhang einiger psychischen

Vorgänge darzustellen, ohne die Willensfreiheit, natürlich nur in
gewissen Grenzen aufzuheben, und ohne ihnen den fatalistischen
Universalismus, der eine Eigenschaft der analytischen, stetigen Punktionen ist,
aufzudrängen". (S. 23).

In den Untersuchungen des Moskauer Mathematikers P.A.Nekrassow
(„Die Philosophie und Logik vom Massenerscheinen der menschlichen
Tätigkeit". Moskau 1902) findet er seine Hoffnung verwirklicht. Im zweiten
Teil (S. 24 -47) behandelt er die Ausführungen Nekrassows. Er zeigt
uns, wie Nekrassow die fehlerhaften Prämissen der sozialen Physik Quôtelets
aufgedeckt, und weist darauf hin, wie Quêtelets Nachfolger die Irrtümer
des Meisters zur Grundlage einer positiven biologischen und soziologischen
Richtung erhoben haben, die durchaus fatalistisch-mechanisch ist. Er
betont vor allem die Hauptbedingung, die zu erfüllen ist, wenn die Lehre
von den Mittelwerten überhaupt auf derartige Erscheinungen anwendbar
sein soll. Zum Schluß werden Nekrassows Postulate für seine neue Sozialphysik

aufgezählt.
Der Vortrag ist klar, übersichtlich und recht lesenswert. Die

Anwendbarkeit der Arithmologie oder Lehre von den unstetigen Funktionen
auf das biologische und soziologische Gebiet geht aus dem blühenden
Zustand unserer Versicherungsgesellschaften hervor. Wir meinen jedoch,
daß Alexejeff ihre Bedeutung überschätzt.

Maria-Laach. P. Augustinus Daniels 0. S. B.

2. James Rowland Angell: The Relations of Structural

and Functional Psychology to Philosophy.
Decennial Publications of the University of Chicago.
Printed from Vol. III. Chicago (University Press)
1903. 521 S.

Die empirische Psychologie versucht, sich von der Herrschaft der
Philosophie zu befreien, fällt aber dabei unter den Einfluß der Biologie.
Daher kommt es, daß man sich anatomischer und physiologischer Analogien
bei der Betrachtung der Bewußtseinstatsachen bedient. Die zwei Begriffe



368

„Struktur" und „Punktion" werden mit Vorliebe angewendet. Die Zu-
lässigkeit eines solchen Vorgangs wird nicht bewiesen, sondern vorausgesetzt.
Jedenfalls muß die psychologische Bedeutung dieser Begriffe genauer gefaßt,
die Gebrauchsgrenzen der Analogie schärfer abgesteckt werden. Tatsächlich
sind sie in der Psychologie nichts anderes als zwei Phasen ein- und
derselben Tatsache. Die Psychologie muß auf Grund klarer Einsicht in den
Unterschied zwischen Struktur und Funktion und ihr gegenseitiges
Verhältnis beide Zweige der Wissenschaft entwickeln. Jeder systematischer
Versuch, eine funktionelle Psychologie auszubauen, führt aber auf die tiefsten
Probleme der höchsten philosophischen Disziplinen, nämlich der Logik,
Metaphysik, Erkenntnistheorie und Ethik, und dann hören die theoretischen
Unterschiede zwischen der Psychologie und der Philosophie auf. Dies ist
ungefähr der Gedankengang dieser klaren und lehrreichen Arbeit.

Vom Standpunkt des Verfassers bedeutet seine Leistung einen
wirklichen Beitrag zur Förderung der psychologischen Studien. Von unserem
Standpunkt verdient sie auch Beachtung, denn sie legt unbewußtes Zeugnis
für die Notwendigkeit der „immerwährenden Philosophio" oder wenigstens
für ihre weitaus größere praktische Brauchbarkeit, um bescheiden zu reden, ah.

Maria-Laach. P. Augustinus Daniels 0. S. B.

3. Dr. Alfred Leicht; Lazarus, der Begründer der
Völkerpsychologie. Mit Bildnis. Leipzig, Dürr 1904.
8°, 111 S.

Dr. Alfred Leichts Buch hat vor allem einen polemischen Zweck.
Es ist des Verfassers Ziel, zu beweisen, daß der vor kurzer Zeit verstorbene
Berliner Professor Lazarus allein die Ehre beanspruchen kann, Gründer
einer neuen Wissenschaft, der „Völkerpsychologie" zu sein. Professor
Eichard M. Meyer soll diese Tatsache bezweifelt haben. Wir haben nicht
den geringsten Grund, Dr. A. Leichts Beweisgründen nicht beizupflichten.
Überdies verspricht uns der Verfasser eine ausführliche Biographie des
Begründers der Völkerpsychologie, durch welche jeder Zweifel am Verdienst
des Berliner Professors um die neue Wissenschaft gehoben werden soll.

Das mit großem Gefühl geschriebene Büchlein hat auch den Vorteil,
eine ziemlich ausführliche Darstellung des Begriffes der Völkerpsychologie
zu geben, wie ihn Lazarus aufgefaßt hat, Man würde sich irren, wenn
man unter dem Namen Völkerpsychologie eine Erörterung über die speziellen
psychologischen Anlagen der verschiedenen Nationen verstände. Solch ein
Thema, gewiß sehr ergiebig und sehr anziehend, genügt der
Völkerpsychologie nicht. „Völker" bedeutet in dieser Wortverbindung „Menschheit".

Im Sinne Herbarts will Lazarus eine neue und höhere Ethik auf die
Psychologie bauen. Diese höhere Ethik ist die Völkerethik oder
Menschheitsethik. „Auf dem Wege der Völkerpsychologie leitet Lazarus alles
Wissen der Ethik zu, und deren Ziel ist: Negation des Egoismus, Aufgehen
des Ich im Wir." (S. 46.) Also, wie die Alltagsethik auf der Psychologie
des Individuums ruht, so ruht diese höhere Ethik auf den psychologischen
Anlagen der ganzen Menschheit. Morallehre von Seelenlehre ableiten, ist
sicher nicht zu beanstanden; sittliche Vollkommenheit ist ja immer die
vollkommene Verwirklichung aller Seelenkräfte. Aber es ist nicht
einzusehen, warum Ed. von Hartmann nicht recht haben soll, wenn er die
Völkerpsychologie, im obigen Sinne, von der Existenz der Gesamtseele
abhängig macht; wenn er will, daß die Völkerpsychologie zugleich eine Lehre
von der metaphysischen Einheit und Substanzialität dieses Gesamtgeistes



Literarische Besprechungen. 369

sei. Gegen diesen Einwand wehrt sich aber unser Völkerpsychologe, weil
er nicht monistisch gesinnt sein will. „Ist es jemand eingefallen, heißt
es S. 83, damit wir die Politik eine Wissenschaft nennen dürfen, alle
Bürger eines Staates für eine einzige Substanz zu erklären?" Aber das
Argument schlägt fehl. Wenn Völkerpsychologie für sich allein dastehen
würde, möchte der Vergleich mit der Politik einen Sinn haben. Aber es
handelt sich ja doch um psychologische Anlagen, aus denen moralische
Folgerungen für den einzelnen gezogen werden, gerade weil Moralgesetze
aus psychologischen Gesetzen herfließen. Unter solchen Voraussetzungen
muß doch das Subjekt der moralischen Vollkommenheit und das Subjekt
der psychologischen Vorgänge zusammenfallen. Völkerpsychologie, als
Quelle dieser höheren Moralität, hat nur einen Sinn, wenn das Ich
metaphysisch im Wir aufgelöst ist.

S. Anselmo, Roma. Ansgar Vonier 0. S. B.

4. I. Freudenthal : Spinoza, sein Leben und seine
Lehre. I. Bd. Das Leben Spinozas. Stuttgart, Fro-
mann (E. Hauff) 1904. XIII, 349 S.

„Es hat Philosophen gegeben, denen schon während ihres Lebens
Zustimmung und Anerkennung in hohem Maße zuteil geworden ist. Andere
hervorragende Denker haben dagegen den Triumph ihrer Lehren nicht
mehr erlebt. Mit ihren Gedanken ihrer Zeit vorausgeeilt, haben sie bei
ihr weder Verständnis noch Beachtung gefunden; erst den Toten ist die
Würdigung gewährt worden, ilie man den Lebenden vorsagte. Zu diesen
Männern gehört Spinoza Fast hundert Jahre mußten vergehen, ehe
man seine ganze Bedeutung würdigen lernte Den hundert Jahren
der Verkennung und Verachtung folgten etwa siebzig Jahre der
Überschätzung Heutzutage verachtet und vorgöttert man Spinoza nicht
mehr. Man sucht die Geschichte seines Lebens in allen ihren Einzelheiten
kennen zu lernen, in das Verständnis seiner Lehren immer tiefer
einzudringen und ihre Stellung im Zusammenhange der philosophischen Systeme
zu erfassen. So kommt man der Forderung nach, die er selbst einst an
sich stellte, die Menschen und ihre Handlungen nicht zu verlachen und
nicht zu verabscheuen, sondern zu verstehen." (S. 1 fl.)

Mit diesen Worten hat sich der Verfasser seine Aufgabe gezeichnet
und ist, wie seine bisherigen Arbeiten und vorliegendes Werk bezeugen,
redlich bemüht gewesen, nicht bloß die Schriften und Briefe Spinozas zu
durchforschen, sondern auch das urkundliche Material und die
Quellenschriften zu verwerten. Im vorliegenden ersten Band bietet er uns eine
Lebensgeschichte Spinozas, dio an Reichtum biographischer Einzelheiten
über die Lebensumstände des Philosophen einzig dasteht und auch auf
den geschichtlichen Rahmen, in welchem sich dieselben abspielten,
weitgehende Rücksicht nimmt. Unter diesen Umständen dürfte man von einem
unparteiischen Historiker wirklich erwarten, daß er für das Verständnis
Spinozas und seiner Lehre eine sichere Grundlage geschaffen habe.

Wir ziehen die gute Absicht des Verfassers, Spinoza gegenüber einen
unparteiischen Standpunkt einzunehmen, keineswegs in Zweifel, und
anerkennen dankbar die Arbeit, mit welcher der Verfasser das biographische
Material zusammengetragen hat, können uns aber mit seiner Beurteilung
Spinozas keineswegs einverstanden erklären. Nachdem nicht bloß Gegner,
die wegen ihres religiösen Standpunktes anderen etwa verdächtig erscheinen,
sondern auch in dieser Hinsicht gewiß unbefangene Geschichtschreiber, wie



370 Literarische Besprechungen.

Kuno Fischer und andere, unumwunden die großen Schwächen und
vielfachen Widersprüche des Spinozismus zugestanden haben, behält St. v.Dunin-
Borkowski S. J., der sich auch um die Lebensgeschichte Spinozas verdient
gemacht hat (s. den Aufsatz: „Zur Textgeschichte und Textkritik der
ältesten Lebensbeschreibung Benedikt Despinozas". Archiv für Geschichte
der Philosophie. XVIII. Bd. S. 1), recht, wenn er sagt: „Noch immer von
Spinoza als einem tiefen großen Denker reden, beruht auf einer
eingebürgerten Tradition und einer konventionellen Phrase, welche dank den
Fortschritten der Geschichte der Philosophie ihrem Aussterben nahe ist".
(Stimmen aus Maria-Laach. 62. Bd. S. 124.) — Sollte es dem Verfasser
gelingen, in der Darstellung der Lehre Spinozas wirklich den Nachweis
zu liefern, daß Spinoza ein einheitliches, tiefdurchdachtes philosophisches
System aufgestellt hat, so wollen wir gerne unsere Meinung ändern und,
vom religiös-sittlichen Standpunkt Spinozas absehend, ihm gern „einen.
Platz unter den tiefsten Denkern aller Zeiten anweisen".

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

5. Dr. Ludwig Busse: Die Weltanschauungen der
großen Philosophen der Neuzeit. (Aus Natur und
Geisteswelt. 5(5. Bändchen.) Leipzig, Teubner 11)04.

III, 164 S.

Mit seltenem Geschicke hat der Verfasser vorliegenden Büchleins es

verstanden, Fülle des Stoffes mit Kürze und Klarheit der Darstellung zu
vereinigen. Nach einer Einleitung über Wesen und Aufgabe der Philosophie
werden die bedeutendsten „modernen" Philosophen aufgeführt und ihre
Systeme in den Hauptpunkten dargestellt. Kant und sein Kritizismus
bildet den Mittelpunkt der beiden Perioden, in welche die Entwicklung
der „modernen" Philosophie sich scheide.

Der Vorfasser weist in der Einleitung den kritischen Standpunkt
Kants ab und gibt den im Kantschen Kritizismus liegenden Widerspruch
zu, glaubt aber doch an einer einheitlichen Entwicklung der
Philosophie der Neuzeit festhalten zu können. Dies scheint jedoch bei der
Tragweite des „kritischen" Prinzips unmöglich; Systeme, von donen eines
das andere aufhebt, haben zwar ihre Berührungspunkte, können aber nicht
Glieder eines organischen Baues bilden, sondern führen zur Auflösung
aller Philosophie.

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

6. 1. C. Schaarschmidt: Neue Abhandlungen über
den menschlichen Verstand. Von G. W. v. Leibniz.
Ins Deutsche übersetzt, mit Einleitung, Lebensbeschreibung

des Verfassers und erläuternden Anmerkungen
versehen. 2. Aufl. (Philosoph. Bibliothek. Bd. 69.)
Leipzig, Dürr 1904. LXVIII, 590 S.

2. Dr. Walter Kinkel. Immanuel Kants Logik.
Ein Handbuch zu Vorlesungen, (zuerst) herausgegeben
von Gottlob Benjamin Jäsche. 3. Aufl. Neu
herausgegeben, mit einer Einleitung sowie einem Personen-



Literarische Besprechungen. 371

und Sachregister versehen. (Philosoph. Bibliothek.
Bd. 43.) Leipzig, Dürr 11)04. XXVIII, 171 S.

Die handlichen, hübschen Ausgaben der „Philosophischen Bibliothek"
des Diirrschen Verlages bieten eine Reihe der bedeutenderen Werke der
Philosophie in deutscher Sprache und ermöglichen so allen, die sich für
den Kampf um die Wahrheit interessieren, sich an der Hand der
einflußreichsten Führer ein Bild zu machen von der Entwicklung der schwierigsten
und wichtigsten Fragen des Lebens. Die beiden hier vorliegenden
Neuausgaben legen Zeugnis ab sowohl für die günstige Aufnahme der „Bibliothek",

als auch für das Streben, dieselbe stets auf der Höhe der Zeit
zu halten.

1. Band 69 enthält „die umfangreichste" und nach der Meinung
des Herausgebers „bedeutendste von allen Leibnizschen Schriften
philosophischen Inhalts" (8. III). Die Übersetzung ist eine recht wort- und
sinngetreue und liest sich dabei doch im ganzen leicht und angenehm. Außer
sprachlichen Verbesserungen weist die neue Auflage auch manche
Textveränderungen auf, wie sie auf Grund der Gerhardschen Ausgabe
notwendig geworden sind. — Der Herausgeber schickt dem Werke eine kurze
Lebensbeschreibung Leibniz' voraus und legt „Inhalt und Bedeutung der
Neuen Abhandlungen" dar. Die Schrift Leibniz'nimmt nach ihm „zwischen
dem Lockeschen Werke und der Kaatschen Kritik, welche beide, wenn auch
auf sehr verschiedenen Wegen, eine Reformation der philosophischen
Grundanschauungen anstreben, eine mittlere Stellung in der Art ein, daß sie
den sensualistischen Gesichtspunkten des ersteren die nötige idealistische
Ergänzung gibt, und damit die Versöhnung der beiden einander
widersprechenden und einseitigen Standpunkte des Empirismus und Spiritualismus

durch eine unparteiische Vermittlung anbahnt" (S. LXV1II). Um
indes der Schrift diese Mittelstellung anweisen zu können, sind, wie
Schaarschmidt zugibt, ganz wesentliche Umgestaltungen der Leibnizschen
Grundgedanken notwendig. Wenn man „mit Auf geben der prästabilierton
Harmonie die absolute Spontaneität der Monaden in eine reale Wechselwirkung

derselben miteinander umsetzt, indem man neben jener
Spontaneität als anderes Element die nur richtiger zu deutende Rezeptivität
annimmt, so kommt man" freilich „ohne besondere Schwierigkeit bei der
Voraussetzung der Kantschon Theorie au, daß beide, Spontaneität und
Rezeptivität, dem Geiste eignen und die Erkenntnis durch die Ineinsbil-
dung von Elementen heider Gattungen sich vollziehe" (S. LXV), aber dieser
Umsatz ist so tiefgreifend, daß der reiche ideale Gehalt der Leibnizschen
Philosophie sich in leeren Schein auflöst. Auch wir nehmen gegen Leibniz
neben der Spontaneität die Rezeptivität des Geistes an, halten aber noch
entschiedener gegen Kant am Realismus Leibniz' fest; man kann diesen
Standpunkt „naiv" nennen, der „praktischen Vernunft" eine „dominierende
Stellung" einräumen, ist mehr als naiv.

2. Band 48 bietet Immanuel Kants Logik in der von den Kritikern
wenig gerühmten Ausgabe von Jäsche. Dr. Kinkel ist überall auf die erste
Ausgabe Jäsches, Königsberg bei Fr. Nicolovius 1800, zurückgegangen,
hat aber auch die beiden Ausgaben von G. Hartenstein (1838 und 1868)
sowie die von K. Rosenkranz (1838) berücksichtigt. An Stelle der
„Erläuterungen" von Kirchmanns, welcher die früheren Ausgaben für die
philosophische Bibliothek besorgte, hat der Neuherausgeber eine systematische
Einleitung gesetzt, in der er „die Stellung der Logik im Systeme Kants"
behandelt, und „die Entstehungsgeschichte des vorliegenden Werkes" mit
einigen „Anmerkungen" erläutert, sowie die „Textveräuderungon" angibt.



Literarische Besprechungen.

Letztere sind fast rein orthographischer Natur; nur eine Änderung ist
wirklich sachlich, aber unseres Erachtens recht unglücklich. Es heißt
zweimal von der Logik (15, 39 und 17, 27), daß sie „eine Vernunftwissenschaft

nicht der bloßen Form, sondern der Materie nach" sei; statt dessen
liest der Herausgeber beidemal „eine Vernunftwissenschaft nicht der
Materie, sondern der bloßen Form nach;" an der zweiten Stelle (17, 27)
hatte bereits Hartenstein in einer zweiten Ausgabe diese Veränderung
vorgenommen. Es genügt indes, die Kritik der reinen Vernunft auch nur
oberflächlich gelesen zu haben, um zu finden, daß Kant Materie und Form
der Wissenschaft unterscheidet und unter Materie den Gegenstand
versteht, mit dem sie sich beschäftigt; die Logik ist nach ihm nicht bloß
der Form nach Vernunftwissenschaft, wie jede Wissenschaft, sondern auch
der Materie nach, weil sie die Vernunft und deren Tätigkeit zum Gegenstand

ihrer Untersuchungen macht. — Das Personen- und Sachregister
ist eine dankenswerte Beigabe.

Boni, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

7. .Johann Arnos Comenius: Das einzig Notwendige.
Unum neeessarium. Ein Laien-Brevier. Mit einem
Bildnis in Lichtdruck. Aus dem Lateinischen
übertragen von Johannes Seeger. Auf Veranlassung der
Comenius-Gesellschaft mit biographischer Einleitung
herausgegeben von Ludwig Keller. Jena u. Leipzig,
Diederichs 11104. 207 S.

Mit lebhafter Begeisterung tritt der Herausgeber in seiner
biographischen Einleitung für Comenius und dessen Ideen ein. Gewiß kann
„Das einzig Notwendige" durch die ernsten, fürs Herz berechneten Befle-
xionen auf manchen anregend wirken und den Sinn für Hohes und Heiliges
wecken. Aber da ihm die sichere, den Verstand befriedigende Grundlage

fehlt, wird es an sich über eine gefühlvolle Anwandlung nicht hinausführen.

Die mystische Schwärmerei, die man Arnos Comenius vorwirft,
hat auch in diesem Büchlein ihre Früchte getragen.

Bom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

8. Dr. Joseph Baut»: Grundzüge der katholischen
Dogmatik. 4. Teil. 1. Die Lehre von den
Sakramenten im einzelnen. 2. Die Lehre von den letzten
Dingen, mit einem Anhange von Zusätzen. 2. verb.
Aufl. Mainz, Kirchheim 1903.

Mit diesem vierten Teil schließt der Herr Verfasser seine äußerst
brauchbaren: „Grundzüge der katholischen Dogmatik" ab. Da wir an
Lehrbüchern, Kompendien usw. der katholischen Dogmatik nicht allein
keinerlei Mangel leiden, sondern in Wahrheit großen Überfluß haben,
beweist die Notwendigkeit einer zweiten Auflage dieser Grundzüge des
Verfassers deren volle Verwendbarkeit für den Ünterricht durch die dazu
berufenen Professoren sowohl, wie nicht minder für das Selbststudium und
zwecks des Nachschlagens. Die Anordnung des Stoffs ist überall recht
klar und auch durch den verschiedenen Druck ersichtlich gemacht. Ebenso
sind die verschiedenen Ansichten der VV. und TT. im kleineren Druck



Literarische Besprechungen. 373

deutlich hervorgehoben. Damit hat der Verfasser aufs beste dafür gesorgt,
daß die Leser sich sofort zurechtfinden, was wir als einen großen Vorteil
des Werkes vor so manchem anderen bezeichnen müssen. Auch
diesbezüglich hat der Grundsatz : „qui bene distinguit, bene docet", seine volle
Geltung. Der Verfasser hat diesen Grundsatz aber auch aufs trefflichste
angewandt in der Lehre selber, die er vorträgt. — Der Inhalt des
vorliegenden Werkes zerfällt in zwei Abhandlungen, enthaltend : die Lehre
von den Sakramenten im einzelnen S. 1—238; und die Lehre von der
Vollendung S. 238—354. Beide sind zerlegt in Abteilungen und
Unterabteilungen. 1. Abteilung: Taufe und Firmung S. 2—25. — 2. Abteilung:
das hl. Altarssakrament S. 25—122 mit den Unterabteilungen: a) Die
wirkliche Gegenwart im hl. Sakramente und die Weise dieser Gegenwart
S. 28—66. b) Das hl. Meßopfer S. 66—105. c) Das eucharistische
Sakrament S. 105—122. — 3. Abteilung: Bußsakrament und hl. Ölung
S. 122—193. — 4. Abteilung: Priesterweihe und Ehe S. 193—238. — Mit
Bezug auf die Vollendung bildet den l.Teil: Die Lehre von der besonderen
Vollendung S. 238—312. Der Tod und das besondere Gericht S. 239—244.
Mit der 1. Abteilung: Der Himmel S. 244—265. 2. Abteilung: Die Hölle
S. 165—283. 3. Abteilung: Das Fegfeuer S. 283—298. 4. Abteilung:
Die Gemeinschaft der Heiligen S. 298—312. — Im 2. Teil wird die Lehre
von der allgemeinen Vollendung vorgetragen S. 312—354; dann folgen
Zusätze zu den „Grundzügen" S. 362.

Gehen wir nun auf den Inhalt näher ein. Mit Bezug auf die Zoit
der Einsetzung der hl. Taufe hält der Verfasser die Annahme der
Würzburger TT. für wahrscheinlich, die dahin geht, Jesus Christus habe die
Taufe eingesetzt und den Auftrag, dieselbe, freilich einstweilen nur in
beschränkter Weise (an die Juden) zu spenden, damals gegeben, als er die
Apostel bevollmächtigte, gleichzeitig mit Johannes in Judäa zu taufen.
Bei dieser Gelegenheit dürften auch die Apostel, und zwar durch Christus
selbst, getauft sein. S. 4. — Sehr treffend weist der Verfasser S. 15 die
falsche Behauptung zurück, als hinge es später von dem eigenen Ermessen
der Erwachsenen, die als Kinder getauft wurden, ab, die aus der Taufe
sich ergebenden Verpflichtungen anzuerkennen oder nicht. Sind doch nach
altem Hechte die Kindor verpflichtet, später den Verbindlichkeiten
nachzukommen, welche in ihrem Interesse während ihrer Minderjährigkeit von
ihren rechtlichen Vertretern, Eltern, Vormündern eingegangen wurden
Die den Kindern aufliegende Verpflichtung hat ihren eigentlichen und
tieferen Grund im Sakramente selbst. Durch die Taufe als das Sakrament
der geistlichen Wiedergeburt wird ja der Mensch ein Kind Gottes und
ein Glied der Kirche. Und so ist er zur Erfüllung der entsprechenden
Obliegenheiten später rechtlich ebenso verpflichtet, wie jeder Mensch, der
durch die natürliche Geburt Kind seiner Eltern und Bürger des Staates
wurde, ohne weiteres rechtlich gehalten ist, den Eltern und dem Staate
gegenüber die entsprechenden Pflichten zu erfüllen. Am sorgfältigsten hat
der Verfasser selbstverständlich das hl. Sakrament des Altars als Sakrament

und als Opfer behandelt. Der griechische Text stellt in allen vier
Berichten die Hingabe des Leibes und die Vergießuug des Blutes durch
die Präsensform als etwas Gegenwärtiges hin. Folglich handelt es
sich beim letzten Abendmahl nicht lediglich um ein Bild des zukünftigen
Kreuzesopfers, sondern um ein gegenwärtiges Opfer, für euch, wie
der Herr überdies hinzufügt, zur Vergehung der Sünden. Das heil.
Abendmahl selbst ist folglich Opfer, in welchem geheimnisvoll der wirkliche

Leib Christi hingegeben und sein wirkliches Blut vergossen wurde.
S. 34. — Und als hätten die Väter schon im voraus die Irrlehrer des

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 25



374 Literarische Besprechungen.

16. Jahrhunderts treffen wollen, so erklären sie es für einfältig und töricht,
die Einsetzungsworte im figürlichen Sinne zu nehmen. S. 35. Die
schwierige Frage, in welcher Weise und durch welche göttliche Tätigkeit
der sakramentale Christus an die Stelle der Brotsubstanz tritt, beantwortet
der Verfasser wohl ganz richtig S. 47 mit den Worten, das Geheimnis
bleibe in jedem Falle Geheimnis. Ein Satz auf eben dieser Seite ist uns
nicht klar. Der Verfasser sagt: Selbstredend, fügen diese TT. hinzu,
empfängt Christi Leib durch die Konsekration nicht schlechthin das
Sein, da er im Himmel bereits existiert; aber er empfängt dasselbe Sein
von neuem, durch eine neue göttliche Tätigkeit, an einem anderen Orte
und in einer neuen (sakramentalen) Verfassung. Also Christus empfängt
dasselbe Sein, welches er schon im Himmel hat, von neuem! Wie ist
das möglich? Nach St. Thomas empfängt Christus nicht dasselbe
Sein von neuem, sondern das sakramentale Sein, als eine neue
Existenzweise, wie der Verfasser aus Billuart richtig bemerkt. Nun
unterscheidet sich aber das Sein schlechthin des Leibes Christi ganz
entschieden von dessen sakramentalem Sein, weil letzteres ja vielfach
aufhört. Also ist es nicht dasselbe Sein, welches der Leib Christi von
neuem empfängt. Der Ansicht des Verfassers S. 48, daß das Accidens-
modale kein reales Sein in sich selbst habe, vermögen wir nicht
beizustimmen. Dann wäre es eine bloße Beraubung, wie Finsternis, Tod usw.
oder höchstens ein Gedankending. Auch will uns die Anschauung des
Verfassers, die Ausdehnung oder Quantität erscheine zunächst als Kraft,
bezw. als ein Komplex von Kräften, Expansion, Kohäsion, Repulsion, nicht
gefallen. S. 49, 50. Die Ausdehnung gehört dem Stoff, die Kraft dagegen
der Form an. Warum sollten die Spezies keine ponderable Materie
enthalten? S. 51. Wie könnten sie dann den Eindruck der Schwere machen?
Hier ein Wunder anzunehmen, wie der Verfasser, dazu liegt gar kein
Grund vor. Wenn heim Aufhören der sakramentalen Gegenwart eine
neue Substanz entsteht, so ist es durchaus nicht notwendig, daß Gott
die erforderliche Materie schöpferisch aus nichts hervorbringe. S. 63.
Ebensowenig besitzt die Ansicht des Suarez Wahrscheinlichkeit, sondern
vielmehr die reine Unmöglichkeit, daß Gott gerade die Materie
reproduziere, welche die frühere Brotsubstanz konstituierte. Der Verfasser
beruft sich hier auf einen Artikel des bl. Thomas: 3. p. q. 77. a. 5, den
er aber selber nicht aufgefaßt zu haben scheint. In diesem Artikel
verwirft gerade der hl. Thomas das schöpferische Eingreifen Gottes und
erklärt die Reproduzierung gerade der Materie, welche die frühere
Brotsubstanz konstituierte, als ein Ding der Unmöglichkeit. St. Thomas

sagt daselbst: Et ideo alii dixerunt, quod redit substantia panis et
vini in ipsa corruptions specierum et sie ex substantia panis et vini redeunte
generantur cineres aut vermes aut aliquid huiusmodi. Sed haec positio
videtur impossibilis. Primo quidem, quod, si substantia panis et vini
conversa est in corpus et sanguinem Christi, non potest substantia panis aut
vini redire, nisi corpore aut sanguine Christi iterum converso in substantiam
panis vel vini, quod est impossibile. Si vero substantia panis vel vini sit
annihilata, non potest iterum redire, quia, quod in nihilum decidit, non
redit idem numéro; nisi forte dicatur redire praedicta substantia, quia
Deus de novo creat aliam novam substantiam loco primae. Secundo
hoc videtur esse impossibile, quia non est dare, quando substantia panis
redeat. Manifestum est quod manentibus speciebus panis et vini manet
corpus et sanguis Christi, quae non sunt simul cum substantia panis et
vini in hoc sacramento. Unde substantia panis et vini non potest redire
speciebus sacramentalibus manentibus. Similiter nee eis cessantibus, quia



Literarische Besprechungen. 375

iam substantia panis et vini esset sine propriis aecidentibus, quod est
impossibile. Nisi forte dicatur, quod in ipso ultimo instanti corruptionis
specierum redit non quidem substantia panis et vini, quia lllud
idem instans est, in quo primo habent esse substantias genoratae ex speciebus,
sed materia panis et vini, quae magis de novo creata diceretur, quam
rediens, proprie loquendo. Et secundum hoc posset sustineri praedicta
positio. — Verum quia non rationab iliter videtur dici, quod mira-
culose aliquid accidat in hoc sacramento, nisi ex ipsa consecratione, ex

qua non est quod materia creetur vel redeat etc. Aus diesen Worten
geht die Ansicht des hl. Thomas klar hervor. Wenn also der Verfasser
bemerkt: „Nach allen anderen TT. bringe Gott schöpferisch die
erforderliche Materie aus nichts hervor", so gehört zu diesen „allen anderen"
jedenfalls der hl. Thomas nicht. Die Meinung des Billot S. 63 dürfte in
manchem nicht so ganz abzuweisen sein, wenn wir folgende Worte des
englischen Lehrers genau überlegen. St. Thomas sagt: Dimensiones
panis vel vini non convertuntur in dimensiones corporis Christi, sed
substantia in substantiam. Et sic substantia corporis Christi vel sanguinis
est sub hoc sacramento ex vi sacramenti, non autem dimensiones
corporis vel sanguinis Christi. Unde patet quod corpus Christi est in hoc
sacramento per modum substantiae, et non per modum quantitatis.
3. p. q. 76. a. 1 ad 3. — Corpus Christi est in hoc sacramento per modum
substantiae, id est per modum quo substantia est sub dimensionibus, non
autem per modum dimensionum, id est non per modum illum, quo
quantitas dimensiva alieuius corporis est sub quantitate dimensiva loci.
Das. a. 3. c. u. bes. ad 2 u. 3. Ebenso a. 4 u. 5.

Sehr gut ausgefallen ist die Abhandlung über das hl. Meßopfer als
eines wahren und eigentlichen Opfers. Die Kommunion ist nicht wesentlicher

Bestandteil S. 82, sondern das Wesen des Meßopfers kann nur
in der Konsekration allein bestehen S. 83. In der schwierigen Frage,
was der Konsekration den Charakter einer Opferhandlung gebe, schließt
sich der Verfasser nach Prüfung der verschiedenen Ansichten S. 84 ff.
der Auffassung des Meßopfers an, „welche die schon vom hl. Thomas der
Sache nach gelehrte mactatio mystica in den Vordergrund stellt", mit der
von Lugo betonten realen Immutation der Opfergabe als Ergänzung S. 94.
Inwiefern die Lehre des Lugo eine „Ergänzung der Doktrin des hl. Thomas"
sein soll, vermögen wir nicht recht einzusehen. Der Verfasser sagt S. 87 :

„Während die vorhin genannten TT. mit Berufung auf die ältere
Scholastik eine mystische Schlachtung darin finden, daß Christi Leib und Blut
unter den getrennten Gestalten sakramental getrennt erscheinen,
betonen durchweg die nichttridentinischen TT., daß beide auf Grund einer
mactatio mystica sakramental gesondert sind. Der hl. Thomas sagt doch
nirgendwo, daß der Leib und das Blut Christi unter den getrennten
Gestalten sakramental getrennt erscheinen, sondern daß sie getrennt
sind. Denn wenn nach St. Thomas vi verborum nur der Leib ohne das

Blut, und ebenso das Blut ohne den Leib gegenwärtig ist, so sind sie
vi verborum offenbar getrennt. Das scheint aber unserem Verfasser nicht
zu genügen. Denn, bemerkt er S. 91: „weil nämlich die mystische Trennung

und Schlachtung in der angedeuteten Fassung die Opfergabe zwar
tatsächlich trifft und affiziert, aber noch nicht real verändert, so entspricht
die Theorie wohl noch nicht hinlänglich dem Begriffe des Opfers." Das,
wie gesagt, verstehen wir einfach nicht. Die Opfergabe wird durch die
mystische Trennung und Schlachtung zwar tatsächlich getroffen und
alfiziert, aber noch nicht real verändert. Wie wird sie aber dann
tatsächlich getroffen und affiziert? Gibt es ein Getroffen- und Affiziertwerden

25*



376 Literarische Besprechungen.

ohne eine reale Veränderung? Ist eine Trennung und Schlachtung ohne
reale Veränderung möglich? Dann wäre es eben nur eine scheinbare
Trennung und Schlachtung, ein Getroffen- und Affiziertwerden zum Schein.
Allein das lehrt der hl. Thomas durchaus nicht, wie seine Bemerkung über
ein allenfallsiges Meßopfer in triduo mortis Christi klar dartut. Es muß
nur immer an dem Unterschied zwischen ex vi sacramenti und ex vi
naturalis concomitantiae festgehalten werden. Daß das Maß der Früchte
des hl. Meßopfers verschieden sein könne, je nach dem jeweiligen Maße
und Grade der Heiligkeit der Kirche, S. 100, will uns nicht eingehen, weil
wir ein verschiedenes Maß und einen verschiedenen Grad der
Heiligkeit der Kirche nicht kennen. Zudem bemerkt ja der Verfasser
daselbst, daß diese Früchte unabhängig sind von der persönlichen Andacht
des zelebrierenden Priesters und der anwesenden Gläubigen. Für
verstorbene Akatholiken ist eine geheime Applikation erlaubt, ohne Zweifel
S. 104. — Beeht ansprechend ist die Lehre über das Sakrament der Buße.
In einigen Punkten herrscht etwas Unklarheit, die indessen dem Ganzen
keinen Eintrag tut. Der Verfasser rechnet die unvollkommene Liebe,
Caritas imperfecta, zu der uneigennützigen, wohlwollenden Gottesliebe,

Caritas benevolentiae. Sie besteht nach ihm darin, daß wir zwar
Gott seiner selbst wegen lieben, aber nicht über alles, S. 133,
134, 142. Auf S. 132 fordert der Verfasser und zwar mit Eecht, die
Beue, also doch wohl eine jede wahre Eeue, müsse über alles groß
sein. Wie ist aber das möglich, wenn die unvollkommene Liebe Gott
nicht über alles liebt? Dazu kommt, daß nach dem Verfasser S. 133
Anm. 3 Caritas an sich einen besonders hohen Grad der Liebe
und Wertschätzung bezeichnet. Die unvollkommene Liebe ist also
in Wahrheit amor spei seu concupiscentiae, nicht amor benevolentiae, wie
das Tridentinum klar hervorhebt. Die Attritio ist tatsächlich zum
Empfang des Sakramentes hinreichend und sie genügt auch (proxime
disponit) im Sinne des Tridentinum, S. 141. Denn entfernt, bloß remote,
disponieren auch andere Tugendakte, wie nicht minder die Attritio ohne
das Sakrament, wie das Tridentinum unter Hinweis auf die Niniviten
ausdrücklich lehrt. Disponiert die Attritio mit dem Sakrament auch
nicht anders, dann hat uns das Tridentinum nichts gesagt, und zudem
ist dann das Wort: „tarnen" einfach unverständlich. Überdies ist gemäß
dem Tridentinum die Attritio ein Teil des Sakramentes. Folglich disponiert
sie proxime. Hier und da vermissen wir die philosophische Genauigkeit.
So lesen wir z. B. S. 2 u. 6: Dieselbe, nämlich die species impressa,
gestaltet sich im Erkenntnisakte zur species expressa, zum verbum
mentis. Dieselbe Unrichtigkeit findet sich auf S. 252, wo es noch dazu
heißt: Die erkennende Tätigkeit macht sich durch ein geistiges Sprechen
die species gegenwärtig, um ihrer lebendig bewußt zu sein. S. 253: Das
dicere hat den Zweck, das Objekt in der Tätigkeit gegenwärtig zu
setzen S. 309 fordert der Verfasser für das rein persönliche satis-
faktorische Werk den Gnadenstand; dagegen ist auf S. 311 das Gebet
des Sünders den Seelen mehr oder weniger nützlich. Doch genug der
kleinen Bemängelungen.

Wir schließen mit dem aufrichtigen Wunsche weitester Verbreitung
des vorliegenden Werkes, umsomehr als es in deutlicher Sprache abgefaßt,
auch gebildeten katholischen Laien die Lehrsätze der katholischen Dogmatik
klar zu machen sehr geeignet ist und für gewöhnliche Zwecke vollkommen
ausreicht.

W ien. P. Gundisalv Feldner 0. P.



Literarische Besprechungen. 377

9. Georgius Reinhold: Praeleetiones de Theologia
fundamentali. P. prior VIII, 342, P. altera IV, 242 p.
Viennae, Kirsch 1905.

Es ist ein gutes Zeichen für die steigende Pflege der Fundamentaltheologie

an den österreichischen Universitäten, daß in kurzer Zeit nach
den Elementa Apologeticae von Prof. A. Michelitsch in Graz ein neues
Pachlehrbuch von Prof. G. Reinhold in Wien erschien. Gegenüber den
reichsdeutschen Arbeiten tragen diese österreichischen Schriften mehr den
Charakter der für die Schule berechneten Vorlesung, wie im Werke Rein-
holds auch schon der Titel es anzeigt: Praeleetiones de Theologia
fundamentali. Ebendaraus erklärt sich auch die Abfassung in lateinischer
Sprache — für die Schule unzweifelhaft ein bedeutender Vorteil.

In der Behandlung seines Stoffes schließt sich Reinhold im großen
und ganzen an die alte Methode an, wie sie seit einigen Jahrhunderten
sich eingebürgert hat. Als schätzenswerte Neuerung stellt er an die Spitze
seines Werkes den ausführlichen Beweis für die Existenz Gottes. Insofern
begegnet er der Idee Kardinal Zigliaras, nur mit dem Unterschied, daß
Reinhold nur im philosophischen Sinne das Dasein Gottes ins Auge faßt,
während Zigliara den Beweis für das Dasein Gottes als eines übernatürlichen

Wesens— quoad cognoscibilitatem et efficientiam—führt. Während
so bei Zigliara dieser Teil organisch eingegliedert ist und den
wissenschaftlichen Übergang von der Philosophie zur Theologie begründet, nehmen
boi Reinhold die Gottesbeweise doch mehr die Stellung eines — wenn auch
durch die Studienverhältnisse geforderten — Präambulum zur Fundamentaltheologie

ein.

Was den Gottesbeweis selbst anbelangt, werden vorerst die
philosophischen Prinzipien, auf die jener sich stützt, auf ihre Gewißheit, ihren
Sicherheitsgrund, sowie auf ihren Ursprung geprüft. Dabei scheint p. 5,
Zeile 6 und 7 das ens aetuale mit dem ens reale verwechselt, resp. identifiziert

zu sein, außer es wäre das ene reale nicht im technischen Sinne
des Wortes, sondern nur in seiner vulgären Bedeutung zu nehmen. Die
Gottesbeweise werden eingeteilt in argumenta cosmologica und teleologica.
Unter den ersten stehen in erster Reihe die vier ersten Beweise des heil.
Thomas, dann folgen das argumentum ideologicum, ex cessations processus
mundani, ex origine vitae organieae; als teleologische Argumente werden
durchgeführt: a. de mundo morali, a. eudaemonologicum, morale und
ethnologicum. Sämtliche Beweise sind mit sehr tiefem Verständnis
durchgeführt und vortrefflich dem Verständnis der Studenten angepaßt. Mit
Recht bemerkt der Verfasser, daß bei dem argumentum ex motu der
Beweispunkt nicht in der Unmöglichkeit einer unendlichen Kette, sondern
nur in der Unmöglichkeit eines bewegten — bedingten, relativen — ersten
Bewegers liege. Wie Reinhold auch bei den anderen Beweisen öfters betont,
fordert die Existenz bedingter, relativer Wesen ein in jener Hinsicht
unbedingtes, absolutes Wesen. Das Argument ex Serie causarum efficientium
betont, wie uns scheint, nicht scharf genug die Unterordnung der
verschiedenen Ursachen untereinander, so daß der Unterschied vom ersten
Argument etwas unklar ist. Zum dritten Argument — ex necessario et
possibili — haben wir zu bemerken, daß im Text des hl. Thomas der
Satz: Impossibile est autem, omnia quae sunt talia, semper esse,
höchstwahrscheinlich, sowohl nach den Handschriftenangaben der Ed. Leonina
als auch dem Kontext nach, zu lesen ist: Impossibile est autem, omnia
quae sunt, talia esse, cf. Rolfes, Gottesbeweise des hl. Thomas. Das



378 Literarische Besprechungen.

„semper" hat im Beweise keine Bedeutung und wird auch nicht verwertet.
Ausgehend davon, daß das „possibile", d. h. das, was entsteht und
vergeht, einen Seinsanfang hat und somit einmal nicht war, folgert der
Aquinate mit Evidenz, daß, wenn alles Bestehende zu den entia possibilia
gehörte, einmal alles einen Anfang im Dasein gehabt und folgerichtig
einmal nichts existiert hätte. Sed si hoc, est verum, etiam nunc nihil esset.
Damit ist auch die Beurteilung der Erklärung hei Reinhold: Ad hanc
argumentationem S. Thomae notandum est, „possibilia esse et non esse"
a S. Doctore nominari non ea quae reapse non existant, sed mere logice
sunt possibilia, i. e. quorum conceptus in se contradietionem non involrit,
sed res realiter iam existentes, quae „generantur et corrumpuntur", i. e.

quae incipiunt esse et desinunt; ex altera parte sub eo, quod est „necessa-
rium", S. Thomas intelligit id quod non incipit et desinit esse, sed semper
existit" p. 37. Dieses „semper" liegt sicherlich nicht in der Intention
des englischen Lehrers, da er zu den necessaria auch die Engel und
Gestirne rechnet, die incorruptibilia, die doch nach ihm einen Anfang ihres
Daseins in der Zeit haben. Er schließt vielmehr nur, daß es neben den
vergänglichen Dingen auch — ihrer Natur nach — unvergängliche geben
müsse. Dann ist aber auch die weitere Beweisführung des hl. Thomas
nicht, wie Reinhold gegen Rolfes sagt, überflüssig. Der Beweis kann wohl,
wie es Reinhold getan hat, auch direkt geführt werden, aber wie er bei
Thomas steht, ist das zweite Glied durchaus notwendig. Mit Rücksicht
auf die Engel wird er dadurch auch vollständiger und einheitlicher. Der
Beweis ex gradibus perfectionis ist sehr gut ausgeführt, wie auch die
folgenden. Sehr entsprechend sind besonders die trefflichen Widerlegungen
der Einwände gegen die Gottesbeweise (Kant, Kuno Fischer, Schopenhauer,
Strauß, Stuart-Mill, Spencer, Caird, Schultze). Mach hätte wohl die Ehre
nicht verdient. Drei Abschnitte über Pantheismus, Materialismus und
Darwinismus schließen naturgemäß diese erste Sektion.

Die folgenden Sektionen handeln über Religion und Offenbarung;
Sectio II de religione in genere, Sectio III de religione revelata, Sectio IV
de revelatione cbristiana. Die Offenbarung selbst wird kürzer behandelt,
um so ausführlicher die Kriterien derselben, besonders der christlichen
Offenbarung. Reinhold legt mit Recht das Hauptgewicht auf die äußeren
Kriterien, weil die geoffenbarto Wahrheit ein für alle verpflichtendes Gesetz
ist und somit deren Authentizität leicht erkennbar sein muß, was nur
durch äußere, sinnenfällige Mittel bewirkt werden kann.

Der zweite Teil des Werkes erklärt die Art und Weise der Ver-
mittelung der in Christus uns gewordenen Offenbarung: Tradition, Hl. Schrift,
Kirche. An der Spitze steht der Satz: Christus tanquam medium ordi-
narium conservationis et propagationis doctrinae suae instituit magisterium
vivum auctoritativum. Dieser Gedanke wird auch konsequent bei
Behandlung der Tradition durchgeführt und besonders darauf hingewiesen,
daß selbst die hl. Kirchenväter, vor allem aber die Theologen nur insofern
Kriterien der Offenbarung seien, als sie von der lebendigen Auktorität
approbiert werden. Bezüglich der Privatoffenbarungen schreibt der
Verfasser, daß die Kirche nur erkläre — eas (sc. revelationes privatas) re vera
factas esse et revelationi publicae non adversari (II, 29); der erste Teil
dürfte zu viel sagen. Benedikt XIV. urteilt in seinem Werke: De servo-
rum Dei beatificatione etc. nur: Approbationem istam nihil aliud esse

quam permissionem ut edantur ad fidelium utilitatem 1. c. H, 32, 11.
Auch gibt er zu, daß unter den approbierten Offenbarungen sich auch
unechte, apokryphe befinden. 1. c. III. cap. ult. n. 16.

Die Lehre über die Hl. Schrift ist wohl mit Rücksicht auf die weitere



Literarische Besprechungen. 379

Behandlung in der „Einleitung" kurz gehalten. Ob aber nicht doch gerade
unsere Zeitverhältnisse eine möglichst eingehende Barstellung dieses locus
theologicus erheischten?

Sectio VII handelt über die Kirche: 1. Einsetzung, Einrichtung und
Proprietäten. 2. Kennzeichen der wahren Kirche katholisch. 3. Primat.
4. Be régula fïdei. Bamit schließt das Werk, das in seinem Ganzen nicht
nur durchaus kirchlich korrekt sich erweist, sondern auch allen
Anforderungen der Wissenschaft vollauf Genüge leistet. Bie ganze Art des
Stils und der Barstellung sichern ihm auch einen hohen pädagogischen
Wert. Eine spätere Auflage wird wohl die öfteren Bruekfehler
ausmerzen.

Graz. P. Reginald M. Schuttes 0. P.

10. Baron Leo Baillou: Philosophische Schriften.
I. Über das Fundament der Erkenntnis. II.
Fundamentale Ästhetik, Ethik und deren Zusammenhang.
Laibaeh, Fischer.
Bie ersten zwei Kapitel scheinen mir, wenn auch dunkel, die Wahrheiten

auszudrücken, daß unsere Ideen allgemein sind, und daß wir das
Einzelne nur durch Reflexion erkennen. Bie Realität des Objektes ist
jedoch nicht hinreichend gewahrt; man kann kaum sagen, daß der
Verfasser sich über den Idealismus erhebt. Anderseits wird die Größe
zum herrschenden Begriff des ganzen Systems; so liest man S. 8: „Wir
erfassen das Seiende vollkommen in den zwei Begriffen Zeit und Raum".
Auf dieser Grundlage soll ein theistisches System erstehen. Ba Zeit
und Raum sich gegenseitig bedingen, so wird Gott als Urbedingung
anerkannt. Es werden auch die christlichen Ilauptlehren verteidigt,
wobei ich jedoch zweifle, ob die Schöpfung, wie sie dargestellt wird,
dem Bogma entspricht. Auch die göttliche Erzeugung des Sohnes scheint
nicht richtig verstanden zu werden. Wir empfehlen Baron Baillou das
7. Buch der Bekenntnisse des heiligen Augustinus zu lesen und wünschen
ihm jene Erkenntnis, die dort im 10. Kapitel erzählt wird.

Linz a. B. Br. Ignaz Wild.

11. M. de Wulf: Histoire de la Philosophie Médiévale,
2me éd. 1905, Louvain Institut supérieur de Philosophie.
Paris, Alcan. VI, 568 P.

Bie erste Auflage wurde vor zwei Jahren von mir in diesem
Jahrbuche besprochen. In der neuen Auflage wurde die indische Philosophie
übergangen, die griechische und die Systeme der Renaissance kürzer
behandelt, dagegen sind für das M. A. manche Partien erweitert, mehrere
Philosophen eingehender dargestellt und jedem Paragraphen eine
Bibliographie beigefügt. Es seien mir bei dieser Anzeige einige Bemerkungen
gestattet. 1. K. Werner ist unterschätzt. Seine große Erudition verleitet
ihn allerdings zu einer Kürze des Ausdruckes, die oft schwer verständlich
ist. Bas mag Mitursache gewesen sein, wie Schindler im K. L. sagt, daß
man ihn des Güntherianismus beschuldigte, während er diesem in wesentlichen

Punkten widerspricht. Er redet zwar in der Geschichte des
Thomismus S. 861 ff. von der Einheit der Natursubstanz. Bie Materie
ist aber auch für Thomas und noch mehr für Scotus eine. Ber Apologet



380 Literarische Besprechungen.

sucht in allen Systemen das Wahre hervorzuheben. Schon Prantl erkannte
in Werner den Thomisten, und mir scheint er einer der besten zu sein.

2. Die Bezeichnung Alexandristen hat für das XVI. Jahrhundert
wenig Bedeutung und betrifft wohl nur die Auslegung des Aristoteles
bezüglich der Unsterblichkeit. Über Pomponatius, der als Haupt der
Schule gilt, schreibt J. C. Scaliger in der seinen Exercitationes
vorausgeschickten Epistola ad candidum Lectorem: Primis lycei sacris initiatus
in Avenrois verba jurare coactus sum a praeceptoribus meis Buccaferrea,
Petro Pomponatio, Zimarra, Tiberio, Nipho : qui ut ingenue fatear, saepius
Aristotelem ad Avenrois, quam hunc ad illum referebant. Scaliger selbst
war nicht Alexandrist. Er schrieb Exerc. 194,7: Vos materiales, omnia
enim cum Alexandro vestro ducitis a qualitatibus elementorum. Seinen
Platz in der Geschichte hat er als Kritiker Cardans; seine Exercitationes
enthalten aber mehr Naturwissenschaft als Philosophie. Dies führt mich
zum 3. Punkte, der Stellung der Peripatetiker zu den Entdeckungen des
XVII. Jahrhunderts. Man war über dieselben wohlunterrichtet. Galilei
hatte nicht in allen Stücken recht. In seinem berühmten Saggiatore
verteidigt er die Meinung des Aristoteles, die Kometen seien
Lufterscheinungen, gegen P. Grassi, Professor am römischen Kolleg. Dasselbe
gilt von der Erklärung der Gezeiten, welche die Scholastiker der
Einwirkung der Sonne und des Mondes zuschrieben. Das aristotelische
Weltgebäude hatte wohl bedenkliche Risse, aber es schien noch immer
dauerhafter als die unvollständigen neuen Theorien. Man war auch
keineswegs so intransigent; siehe Werner, Suarez 2. Band S. 87 Apm. 3.
Aber erst Newtons Entdeckung, welche den größten Widerstand bei
den Cartesianern, bei Huyghens und Leibniz fand, führte die Entscheidung
herbei. Es scheint mir auch, daß die Geringschätzung der Scholastik
mehr eine Nachwirkung des alten Terminismus ist; sie richtet sich
nämlich weniger gegen die Kosmologie als gegen die Metaphysik, z. B.
die Lehre von der Individuation und der Realität der Kategorien. Es
freut mich diese Auffassung, die ich aus Anlaß einer speziellen
Untersuchung gewonnen hatte, bei Laminne, Les quatre éléments, histoire d'une
hypothèse, bestätigt zu finden.

Wir dürfen dem Verfasser, welcher auf diesem Gebiete unermüdlich
tätig ist, von Herzen dankbar sein und uns freuen, über die Philosophie
des M. A. ein Werk von solchem Ideengehalte und historischer
Zuverlässigkeit zu besitzen.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

12. Viktor Catlirein S. J.. Moralphilosophie. Eine
wissenschaftliche Darlegung der sittlichen, einschließlich

der rechtlichen Ordnung. 4. vermehrte Auflage.
2 Bde. Freiburg, Herder. 1904.

In dieser neuen Auflage sind die neuesten einschlägigen literarischen
Erscheinungen genau berücksichtigt, neuere Systeme, wie die Ethik
Ratzenhofers, die sittlichen, zwischen Utilitarismus und Intuitionismus
schwankenden Systeme von E. Stange, H. Schwarz, von Ehrenfels erklärt
und gewürdigt.

Die Anordnung des Stoffes hat einige Änderungen erfahren. Sehr
vorteilhaft scheint uns die Änderung bei der Darlegung der Norm für
die Sittlichkeit. In den früheren Auflagen hatte der Verfasser zuerst die
irrigen mangelhaften Normen für die Sittlichkeit dargelegt und kritisch



Literarische Besprechungen. 381

untersucht, um dann erst, nach weitgehender Widerlegung des falschen
das einzig richtige und vollkommene Prinzip der Sittlichkeit zu besprechen
und zu beweisen. In dieser Auflage fübrt der Verfasser dem Leser ein
sehr reichhaltiges Beweismaterial für das Normalprinzip „der vernünftigen
Natur des Menschen" in präziser Form vor, um dann mit größerer
Leichtigkeit und Wucht und ohne die lästigen Wiederholungen das Falsche
und Ungenügende der zahlreichen und oft sehr verworrenen Systeme
darzulegen.

Eine sehr eingehende Überarbeitung weist in dieser Auflage auch
die Lehre über das Recht und das Gewissen auf. Wenn der hochw.
Verfasser bei der Besprechung der Sicherheit des Gewissens zum sittlich
guten Handeln vom Aequiprobabilismus sagt, er habe zur eigentlichen
Grundlage das Besitz-Prinzip (in dubio meiior est conditio possidentis),
so müssen wir dem doch widersprechen. Die eigentliche Grundlage des

Aequiprobabilismus ist die Forderung, sich an die größtmögliche objektive
Wahrheit anzulehnen und nicht das Besitz-Prinzip. Wenn auch der
Probabilismus praktisch stets in der Kirche Anerkennung gefunden hat,
so darf man doch wohl behaupten, daß die Kirche sich offiziell stets
auf den entgegengesetzten Standpunkt gestellt hat. (F>. Ter Haar Das
Dekret des Papstes Innocenz XI. über den Probabilismus.) In der
besonderen Philosophie, die der zweite Band enthält, ist dankend
anzuerkennen, daß der Autor die Lehre über den Sozialismus eingehender
darlegt. Man vermißt in der Abhandlung dieses Themas, mit dem sich
der Herr Verfasser aufs eingehendste beschäftigt hat, kaum etwas von
Bedeutung. Auch in der Abhandlung über den Staat finden wir manches
Neue. Bei der Wichtigkeit der politischen und kirchenpolitischen Fragen
in unseren Zeiten verdienen die diesbezüglichen Ausführungen besondere
Beachtung.

Es stellt sich demnach diese Neuauflage der von akatholischer
Seite leider wie es scheint vielfach geflissentlich ignorierten
Moralphilosophie Cathreins als eine sehr schätzenswerte Bereicherung der
heutzutage so überaus wichtigen ethischen Wissenschaft dar. Und es wäre
dringend zu wünschen, daß vor allem unsere jungen Akademiker aller
Fakutäten sich mit Cathreins Moralphilosophie recht vertraut machten.

Berlin. P. Andreas Schmitt, 0. P.

13. Dr. Dr. Krauss. Der Völkertod. Eine Theorie der
Dekadenz. Leipzig u. Wien, Deuticke. 1903. 248 S.

Der Rückgang des Deutschtums in Böhmen, sowie die Lektüre der
Schrift: „Über die Zukunft des Deutschtums in Böhmen", nach einem
Vortrage des Herrn Dr. Herkner, Prof. der Staatswissenschaften in
Karlsruhe, regten den Verfasser, einen Arzt, an, einen Vortrag
auszuarbeiten über Krankheit und Siechtum, die Feinde unseres Volkes.
Die Arbeit wuchs ihm unter der Hand; und es entstand vorliegendes
Buch, welches Wesen und Ursachen der Dekadenz in einer Reihe von
Aufsätzen behandelt. Es sind folgende: Begriff des Völkertodes (S. 1—7).
Die Vergleichung mit dem individuellen Tode (S. 8—18). Das Gesetz
der kreislaufenden Wirkungen (S. 19—29). Stoffstrom und Nervenstrom-
system (S. 30—38). Die fundamentalen Triebe und ihre Entartung
(S. 39—51). Der Individualcharakter und seine Bestandteile (S. 52—76).
Über die Willensfreiheit (S. 76—85). Moral und Recht (S. 86—120).
Die Dekadenz (S. 121—149). Vererbungstheorie (S. 150-—163). Krieg
(S. 164—184). Das Griechen- und Römerschicksal (S. 185—219).

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 26



382 Literarische Besprechungen.

Schlußbetrachtung (S. 220 — 248). Wie man sieht, wird in dem Buche
eine große Anzahl der verschiedensten Fragen berührt. Wir wollen nur
die Grundgedanken desselben hervorheben.

Unter Völkertod versteht der Verfasser die Auflösung einer
Volkseinheit (S. 6). Der Begriff, den er von derselben gibt, ist jedoch ein
überspannter. Die Volkseinheit sei eine Einheit höherer Ordnung.
„Unter dem Begriffe des Volkes subsumieren sich die Gemeinsamkeiten

der Rasseneigenschaften und die damit zusammenhängenden
Sitten und Gebräuche; ferner Sprache und Schrift und die in ihnen
ausgeprägten Denkschätze der Wissenschaft und Poesie; schließlich die
innerhalb des Volkskörpers festgelegten Errungenschaften der Technik
und die innig mit diesen im Zusammenhange stehenden Schätze der
Kunst. Die Früchte einer intensiven Denktätigkeit, und die an sie
anknüpfende technische Tätigkeit, wie sie sich nach den Begriffen
Wissenschaft, Poesie, Technik und Kunst eingeteilt finden, pflegt man
gewöhnlich durch den zusammenfassenden Begriff der Kultur des
Volkes zu bezeichnen". (S. 6.) „Zur Volkseinheit gehört noch die
soziale und staatliche Organisation der komplex zusammenwohnenden
Volksangehörigen". (Ibid.)

In dieser Erklärung ist nach unserer Ansicht nicht-Zusammengehöriges

durcheinandergeworfen. Volkseinheit, Kultur des Volkes,
soziale und staatliche Organisation des Volkes sind ganz verschiedene
Dinge. Der Begriff „Volk" im Sinne von Nation, wie ihn der Verfasser
ja im Auge hat, bezeichnet eine Einheit, die von der Rassen- und
Sprachgemeinschaft gebildet wird. Diese Gemeinschaft wird allerdings
eine gewisse Ähnlichkeit der Anlagen und Charaktere mit sich bringen,
doch ist dies keineswegs notwendig der Fall, und auch von anderen
Umständen, in welche die Nationen nur zufällig hineinversetzt sind,
abhängig, z. B. vom Zusammenleben unter denselben klimatischen,
kulturellen und politischen Verhältnissen. Noch weniger darf die soziale
und staatliche Organisation in den Begriff der Volkseinheit einbezogen
werden. Die Nation ist bloß eine sogenannto uuitas similitudinis,
aber keine Gesellschaft, die eine unitas ordinis ist, und sich aus der
Hinordnung der Tätigkeit aller zu einem gemeinsamem Ziele, dem
bonum commune ergibt, infolgedessen — formell oder virtuell, (letzteres
in dem Falle, daß sich die Gesellschaft nicht durch ausdrücklichen,
sondern durch stillschweigenden Konsens konstituiert) Produkt des freien
Willens oder der Persönlichkeit ist. Daraus ergibt sich die gerade
für unsere Zeit, die Zeit des unsinnigen Nationalitätenschwindels,
so wichtige Wahrheit, daß die Nationen per se, an und für sich,
d. h. abgesehen von einer zufälligen historischen Entwicklung, keine
moralischen oder juristischen Persönlichkeiten, und infolgedessen an und
für sich auch nicht Subjekt von ihnen natürlich zukommenden Rechten
sind. Der Einzelne besitzt auf Grund seiner Nationalität
gewisse Rechte, indem er, ohne die Freiheit seine nationalen Anlagen zur
Geltung zu bringen und seine Sprache zu gebrauchen, seine natürlichen
Persönlichkeitsrechte nicht ausüben kann, keineswegs ist aber die Nation
als Einheit genommen die Trägerin derselben.

Auch die nationale Kultur ist nicht eine Wirkung der Nation als
solcher, sondern insofern die einzelnen Persönlichkeiten die nationalen
Anlagen und Fähigkeiten zur Geltung bringen, oder insofern die Nation
zufällig sozial organisiert, und als Gesellschaft tätig ist, was ihr jedoch,
wie gesagt, nur per accidens zukommt.

Der unklare, übertriebene Begriff der Volkseinheit, der übrigens



Literarische Besprechungen. 383

dem modernen Nationalitätsprinzip überhaupt zugrunde liegt, ist die
falsche Grundvoraussetzung des Buches. Es kann darum eine Nation
auch nicht mit einem Organismus verglichen werden, so fruchtbar
auch der Vergleich desselben mit der Gesellschaft ist. Das tertium
comparationis, die Einheit, die dem Organismus und der Gesellschaft
{letzteres durch den gemeinsamen Zweck) zukommt, und die daraus
sich ergebende Unterordnung der einzelnen Teile untereinander, und die
gemeinsame Hinordnung zum Zweck des Ganzen, trifft bei der Nation
als solcher nicht zu. An und für sich kann mau deshalb von einer
Auflösung der nationalen Einheit im Sinne des Verfassers gar nicht
reden. Dieselbe kann nur mit den Individuen, sei es, dal! dieselben
aussterben, oder sich entnationalisieren (was .jedoch durchaus nicht
immer eine Dekadenz besagen muß), aufhören. Die Dekadenz, die sich
als Analogon des individuellen Todes eines Organismus betrachten läßt,
trifft nur bei sozial organisierten Nationen zu. Unter dieser Voraussetzung

können wir vieles von dem, was der.Verfasser vorbringt,
unterschreiben, so weit darin nicht die naturphilosophischen, psychologischen
und ethischen Gruudanschauungen zu Tage treten.

Was diese anbelangt, so ist der Verfasser vor allem in einer
einseitig mechanischen Betrachtung des Lebens befangen, die ihn um
die Fruchtbarkeit des Vergleiches zwischen organischem und sozialem
Leben bringt. Demgemäß versteht er unter „Freiheit" (relativer, wie sie
nach ihm dem Menschen zukommt) „nichts anderes als einen gewissen
Grad von Beweglichkeit, welche in der Feinheit und Vollkommenheit
des individuellen Gefüges ihren Grund hat". (S. 7!).) Diese Beweglichkeit
ist näherhin „Selbstbeweglichkeit". Denn der Organismus ist „ein
selbstbeweglicher Mechanismus". (S. 80.) Das ist aber doch eine
contradictio in adjecto. Freilich, wäre es uns möglich mit dem Verfasser
„zu verstehen, daß die Fähigkeit sich aus eigenen Kräften zu erhalten
und zu bewegen, einzig und allein auf dem Wirkungsverhältnisse zwischen
organisierter materieller und Bewußtseinssubstanz beruhe" (S. 80), so
könnte man sich eventuell mit dem selbstbeweglichen Mechanismus
befreunden. Doch ist die Bewußtseinssubstanz eben ein Anderes und
nicht der Organismus selbst. Zudem steht nach dem Verfasser „die
Bewußtseinssubstauz und ihre nähere Beziehung zur Materie ganz außerhalb

einer klaren verständlichen Erfassung" und ist ihre Annahme
nur „ein Rettungsanker für die philosophische Spekulation". (S. 38.)
Wenn die philosophische Spekulation solcher „Rettungsanker" bedarf,
dann ist es wirklich um jede Minute schade, die man auf dieselbe verwendet.

Entsprechend dieser Auffassung der Willensfreiheit ist auch die der
Moral. Diese ist nichts anderes „als das Bewußtwerden des
Naturgemäßen in der freien Beweglichkeit und Variationsfähigkeit der
organischen Entwicklung". (S. 94.) „Gut scheint dem Menschen, was
ihm förderlich, böse dasjenige, was ihm hemmend entgegentritt". (S. 96.)
Das Hemmende und Fördernde kann nur mit Rücksicht auf den Zweck
bestimmt werden. Hat der Mensch seinen Zweck in sich selbst oder
außer sich? Mit einer materialistisch angehauchten Ethik verträgt sich
nur das erstere, denn die „organische Entwicklung" dient sich selbst.
Deshalb ist die Ethik des Verfassers auch subjektiv, autonom. Auch
der entwicklungstheoretische Standpunkt, den er einnimmt,
verleitet dazu, alles als Resultat der jeweiligen subjektiven Entwicklung
aufzufassen, ohne auf die objektiven, allgemein gültigen Grundlagen zu
achten. Die Fundamente der Sittlichkeit liegen infolgedessen beim
Verfasser ganz in der subjektiven Sphäre, in den sogenannten

26*



384 Literarische Besprechungen.

fundamentalen Trieben, dem Nahr-, Ehr- und Geschlechtstrieb. (Vgl.
Kap. 5.) Der Verfasser besorgt übrigens auch hier die Widerlegung
seines Standpunktes selbst, indem er den subjektiven Getniitsanlageu,
auf denen nach ihm die Moral beruht, durch die fortschreitende
Erfahrung resp. Verstandestätigkeit eine Direktive zuteil werden läßt.
„Aus dem Schatze von innergeistigen und gemütshaften, aus der
individuellen Beschaffenheit gewonnenen und den gesellschaftlichen, die
Verhältnisse der Individuen zu einander berührenden Erfahrungen
wurden nach und nach Verhaltungsnormen entwickelt, welche die Grundlage

der Sittengesetze abgaben". (S. 97.) Diese Verhaltungsnormen
müssen aber offenbar ihre Gültigkeit unabhängig von jeder Gemütsanlage
besitzen, also objektiv sein, wenn sie ihren Zweck erfüllen sollen.

Aus den vielen unbewiesenen Behauptungen, die der Verfasser in
diesem Buche sonst noch vorbringt, heben wir nur seine Äußerungen
über Religion hervor. Sie zeigen, mit welcher Oberflächlichkeit die
ernstesten Fragen in gelehrten oder gelehrt sein wollenden Büchern
abgetan werden. Der Verfasser wirft der „Religion" vor, sie behaupte,
die Moral sei göttliche Offenbarung, „in der Art etwa, wie der hebräische
Jehova dem Moses das Tafelgesetz mitteilte". (S. 88.) Noch ärger ist,
was er Seite 222 schreibt: „Die Religion zeigt durchaus menschliche
Züge. Sie ist der Phantasie des Menschen entsprungen. Weil sie etwas
Hinzugetretenes, im Verhältnis zur urwüchsigen Entwicklung von Moral
und Recht Sekundäres bedeutet, darum ist sie auch zu allei^ Zeiten
außer stand gewesen, die Dekadenz, welche ihre besonderen Gesetze
besitzt, hintanzuhalten". Der Verfasser schreibt über Religion, ohne
zu wissen, was sie sei. Die Religion, Gottesverehrung, behauptet
gar nichts, setzt aber die Anerkennung gewisser Wahrheiten voraus.
Diese liegen zum Teil rein in der natürlichen Ordnung, wie z. Ii.
vor allem die Wahrheit vom Dasein eines persönlichen Gottes, die auf
Grund des Kausalitätsprinzips strikte bewiesen werden kann. (Vgl.
Reinhold, Die Welt als Führerin zur Gottheit. Verlag von Joseph
Roth, München. 1902.) Möge der Verfasser diese Beweise nur
studieren, bevor er über Religion zu Gerichte sitzt. Andere Wahrheiten

sind übernatürliche, geoffenbarte. Unter Voraussetzung des
Daseins eines persönlichen Gottes hat aber die Offenbarung von
Wahrheiten, die über den Horizont des menschlichen Geistes hinausgehen,
nichts Ungereimtes. Die zehn Gebote gehören jedoch nicht zu diesen.
Sie sind mit Ausnahme der Bestimmung des Sabbats, die positiv ist,
rein natürliche Vernuuftwahrheiten, die dem israelitischen Volke auf
dem Berge Sinai eingeschärft wurden. Weder die natürlichen noch die
geoffenbarten Wahrheiten, welche die Voraussetzung der Religion
bilden, sind, wie der Verfasser sich leicht überzeugen könnte, der
Phantasie entsprungen. Eher ließe sich dieses von den entwicklungstheoretischen

und vielen anderen leeren Behauptungen seines Buches
sagen. Vollends muß man aber über die Unkenntnis des Verfassers
staunen, wenn er meint, die Religion sei zu allen Zeiten außer stand
gewesen, die Dekadenz aufzuhalten. Das Christentum scheint als
geschichtlicher Faktor für ihn gar nicht zu existieren.

Würden die philosophischen Grundideen des vorliegenden Werkes
im deutschen Volke die herrschenden sein, so wäre die Dekadenz desselben
in jeder Hinsicht besiegelt.

Graz. Fr. Hyaeinthus M. Amschl 0. P.


	Literarische Besprechungen

