Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 20 (1906)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen. 367

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Prof. W. G. Alexejeff: Die Mathematik als Grundlage
der Kritik wissenscehaftlich-philosophischer Welt-
anschauung. (Nach Untersuchungen von N. W. Bu-
gajew und P. A. Nekrassow in Zusammenhang mit
meinen Untersuchungen iiber formale Chemie.) Jurjew
(Dorpat) 1903. 48 S.

Es tut uns aufrichtig leid, diesen hochst interessanten Vortrag erst so
spiit zur Anzeige bringen zu konnen. Er wurde in der Gelehrten Litera-
rischen Gesellschaft zu Dorpat am 30. November 1902 gehalten.

Im ersten Teil weist Alexejeff darauf hin, daf bei der Anwendung der
Mathematik auf biologische und soziologische Erscheinungen nicht die
Analyse, sondern die Arithmologie die Hauptrolle wird spielen miissen.
Er hofft sogar, dafl ,die machtvollen Methoden® der letateren uns die Mog-
lichkeit bieten werden, ,den komplizierten Zusammenhang einiger psychi-
schen Vorgénge darzustellen, ohne die Willensfreiheit, natiirlich nur in
gewissen Grenzen aufzuheben, und ohune ihnen den fatalistischen Univer-
salismus, der eine Eigenschaft der analytischen, stetigen Funktionen ist,
aufzudrangen®, (S. 23).

In den Untersuchungen des Moskauer Mathematikers P, A. Nekrassow
{,Die Philosophie und Logik vom Massenerscheinen der menschlichen
Tatigkeit®, Moskau 1902) findet er seine Hoffnung verwirklicht. Im zweiten
Teil (S. 24—47) behandelt er die Ausfiibrungen Nekrassows, Er zeigt
uns, wie Nekrassow die fehlerhaften Priamissen der sozialen Physik Quételets
aufgedeckt, und weist darauf hin, wie Quatelets Nachfolger die Irrtiimer
des Meisters zur Grundlage einer positiven biologischen und soziologischen
Richtung erhoben haben, die durchaus fatalistisch-mechanisch ist. Er
betont vor allem die Hauptbedingung, die zu erfiillen ist, wenn die Lehre
von den Mittelwerten iiberhaupt auf derartige Erscheinungen anwendbar
sein soll. Zum Schluf werden Nekrassows Postulate fiir seine neue Sozial-
physik aufgezihlt.

Der Vortrag ist klar, tibersichtlich und recht lesenswert. Die An-
wendbarkeit der Arithmologie oder Lehre von den unstetigen Funktionen
auf das biologische und soziologische Gebiet geht aus dem blithenden
Zustand unserer Versicherungsgesellschaften hervor. Wir meinen jedoch,
daB Alexejeff ihre Bedeutung tiberschitat,

Maria-Laach, P. Augustinus Daniels O. S. B.

2. James Rowland Angell: The Relations of Struet-
ural and Functional Psychology to Philosophy. De-
cennial Publications of the University of Chicago.
Printed from Vol. III. Chicago (University Press)
1903. 521 S.

Die empirische Psychologie versucht, sich von der Herrschaft der
Philosophie zu befreien, fallt aber dabei unter den EinfluB der Biologie.

Daher kommt es, daB man sich anatomischer und physiologischer Analogien
bei der Betrachtung der BewuBtseinstatsachen bedient. Die zwei Begriffe



368 Literarische Besprechungen.

potruktur® und ,Funktion® werden mit Vorliebe angewendet. Die Zu-
lissigkeit eines solchen Vorgangs wird nicht bewiesen, sondern vorausgesetzt.
Jedenfalls mufl die psychologische Bedeutung dieser Begriffe genauer gefafit,
die Gebrauchsgrenzen der Analogie schirfer abgesteckt werden. Tatséchlich
sind sie in der Psychologie nichts anderes als zwei Phasen ein- und der-
selben Tatsache, Die Psychologie mufl auf Grund klarer Einsicht in den
Unterschied zwischen Struktur und Funktion und ihr gegenseitiges Ver-
hiltnis beide Zweige der Wissenschaft entwickeln. Jeder systematischer
Versuch, eine funktionelle Psychologie auszubauen, fithrt aber auf die tiefsten
Probleme der hochsten philosophischen Disziplinen, ndmlich der Logik,
Metaphysik, Erkenntnistheorie und Ethik, und dann héren die theoretischen
Unterschiede zwischen der Psychologie und der Philosophie auf. Dies ist
ungefihr der Gedankengang dieser klaren und lehrreichen Arbeit.

Vom Standpunkt des Verfassers bedeutet seine Leistung einen wirk-
lichen Beitrag zur Forderung der psychologischen Studien. Von unserem
Standpunkt verdient sie auch Beachtung, denn sie legt unbewuBites Zeugnis
fiir die Notwendigkeit der ,immerwidhrenden Philosophie“ oder wenigstens
fiir ihre weitaus grofere praktische Brauchbarkeit, um bescheiden zu reden, ab.

Maria-Laach, P. Augustinus Daniels O. S. B,

3. Dr. Alfred Leicht: Lazarus, der Begriinder der
Voélkerpsychologie. Mit Bildnis. Leipzig, Diirr 1904.
89, 111 S.

Dr. Alfred Leichts Buech hat vor allem einen polemischen Zweck.
Es ist des Verfassers Ziel, zu beweisen, daf} der vor kurzer Zeit verstorbene
Berliner Professor Lazarus allein die Ehre beanspruchen kann, Griinder
einer neuen Wissenschaft, der ,Volkerpsychologie“ zu sein.  Professor
Richard M. Meyer soll diese Tatsache bezweifelt haben. Wir haben nicht
den geringsten Grund, Dr. A, Leichts Beweisgriinden nicht beizupflichten.
Uberdies verspricht uns der Verfasser eine ausfiihrliche Biographie des
Begriinders der Vilkerpsychologie, durch welche jeder Zweifel am Verdienst
des Berliner Professors um die neue Wissenschaft gehoben werden soll.

Das mit groBem Gefiihl geschriebene Biichlein hat auch den Vorteil,
eine ziemlich ausfiihrliche Darstellung des Begriffes der Volkerpsychologie
zu geben, wie ihn Lazarus aufgefaBt hat, Man wiirde sich irren, wenn
man unter dem Namen Volkerpsychologie eine Erorterung iiber die speziellen
psychalogischen Anlagen der verschiedenen Nationen verstinde. Solch ein
Thema, gewil sehr ergiebiz und sehr avziebend, geniigt der Volker-
psychologie nicht. , Vélker” bedeutet in dieser Wortverbindung ,Menschheit®.

Im Sinne Herbarts will Lazarus eine neue und hohere Ethik auf die
Psychologie bauen, Diese hohere Ethik ist die Volkerethik oder Mensch-
heitsethik. ,Auf dem Wege der Volkerpsychologie leitet Lazarus alles
Wissen der Ethik zu, und deren Ziel ist: Negation des Egoismus, Aufgehen
des Ich im Wir.“ (8. 46.) Also, wie die Alltagsethik auf der Psychologie
des Individuums ruht, so ruht diese hohere Ethik auf den psychologischen
Anlagen der ganzen Menschheit. Morallehre von Seelenlehre ableiten, ist
sicher nicht zu beanstanden; sittliche Vollkommenheit ist ja immer die
vollkommene Verwirklichung aller Seelenkrifte. Aber es ist nicht ein-
zusehen, warum Ed. von Hartmann nicht recht haben soll, wenn er die
Vilkerpsychologie, im obigen Sinne, von der Existenz der (Gesamtseele ab-
héngig macht; wenn er will, daB die Vélkerpsychologie zugleich eine Lehre
von der metaphysischen Einheit und Substanzialitit dieses Gesamtgeistes



Literarische Besprechungen. 369

gel. (Gegen diesen Einwand wehrt sich aber unser Vilkerpsychologe, weil
er nicht monistisch gesiunt sein will. ,Ist es jemand eingefallen, heilt
es S. 83, damit wir die Politik eine Wissenschaft nennen diirfen, alle
Biirger eines Staates fiir eine einzige Substanz zu erkliren ?% Aber das
Argument schligt fehl. Wenn Volkerpsychologie fiir sich allein dastehen
wiirde, méchte der Vergleich mit der Politik einen Sinn haben. Aber es
handelt sich ja doch um psychologische Anlagen, aus denen moralische
Folgerungen fiir den einzelnen gezogen werden, gerade weil Moralgesetze
aus psychologischen (Gesetzen herflieBen. Unter solchen Voraussetzungen
muBl doch das Subjekt der moralischen Vollkommenheit und das Subjekt
der psychologischen Vorgédnge zusammenfallen. Vélkerpsychologie, als
Quelle dieser hoheren Moralitit, hat nur einen Sinn, wenn das Ich meta-
physisch im Wir aufgelost ist.

S. Anselmo, Roma, Ansgar Vonier O. S. B.

4. 1. I'reudenthal: Spinoza, sein Leben und seine
Lehre. I. Bd. Das Leben Spinozas. Stuttgart, Fro-
mann (E. Hauff) 1904. XIII, 349 S.

yEs hat Philosophen gegeben, denen schon wihrend ihres Lebens
Zustimmung und Anerkennung in hohem MaBe zuteil geworden ist. Andere
hervorragende Denker haben dagegen den Triumph ihrer Lehren nicht
mehr erlebt. Mit ihren Gedanken ihrer Zeit vorausgeeilt, haben sie bei
ihr weder Verstindnis noch Beachtung gefunden; erst den Toten ist die
Wiirdigung gewihrt worden, die man den Lebenden versagte. Zu diesen
Ménnern gehort Spinoza . . . Fast hundert Jahre mulBten vergehen, ehe
man seine ganze Bedeutung wiirdigen lernte . . . Den hundert Jahren
der Verkennung und Verachtung folgten etwa siebzig Jahre der Uber-
schitzung . . . Heutzutage verachtet und vergittert man Spinoza nicht
mehr. Man sucht die Geschichte seines Lebens in allen ihren Einzelheiten
kennen zu lernen, in das Verstindnis seiner Lehren immer tiefer einzu-
dringen und ibre Stellung im Zusammenhange der philosophischen Systeme
zu erfassen. So kommt man der Forderung nach, die er selbst einst an
sich stellte, die Menschen und ihre Handlungen nicht zu verlachen und
nicht zu verabscheuen, sondern zu verstehen.“ (S. 1 fl.)

‘ Mit diesen Worten hat sich der Verfasser seine Aufgabe gezeichnet
und ist, wie seine bisherigen Arbeiten und vorliegendes Werk bezeugen,
redlich bemiiht gewesen, nicht blo8 die Schriften und Briefe Spinozas zu
durchforschen, sondern auch das urkundliche Material und die Quellen-
schriften zu verwerten. Im vorliegenden ersten Band bietet er uns eine
Lebensgeschichte Spinozas, die an Reichtum biographischer Einzelheiten
iiber die Lebensumstinde des Philosophen einzig dasteht und auch auf
den geschichtlichen Rahmen, in welchem sich dieselben abspielten, weit~
gehende Riicksicht nimmt. Unter diesen Umstinden diirfte man von einem
unparteiischen Historiker wirklich erwarten, dal er fir das Verstédndnis
Spinozas und seiner Lehre eine sichere Grundlage geschaffen habe.

Wir ziehen die gute Absicht des Verfassers, Spinoza gegeniiber einen
unparteiischen Standpunkt einzunehmen, keineswegs in Zweifel, und aner-
kennen dankbar die Arbeif, mit welcher der Verfasser das biographische
Material zusammengetragen hat, kénnen uns aber mit seiner Beurteilung
Spinozas keineswegs einverstanden erkliren. Nachdem nicht bloB Gegner,
die wegen ihres religitsen Standpunktes anderen etwa verdichtig erscheinen,
sondern auch in dieser Hinsicht gewif unbefangene Geschichtschreiber, wie



370 Literarische Besprechungen.

Kuno Fischer und andere, unumwunden die grofen Schwichen und viel-
fachen Widerspriiche des Spinozismus zugestanden haben, behilt St. v. Dunin-
Borkowski S. J., der sich auch um die Lebensgeschichte Spinozas verdient
gemacht hat (s. den Aufsatz: ,Zur Textgeschichte und Textkritik der
dltesten Lebensbeschreibung Benedikt Despinozas“. Archiv fiir Geschichte
der Philosophie. XVIII. Bd. 8. 1), recht, wenn er sagt: ,Noch immer von
Spinoza als einem tiefen groBen Denker reden, beruht auf einer einge-
biirgerten Tradition und einer konventionellen Phrase, welche dank den
Fortschritten der Geschichte der Philosophie ihrem Aussterben nahe ist“.
(Stimmen aus Maria-Laach. 62. Bd. 8. 124) — Sollte es dem Verfasser
gelingen, in der Darstellung der Lehre Spinozas wirklich den Nachweis
zu liefern, daB Spinoza ein einheitliches, tiefdurchdachtes philosophisches
System aufgestellt hat, so wollen wir gerne unsere Meinung dndern und,
vom religios-sittlichen Standpunkt Spinozas absehend, ihm gern ,einen
Platz unter den tiefsten Denkern aller Zeiten anweisen,

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.

5. Dr. Ludwig Busse: Die Weltanschauungen der
grofien Philosophen der Neuzeit. (Aus Natur und
Geisteswelt. 56. Béndchen.) Leipzig, Teubner 1904.
III, 164 S.

Mit seltenem Geschicke hat der Verfasser vorliegenden Biichleins es
verstanden, Fiille des Stoffes mit Kiirze und Klarheit der Darstellung zu
vereinigen., Nach einer Einleitung tiber Wesen und Aufgabe der Philosophie
werden die bedeutendsten ,modernen“ Philosophen aufgefiihrt und ihre
Systeme in den Hauptpunkten dargestellt. Kant und sein Kritizismus
bildet den Mittelpunkt der beiden Perioden, in welche die Entwicklung
der ,modernen® Philosophie sich scheide.

Der Verfasser weist in der Einleitung den kritischen Standpunkt.
Kants ab und gibt den im Kantschen Kritizismus liegenden Widerspruch
zu, glaubt aber doch an einer einheitlichen Entwicklung der Philo-
sophie der Neuzeit festhalten zu konnen. Dies scheint jedoch bei der
Tragweite des ,kritischen® Prinzips unmdoglich; Systeme, von denen-eines
das andere aufhebt, haben zwar ihre Beriithrungspunkte, konnen aber nicht
Glieder eines organischen Baues bilden, sondern fithren zur Aufldsung
aller Philosophie.

Rom, 8. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.

6. 1. C. Schaarschmidt: Neue Abhandlungen iiber
den menschlichen Verstand. Von G. W. v. Leibniz.
Ins Deutsche iibersetzt, mit Einleitung, Lebensbeschrei-
bung des Verfassers und erliduternden Anmerkungen
versehen. 2. Aufl. (Philosoph. Bibliothek. Bd. 69.)
Leipzig, Diirr 1904. LXVIIIL, 590 S.

2. Dr. Walter Kinkel: Immanuel Kants Logik.
Ein Handbuch zu Vorlesungen, (zuerst) herausgegeben
von Gottlob Benjamin Jésche. 3. Aufl. Neu heraus-
gegeben, mit einer KEinleitung sowie einem Personen-



Literarische Besprechungen. 371

und Sachregister versehen. (Philosoph. Bibliothek.
Bd. 43.) Leipzig, Diirr 1904. XXVIII, 171 S.

Die handlichen, hiibschen Ausgaben der ,Philosophischen Bibliothek*
des Diirrschen Verlages bieten eine Reihe der bedeutenderen Werke der
Philosophie in deutscher Sprache und ermdglichen so allen, die sich fiir
den Kampf um die Wahrheit interessieren, sich an der Hand der einfluf-
reichsten Fiihrer ein Bild zu machen von der Entwicklung der schwierigsten
und wichtigsten Fragen des Lebens. Die beiden hier vorliegenden Neu-
ausgaben legen Zeugnis ab sowohl fir die giinstige Aufnahme der , Biblio-
thek“, als auch fiir das Streben, dieselbe stets auf der Hohe der Zeit
zu halten.

1. Band 69 enthélt ,die umfangreichste“ und nach der Meinung
des Herausgebers ,bedeutendste von allen Leibnizschen Schriften philoso-
phischen Inhalts® (8. ITII). Die Ubersetzung ist eine recht wort- und sinn-
getreue und liest sich dabei doch im ganzen leicht und angenehm. AuBer
sprachlichen Verbesserungen weist die neue Auflage auch manche Text-
verinderungen auf, wie sie auf Grund der Gerhardschen Ausgabe not-
wendig geworden sind. — Der Herausgeber schickt dem Werke eine kurze
Lebensheschreibung Leibniz’ voraus und legt ,Inhalt und Bedeutung der
Neuen Abhandlungen® dar. Die Schrift Leibniz’ nimmt nach ihm ,zwischen
dem Lockeschen Werke und der Kantschen Kritik, welche beide, wenn anch
auf sehr verschiedenen Wegen. eine Reformation der philosophischen Grund-
anschauungen anstreben, eine mittlere Stellung in der Art ein, dal} sie
den sensualistischen Gesichtspunkten des ersteren die nétige idealistische
Erginzung gibt, und damit die Verséhnung der beiden einander wider-
sprechenden und einseitigen Standpunkte des Empirismus und Spiritualis-
mus durch eine unparteiische Vermittlung anbahnt® (S. LXVIII). Um
indes der Schrift diese Mittelstellung anweisen zu kénnen, sind, wie Schaar-
schmidt zugibt, ganz wesentliche Umgestaltungen der Leibnizschen Grund-
gedanken notwendig. Wenn man ,mit Aufgeben der prastabilierten
Harmonie die absolute Spontaneitiit der Monaden in eine reale Wechsel-
wirkung derselben miteinander umsetzt, indem man neben jener Spon-
taneitdt als anderes Element die nur richtiger zu deutende Rezeptivitit
annimmt, so kommt man® freilich ,ohne besondere Schwierigkeit bei der
Voraussetzung der Kantschen Theorie an, daf beide, Spontaneitit und
Rezeptivitit, dem Geiste eignen und die Erkenntnis durch die Ineinsbil-
dung von Elementen beider Gattungen sich vollziehe“ (S. LXYV), aber dieser
Umsatz ist so tiefgreifend, dal der reiche ideale Gehalt der Leibnizschen
Philosophie sich in leeren Schein auflést. Auch wir nehmen gegen Leibniz
neben der Spontaneitit die Rezeptivitit des Geistes an, halten aber noch
entschiedener gegen Kant am Realismus Leibniz’ fest; man kann diesen
Standpunkt ,naiv® nennen, der ,praktischen Vernunft“ eine ,dominierende
Stellung® einrdumen, ist mehr als naiv.

2. Band 43 bietet Immanuel Kants Logik in der von den Kritikern
wenig geriihmten Ausgabe von Jasche. Dr. Kinkel ist iiberall auf die erste
Ausgabe Jisches, Konigsberg bei Fr. Nicolovius 1800, 'zuriickgegangen,
hat aber auch die beiden Ausgaben von G. Hartenstein (1838 und 1868)
sowie die von K. Rosenkranz (1838) beriicksichtigt. An Stelle der ,Er-
lanterungen® von Kirchmanns, welcher die fritheren Ausgaben fiir die philo-
sophische Bibliothek besorgte, hat der Neuherausgeber eine systematische
Einleitung gesetzt, in der er ,die Stellung der Logik im Systeme Kants®
behandelt, und ,die Entstehungsgeschichte des vorliegenden Werkes® mit.
einigen ,Anmerkungen® erliutert, sowie die ,Textverinderungen® angibt.



372 Literarische Besprechungen.

Letatere sind fast rein orthographischer Natur; nur eine Anderung ist
wirklich sachlich, aber unseres Erachtens recht ungliicklich. Es heiBit
zweimal von der Logik (15, 89 und 17, 27), daB sie ,eine Vernunftwissen-
schaft nicht der bloBen Form, sondern der Materie nach** sei; statt dessen
liest der Herausgeber beidemal ,eine Vernunftwissenschaft nicht der
Materie, sondern der bloBen Form nach;* an der zweiten Stelle (17, 27)
hatte bereits Hartenstein in einer zweiten Ausgabe diese Verinderung
vorgenommen, KEs genligt indes, die Kritik der reinen Vernunft auch nur
oberflichlich gelesen zu haben, um zu finden, dafl Kant Materie und Form
der Wissenschaft unterscheidet und unter Materie den Gegenstand ver-
steht, mit dem sie sich beschiftigt; die Logik ist nach ihm nicht blo8
der Form nach Vernunftwissenschaft, wie jede Wissenschaft, sondern auch
der Materie nach, weil sie die Vernunft und deren Tétigkeit zum Gegen-

stand ihrer Untersuchungen macht., — Das Personen- und Sachregister
ist eine dankenswerte Beigabe.
Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. 8. B.

7. Johann Amos Comenius: Das einzig Notwendige.
Unum necessarium. Ein Laien-Brevier. Mit einem
Bildnis in Lichtdruck. Aus dem Lateinischen tber-
tragen von Johannes Seeger. Auf Veranlassung der
Comenius-Gesellschaft mit biographischer Einleitung
herausgegeben von Ludwig Keller. Jena u. Leipzig,
Diederichs 1Y04. 207 S.

Mit lebhafter Begeisterung tritt der Herausgeber in seiner biogra-
phischen Einleitung fiir Comenius und dessen Ideen ein. Gewil kann
. Das einzig Notwendige* durch die ernsten, fiirs Herz berechneten Refle-
xionen auf manchen anregend wirken und den Sinn fiir Hohes und Heiliges
wecken. Aber da ihm die sichere, den Verstand befriedigende Grund-
lage fehlt, wird es an sich iiber eine gefiihlvolle Anwandlung nicht hinaus-
fithren. Die mystische Schwirmerei, die man Amos Comenius vorwirft,
hat auch in diesem Biichlein ihre Friichte getragen.

Rom, 8. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.

8. Dr. Joseph Bawutz: Grundziige der katholischen
Dogmatik. 4. Teil. 1. Die Lehre von den Sakra-
menten im einzelnen. 2. Die Lehre von den letzten
Dingen, mit einem Anhange von Zusitzen. 2. verb.
Aufl. Mainz, Kirchheim 1903.

Mit diesem vierten Teil schlieBt der Herr Verfasser seine dullerst
brauchbaren: ,Grundziige der katholischen Dogmatik® ab. Da wir an
Lehrbiichern, Kompendien usw. der katholischen Dogmatik nicht allein
keinerlei Mangel leiden, sondern in Wahrheit groBen Uberflu haben,
beweist die Notwendigkeit einer zweiten Auflage dieser Grundziige des
Verfassers deren .volle Verwendbarkeit fiir den Unterricht durch die dazu
berufenen Professoren sowohl, wie nicht minder fiir das Selbststudium und
zwecks des Nachschlagens. Die Anordnung des Stoffs ist iiberall recht
klar und auch durch den verschiedenen Druck ersichtlich gemacht. Ebenso
sind die verschiedenen Ansichten der VV. und TT. im kleineren Druck



Literarische Besprechungen. ‘ 373

deutlich hervorgehoben, Damit hat der Verfasser aufs beste dafiir gesorgt,
daB die Leser sich sofort zurechtfinden, was wir als einen groBen Vorteil
des Werkes vor so manchem anderen bezeichnen miissen. Auch dies-
beziiglich hat der Grundsatz: ,,qui bene distinguit, bene docet‘‘, seine volle
Geltung. Der Verfasser hat diesen Grundsatz aber auch aufs trefflichste
angewandt in der Lehre selber, die er vortrigt. — Der Inhalt des vor-
liegenden Werkes zerfillt in zwei Abhandlungen, enthaltend: die IL.ehre
von den Sakramenten im einzelnen S. 1—238; und die Lehre von der
Vollendung 8. 238—354. Beide sind zerlegt in Abteilungen und Unter-
abteilungen. 1. Abteilung: Taufe und Firmung 8. 2—25. — 2. Abteilung:
das hl. Altarssakrament S, 25—122 mit den Unterabteilungen: a) Die
wirkliche Gegenwart im hl. Sakramente und die Weise dieser Gegenwart
S. 28—66. b) Das hl. MeBopfer S. 66—105. c¢) Das eucharistische Sa-
krament S. 105—122. — 3. Abteilung: BuBsakrament und hl. Olung
S. 122—193. — 4. Abteilung: Priesterweihe und Ehe S. 193—238. — Mit
Bezug auf die Vollendung bildet den 1.Teil: Die Lehre von der besondecren
Vollendung 8. 238—312. Der Tod und das besondere Gericht 8. 239—244.
Mit der 1. Abteilung: Der Himmel S. 244—265. 2. Abteilung: Die Holle
S. 165—283. 3. Abteilung: Das Fegfeuer 8. 283—298. 4. Abteilung:
Die Gemeinschaft der Heiligen S. 298—3812. — Im 2. Teil wird die Lehre
von der allgemeinen Vollendung vorgetragen S. 312—38b4; dann folgen
Zusitze zu den ,,Grundziigen** S. 362.

Gehen wir nun auf den Inhalt ndher ein. Mit Bezug auf die Zeit
der Einsetzung der hl. Taufe hilt der Verfasser die Annahme der Wiirz-
burger TT. fiir wahrscheinlich, die dahin geht, Jesus Christus habe die
Taufe eingesetzt und den Auftrag, dieselbe, freilich einstweilen nur in
beschriankter Weise (an die Juden) zu spenden, damals gegeben, als er die
Apostel bevollmichtigte, gleichzeitig mit Johannes in Judda zu taufen.
Bei dieser Gelegenheit diirften auch die Apostel, und zwar durch Christus
selbst, getauft sein. S. 4. — Sehr treffend weist der Verfasser S. 15 die
falsche Behauptung zuriick, als hinge es spiter von dem eigenen Ermessen
der Erwachsenen, die als Kinder getauft wurden, ab, die aus der Taufe
sich ergebenden Verpflichtungen anzuerkennen oder nicht. Sind doch nach
altem Rechte die Kinder verpflichtet, spater den Verbindlichkeiten nach-
zukommen, welche in ihrem Interesse wahrend ihrer Minderjahrigkeit von
ihren rechtlichen Vertretern, Eltern, Vormiindern eingegangen wurden . . .
Die den Kindern aufliegende Verpflichtung hat ihren eigentlichen und
tieferen Grund im Sakramente selbst. Durch die Taufe als das Sakrament
der geistlichen Wiedergeburt wird ja der Mensch ein Kind Gottes und
ein Glied der Kirche. Und so ist er zur Erfilllung der entsprechenden
Obliegenheiten spiter rechtlich ebenso verpflichtet, wie jeder Mensch, der
durch die natiirliche Geburt Kind seiner Eltern und Biirger des Stuaates
wurde, ohne weiteres rechtlich gehalten ist, den Eltern und dem Staate
gegeniiber die entsprechenden Pflichten zu erfiillen. Am sorgfiltigsten hat
der Verfasser selbstverstindlich das hl. Sakrament des Altars als Sakra-
ment und als Opfer behandelt. Der griechische Text stellt in allen vier
Berichten die Hingabe des Leibes und die VergieBung des Blutes durch
die Prisensform als etwas Gegenwéartiges hin. Folglich handelt es
sich beim letzten Abendmahl nicht lediglich um ein Bild des zukiinftigen
Kreuzesopfers, sondern um ein gegenwirtiges Opfer, fiir euch, wie
der Herr iiberdies hinzufiigt, zur Vergebung der Siinden. Das heil.
Abendmahl selbst ist folglich Opfer, in welchem geheimnisvoll der wirk-
liche Leib Christi hingegeben und sein wirkliches Blut vergossen wurde.
S. 84. — Und als hitten die Viter schon im voraus die Irrlehrer des

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XX. 25



374 Literarische Besprechungen.,

16. Jahrhunderts treffen wollen, so erkliren sie es fiir einfiltig und toricht,
die Einsetzungbworte im figiirlichen Sinne zu nehmen. S. 35. Die
schwierige Frage, in welcher Weise und durch welche gdttliche Titigkeit
der sakramentale Christus an die Stelle der Brotsubstanz tritt, beantwortet
der Verfasser wohl ganz richtig S. 47 mit den Worten, das Geheimnis
bleibe in jedem Falle Geheimnis. Ein Satz auf eben dieser Seite ist uns
nicht klar. Der Verfasser sagt: Selbstredend, fiigen diese TT. hinzu,
empfingt Christi Leib durch die Konsekration nicht schlechthin das
Sein, da er im Himmel bereits existiert; aber er empfingt dasselbe Sein
von neuem, durch eine neue gottliche Titigkeit, an einem anderen Orte
und in einer neuen (sakramentalen) Verfassung. Also Christus empfingt
dasselbe Sein, welches er schon im Himmel hat, von neuem! Wie ist
das moglich? Nach St. Thomas empfingt Christus nicht dasselbe
Sein von neuem, sondern das sakramentale Sein, als eine neue
Existenzweise, wie der Verfasser aus Billuart richtig bemerkt. Nun
unterscheidet sich aber das Sein schlechthin des Leibes Christi ganz
entschieden von dessen sakramentalem Sein, weil letzteres ja vielfach
aufhort. Also ist es nicht dasselbe Sein, welches der Leib Christi von
neuem empfingt. Der Ansicht des Verfassers S. 48, dall das Accidens-
modale kein reales Sein in sich selbst habe, vermdgen wir nicht beizu-
stimmen. Dann wire es eine blofe Beraubung, wie Finsternis, Tod usw.
oder hochstens ein Gedankending. Auch will uns die Anschauung des
Verfassers, die Ausdehnung oder Quantitit erscheine zunichst als Kraft,
bezw. als ein Komplex von Kridften, Expansion, Kohision, Repulsion, nicht
gefallen. 8. 49, 50. Die Ausdehnung gehort dem Stoff, die Kraft dagegen
der Form an. Warum sollten die Spezies keine ponderable Materie ent-
halten? 8. 51. Wie konnten sie dann den Eindruck der Schwere machen ?
Hier ein Wunder anzunehmen, wie der Verfasser, dazu liegt gar kein
Grund vor. Wenn beim Aufhéren der sakramentalen Gegenwart eine
neue Substanz entsteht, so ist es durchaus nicht notwendig, daB Gott
die erforderliche Materie schopferisch aus nichts hervorbringe. S. 63.
Ebensowenig besitzt die Ansicht des Suarez Wahrscheinlichkeit, sondern
vielwehr die reine Unméglichkeit, dall Gott gerade die Materie
reproduziere, welche die friihere Brotsubstanz konstituierte. Der Verfasser
beruft sich hier auf einen Artikel des bl. Thomas: 3. p. q. 77. a. 5, den
er aber selber nicht aufgefalt zu haben scheint. In diesem Artikel ver-
wirft gerade der hl. Thomas das schopferische Eingreifen Gottes und
erklirt die Reproduzierung gerade der Materie, welche die friihere
Brotsubstanz konstituierte, als ein Ding der Unméglichkeit. St. Tho-
mas sagt daselbst: Et ideo alii dixerunt, quod redit substantia panis et
vini in ipsa corruptione specierum et sic ex substantia panis et vini redeunte
gencrantur cineres aut vermes aut aliquid huiusmodi. Sed haec positio
videtur impossibilis. Primo quidem, quod, si substantia panis et vini con-
versa est in corpus et sanguinem Christi, non potest substantia panis aut
vini redire, nisi corpore aut sanguine Christi iterum converso in substantiam
panis vel vini, quod est impossibile. Si vero substantia panis vel vini sit
annihilata, non potest iterum redire, quia, quod in nihilum decidit, non
redit idem numero; nisi forte dicatur redire praedicta substantia, quia
Deus de novo creat aliam novam substantiam loco primae. Secundo
hoc videtur esse impossibile, quia non est dare, quando substantia panis
redeat. Manifestum est quod manentibus speciebus panis et vini manet
corpus et sanguis Christi, quae non sunt simul cum substantia panis et
vini in hoe sacramento. Unde substantia panis et vini non potest redire
gpeciebus sacramentalibus manentibus. Similiter nec eis cessantibus, quia



Literarische Besprechungen. 375

iam substantia panis et vini esset sine propriis accidentibus, quod est
impossibile. Nisi forte dicatur, quod in ipse ultimo instanti corruptionis
gpecierum redit non quidem substantia panis et vini, quia illud
idem instans est, in quo primo habent esse substantiae generatae ex speciebus,
sed materia panis et vini, quae magis de nove creata diceretur, quam
rediens, proprie loquendo. Et secundum hoe posset sustineri praedicta
positio. — Verum quia non rationabiliter videtur dici, quod mira-
culose aliquid accidat in hoc sacramento, nisi ex ipsa consecratione, ex
qua non est quod materia creetur vel redeat ete. Aus diesen Worten
geht die Ansicht des hl. Thomas klar hervor. Wenn also der Verfasser
bemerkt: ,Nach allen anderen TT. bringe Gott schopferisch die erfor-
derliche Materie aus nichts hervor*, so gehdrt zu diesen ,,allen anderen‘
jedenfalls der hl. Thomas nicht. Die Meinung des Billot 8. 63 diirfte in
manchem nicht so ganz abzuweisen sein, wenn wir folgende Worte des
englischen Lehrers genau iiberlegen. - St. Thomas sagt: Dimensiones
panis vel vini non convertuntur in dimensiones corporis Christi, sed sub-
stantia in substantiam. Kt sic substantia corporis Christi vel sanguinis
est sub hoc sacramento ex vi sacramenti, non autem dimensiones
corporis vel sanguinis Christi. Unde patet quod corpus Christi est in hoe
sacramento per modum substantiae, et non per modum quantitatis.
3.p. q. 76. a. 1 ad 3. — Corpus Christi est in hoe sacramento per modum
substantiae, id est per modum quo substantia est sub dimensionibus, non
autem per modum dimensionum, id est non per modum illum, quo
quantitas dimensiva alicuius corporis est sub quantitate dimensiva loci.
Das. a. 3. ¢. u. bes. ad 2 u. 3. Ebenso a. 4 u. 5.

Sehr gut ausgefallen ist die Abhandlung tiber das hl. MeBopfer als
eines wahren und eigentlichen Opfers. Die Kommunion ist nicht wesent-
licher Bestandteil 8. 82, sondern das Wesen des MeRopfers kann nur
in der Konsekration allein bestehen 8. 83. In der schwierigen Frage,
was der Konsekration den Charakter einer Opferhandlung gebe, schlieft
sich der Verfasser nach Priifung der verschiedenen Amnsichten S. 84 ff.
der Auffassung des MeBopfers an, ,welche die schon vom hl. Thomas der
Sache nach gelehrte mactatio mystica in den Vordergrund stellt“, mit der
von Lugo betonten realen Immutation der Opfergabe als Erginzung S. 94.
Inwiefern die Lehre des Lugo eine ,Erginzung der Doktrin des hl. Thomas“
sein soll, vermdogen wir nicht recht einzusehen. Der Verfasser sagt S. 87:
»Wihrend die vorhin genannten TT. mit Berufung auf die &ltere Scho-
lastik eine mystische Schlachtung darin finden, dafi Christi Leib und Blut
unter den getrennten Gestalten sakramental getrennt erscheinen, be-
tonen durchweg die nichttridentinischen TT., daB beide auf Grund einer
mactatio mystica sakramental gesondert sind. Der hl. Thomas sagt doch
nirgendwo, daB der Leib und das Blut Christi unter den getrennten Ge-
stalten sakramental getrennt erscheinen, sondern dall sie getrennt
sind. Denn wenn nach St. Thomas vi verborum nur der Leib ohne das
Blut, und ebenso das Blut ohne den Leib gegenwirtig ist, so sind sie
vi verborum offenbar getrennt. Das scheint aber unserem Verfasser nicht
zu gentigen. Denn, bemerkt er S. 91: ,weil ndmlich die mystische Tren-
nung und Sehlachtung in der angedeuteten Fassung die Opfergabe zwar
tatsichlich trifft und affiziert, aber noch nicht real verdndert, so entspricht
die Theorie wohl noch nicht hinlinglich dem Begriffe des Opfers.“ Das,
wie gesagt, verstehen wir einfach nicht. Die Opfergabe wird durch die
mystische Trennung und Schlachtung zwar tatsichlich getroffen und
atfiziert, aber noch nicht real verindert., Wie wird sie aber dann tat-
sichlich getroffen und affiziert? Gibt es ein Getroffen- und Affiziertwerden

25*



376 Literarische Besprechungen.

ohne eine reale Verdinderung? Ist eine Trennung und Schlachtung ohne
reale Verdnderung moglich? Dann wire es eben nur eine scheinbare
Trennung und Schlachtung, ein Getroffen- und Affiziertwerden zum Schein.
Allein das lehrt der hl. Thomas durchaus nicht, wie seine Bemerkung iiber
ein allenfallsiges MeBopfer in triduo mortis Christi klar dartut. Es muB
nur immer an dem Unterschied zwischen ex vi sacramenti und ex vi
naturalis concomitantiae festgehalten werden. DaBl das MaB der Friichte
des hl. MeBopfers verschieden sein kionne, je nach dem jeweiligen MaBe
und Grade der Heiligkeit der Kirche, S. 100, will uns nicht eingehen, weil
wir ein verschiedenes Mal und einen verschiedenen Grad der Hei-
ligkeit der Kirche nicht kennen. Zudem bemerkt ja der Verfasser da-
selbst, daB diese Friichte unabhédngig sind von der personlichen Andacht
des zelebrierenden Priesters und der anwesenden Glaubigen. Fiir ver-
storbene Akatholiken ist eine geheime Applikation erlaubt, ohne Zweifel
S. 104. — Recht ansprechend ist die Lehre {iber das Sakrament der BuBe.
In einigen Punkten herrscht etwas Unklarheit, die indessen dem Ganzen
keinen Eintrag tut. Der Verfasser rechnet die unvollkommene Liebe,
caritas imperfecta, zu der uneigenniitzigen, wohlwollenden Gottes-
liebe, caritas benevolentiae, Sie besteht nach ihm darin, daB wir zwar
Gott seiner selbst wegen lieben, aber nicht iber alles, S. 183,
134, 142. Auf 8. 132 fordert der Verfasser und zwar mit Recht, die
Reue, also doch wohl eine jede wahre Reue, miisse iiber alles grol
sein, Wie ist aber das moglich, wenn die unvollkommene Liebe Gott
nicht iiber alles liebt? Dazu kommt, daB nach dem Verfasser S. 133
Anm. 8 caritas an sich einen besonders hohen Grad der Liebe
und Wertschdtzung bezeichnet. Die unvollkommene Liebe ist also
in Wahrheit amor spei seu concupiscentiae, nicht amor benevolentiae, wie
das Tridentinum Kklar hervorhebt. Die Attritio ist tatsdchlich zum
Empfang des Sakramentes hinreichend und sie geniigt auch (proxime
disponit) im Sinne des Tridentinum, 8. 141. Denn entfernt, blof remote,
disponieren auch andere Tugendakte, wie nicht minder die Attritio ohne
das Sakrament, wie das Tridentinum unter Hinweis auf die Niniviten
ausdriicklich lehrt. Disponiert die Attritio mit dem Sakrament auch
nicht anders, daon hat uns das Tridentinum nichts gesagt, und zudem
ist dann das Wort: ,tamen® einfach unverstindlich. Uberdies ist gemiB
dem Tridentinum die Attritio ein Teil des Sakramentes. Folglich disponiert
sie proxime. Hier und da vermissen wir die philosophische Genauigkeit.
So lesen wir z. B. 8. 2 u. 6: Dieselbe, namlich die species impressa,
gestaltet sich im Erkenntnisakte zur species expressa, zum verbum
mentis. Dieselbe Unrichtigkeit findet sich auf S. 252, wo es noch dazu
heifit: Die erkennende Titigkeit macht sich durch ein geistiges Sprechen
die species gegenwirtig, um ihrer lebendig bewuBt zu sein. S.253: Das
dicere hat den Zweck, das Objekt in der Tatigkeit gegenwirtig zu
setzen (?). 8. 309 fordert der Verfasser fiir das rein persdnliche satis-
faktorische Werk den Gnadenstand; dagegen ist auf 8. 311 das Gebet
des Siinders den Seelen mehr oder weniger niitzlich. Doch genug der
kleinen Beméingelungen.

Wir schlieBen mit dem aufrichtigen Wunsche weitester Verbreitung
des vorliegenden Werkes, umsomehr als es in deutlicher Sprache abgefaf3t,
auch gebildeten katholischen Laien die Lehrsitze der katholischen Dogmatik

klar zu machen sehr geeignet ist und fir gewbhnliche Zwecke vollkommen
ausreicht.

Wien. P. Gundisalv Feldner O. P.



Literarische Besprechungen. 377

9. Georgius Reinhold: Praelectiones de Theologia
fundamentali. P. prior VIII, 342, P. altera IV, 242 p.
Viennae, Kirsch 1905.

Es ist ein gutes Zeichen fiir die steigende Pflege der Fundamental-
theologie an den Osterreichischen Universititen, da8 in kurzer Zeit nach
den Elementa Apologeticae von Prof. A. Michelitsch in Graz ein neues
Fachlehrbuch von Prof. G. Reinhold in Wien erschien. Gegeniiber den
reichsdeutschen Arbeiten tragen diese Gsterreichischen Schriften mehr den
Charakter der fiir die Schule berechneten Vorlesung, wie im Werke Rein-
holds auch schon der Titel es anzeigt: Praelectiones de Theologia fun-
damentali. Ebendaraus erkldrt sich auch die Abfassung in lateinischer
Sprache — fiir die Schule unzweifelhaft ein bedeutender Vorteil.

In der Behandlung seines Stoffes schliefit sich Reinhold im grofien
und ganzen an die alte Methode an, wie sie seit einigen Jahrhunderten
sich eingebiirgert hat. Als schitzenswerte Neuernng stellt er an die Spitze
seines Werkes den ausfiihrlichen Beweis fiir die Existenz Gottes. Insofern
begegnet er der Idee Kardinal Zigliaras, nur mit dem Unterschied, daf
Reinbold nur im philosophischen Sinne das Dasein Gottes ins Auge fafBt,
wihrend Zigliara den Beweis fiir das Dasein Gottes als eines iibernatiir-
lichen Wesens — quoad - cognoscibilitatem et efficientiam — fithrt. Wahrend
so bei Zigliara dieser Teil organisch eingegliedert ist und den wissen-
schaftlichen Ubergang von der Philosophie zur Theologie begriindet, nehmen
bei Reinhold die Gottesbeweise doch mehr die Stellung eines — wenn auch
durch die Studienverhiltnisse geforderten — Priambulum zur Fundamental-
theologie ein.

Was den Gottesbeweis selbst anbelangt, werden vorerst die philo-
sophischen Prinzipien, auf die jener sich stiitzt, auf ihre GewiBheit, ihren
Sicherheitsgrund, sowie auf ihren Ursprung gepriift. Dabei scheint p. 5,
Zeile 6 und 7 das ens actuale mit dem ens reale verwechselt, resp. identi-
fiziert zu sein, auller es wire das ens reale nicht im technischen Sinne
des Wortes, sondern nur in seiner vulgéren Bedeutung zu nehmen. Die
Gottesbeweise werden eingeteilt in argumenta cosmologica und teleologica,
Unter den ersten stehen in erster Reihe die vier ersten Beweise des heil.
Thomas, dann folgen das argumentum ideologicum, ex cessatione processus
mundani, ex origine vitae organicae; als teleologische Argumente werden
durchgefiihrt: a. de mundo morali, a. eudaemonologicum, morale und
ethnologicum. Sémtliche Beweise sind mit sehr tiefem Verstindnis durch-
gefiilhrt und vortrefflich dem Verstindnis der Studenten angepafBt. Mit
Recht bemerkt der Verfasser, dafl bei dem argumentum ex motu der Be-
weispunkt nicht in der Unmdéglichkeit einer unendlichen Kette, sondern
nur in der Unmoglichkeit eines bewegten — bedingten, relativen — ersten
Bewegers liege. Wie Reinhold auch bei den anderen Beweisen ofters betont,
fordert die Existenz bedingter, relativer Wesen ein in jener Hinsicht un-
bedingtes, absolutes Wesen. Das Argument ex serie causarum efficientium
betont, wie uns scheint, nicht scharf genug die Unterordnung der ver-
schiedenen Ursachen untereinander, so daB der Unterschied vom ersten
Argument etwas unklar ist. Zum dritten Argument — ex necessario et
possibili — haben wir zu bemerken, daf im Text des hl, Thomas der
Satz: Impossibile est autem, omnia quae sunt talia, semper esse, héichst-
wahrscheinlich, sowohl nach den Handschriftenangaben der Ed. Leonina
als auch dem Kontext nach, zu lesen ist: Impossibile est autem, omnia
quae sunt, talia esse, cf. Rolfes, Gottesbeweise des hl, Thomas. Das



378 Literarische Besprechungen.

ysemper“ hat im Beweise keine Bedeutung und wird auch nicht verwertet.
Ausgehend davon, daB das ,possibile, d. h. das, was entsteht und ver-
geht, einen Seinsanfang hat und somit einmal nicht war, folgert der
Aquinate mit Evidenz, daB, wenn alles Bestehende zu den entia possibilia
gehorte, einmal alles einen Anfang im Dasein gehabt und folgerichtig
einmal nichts existiert hitte. Sed si hoc est verum, etiam nunc nihil esset.
Damit ist auch die Beurteilung der Erklarung bei Reinhold: Ad hanc
argumentationem S. Thomae notandum est, ,possibilia esse et non esse”
a S, Doctore nominari non ea quae reapse non existunt, sed mere logice
sunt possibilia, i. e. quorum conceptus in se contradictionem non involvit,
sed res realiter iam existentes, quae ,generantur et corrumpuntur®, i. e.
quae incipiunt esse et desinunt; ex altera parte sub eo, quod est, necessa-
rium“, 8. Thomas intelligit id quod non incipit et desinit esse, sed semper
existit p. 87. Dieses ,,semper** liegt sicherlich nicht in der Intention
des englischen Lehrers, da er zu den necessaria auch die Engel und Ge-
stirne rechnet, die incorruptibilia, die doch nach ihm einen Anfang ihres
Daseins in der Zeit haben. FEr schlieft vielmehr nur, daB es neben den
vergénglichen Dingen auch — ihrer Natur nach — unvergingliche geben
miisse. Dann ist aber auch die weitere Beweisfiihrung des hl. Thomas
nicht, wie Reinhold gegen Rolfes sagt, tiberflissig. Der Beweis kann wohl,
wie es Reinhold getan hat, auch direkt gefiihrt werden, aber wie er bei
Thomas steht, ist das zweite Glied durchaus notwendig. Mit Riicksicht
auf die Engel wird er dadurch auch vollstindiger und einheitlicher. Der
Beweis ex gradibus perfectionis ist sehr gut ausgefiihrt, wie auch die
folgenden. Sehr entsprechend sind besonders die trefflichen Widerlegungen
der Einwinde gegen die Gottesbeweise (Kant, Kuno Fischer, Schopenhauer,
StrauB, Stuart-Mill, Spencer, Caird, Schultze). Mach hitte wohl die Ehre
nicht verdient. Drei Abschnitte {iber Pantheismus, Materialismus und
Darwinismus schliefen naturgemiB diese erste Sektion.

Die folgenden Sektionen handeln {iiber Religion und Offenbarung;
sectio II de religione in genere, sectio III de religione revelata, sectio IV
de revelatione christiana. Die Offenbarung selbst wird kiirzer behandelt,
um so ausfiihrlicher die Kriterien derselben, besonders der christlichen
Offenbarung. Reinhold legt mit Recht das Hauptgewicht auf die dufleren
Kriterien, weil die geoffenbarte Wahrheit ein fiir alle verpflichtendes Gesetz
ist und somit deren Authentizitdt leicht erkennbar sein muB, was nur
durch duBere, sinnenfillige Mittel bewirkt werden kann.

Der zweite Teil des Werkes erklirt die Art und Weise der Ver-
mittelung der in Christus uns gewordenen Offenbarung : Tradition, HI1. Schrift,
Kirche. An der Spitze steht der Satz: Christus tanquam medium ordi-
narium conservationis et propagationis doctrinae suae instituit magisterium
vivum auctoritativum. Dieser Gedanke wird auch konsequent bei Be-
handlung der Tradition durchgefiihrt und besonders daranf hingewiesen,
daB selbst die hl. Kirchenviiter, vor allem aber die Theologen nur insofern
Kriterien der Offenbarung seien, als sie von der lebendigen Auktoritdt
approbiert werden. Beziiglich der Privatoffenbarungen schreibt der Ver-
fasser, dal die Kirche nur erklire — eas (sc. revelationes privatas) re vera
factas esse et revelationi publicae non adversari (1I, 29); der erste Teil
diirfte zu viel sagen. Benedikt XIV. urteilt in seinem Werke: De servo-
rum Dei beatificatione ete. nur: Approbationem istam nihil aliud esse
quam permissionem ut edantur ad fidelium utilitatem 1. ec. II, 32, 11.
Auch gibt er zu, daB unter den approbierten Offenbarungen sich auch
unechte, apokryphe befinden. 1. ¢. IIL. cap. ult, n. 16.

Die Lehre iiber die HI, Schrift ist wohl mit Riicksicht auf die weitere



Literarische Besprechungen. 379

Behandlung in der ,,Einleitung** kurz gehalten. Ob aber nicht doch gerade
unsere Zeitverhdltnisse eine moglichst eingehende Darstellung dieses locus
theologicus erheischten ?

Sectio VII handelt {iber die Kirche: 1. Einsetzung, Einrichtung und
Proprietiten. 2. Kennzeichen der wahren Kirche = katholisch. 3. Primat.
4. De regula fidei. Damit schlieft das Werk, das in seinem Ganzen nicht
nur durchaus kirchlich korrekt sich erweist, sondern auch allen Anfor-
derungen der Wissenschaft vollauf Geniige leistet. Die ganze Art des
Stils und der Darstellung sichern ihm auch einen hohen pidagogischen
Wert. Eine spitere Auflage wird wohl die Ofteren Druckfehler aus-
merzen.

Graz. P. Reginald M. Schultes O. P.

10. Baron Leo Baillow: Philosophische Schriften.
I. Uber das Fundament der Erkenntnis. II. Funda-
mentale Asthetik, Ethik und deren Zusammenhang.
Laibach, Fischer.

Die ersten zwei Kapitel scheinen mir, wenn auch dunkel, die Wahr-
heiten auszudriicken, daBl unsere Ideen allgemein sind, und dall wir das
Kinzelne nur durch Reflexion erkennen. Die Realitit des Objektes ist
jedoch nicht hinreichend gewahrt; man kann kaum sagen, dal der Ver-
fasser sich iber den Idealismus erhebt. Anderseits wird die GroéBe
zum herrschenden Begriff des ganzen Systems; so liest man S. 8: ,Wir
erfassen das Seiende vollkommen in den zwei Begriffen Zeit und Raum¥,
Auf dieser Grundlage soll ein theistisches System erstehen. Da Zeit
und Raum sich gegenseitig bedingen, so wird Gott als Urbedingung
anerkannt. Ks werden auch die christlichen Haaptlehren verteidigt,
wobei ich jedoch zweifle, ob die Schopfung, wie sie dargestellt wird,
dem Dogma entspricht. Auch die gottliche Erzeugung des Sohnes scheint
nicht richtig verstanden zu werden. Wir empfehlen Baron Baillou das
7. Buch der Bekenntnisse des heiligen Augustinus zu lesen und wiinschen
ihm jene Erkenntnis, die dort im 10. Kapitel erzéhlt wird.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

11. M. de Wulf: Histoire de la Philosophie Médiévale,
2me éd. 1905, Louvain Institut supérieur de Phllosophle
Paris, Alcan VI, 568 P

Die erste Auflage wurde vor zwei Jahren von mir in diesem Jahr-
buche besprochen. In der neuen Auflage wurde die indische Philosophie
iibergangen, die griechische und die Systeme der Renaissance kiirzer
behandelt, dagegen sind fiir das M. A. manche Partien erweitert, mehrere
Philosophen eingehender dargestellt und jedem Paragraphen eine Biblio-
graphie beigefiigt. Ks seien mir bei dieser Anzeige einige Bemerkungen
gestattet. 1. K. Werner ist unterschiatzt. Seine grofe Erudition verleitet
ihn allerdings zu einer Kirze des Ausdruckes, die oft schwer verstindlich
ist. Das mag Mitursache gewesen sein, wie Schindler im K. L. sagt, daB
man ihn des Giintherianismus beschuldigte, wihrend er diesem in wesent-
lichen Punkten widerspricht. KEr redet zwar in der Geschichte des
Thomismus 8. 861 ff. von der Einheit der Natursubstanz. Die Materie
ist aber auch fiir Thomas und noch mehr fiir Scotus eine. Der Apologet



380 Literarische Besprechungen.

sucht in allen Systemen das Wahre hervorzuheben. Schon Prantl erkannte
in Werner den Thomisten, und mir scheint er einer der besten zu sein.

2. Die Bezeichnung Alexandristen hat fiir das XVI. Jahrhundert
wenig Bedeutung und betrifft wohl nur die Auslegung des Aristoteles
beziiglich der Unsterblichkeit. Uber Pomponatius, der als Haupt der
Schule gilt, schreibt J. C. Scaliger in der seinen Exercitationes voraus-
geschickten Epistola ad candidum Lectorem: Primis lycei sacris initiatus
in Avenrois verba jurare coactus sum a praeceptoribus meis Buccaferrea,
Petro Pomponatio, Zimarra, Tiberio, Nipho: qui ut ingenue fatear, saepius
Aristotelem ad Avenrois, quam hunc ad illum referebant. Scaliger selbst
war nicht Alexandrist. Er schrieb Exerc. 194,7: Vos materiales, omnia
enim cum Alexandro vestro ducitis a qualitatibus elementorum. Seinen
Platz in der Geschichte hat er als Kritiker Cardans; seine Exercitationes
enthalten aber mehr Naturwissenschaft als Philosophie. Dies fiihrt mich
zum 3. Punkte, der Stellung der Peripatetiker zu den Entdeckungen des
XVII Jahrhunderts. Man war iiber dieselben wohlunterrichtet. Galilei
hatte nicht in allen Sticken recht. In seinem berithmten  Saggiatore
verteidigt er die Meinung des Aristoteles, die Kometen seien Luft-
erscheinungen, gegen P. Grassi, Professor am romischen Kolleg. Dasselbe
gilt von der Erklarung der Gezeiten, welche die Scholastiker der Ein-
wirkung der Soune und des Mondes zuschrieben. Das aristotelische
Weltgebdude batte wohl bedenkliche Risse, aber es schien noch immer
dauerhafter als die unvollstindigen neuen Theorien. Man war auch
keineswegs so intransigent; siehe Werner, Suarez 2. Band S. 87 Anpm. 3.
Aber erst Newtons Entdeckung, welche den grofiten Widerstand bei
den Cartesianern, bei Huyghens und Leibniz fand, fithrte die Entscheidung
berbei. KEs scheint mir auch, daBl die Geringschitzung der Scholastik
mehr eine Nachwirkung des alten Terminismus ist; sie richtet sich
nimlich weniger gegen die Kosmologie als gegen die Metaphysik, z. B.
die Lehre von der Individuation und der Realitit der Kategorien. KEs
freut mich diese Auffassung, die ich aus AnlaB einer speziellen Unter-
suchung gewonnen hatte, bei Laminne, Les quatre éléments, histoire d'une
hypothése, bestitigt zu finden.

Wir diirfen dem Verfasser, welcher auf diesem Gebiete unermiidlich
titig ist, von Herzen dankbar sein und uns freuen, iber die Philosophie
des M. A. ein Werk von solchem Ideengehalte und historischer Zuver-
lassigkeit zu besitzen.

Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

12. Viktor Cathrein 8. J.: MWoralphilosophie. Eine
wissenschaftliche Darlegung der sittlichen, einschlieB-
lich der rechtlichen Ordnung. 4. vermehrte Auflage.

2 Bde. Freiburg, Herder. 1904.

In dieser neuen Auflage sind die neuesten einschligigen literarischen
Erscheinungen genau beriicksichtigt, neuere Systeme, wie die KEthik
Ratzenhofers, die sittlichen, zwischen Utilitarismus und Intuitionismus
schwankenden Systeme von E. Stange, H. Schwarz, von Ehrenfels erklirt
und gewiirdigt. .

Die Anordnung des Stoffes hat einige Anderungen erfahren. Sehr
vorteilhaft scheint uns die Anderung bei der Darlegung der Norm fiir
die Sittlichkeit. In den fritheren Auflagen hatte der Verfasser zuerst die
irrigen mangelbaften Normen fiir die Sittlichkeit dargelegt und kritisch



Literarieche Besprechungen. 381

untersucht, um dann erst, nach weitgehender Widerlegung des falschen
das einzig richtige und vollkommene Prinzip der Sittlichkeit zu besprechen
und zu beweisen. In dieser Auflage fihrt der Verfasser dem Leser ein
sehr reichhaltiges Beweismaterial fir das Normalprinzip ,der verniinftigen
Natur des Menschen“ in praziser Form vor, um dann mit groBerer
Leichtigkeit und Wucht und ohne die listigen Wiederholungen das Falsche
und Ungeniigende der zahlreichen und oft sehr verworrenen Systeme
darzulegen. .

Eine sehr eingehende Uberarbeitung weist in dieser Auflage auch
die Lehre tber das Recht und das Gewissen auf. Wenn der hochw.
Verfasser bei der Besprechung der Sicherheit des Gewissens zum sittlich
guten Handeln vom Aequiprobabilismus sagt, er habe zur eigentlichen
Grundlage das Besitz-Prinzip (in dubio melior est conditio possidentis),
so missen wir dem doch widersprechen. Die eigentliche Grundlage des
Aequiprobabilismus ist die Forderung, sich an die gréBtmdogliche objektive
Wahrheit anzulehnen und nicht das Besitz-Prinzip. Wenn auch der
Probabilismus praktisch stets in der Kirche Anerkennung gefunden hat,
so darf man doch wohl behaupten, daB die Kirche sich offiziell stets
auf den entgegengesetzten Standpunkt gestellt hat. (Fr. Ter Haar, Das
Dekret des Papstes Innocenz XI. iiber den Probabilismus.) In der
besonderen Philosophie, die der zweite Band enthilt, ist dankend anzu-
erkennen, dall der Autor die Lehre itber den Sozialismus eingehender
darlegt. Man vermifit in der Abhandlung dieses Themas, mit dem sich
der Herr Verfasser aufs eingehendste beschaftigt hat, kaum etwas von
Bedeutung. Auch in der Abhandlung iiber den Staat finden wir manches
Neue. Bei der Wichtigkeit der politischen und kirchenpolitischen Fragen
in unseren Zeiten verdienen die diesbeziiglichen Ausfithrungen besondere
Beachtung. ‘

Es stellt sich demnach diese Neuauflage der von akatholischer
Seite leider wie es scheint vielfach geflissentlich ignorierten Moral-
philosophie Cathreins als eine sehr schitzenswerte Bereicherung der
heutzutage so iiberaus wichtigen ethischen Wissenschaft dar. Und es wire
dringend zu wiinschen, daB vor allem unsere jungen Akademiker aller
Fakutiten sich mit Cathreins Moralphilosophie recht vertraut machten.

Berlin. P. Andreas Schmitt, O, P.

13. Dr. Fr. Krauss: Der Volkertod. Eine Theorie der
Dekadenz. Leipzig u. Wien, Deuticke. 1903. 248 S.

Der Riickgang des Deutschtums in Bohmen, sowie die Lektire der
Schrift: ,Uber die Zukunft des Deutschtums in Béhmen¥, nach einem
Vortrage des Herrn Dr. Herkner, Prof. der Staatswissenschaften in
Karlsruhe, regten den Verfasser, einen Arzt, an, einen Vortrag aus-
zuarbeiten tber Krankheit und Siechtum, die I'einde unseres Volkes.
Die Arbeit wuchs ihm unter der Hand, und es entstand vorliegendes
Buch, welches Wesen und Ursachen der Dekadenz in einer Reihe von
Aufsiatzen behandelt. Es sind folgende: Begriff des Volkertodes (8. 1—7).
Die Vergleichung mit dem individuellen Tode (S. 8—18). Das Gesetz
der kreislaufenden Wirkungen (8. 19—29). Stoffstrom und Nervenstrom-
system (8. 30—38). Die fundamentalen Triebe und ihre Entartung
(S. 89—51). Der Individualcharakter und seine Bestandteile (S. 52--75).
Uber die Willensfreibeit (S. 76—85). Moral und Recht (8. 86—120).
Die Dekadenz (S. 121—149). Vererbungstheorie (S. 150—163). Krieg
(S. 164—184). Das Griechen- und Romerschicksal (8. 185—219).

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX, 26



582 Literarische Besprechungen.

SchluBbetrachtung (S. 220—248). Wie man sieht, wird in dem Buche
eine grofie Anzahl der verschiedensten Fragen beriithrt. Wir wollen nur
die Grundgedanken desselben hervorheben.

Unter Volkertod versteht der Verfasser die Auflésung einer Volks-
einheit (S. 6). Der Begriff, den er von derselben gibt, ist jedoch ein
iiberspannter. Die Volkseinheit sei eine Kinheit hoherer Ordnung.
,Unter dem Begriffe des Volkes subsumieren sich die Gemeinsam-
keiten der Rasseneigenschaften und die damit zusammenhingenden
Sitten und Gebrduche; ferner Sprache und Schrift und die in ihnen
ausgepragten Denkschitze der Wissenschaft und Poesie; schlielich die
innerhalb des Volkskorpers festgelegten Krrungenschaften der Technik
und die innig mit diesen im Zusammenhange stehenden Schitze der
Kunst. Die Friichte einer intensiven Denktitigkeit, und die an sie
ankniipfende technische Titigkeit, wie sie sich nach den Begriffen
Wissenschaft, Poesie, Technik und Kunst eingeteilt finden, pflegt man
gewohnlich durch den zusammenfassenden Begriff der Kultur des
Volkes zu bezeichnen®. (S. 6.) ,Zur Volkseinheit gehdért noch die
soziale und staatliche Organisation der komplex zusammenwohnenden
Volksangehorigen“. (Ibid.)

In dieser Erklarung ist nach unserer Ansicht nicht- Zusammen-
gehoriges durcheinandergeworfen. Volkseinheit, Kultur des Volkes,
soziale und staatliche Organisation des Volkes sind ganz verschiedene
Dinge. Der Begriff ,Volk“ im Sinne von Nation, wie ihn der Verfasser
ja im Auge hat, bezeichnet eine Einheit, die von der Rassen- und
Sprachgemeinschaft gebildet wird. Diese Gemeinschaft wird allerdings
eine gewisse Ahnlichkeit der Anlagen und Charaktere mit sich bringen,
doch ist dies keineswegs notwendig der Fall, und auch von anderen
Umstinden, in welche die Nationen nur zufillig hineinversetzt sind,
abhingig, z. B. vom Zusammenleben unter denselben klimatischen,
kulturellen und politischen Verhéltnissen. Noch weniger darf die soziale
und staatliche Organisation in den Begriff der Volkseinheit einbezogen
werden. Die Nation ist bloB eine sogenannte unitas similitudinis,
aber keine Gesellschaft, die eine unitas ordinis ist, und sich aus der
Hinordnung der Téatigkeit aller zu einem gemeinsamem Ziele, dem
bonum commune ergibt, infolgedessen — formell oder virtuell, (letzteres
in dem Falle, daB sich die Gesellschaft richt durch ausdriicklichen,
sondern durch stillschweigenden Konsens konstituiert) Produkt des freien
Willens oder der Persdnlichkeit ist. Daraus ergibt sich die gerade
fiir unsere Zeit, die Zeit des unsinnigen Nationalititenschwindels,
so wichtige Wahrheit, dal die Nationen per se, an und fir sich,
d. h. abgesehen von einer zufilligen historischen Entwicklung, keine
moralischen oder juristischen Personlichkeiten, und infolgedessen an und
fiir sich auch nicht Subjekt von ihnen natiirlich zukommenden Rechten
sind. Der Einzelne besitat auf Grund seiner Nationalitat
gewisse Rechte, indem er, ohne die Freiheit seine nationalen Anlagen zur
Geltung zu bringen und seine Sprache zu gebrauchen, seine natiirlichen
Personlichkeitsrechte nicht ausiiben kann, keineswegs ist aber die Nation
als Einheit genommen die Trdagerin derselben.

Auch die nationale Kultur ist nicht eine Wirkung der Nation als
solcher, sondern insoferc die einzelnen Personlichkeiten die nationalen
Anlagen und Fahigkeiten zur Geltung bringen, oder insofern die Nation
zufillig sozial organisiert, und als Gesellschaft titig ist, was ihr jedoch,
wie gesagt, nur per accidens zukommt.

Der unklare, iibertriebene Begriff der Volkseinheit, der iibrigens



Literarische Besprechungen. 383

dem modernen Nationalititsprinzip iberhaupt zugrunde liegt, ist die
falsche Grundvoraussetzung des Buches. HKs kann darum eine Nation
auch nicht mit einem Organismus verglichen werden, so fruchtbar
auch der Vergleich desselben mit der Gesellschaft ist. Das tertium
comparationis, die Kinheit, die dem Organismus und der Gesellschaft
(letzteres durch den gemeinsamen Zweck) znkommt, und die daraus
sich ergebende Unterordnung der einzelnen Teile untereinander, und die
gemeinsame Hinordnung zum Zweck des Ganzen, trifft bei der Nation
als solcher nicht zu. An und fiir sich kann man deshalb von einer
Auflosung der nationalen Einheit im Sinne des Verfassers gar nicht
reden. Dieselbe kann nur mit den Individuen, sei es, daB dieselben
aussterben, oder sich entnationalisieren (was jedoch durchaus nicht
immer eine Dekadenz besagen muBl), aufhéren. Die Dekadenz, die sich
als Analogon des individuellen Todes eines Organismus betrachten laBt,
trifft nur bei sozial organisierten Nationen zu. Unter dieser Voraus-
setzung konnen wir vieles von dem, was der Verfasser vorbringt, unter-
schreiben, so weit darin nicht die naturphilosophischen, psychologischen
und ethischen Grundanschauungen zu Tage treten.

Was diese anbelangt, so ist der Verfasser vor allem in einer ein-
seitig mechanischen Betrachtung des Lebens befangen, die ihn um
die Fruchtbarkeit des Vergleiches zwischen organischem und sozialem
Leben bringt. Demgemiall versteht er unter ,Freiheit® (relativer, wie sie
nach ihm dem Menschen zukommt) ,nichts anderes als einen gewissen
Grad von Beweglichkeit, welche in der Feinheit und Vollkommenheit
des individuellen Gefiiges ihren Grund hat“. (S.79.) Diese Beweglichkeit
ist néiherhin ,Selbstbeweglichkeit“. Denn der Organismus ist ,ein selbst-
beweglicher Mechanismus®“ (8. 80.) Das ist aber doch eine
contradictio in adjecto. Ireilich, wire es uns moglich mit dem Verfasser
»zu verstehen, daB die Fihigkeit sich aus eigenen Kriften zu erhalten
und zu bewegen, einzig und allein auf dem Wirkungsverhiltnisse zwischen
organisierter materieller und BewulBtseinssubstanz beruhe“ (8. 80), so
konnte man sich eventuell mit dem selbstbeweglichen Mechanismus be-
freunden. Doch ist die Bewultseinssubstanz eben ein Anderes und
nicht der Organismus selbst. Zudem steht nach dem Verfasser ,die
BewulBtseinssubstanz und ihre nihere Beziehung zur Materie ganz auBler-
halb einer klaren verstindlichen Erfassung® (!} und ist ihre Annahme
nur ,ein Rettungsanker fiir die philosophische Spekulation®. (S. 38.)
Wenn die philosophische Spekulation solcher ,Rettungsanker“ bedarf,
dann ist es wirklich um jede Minute schade, die man auf dieselbe verwendet.

Entsprechend dieser Auffassung der Willensfreiheit ist auch die der
Moral. Diese ist nichts anderes ,als das BewuBtwerden des Natur-
gemidfien in der freien Beweglichkeit und Variationsfihigkeit der
organischen Entwicklung®, (8. 94.) ,Gut scheint dem Menschen, was
ihm férderlich, bose dasjenige, was ihm hemmend entgegentritt. (8. 96.)
Das Hemmende und Férdernde kann nur mit Riicksicht auf den Zweck
bestimmt werden. Hat der Mensch seinen Zweck in sich selbst oder
auller sich? Mit einer materialistisch angehauchten Ethik vertrigt sich
nur das erstere, denn die ,organische Entwicklung" dient sich selbst.
Deshalb ist die Ethik des Verfassers auch subjektiv, autonom. Auch
der entwicklungstheoretische Standpunkt, den er einnimmt, ver-
leitet dazu, alles als Resultat der jeweiligen subjektiven Entwicklung
aufzufassen, ohne auf die objektiven, allgemein giiltigen Grundlagen zu
achten. Die Fundamente der Sittlichkeit liegen infolgedessen beim
Verfasser ganz in der subjektiven Sphédre, in den sogenannten

26%*



384 Literarische Besprechungen.

fundamentalen Trieben, dem Nahr-, Ehr- und Geschlechtstrieb. (Vgl.
Kap. 5.) Der Verfasser besorgt iibrigens auch hier die Widerlegung
seines Standpunktes selbst, indem er den subjektiven Gemiitsanlagen,
auf denen nach ihm die Moral beruht, durch die fortschreitende Kr-
fahrung resp. Verstandestitigkeit eine Direktive zuteil werden l40t.
,Aus dem Schatze von innergeistigen und gemitshaften, aus der
individuellen Beschaffenheit gewonnenen und den gesellschaftlichen, die
Verhiltnisse der Individuen zu einander berihrenden Erfahrungen
wurden nach und nach Verhaltungsnormen entwickelt, welche die Grund-
lage der Sittengesetze abgaben®. (S. 97.) Diese Verhaltungsnormen
miissen aber offenbar ihre Giiltigkeit nnabhéngig von jeder Gemiitsanlage
besitzen, also objektiv sein, wenn sie ihren Zweck erfillen sollen.

Aus den vielen unbewiesenen Behauptungen, die der Verfasser in
diesem Buche sonst noch vorbringt, heben wir nur seine Anferungen
iiber Religion hervor. Sie zeigen, mit welcher Oberflichlichkeit die
ernstesten Fragen in gelehrten oder gelehrt sein wollenden Biichern
abgetan werden. Der Verfasser wirft der ,Religion“ vor, sie behaupte,
die Moral sei gottliche Offenbarung, ,in der Art etwa, wie der hebriische
Jehova dem Moses das Tafelgesetz mitteilte“. (S. 88.) Noch drger ist,
was er Seite 222 schreibt: ,Die Religion zeigt durchaus menschliche
Zige. Sie ist der Phantasie des Menschen entsprungen. Weil sie etwas
Hinzugetretenes, im Verhdltnis zur urwiichsigen Entwicklung von Moral
und Recht Sekundires bedeutet, darum ist sie auch zu allen Zeiten
aufer stand gewesen, die Dekadenz, welche ihre besonderen Gesetze
hesitzt, hintanzuhalten“. Der Verfasser schreibt tber Religion, ohne
zu wissen, was sie sei. Die Religion, Gottesverehrung, behauptet
gar nichts, setzt aber die Anerkennung gewisser Wahrheiten voraus.
Diese liegen zum Teil rein in der natiirlichen Ordnung, wie z. B.
vor allem die Wahrheit vom Dasein eines personlichen Gottes, die auf
Grund des Kausalititsprinzips strikte bewiesen werden kann., (Vgl
Reinhold, Die Welt als Fihrerin zur Gottheit. Verlag von Joseph
Roth, Minchen. 1902.) Moge der Verfasser diese Beweise nur
studieren, bevor er iber Religion zu Gerichte sitzt. Andere Wahr-
heiten sind ibernatiirliche, geoffenbarte. Unter Voraussetzung des
Daseins eines personlichen Gottes hat aber die Offenbarung von Wahr-
heiten, die tiber den Horizont des menschlichen Geistes hinausgehen,
nichts Ungereimtes. Die zehn Gebote gehoren jedoch nicht zu diesen.
Sie sind mit Ausnahme der Bestimmung des Sabbats, die positiv ist,
rein natirliche Vernunftwahrheiten, die dem israelitischen Volke auf
dem Berge Sinai eingeschiirft wurden. Weder die natiirlichen noch die
geoffenbarten Wahrheiten, welche die Voraussetzung der Religion
bilden, sind, wie der Verfasser sich leicht iiberzeugen konnte, der
Phantasie entsprungen. Kher liefie sich dieses von den entwicklungs-
theoretischen und vielen anderen leeren Behauptungen seines Buches
sagen. Vollends muB man aber iiber die Unkenntnis des Verfassers
staunen, wenn er meint, die Religion sei zu allen Zeiten auller stand
gewesen, die Dekadenz aufzuhalten. Das Christentum scheint als
geschichtlicher Faktor fiir ihn gar nicht zu existieren.

Wiirden die philosophischen Grundideen des vorliegenden Werkes
im deutschen Volke die herrschenden sein, so wire die Dekadenz desselben
in jeder Hinsicht besiegelt.

Graz. Fr. Hyacinthus M. Amschl O. P.



	Literarische Besprechungen

