Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 20 (1906)

Artikel: De B. Virginis Mariae sanctificatione [Fortsetzung]
Autor: Prado, Norbertus del
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

346 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

DE B. VIRGINIS MARIAE SANCTIFICATIONE.

Commentatio in D. Thomae Summae Theologiae P. 3 qu. 27.

(Sequitur vol. XX p. 238.)

SCRIPSIT

Fr. NORBERTUS DEL PRADO Orp. PRAED.

_mi)m._

Articulus 1.

Utrum B. Virgo Mater Dei fuerit sanctificata
ante nativitatem ex utero.

‘I. Conclusio 1.

Rationabiliter creditur, quod B. Virgo sanctificata
fuerit, antequam ex utero nasceretur.

Argum. 1. Ecclesia celebrat nativitatem B. Virginis.
Sed in Ecclesia Dei non celebratur festum nisi pro aliquo
Sancto. Ergo B. Virgo in ipsa sua nativitate fuit sancta.

Argum. 2. Rationabiliter enim creditur, quod illa,
quae genuit Unigenitum a Patre plenum gratiae et veri-
tatis, prae omnibus aliis maiora privilegia gratiae acce-
perit. Unde et legitur Lucae c. 1 v. 28: ,,Angelus ad eam
dixit: Ave, gratia plena.“ Sed invenimus in Sacra Scriptura,
quibusdam aliis hoe privilegium esse concessum, ut in utero
sanctificarentur, sicut Ieremiae et S. Ioanni Baptistae.
(Ierem. 1, 5.. Lucae 1, 15.) Ergo si aliis fuit concessum
sanctificari in utero, antequam nascerentur, rationabiliter
creditur, quod B. Virgo hoe privilegium a Deo acceperit.
»Non est dubitandum, hoc multo excellentius Matri Dei
collatum fuisse.“ (3 Sent. d. 3 qu. 1 a. 1 sol. 3.)

Argum. 3. Ex auctoritate S. Bernardi in epist. ad
Canonicos Lugdunenses: ,Ego vero, quod ab Ecclesia
accepi, securus et teneo et trado. Quod vero Ecclesia non
tradit, periculosius fateor admitti. Accepi sane ab Ecclesia,
illum diem cum summa veneratione colendum, quo as-
sumpta de saeculo nequam, coelis quoque intulit celeber-
rimorum festa gaudiorum; sed et ortum Virginis didieci
nihilominus in Ecclesia et ab Ecclesia indubitanter haberi



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 347

festivum atque sanctum, firmissime cum Ecclesia sentiens
in utero eam accepisse, ut sancta prodiret.“ Quod itaque
vel paueis mortalium constat fuisse collatum, fas non est
suspicari sanctae Virgini esse negatum, per quam omnis
mortalitas emersit ad vitam. Fuit proculdubio Mater
Domini ante sancta quam nata.

II. Conclusio'2.

Dogma catholicae fidei est, quod B. Virgo fuit sancti-
ficata ante nativitatem ex utero.

Probatur. Ex praenotatis duplex est nativitas,
nempe in utero et ex utero. Nativitas in utero fit, cum
proles concepta animatur anima rationali et accipit per
infusionem animae a Deo creatae humanam naturam. Nati-
vitas autem ex utero est, cum proles iam animata prodiit
in lucem exeundo ex ventre matris. Sed est dogma fidei
catholicae, ,Beatissimam Virginem Mariam in primo in-
stanti suae conceptionis fuisse singulari omnipotentis Dei
gratia et privilegio, intuitu meritorum Christi Salvatoris
humani generis, ab omni originali culpae labe praeser-
vatam immunem.“ (Bulla Pii IX. Ineffabilis.) Ergo si est
dogma fidei, quod B. Virgo fuit sanctificata tum, cum nata
est in utero, a fortiori ad fidem pertinet, quod sanctificata
ante nativitatem ex utero fuit.

JII. Observationes.

1. Temporibus S. Bernardi et D. Thomae doctrina de
sanctificatione B. Virginis ante nativitatem ex utero erat
doctrina KEcclesiae, sicut hodie est doctrina ipsius circa
assumptionem B. Virginis in coelum. Quod quidem teme-
rarium foret negare: 1) propter auctoritatem KEcclesiae
celebrantis hoc festum; Z) propter auctoritatem et com-
munem sententiam Patrum et Theologorum; 3) ex com-
muni sensu fidelium sive ex consensu universalis Ecclesiae,
quae dum celebrat festum assumptionis, intelligit B. Vir-
ginem fuisse corpore et anima assumptam in coelum.

2. D. Thomas in hoc art. 1 ait: ,De sanctificatione
B. Mariae, quod scilicet fuerit sanctificata in utero, nihil
in Scriptura Canonica traditur, quae etiam nec de eius
nativitate mentionem facit.“ In lib. autem 3 Sent. d. 3
qu. 1 a. 1 quaestiune. 3 ad 3. respondens ad haec verba
S. Hieronymi: ,Non mihi credas, si tibi aliquid dixero,
quod ex veteri vel novo Testamento haberi non possit,*



248 De’B. Virginis Mariae sanctificatione.

ait: ,,Quamvis sanctificatio B. Virginis in utero expresse
‘in Scriptura veteris et novi Testamenti non legatur, tamen
pro certo haberi potest ex his, quae ibi leguntur. Si
enim Joannes et Ieremias, qui Chrlstum praenuntiaverunt,
‘sanctificati sunt, multo magis Virgo, quae Christum genuit.“

3. Sancti Patres docent ore unanimo, B. Virginem
fuisse ante nativitatem sanctificatam. Quos inter possunt
legi S. Augustinus serm. de Annunt., S. Bernardus de lau-
dibus Virg. homil. super Missus est et serm. de Nativitate
Virginis; S. Ioannes Damascenus sermonibus de Annun-
tiatione et in SS. Dominae natalitium diem.

Articulué 2.

Utrum B. Virgo fuer1t sanctificata ante ani-
mationem eius.

I. Conclusio.

Ante infusionem animae rationalis B. Virgo sancti-
ficata non fuit.

Ratio prima. Quod non est, non potest sanctlflcarl
Sed B. Virgo non fuit, antequam conciperetur in utero
Matris suae, nec fuit concepta ac in propria persona con-
stituta ante infusionem animae rationalis. Krgo . . .

Ratio secunda. In partibus essentialiter constituen-
tibus humanam naturam est talis ordo, quod anima est
Deo propinquior quam corpus. Sed virtus alicuius agentis
prius pervenit ad ea, quae sunt ibi propinquiora et per
ea ad magis distantia. Ergo gratia sanctificationis a Deo
venit ad corpus per animam; sicut peccatum originale a
parentibus venit ad animam per corpus. Ergo B. Virgo
ante animationem sanctificari non potuit. (3 Sent. d. 3
qu. 1 a. 1.)

Ratio tertia. Sanctificatio B. Virginis non potest
intelligi ante eius animationem. Quod autem non potest
intelligi, non potest fieri. Quod autem non potest fieri,
non fit. Ergo B. Virgo non fuit sanctificata ante anima-
tionem.

Probatur propositio prima duplici ratione. Primo
quidem sanctificatio, de qua loquimur, non est nisi emun-
datio a peccato originali: sanctitas enim est perfecta
munditia. Sed culpa non potest emundari nisi per gratiam,
cuius subiectum est sola creatura rationalis. Ergo ante



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 349

infusionem animae rationalis B. Virgo non fuit sanctificata
nec ipsius sanctificatio potest intelligi.

Secundo ex 1. 2ae qu. 83 a. 2: anima secundum essen-
tiam est primum subiectum originalis peccati: unde etiam
originalis iustitia pertinebat primordialiter ad essentiam
animae; et etiam gratia sanctificans est in essentia animae
sicut in subiecto. (1. 2ae qu. 111 a. 4) Ergo sola creatura
rationalis est susceptiva culpae, sicut est susceptiva gra-
tiae. Ergo ante infusionem animae rationalis non potest
intelligi sanctificatio B. Virginis.

Ratio quarta. Secundum fidem catholicam firmiter
est tenendum, quod omnes homines, praeter solum Chri-
stum, ex Adam derivati, peccatum originale ex Adam
contrahere vel actu vel potentia debitrice; alioquin non
omnes indigerent redemptione, quae est per Christum,
quod est erroneum. (1. 2ae qu. 81 a. 3.) Sed si quocumque
modo ante animationem B. Virgo sanctificata fuisset, nun-
quam incurrisset maculam originalis culpae (id est nec
actu nec in potentia debitrice); et ita non indiguisset
redemptione et salute, quae est per Christum, de quo
dicitur. Matth. 1, 21: ,Ipse salvum faciet populum suum
a peccatis eorum.“ KErgo cum sit de fide, quod Christus
est Salvator omnium, et quod B. Virgo indiguit redemptione
et salute, quae est per Christum Filium suum; de fide
quoque erit, quod B. Virgo non fuit sanctificata ante
animationem.

Minor probatur. Sanctificatio B. Virginis ante
animationem potest significare: 1) quod fuit sanctificata
in suis parentibus; 2) vel quod fuit sanctificata in sua
conceptione activa; 3) vel in sua conceptione passiva vi
conceptionis; 4) vel in sua carne vel corpore, antequam
infunderetur anima; 5) vel in ipsamet anima ante infu-
sionem in corpus et constitutionem suae propriae personae.

D. Thomas 3 Sent. d. 3 qu. 1 a. 1 sol. 2 exponit hune quintum
modum sub his verbis: ,,Nec etiam in ipso instanti infusionis, ut
scilicet per gratiam tune sibi infusam conservaretur, ne culpam
originalem incurreret. Christus enim hoc singulariter in humano
genere habet, ut redemptione non egeat, quia caput nostrum est,
sed omnibus convenit redimi per ipsum. Hoc autem esse non
posset, si alia anima inveniretur, quae nunquam originali macula
fuisset infecta; et ideo nec B. Virgini nec alicui praeter Christum
hoe concessum est.“ Unde in ipso instanti infusionis, ita ut anima
sanctificaretur, prius prioritate naturae ante constitutionem per-
sonae seu infusionem in corpus. Quod apparet ex eo, quo infert,
»ytalem animam nunquam (nec actu, nec potentia debitrice, nec



350 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

facto nec ex debito) originali macula fuisse infectam®. Et quoniam
addit: ,,Nee B. Virgini, nec alicui praeter Christum, hoe concessum
est, quod quidem valde notandum pro intelligentia doctrinae
et mentis D. Thomae, qui contraponit semper nunquam incurrere,
nullo modo incurrere, ad incurrere saltem ex debito, aliquo modo.
Sed quoniam verba: ,In ipso instanti infusionis“ possunt con-
fusionem inducere, ideo in Summa istum modum de sanctificatione
praeservativa in eodem instanti infusionis animae vel suppressit
et omisit, vel explicavit. In Summa suppressit et omisit; et in
lib. 4 Sent. explicavit, referens ad debitum. (Ioan. a S. Thoma.)

Quod etiam bene explicavit Suarez, dum declarat, quid sit
obnoxium esse peccato originali, seribens sic: ,,In natura lapsa
ex hac naturali origine statim consequi influxum originalis culpae,
nisi Deus per gratiam praeveniat et impediat illud. Unde fit, in
illo primo instanti, quo proles concipitur, causas eius proprias
ita esse dispositas, ut omnino necessario veluti influxurae sint
originale peccatum, nisi a Deo praeveniantur. Et hoc est esse
obnoxium peccato originali; et quia hanc necessitatem et veluti
propriarum causarum debilitatem habet proles, non solum ante-
quam animetur, sed etiam in ipsomet instanti animationis, ut
intelligitur natura antecedere omnem gratiae infusionem; ideo
verissime dicitur in primo instanti et in propria persona esse
obnoxia peccato . .. Et nihil obstare, quominus Deus in eodem
instanti possit-gratiam infundere. Quia haec duo non repugnant,
scilicet effectum procedere a causis, a quibus habiturus esset
aliquam imperfectionem, si non impediretur, et nihilominus causas
de facto impediri. Et hanc sententiam bene docuit Caietanus
opusc. de Concept. cap. 3. dicens, hoc modo melius intelligi B. Vir-
ginem potuisse esse proprie redemptam in propria persona, etiamsi
in illa non habuerit originale peccatum. Quia illamet gratia, qua
praeventa est, fuit gratia redemptionis, et impedivit culpam neces-
sario emanaturam ex causis proximis, Deo non impediente.“
Hactenus Suarez in suis comment. in 8 P. qu. 27 a. 2 disput. 3
sect. 4.

Sed quibuscunque praedictis modis si B. Virgo ante
animationem sanctificata fuisset, nunquam (id est nec actu,
nec debito) incurrisset maculam originalis culpae, nec pro-
inde indiguisset redemptione et salute, quae est per Chri-
stum. Quoniam huiusmodi sanctificatio licet absolute
loquendo possit a Deo fieri, non fuisset gratia praeservans
a peccato originali facta ipsimet Virgini in sua propria
persona constitutae ac subsistenti.

Praeterea: primus et secundus modus sanctificationis
praesupponit in parentibus ,curatum fuisse non solum id,
quod personae est, sed etiam id, quod est naturae, in
quantum huiusmodi: quod quidem Deus facere potuit, sed
non decuit. Perfecta enim naturae curatio ad perfectionem
gloriae pertinet“. (3 Sent. d. 3 qu. 1 a. 1 sol. 1 ad 1 et
3 P. qu. 27 4. 2 ad 4. |



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 3561

Tertius vero modus sanctificationis praesupponeret
esse conceptam, non iuxta legem ordinariam humanae
generationis, sed ex virtute Spiritus Sancti. Quartus vero
modus ,non potuit esse decenter, quia gratiae capax non-
dum erat.“ Quintus vero, quia praesupponit animam creari
ante infusionem. Et in utroque casu gratia sanctificationis
non fuisset personalis. Et insuper anima non incurrit
maculam ex creatione, sed ex eo, quod coniungitur corpori.

Ratio quinta: ex auctoritate S. Bernardi, qui epist.
ad Canonicos Lugdunenses reprobat dicere, B. Virginem
sanctificatam esse ante animationem, reiiciendo omnes
modos, quibus sanctificatio huiusmodi esse poterat. Primo
quidem reiicit absolute; quoniam in hac hypothesi gratia
praeservationis non fuisset propria ac personalis B. Vir-
ginis. Unde ait: ,Non valuit ante sancta esse, quam esset.
Siquidem non erat, antequam conciperetur. Deinde re-
probat dicere, B. Virginem esse sanctificatam in sua con-
ceptione activa vel generativa, ita ut sanctificatio deri-
varetur a parente in prolem, eo modo, quo originalis
iustitia. Unde ait: ,An forte inter amplexus maritales se
Spiritus conceptioni immiscuit, ut simul sanctificata fuerit
et concepta? Ne hoc quidem admittit ratio Tertio
reprobat dicere, B. Virginem esse sanctificatam in sua
conceptione passiva, sive quae consummatur infusione
animae rationalis, ex vi suae conceptionis. Unde ait:
yQuomodo namque aut sanctitas absque Spiritu sanctifi-
cante, aut Sancti Spiritus societas cum peccato fuerit, aut
certe ipsum peccatum quomodo non fuit, ubi libido non
defuit? Nisi forte quis dicat de Spiritu Sancto eam, et
non de viro conceptam fuisse. Sed id hactenus inauditum
lego. Et si licet loqui, quod Ecclesia sentit, et verum
ipsa sentit, dico gloriosam Virginem de Spiritu Sancto
concepisse, non autem et conceptam fuisse. Dico peperisse
Virginem, non tamen partam a Virgine. Alioquin ubi est
praerogativa Matris Domini, qua implicite creditur exultare
et munere prolis et integritate carnis, si tantumdem dederis
et Matri ipsius? Non enim est hoc Virginem honorare,
sed honori eius detrahere.”

II. Observationes.
I. D. Thomas in hoc art. 2 pro aris et focis laborat
ad ostendendum, quod sanctificatio B. Virginis ante eius
animationem non potest intelligi nec potest admitti. Etenim



352 De B. Virginis Mariac sanctificatione,

quocumque modo explicetur B. Virginis sanctificatio ante
animationem, semper necessario sequitur: 1) nunquam,
nullo modo, nec actu nec potentia, nec debito remoto nec
proximo, incurrisse maculam originalis culpae. Et ita
ipsam in sua propria persona 2) non indiguisse redemp-
tione et salute, quae est per Christum.

- II. Ex prima consequentia sequitur, quod B. Virgo
fuisset libera a peccato originali, eodem modo, quo Christus
Dominus, ex vi suae conceptionis, tam ratione  naturae
quam ratione personae. Unde D. Thomas in resp. ad 2:
,Christus nullo modo contraxit originale peccatum.“ Ex-
inde tolleretur differentia inter Filium et Matrem in modo
non incurrendi maculam originalis culpae. Ex altera con-
sequentia sequitur, Virginem non esse redemptam nec
salvatam a peccato originali per Christum; quoniam qui
nullo modo, nunquam, nec actu nec potentia debitrice
incurrit in peccatum originale, non indiget redimi et sal-
vari; et qui non indiget redimi, non redimitur. Exinde
in hoc Mater esset aequalis Filio.

IITI. Hoec igitur est, quod ex professo reprehendit
S. Bernardus in epist. ad Canonicos Lugdunenses et pure
merito vocat inauditum, inadmissibile et erroneum. ,Et
ante quidem apud aliquos errorem compereram, sed dis-
simulabam parcens devotioni, quae de simplici corde et
amore Virginis veniebat. Hoc ipsum testatur B. Albertus
Magnus lib. 3. Sent. d. 3 a. 4: ,Dicimus, quod B. Virgo
non fuit sanctificata ante animationem; et qui dicunt
oppositum, est haeresis condemnata a B. Bernardo in
epistola ad Lugdunenses et a Magistris omnibus Parisi-
siensibus.“ Hoc ipsum est, quod S. Bonaventura tradit
lib. 4 Sent. d. part. 1 a. 1 qu. 1 declarando doctrinam
S. Bernardi et concludendo: ,Et ideo simpliciter conce-
dendum, quod caro eius ante animationem non fuit sancti-
ficata. Et concedendae sunt rationes, quae hoc probant.“
Hoc denique ipsum est, quod D. Thomas firmiter tenet
atque propugnat in hoc 2. art. stabiliens ac docens:
1) B. Virginem non fuisse sanctificatam ante animationem;
2) aliquo modo incurrisse in peccatum originale; 3) in-
diguisse redemptione et salute, quae est per Christum.

ITI. Aliae observationes.

I. Ex Caietano in hune articulum: ,,Est ergo simpliciter
vera doctrina in Littera tradita, quod si B. Virgo fuisset



D. B. Virginis Mariae sanctificatione, 358

ante infusionem animae sanctificata, non eguisset re-
demptione et salute a peccato, facta per Christum. Et
bene nota, quod non dicitur, quod non indiguisset salute
gratiae aut gloriae, facta per Christum, sed salute a pec-
cato, a quo dictus est Iesus, hoc est Salvator, ut Angelus
revelavit Ioseph, dicens Matth. 1, 21: Voeabis nomen eius
Iesum. Ipse enim salvum faciet populum suum a peccatis
eorum.“ -

II. Ex Porrecta in hunc articulum: ,Pro qua re
sciendum est, quod si sanctificatio illa intelligatur fieri
in illo instanti per gratiam infusam animae, creando sci-
licet animam illam in gratia ita, quod simul purgetur
caro illa ab infectione contagiosa, qua secundum cursum
ordinarium contaminare solet animam sibi advenientem;
tunc impossibilis est ista sanctificationis positio stante
hae, scilicet quod Christus sit omnium hominum Salvator
a peccato. Nam si caro illa sive embryo a praedicta con-
tagione simul fuerit emundata, nonne tu vides aperte,
quod anima sibi infundenda non erit in periculo cadendi
sive contrahendi peccatum originale ex unione ad carnem
illam? Conceptio ex vi conceptionis sine originali est;
quando caro, quae animanda est, purgatur ab infectione
peccati; et sic purgata recipit animam tunec primo ad-
venientem. Talis ergo non fuit passiva conceptio B. Vir-
ginis, quia non differret a conceptione Christi quantum
ad elongationem a peccato: quod dico, interim abstrahendo
etiam ab hoe, quod conceptio Christi fuit de Spiritu Sancto.
Et ideo passiva ipsius (Virginis), in vi conceptionis stando,
non fuit absque peccato. Si ergo sine illo fuit, aliunde
fuit; non autem ex vi conceptionis. Stat igitur firmum,
quod caro B. Virginis in sui conceptione mansit infecta..
Nec tantum propter differentiam praedictam sic dicendum
est; sed etiam propter hoc aliud: quia scilicet tunc anima
sua adveniens non contraxisset originale in debito; non
enim fuisset, ut aperte constat, in periculo cadendi; et
per consequens, nullo modo indiguisset redemptione Christi
ab originali peccato: quod est contra fidem catholicam . ..
D. Thomas semper uniformis sibique constans, ubicumque
tractat de hac materia; et pro ratione dicti sui semper
adducit, quod oportet secundum Fidem Apostolicam, Chri-
stum esse universalem omnium Redemptorem . .. Dicendum
ergo firmiterque tenendum est, quod praesens doctrina
eius, si recte, ut ipse voluit, intelligatur, non tantum sana,



354 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

sed et catholica est. Ut ergo recte intelligatur doectrina
tanta, examinetur pro illo dicto, in quod cetera resol-
vuntur, scilicet: Erroneum est dicere, quod aliquis sine
peccato . originali concipiatur praeter Christum solum.
Scilicet quantum est ex vi conceptionis. Altus vero sensus
tanti Doectoris huiusmodi fuit. Si B. Virgo nunquam in-
currisset maculam originalis culpae, nec fuisset in periculo
incurrendi illam, non indiguisset redemptione et salute
per Christum a peccato illo. Et sic sequeretur, quod Chri-
stus non esset Salvator omnium hominum a pececatis; id
est, quod aliquis homo potest salvari ex aliquo peccato
absque auxilio Christi. Sensus praedictus integer est verus
sensus S. Doctoris.“

IITI. Ex Ioanne a S. Thoma: ,Permaxime sollicitus fuit
de uno puncto, quod in hac materia gravius et considera-
bilius est et ad doctrinam christianam praecipue spectans,
videlicet ne gratia sanctificationis, quae tribuebatur con-
ceptioni Virginis, ita sinistre intelligeretur ab aliquibus,
quod non ipsi personae Virginis diceretur fieri haec gratia;
sed quaecumque gratia seu beneficium hoc sit, 1) ipsi
personae Virginis debet fieri; 2) non parentibus sanando
vitium naturae; 3) non conceptioni activae seu praepara-
tivae; 4) non embryoni; 5) postremo non animae nec
carni ante animationem et constitutionem personae. Haec
voluit maxime observari D. Thomas, et in hoec totum suum
studium posuit; quia videbat, si in hoc sinistra aliqua
intelligentia inolesceret, et semel admitteretur, non ipsi
personae Virginis fieri hoc beneficium, destrui grande
principium in fide, quod daretur aliqua persona inter
homines, quae in se personaliter, seu ratione suae per-
sonae, non indigeret redemptione Christi.“ (Cursus Theol.
tom. 1. Approb. doctrinae Divi Thomae, disput. 2 a.-2.)

Appendix ad art. 2. huius quaestionis.

Caput primum,

L.

1. 8. Bernardus, postquam exclusit ac reprobavit omnes
modos sanctificationis B. Virginis ante animationem, con-
cludit: ,Si ergo ante conceptum sui sanctificari minime
potuit, quoniam non erat; sed nec in ipso quidem con-
ceptu propter peccatum, quod inerat; restat ut post con-



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 355

ceptionem in utero iam existens sanctificationem accepisse
credatur, quae excluso peccato sanctam fecerit nativitatem,
non tamen et conceptionem . .. Quae autem dixi, absque
praeiudicio sane dicta sint sanius sapientis. Romanae
praesertim Ecclesiae auctoritati atque examini totum hoc
et cetera, quae huiusmodi sunt, universa reservo, ipsius,
si quid sapio aliter, paratus iudicio emendare.”

2. B. Albertus Magnus 3 Sent. d. 3 a. 5, postquam
a. 4 sanctificationem B. Virginis ante animationem tam-
quam erroneum quid reiecerit, asserit: ,Dicendum, quod
ante nativitatem ex utero sanctificata fuit; sed quo die,
vel qua hora nescire quemquam hominem, nisi per reve-
lationem; nisi quod probabilius est, quod cito post anima-
tionem conferatur, quam longe exspectetur.”

3. S. Bonaventura, etiam postquam reiecit sanctifica-
tionem ante animationem, 3 Sent. dist. 3 part. 1 a. 1 qu. 2
quaerit: Utrum anima B. Virginis sanctificata ante peccati
originalis eontractionem, et ponit duas sententias, quarum
prima: ,Quod B. Virgo poenalitatibus fuit obnoxia, et per
Christum liberata a peccato originali, sed aliter quam alii.
Nam alii post casum erecti sunt; Virgo Maria, quasi in
ipso casu sustenta est, ne rueret, sicut exemplum ponitur
de duobus cadentibus in luto.“ Altera: ,Quod sancti-
ficatio Virginis subsecuta est originalis peccati contrac-
tionem . . . Hic autem modus dicendi communior est et
rationabilior et securior . . . Huiec autem positioni ad-
haerentes propter honorem Iesu Christi ete.”

4. Ipsemet Scotus 3 Sent. d. 3 qu. 1 ponit quaesti-
onem: ,Utrum B. Virgo fuerit concepta in originali pec-
cato? Ad quaestionem dico, quod Deus potuit facere,
quod ipsa nunquam fuisset in peccato originali; potuit
etiam fecisse, ut tantum in uno instanti esset in peccato;
potuit etiam facere, ut per tempus aliquod esset in peccato
et in ultimo instanti illius temporis purgaretur . . . Quod
autem horum trium, quae ostensa sunt esse possibilia,
factum sit, Deus novit: si auctoritati Ecclesiae vel aucto-
ritati Sceripturae non repugnet, videtur probabile, quod
excellentius est, tribuere Mariae.“

5. Ex his patet: 1) Quod Doctores ac Theologi medii
aevl incipiendo a S. Bernardo fuerunt, qui primo posuerunt
in terminis quaestionem de peccato originali et de sanecti-
ficatione a macula huius peccati per respectum ad Beatis-
simam Virginem.



356 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

2) Omnes, incipiendo a S. Bernardo et veniendo ad
Alexandrum de Ales, B. Albertum Magnum, S. Bonaven-
turam et D. Thomam, laboraverunt, ut quaestio recte ac
convenienter statueretur. Inde quod omnes conveniunt in
reiiciendo perversas, erroneas et etiam aliquando pueriles!
explicationes eorum, qui circa hanc materiam falsa veris
miscebant et absurda. Atque haec est ratio, quare S. Ber-
nardus et Albertus Magnus et S. Bonaventura et D. Thomas
tantopere insistunt in ostendendo, quod B. Virgo non fuit
sanctificata ante animationem eius; et quod huiusmodi
sanctificatio non potest intelligi et quod derogaret dignitati
TIesu Christi, qui est Salvator omnium hominum.

3) Hane sanctificationem B. Virginis ante eius anima-
tionem, scilicet a) in suis parentibus; b) vel virtute ipsius
conceptionis activae, quae est generatio; 3) vel in carne
vel corpore ipsius Virginis ante infusionem animae et con-
stitutionem personae: hoc est et non aliud, quod B. Albertus
Magnus reiicit tamquam erroneum et quasi haeresim damna-
tam a S Bernardo in sua epistola ad Canonicos Lugdunenses.?

’ Hmusmodl explicationes indicantur a 8. Bernardo in sua Epistola;
et adhuc postea saeculo 16° Chrysostomus Iavellus in opusculo de concept.
B. M. Virginis seribebat: ,,B. Virgo fuit concepta per concubitum Ioachim
et Annae. Nullus sapientum id negat, nisi quidem inepti et rudes prae-
dicantes mulierculis, et docentes eas dicere, quod fuit concepta per solum
osculum; sed has nugas merito despicimus.*

? Unde sine causa et sine veritate mihi videntur scripta: 1) quaedam,
quae reperiuntur in notula in nova editione operum 8. Bonaventurae, ubi
S. Doctor tractat de Immaculata Conceptione, ,,Concedendum est (inquit
criticus editor), ea aetate ipsos SS. Doctores, Bernardum, Thomam, Bona-
venturam aliosque ignorasse praedictum privilegium, nunc definitum, esse
revelatum, scilicet implicite in deposito fidei traditum; immo eosdem usque
ad Scotum nec statum quidem quaestionis praecise cognovisse, ut ex sequen-
tibus patebit. Unde S. Bonaventurae (qu. 2) opinio opposita visa est com-
munior, rationabilior et securior. Nec defuerunt, qui cum B. Alberto
(hic a. 4) assererent, eandem esse tenendam tamquam fide certam.*

Et alius SCI‘iptOI‘ et Theologus sic etiam audet dicere: ,,Albert le Grand
fit appel, lui anssi, & l'auteur de la Lettre aux chanoines de Lyon, et il
déclara que IImmaculée Conception était une hérésie condamnée par le
bienheureux Bernard, ainsi que par tous les docteurs de Paris. (Histoire
de la Théologie p031t1ve part. 2. ch, 8.) Et postea in nota indicat textum
sic truncatum: Sent. 8. dist. 3. 4: ,,Qui dicunt oppositum, est haeresis
condemnata a B. Bernardo in epistola ad Lugdunenses et a magistris
omnibus Parisiensibus.“

Sed clar. D. Ioseph Zurmel omittit haec verba: ,Dicimus quod
B. Virgo non fuit sanctificata ante animationem; qui dicunt oppositum ..
Unde isti Theologi adhuc post Bullam dogmatlcam Ineﬂ'abzlas Deus ex1st1-
mant, quod esse sanotlﬁcatam ante animationem et in primo instanti ani-
mationis sunt unum et idem. Sic seribitur Historia Theologiae positivae!!



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 357

4) Ea aetate ipsi SS. Doctores, ut S. Bernardus et
S. Bonaventura et D. Thomas et Albertus Magnus et alii,
ignorabant privilegium, nunc definitum, esse revelatum;
nam hoc ipsimet conceptis verbis fatentur; sed non igno-
rabant: a) quod hoc esset possibile; b) quod hoc affirmare
permittebatur ab Ecclesia; et nec contra hanc sententiam,
quam piam vocabant, aliquid quasi damnando dixerunt.
Sed S. Bonaventura dumtaxat dicit, quod opinio opposita
erat ,,communior, rationabilior et securior“. Et ipse S. Ber-
nardus, qui de facto privilegii non videtur distinguere
clare, in omnibus tamen se remittit ad iudicium Ecclesiae.

5) B. Albertus Magnus et D. Thomas manifeste dicunt,
quod de die aut de momento aut de instanti temporis, quo
B. Virginis sanctificatio a Deo fuerit facta, ignoratur, non
constat.

6) Scotus ipse nec fuit primus, licet fuerit principalis
Doctor in asserendo sententiam piam, (quae hodie iam est
dogma fidei); nec statum quaestionis praecise magis co-
gnovit quam 8. Bernardus et S. Bonaventura et D. Thomas.
Etenim a) expresse ait: ,,Quid factum sit, Deus novit;“
b) dum se inclinat in sententiam piam, loquitur cum timore
et tremore, nempe ,Si auctoritati Ecclesiae vel auctoritati
Scripturae non repugnet.“ TUnde Scotus etiam ignorabat
praedictum privilegium esse revelatum, vel in deposito
fidei implicite traditum. Et sicut S. Bernardus, etiam se
remittit ad iudicium Ecclesiae. Atque in hoc Scotus maxime
laudandus, et de illo iure merito Ioannes a S. Thoma sic
eloquitur: ,Quid, Scotus ipse subtilissimus, ita et modestis-
simus Doctor, adeo sobrie et caute rem istam tractavit;
ut mirandum posteritati de hac re exemplum reliquerit?“

7) ,,S1 ergo auctoritati Ecclesiae vel auctoritati Scrip-
turae non repugnet, videtur probabile, quod excellentius
est, attribuere Mariae.” Nihil plus in hac quaestione de
facto Scotus determinavit et multum in brevibus istis
verbis nos docuit. Hoc ipsum valde conforme est illis
principiis stabilitis a D. Thoma ad loquendum de B. Vir-
gine. Unde et ipse D. Thomas lib. 1 Sent. d. 44 qu. 1
a. 1 ad 3: ,Talis fuit puritas B. Virginis, quae a peccato
originali et actuali immunis fuit.“ Ubi affirmatur expresse
privilegium; nam ly ,immunis“ cadens supra actuale pec-
catum, praeservationem significat iuxta ipsam doctrinam
D. Thomae; et ideo cadens supra originale peccatum,
similiter significare debet praeservationem. Aliter nihil

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX. 24



358 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

speciale diceretur, nec vere immunis diceretur. Kt tamen
D. Thomas ignorabat privilegium. ,Quo tempore (inquit)
sanctificata fuerit, ignoratur.” Verum talis modus loquendi
aperit mentem et intentionem Angelici Doctoris, dum in
art. 2, postquam ostendit B. Virginem non fuisse sancti-
ficatam ante eius animationem, concludit sic per modum
corollarii :

II. Conclusio.

Unde relinquitur, quod sanctificatio B. Virginis fuerit
post eius animationem.

Ratio 1. Ex dietis in Conclusione huius articuli
secundi sanctificatio B. Virginis non potest intelligi ante
eius animationem. Sed inter esse animatum et non esse
animatum non datur medium. Ergo relinquitur, quod
sanctificatio B. Virginis fuerit post eius animationem.

Ratio 2. Dicere, quod sanctificatio B. Virginis fuit
post eius animationem, nihil aliud est nisi affirmare, quod
»wB. Virgo non fuit sanctificata, nisi postquam cuncta eius
perfecta sunt, scilicet corpus et anima.“ Sed B. Virgo fuit
sanctificata, postquam cuncta eius perfecta sunt, scilicet
corpus et anima. Probatur minor: beneficium seu gratia
sanctificationis B. Virginis non fuit facta ipsius parentibus
nec conceptioni activae nec carni, dum generabatur, nec
animae ante infusionem; haec enim nondum sunt persona
B. Virginis; sed gratia ista vel beneficium sanctificationis
fuit collata a Deo ipsi B. Virgini in sua propria persona
iam constituta. Sed persona B. Virginis fuit constituta
tunc, cum cuncta eius perfecta sunt, scilicet corpus et
anima. Ergo B. Virgo fuit sanctificata, postquam cuncta
eius perfecta sunt, scilicet corpus et anima.

Ratio 3. Ea quae fuerunt in veteri Testamento, sunt
figura novi, secundum illud 1. ad Corinth. cap. 10 v. 11:
,Omnia in figura contingebant illis.“ Sed per sanctifi-
cationem Tabernaculi, de qua dicitur Psalm. 45 v. 5:
moanctificavit tabernaculum suum Altissimus,” videtur signi-
ficari sanctificatio Matris Dei, quae tabernaculum Dei
dicitur Psalm. 18 v. 6: ,,In sole posuit tabernaculum suum.
De tabernaculo autem dicitur Exod. cap. ult. v. 31: ,Post-
quam cuncta perfecta sunt, operuit nubes tabernaculum
testimonii, et gloria Domini implevit illud.“ Ergo etiam
B. Virgo non fuit sanctificata, nisi postquam cuncta eius



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 359

perfecta sunt, scilicet corpus et anima. Ergo post anima-
tionem.

Ratio 4. D. Thomas in suis Commentariis in lib.
Psalmorum, Psalm. 45 v. 3 et 4: ,Fluminis impetus laeti-
ficat civitatem Dei; sanctificavit Tabernaculum suum Altis-
simus. Deus in medio eius non commovebitur; adiuvabit
eam Deus mane diluculo® docet: ,Et possunt haec referri
ad B. Virginem; quia ipsa est civitas; in ipsa habitavit;
ipsam fluminis impetus, scilicet Spiritus Sanctus, laetifi-
cavit, ipsam sanctificavit in utero matris suae, postquam
formatum fuit corpus et creata anima. Tunc primo operuit
gloria Domini Tabernaculum, ut dicitur Exod. cap. 4.“
Sed corpus humanum tunc¢ formatur, cum animatur anima
rationali; et anima rationalis tune creatur, cum infunditur.
Ergo sanctificatio B. Virginis fuit post animationem.

Ratio 5. Sanctificatio B. Virginis aut fuit in tempore
ante animationem eius, aut fuit in ipso primo instanti
animationis, aut fuit in tempore post primum instans
animationis scilicet in secundo, tertio vel quarto instanti.
Non in tempore ante animationem; ergo relinquitur, quod
vel in primo instanti animationis, vel in aliquo alio instanti
post primum. Sed si sanctificatio B. Virginis fuit facta in
ipso primo instanti animationis vel in aliis subsequentibus
post primum, semper erit verum dicere, quod sanctificatio
'B. Virginis fuit post eius animationem. Nam si in primo
instanti post animationem, non posterioritate temporis, sed
posterioritate naturae dumtaxat; si vero in quolibet alio
instanti post primum, post animationem, posterioritate tam
naturae quam temporis. Ecce quare D. Thomas concludit:
,Uunde relinquitur, quod sanctificatio B. Virginis fuerit post
elus animationem.“

ITII. Observationes.

I. D. Thomas in hoec 2. articulo tantummodo tradit,
quod firmiter ab omnibus est tenendum, secilicet: 1) Quod
beneficium sanctificationis B. Virginis est gratia personalis
ipsius Virginis. 2) Quod B. Virgo indiguit redemptione
et salute, quae est per Christum. 3) Quod B. Virgo, sive
fuerit sanctificata in primo instanti vel in alio post primum,
incurrit aliquo modo maculam originalis culpae, saltem ex
debito, ex vi conceptionis suae, ex lege suae originis ab
Adam. 4) Quod haec est differentia inter Virginem Matrem
et Christum Filium eius, nempe Christus non indiget

247



360 ‘ De B. Virginis Mariae sanctificatione.

redemptione, est Redemptor omnium, et sanctus vi con-
ceptionis suae, ratione naturae et ratione personae. Virgo
Mater indiget redemptione, redempta fuit a Filio sive
modo communi sive modo singulari; non est sancta vi
conceptionis nec ratione naturae nec ratione personae.
Atque haec differentia exprimitur a D. Thoma in respons.
ad 2, dum ait: ,,Si nunquam anima B. Virginis fuisset con-
tagio originalis peccati inquinata, hoc derogaret dignitati
Christi, secundum quam est universalis omnium Salvator.
Et ideo sub Christo, qui salvari non indiguit tamquam
universalis Salvator, maxima fuit B, Virginis puritas. Nam
Christus nullo modo contraxit originale peccatum, sed in
ipsa conceptione fuit sanctus etec.”

II. D. Thomas idem argumentum tamquam perempto-
rium ad concludendum adhibet in hoc art. 2, quod ad-
hibuerat 1. 2ae qu. 81 a. 3. In 1. 2ae qu. 81 a. 3 ait:
woecundum fidem catholicam firmiter est tenendum, quod
omnes homines, praeter solum Christum, ex Adam deri-
vati, peccatum originale ex Adam contrahunt; alioquin
non omnes indigerent redemptione, quae est per Christum,
quod est erroneum.“ 3 P. qu. 27 a. 2 ait: ,Ante infusi-
onem animae rationalis proles concepta est culpae obnoxia.
Et si quocunque modo ante animationem B, Virgo sancti-
ficata fuisset, nunquam incurrisset maculam originalis
culpae; et ita non indiguisset redemptione et salute, quae
est per Christum.“ Unde D. Thomas in utroque articulo
tradit, quod spectat ad fidem catholicam: in uno loco, in
genere pro omnibus hominibus; in alio autem in speciali,
pro persona B. Virginis. Et cum apud D. Thomam con-
clusiones sic intelligendae sunt, illo scilicet sensu, quo
concludunt argumenta, quibus coneclusiones probantur;
sequitur, quod hic Angelus Doctor intendit probare, B. Vir-
ginem incurrisse necessitatem habendi peccatum originale.
Et hoc est, quod significatur per ,esse culpae obnoxium*
Quod Caietanus iam praenotaverat 1. 2ae qu. 81 a. 3 in-
quiens: ,Si enim peccatum originale vel in actu vel in
necessitate habendi illud, quis non incurreret, non egeret
redemptione: quod haereticum est dicere. Sed si omnes
obnoxii sint peccato originali, sufficit ad indigentiam
redemptionis; neque solum eget redemptione actualiter
captivus, sed etiam obnoxius captivitati. Quod D. Thomas
tradit ibidem ad 1 loquendo de morte incurrenda ab
omnibus propter peccatum.



De B. Virginis Mariae sanctificationo. 361

III. D. Thomas non ait, quod si B. Virgo ante ani-
mationem sanctificata fuisset, non egeret ,salute gratiae
et gloriae facta per Christum® sed quod non egeret ,re-
demptione et salute a peccato facta per Christum*. Unde
Angelus Doctor non negat, quod de potentia Dei absoluta
B. Virgo potuerit esse sanctificata ante animationem, et
quod Deus, si voluisset, illis aliis modis iam indicatis
B. Virginem sanctificaret, impediendo ipsius incursum in
peccatum originale; sed affirmat, quod si quocunque modo
ante animationem sanctificata fuisset, nunquam incurreret
maculam peccati originalis. Exinde non indigeret redemp-
tione et salute a peccato, quoniam obnoxia non fuisset
peccato; sed tamen in hac hypothesi, cum liberatio a pec-
cato non fuisset per gratiam collatam B. Virgini in sua
propria persona constituta, adhuc egeret gratia Christi,
non pro redemptione ad salvandam illam a peccato ori-
ginali, quod nunquam, nullo modo, incurrisset, sed ad
suam iustificationem pro merenda gloria aeterna. Nam
esse sanctificatam ante animationem non ponit gratiam
sanctificantem in persona B. Virginis, in essentia ipsius
animae, quae adhuec non est ante animationem.

IV. Exinde dicendum, quod si Scotus intenderit?®
solvere argumentum D. Thomae, dum lib. 3 Sent. d. 3

1 In Summa Theologica Ven. Ioannis Duns Scoti ex universis operibus
eius concinnata, inxta ordinem et dispositionem Summae Aungelici Doctoris
per Fr. Hieronymum de Montefortino, 3 P. qu. 27 a. 2, utrum B. Virgo
sanctificata fuerit ante animationem, sic seribitur: ,,Quamguam B. Virgo
non fuerit sanctificata ante animationem, quia caro ut non est subiectum
peccati, ita nec gratiae sanctificantis, fuisse tamen sanctificata in ipsa
animatione . . . Quod declaratur ex ipsa excellentia Filii sui, cui ne dero-
getur, quidam oppositum opinantur, ut I). Thomas in praesenti articulo.,*
Dicendum: 1) Quod D. Thomas in praesenti art. non quaerit, utrum B. Virgo
fuerit sanctificata in ipsa animatione, sed ante animationem. 2) Rationes,
quas affert D. Thomas in a. 2 ad concludendum, quod sanctificatio B. Vir-
ginis non potest intelligi ante eius animationem, remanent adhuc firmiores
post Bullam Imeffabilis Deus. 8) Quod Scotus non posunit quaestionem,
sicut est posita a D. Thoma in a. 2; unde P. de Montefortino nihil potuit
invenire in operibus Scoti, quod contra poneret doctrinae traditae a D.
Thoma in hoc a. 2: nam esse sanctificatam in ipso instanti animationis
excludit esse sanctificatam ante animationem; ac perinde corroborat con-
clusionem D. Thomae in isto a. 2. Infra qu. 33 a. 4 ad 1 Angelicus
Doctor respondet: ,Illa conceptio (Christi) tria privilegia habuit, scilicet:
1) quod esset sine peccato originali; 2) quod esset mon puri hominis, sed
Dei et hominis; 3) quod esset conceptio Virginis; et haee tiia bhabuit a
Spiritu Sancto. Haec autem tria sic propria sunt Christi conceptioni, ut
nulla alia alterius hominis conceptio habere valeat ex se, ratione sui, vi
ipsius conceptionis. Et hoc est, quod D. Thomas in art. 2 huius qu. 27



362 De. B. Virginis Mariae sanctificatione.

qu. 1 scribit: ,,Contra primam rationem arguitur ex ex-
cellentia Filii sui, in quantum Redemptor, Reconciliator
et Mediator, quod Ipsa non contraxit peccatum originale.
Perfectissimus enim mediator habet perfectissimum actum
mediandi, respectu alicuius personae, pro qua mediat. Sed
Christus est perfectissimus Mediator. Igitur Christus ha-
buit perfectissimum gradum mediandi possibilem respectu
alicuius creaturae sive personae, respectu cuius erat me-
diator. Sed respectu nullius personae habuit excellen-
tiorem gradum, quam respectu Mariae. Igitur. Sed hoc
non esset, nisi meruisset eam praeservari a peccato ori-
ginali.“ Per quod solvit Scotus hoe argumentum as-
sumptum ex excellentia Filii, scilicet: ,Ipse (Iesus) enim
ut Redemptor universalis omnibus ianuam aperuit. Sed
si B. Virgo non contraxisset originale peccatum, non in-
diguisset Redemptore; nec ipsa sibi ianuam aperuisset,
quia non fuisset sibi clausa; non enim clauditur nisi
propter peccatum, et maxime originale.“ Si ergo Scotus
intendit infirmare argumenta et doctrinam D. Thomae in
hoec art. 2, dicendum est, quod ille mentem Angelici Doc-
toris non penetravit, verum nec eius doctrinae sensum
attigisse videtur: 1) quoniam D. Thomas non adhibet hoc
argumentum ad concludendum, quod B. Virgo contraxit actu
peccatum originale, sed ad concludendum, quod B. Virgo
non fuit sanctificata ante animationem. 2) Quoniam D.
Thomas infert, quod B. Virgo non indigeret redemptione
et salute a peccato, quae est per Christum, ex eo, quod
supposita sanctificatione ante animationem B. Virgo in sua
propria persona nunquam, nullo modo ac proinde nec in
potentia debitrice incurreret maculam peccati originalis;
consequenter ex hac parte esset similis Christo, qui nullo
modo contraxit originale peccatum (a. 2 ad 2). 3) Tamen
quoniam huiusmodi sanctificatio in tali hypothesi non
fuisset per gratiam sanctificantem infusam in anima B. Vir-
ginis (nam fuisset ante animationem), etsi non indigeret
redimi a peccato, adhue indigeret gratia sanctificante,
quae facta est per Christum, ad hoec, ut haberet gloriam.
Haec est igitur vera doctrina veraque D. Thomae mens
in hoe art. 2.

intendit demonstrare, et non aliud. Unde quod B. Virgo fuerit praeservata
a peccati originalis macula, hoc fuit aliunde, non ex vi ipsius conceptionis,
sed ex singulari Dei privilegio, ex Dei gratia, intuitu meritorum Christi
atque ex eiusdem morte praevisa.



De B. Virginis Mariae sanctificatione, 363

V. Palmieri (Tractat. de Deo creante et elevante
pars 2 cap. 4 de Immaculata Conceptione S. Deiparae
thesis 86) existimat, et non absque ratione, textum Sen-
tentiarum aliqualiter esse interpolatum. Ait enim: ,Verum
ecce in 3 dist. 3 qu. 1 a. 1 respondet S. Doctor: Quod
sanctificatio B. Virginis non potuit esse decenter ante in-
fusionem animae; quia gratiae capax nondum erat; sed
nec etiam in ipso instanti infusionis, ut scilicet per gratiam
tunc sibi infusam conservaretur, ne culpam originalem
incurreret. Christus enim hoe singulariter in humano
genere habet, ut redemptione non egeat; quia Caput
nostrum est, sed omnibus convenit redimi per ipsum. Hoe
autem esse non potest, si alia anima inveniretur, quae
nunquam originali macula fuisset infecta. Quid ergo?
Respondemus, probabile vehementer esse, quod locus iste
fuerit interpolatus. KEtenim: 1) Quorsum illud decenter in
prima parte responsionis, cum de re imposibili agatur?
2) An S. Thomas usus esset ea formula: conservari per
gratiam in ipso instanti infusionis, ne culpa contrahatur ?
Quod enim conservatur, iam esse cepit; hic enim porro
de initio existentiae animae eiusque sanctificationis age-
retur. 3) Quaestio, quam hic resolvit, haec est: An B. Virgo
ante animationem sanctificata fuerit. Huic vero quaestioni
facit satis prima pars responsionis: alia vero, quae de
ipso instanti loquitur, non est ad rem. 4) Caietanus,
S. Thomae operum et doctrinae callentissimus, non legit
ea verba in hoc loco nec alibi. Etenim in 3 Parte qu. 27
a. 2 advertit, quod ,absolute loquendo®“. Qui concipi
potest ob eam rationem allatam a Caietano non meminisse
eius opinionis in Summa, cum eiusdem meminerit (si locus
est genuinus) iam in Sententiis? Credibile est ergo quam
maxime, verba illa alterius manu inserta esse; ideoque et
ea, quae in arg. 3 eiusdem quaestiunculae exstant in fine.“
Hactenus Palmieri.

In cuius sententiam nos valde inclinamur. 1) Quia
D. Thomas in lib. 3 Sent. d. 3 qu. 1 a. 1 ponit sie
quaestionem: Utrum B. Virgo fuerit ante sanctificata,
quam conceptio eius finiretur; et deinde sic procedit
declarando sensum quaestionis: a) sanctificata antequam
conceptio carnis eius finiretur; b) sanctificata ante ani-
mationem; c¢) sanctificata ante nativitatem ex utero. Et
Angelicus Doctor sub isto triplici aspectu affert argumenta
in contra et deinde solvit quaestionem. Et clausula illa:



364 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

»oed nec etiam in ipso instanti infusionis“ est novus
aspectus, sub quo nihil dixerat in pro aut in contra.
2) Quia est novus aspectus maximi et capitalis momenti;
unde valde alienum est a sapientia Angelici Doctoris, tam
gravem adeo quaestionem, ubi tangitur praecise factum
privilegii, sic per transennam resolvere. 3) Quia ipsemet
Angelicus Doctor ibidem fatetur ignorare momentum seu
instans, quo post animationem B. Virgo fuerit sanctificata.
,Quae (sanctificatio) quando determinate fuerit, incertum
est.“ Si ergo incertum, quare negare, quod in primo
instanti? 4) Quia D. Thomas non negat, Deum potuisse,
si voluisset, sanctificare B. Virginem: a) in suis paren-
tibus; b) ante infusionem animae; sed ait quod ,non
decuit“; et haec ratio non procedit de ipso instanti in-
fusionis. 5) Quia D. Thomas in Summa Theologica tractat
de eadem quaestione et sub triplici aspectu, quo in lib.
3 Sent.; et nihil prorsus indicat de ,ipso instanti in-
fusionis“. Unde verba ista 1) vel dicenda esse interpolata;
2) vel intelligenda, sicut declarantur a Porrecta et a Ioanne a
S. Thoma; 3) vel quod ipsemet ex proposito voluit omittere.
VL. Tota igitur mens D. Thomae in lib. 3 Sent. d. 3
qu. 1 a. 1 et in hoc a. 2 qu. 27 Summae aperitur ab ipso
Angehco Doctore lib. 4 Sent. d. 43 qu. 1 a.4 sol. 1 ad 3
sic: ,,chendum quod hoc est erroneum dicere, quod ali-
quis sine peccato originali concipiatur praeter Christum;
quia ‘ille, qui sine peccato originali coneciperetur, non
indigeret redemptione, quae facta est per Christum, et
sic Christus non esset omnium hominum Salvator.“ Nec
potest dici, quod non hac redemptione indiguerunt, quia
praestitum fuit eis, ut sine peccato conciperentur; quia
illa gratia facta est parentibus, ut in eis vitium naturae
sanaretur, quo manente sine peccato originali generare
non possent; vel ipsi naturae, quae sanata est. Oportet
autem ponere, quod quilibet personaliter redemptione
Christi indigeat, non solum ratione naturae. Liberari
autem a malo vel a debito solvi non potest, nisi qui de-
bitum incurrit vel in malum deiectus fuit; et ita non
possent omnes fructum Dominicae orationis in seipsis per-
cipere, nisi omnes debitores nascerentur et malo subiecti.
Unde demissio debitorum et liberatio a malo non potest
intelligi, quod aliquis sine debito vel immunis a malo
nascatur; sed quia cum debito natus postea per gratiam
Christi liberatur. En verus sensus theologicus et vera



De B. Virginis Mariae sanctificatione. 365

mens et vera doctrina D. Thomae in hac celeberrima
controversia.

VII. Quare D. Thomas, postquam ostendit in art. 1,
B. Virginem sanctificatam fuisse ante nativitatem ex utero;
et in hoc art. 2 ostendit, B. Virginem non fuisse sanecti-
ficatam ante animationem, omisit quaerere, utrum B. Virgo
fuisset sanctificata in ipso instanti animationis? Quare
Angelicus Doetor non quaesivit: Utrum B. Virgo fuerit
sanctificata ante peccati originalis contractionem actu et
de facto? 1) S. Bonaventura quaesivit et respondet, posi-
tionem seu sententiam tradentem, quod B. Virgo sancti-
ficata fuit post contractionem peccati originalis, esse com-
muniorem, rationabiliorem, securiorem. 2) Scotus etiam
quaesivit et respondet, quod Deus ,potuit facere, quod
Virgo nunquam fuerit in peccato originali. Quid autem
factum sit, Deus novit; si auctoritati Ecclesiae vel aucto-
ritati Scripturae non repugnet, videtur probabile, quod
excellentius est, tribuere Mariae. 3) D. Thomas autem
omisit hane quaestionem. Qua de causa? Angelicus Doctor
in responsione ad 2 ait, quod ,,quo tempore B. Virgo sancti-
ficata fuerit, ignoratur“. Et D. Thomas in sua Summa
Theologica noluit affirmare nec negare, quod ipsemet
fatetur ignorare. .

Caietanus hic observat: ,,Absolute loquendo inter illas
duas positiones extremas, scilicet quod fuerit sanctificata
vel ante infusionem animae vel post infusionem animae,
est positio media, quod fuit sanctificata in instanti in-
fusionis animae. Cuius opinionis auctor non meminit;
quia tempore suo non erat adinventa, omnibus eommu-
niter tenentibus, B. Virginem conceptam in peccato ori-
ginali . . . Stat ergo Littera solida, quamvis non sollicita
de illa media opinione tune inopinabili.*

Toannes a S. Thoma ait: ,An scilicet habendo debitum
in sua persona de facto non contraxerit culpam, sed prae-
servata fuerit B. Virgo in instanti reali suae animationis:
utrique opinioni locum dedit D. Thomas, quia erat quaestio
de facto ... Et in determinando quaestionem de facto,
qualis ista erat, oportebat exspectare iudicium Ecclesiae, et
non rationum humanarum ponderibus duci: ut in suis
Litteris docet Gregorius XV: ,Spiritus Sanctus accuratis-
simis precibus exoratus, nondum tanti mysterii arcanum
Ecclesiae suae patefecit. Nos autem, non nisi eo praeeunte,
aeternitatis volumen in christianae sapientiae cathedra



366 De B. Virginis Mariae sanctificatione.

legere debemus.“ ,,Unde secundum quod advertimus (addit
TIoannes a S. Thoma) est, quod D. Thomas nunquam posuit
quaestionem directe: An B. Virgo contraxerit peccatum
originale, an vero fuerit praeservata; sed utrum fuerit
sanctificata ante animationem. Quia cum in conceptione
B. Virginis attendantur duo, scilicet 1) persona concepta
ut terminus; 2) et actio ipsa generandi seu concipiendi;
et utrumque conceptionis nomine significari soleat et
possit; non fuit sollicitus D. Thomas quaerere de persona:
An fuerit praeservatione privilegiata; sed de actione et de
principiis, ex quibus generata est persona, scilicet anima
vel carne ante animationem: An ex vi sua induxerint
sanctitatem in persona; et curae fuit ipsi excludere ab
actione privilegium et carentiam debiti contrahendi pec-
catum; haec enim carentia ex ipsa actionis generativae
sanctitate sequebatur. De persona vero concepta, an fuerit
privilegiata, non obstante actione ipsa seu activa con-
ceptione, quae de se in peccatum ruebat, D. Thomas non
multum tractavit; etsi loquendo de opinionibus, quae suo
tempore iam currebant, de utraque locutus sit probabiliter;
sicut in illo tempore debebat loqui propter Romanae Eccle-
siae auctoritatem nondum tunc positive faventis, sed
solum permittentis opinionem piam; et ita ad Ecclesiae
auctoritatem se remittit; sicut Scotus fecit, cum iudicium
de hac re protulit, quantum ad quaestionem de facto.“
Hactenus Ioannes a S. Thoma.

Deinde quaestio de facto fuit positive in magno favore
habita et per diversa documenta pontificia dilucidata et
munita, ac tandem solemniter definita ut dogma catholicae
fidei per auctoritatem Romani Pontificis, Deo sic suaviter
ac fortiter disponente omnia ad laudem Virginis Matris,
quae est gloria Ierusalem et laetitia Israel et honorificentia
populi nostri.



	De B. Virginis Mariae sanctificatione [Fortsetzung]

